
PAPYROLOGICA BRUXELLENSIA 
10 

Ewa WIPSZYCKA 

Les ressources 

et les activités économiques 

des églises en Égypte 
du IVe au VIII siècle 

BRUXELLES 

FONDATION ÉGyPTOLOGIQUE REINE ÉLISABETH 
1972  





LES RESSOURCES ET LES ACTIVITÉS ÉCONOMIQUES 

DES ÉGLISES EN ÉGYPTE DU IVe AU Ville SIÈCLE 

 





PAPYROLOGICA BRUXELLENSIA 
10 — 

Ewa WIPSZYCKA 

Les ressources 

et les activités économiques 

des églises en Égypte 

du IVe au VIII siècle 

BRUXELLES 

FONDATION ÉGYPTOLOGIQUE REINE ÉLISABETH 

1972  



             
à la mémoire de 

Roger Rémondon 

D/1972/0705/02 

IMPRIMERIE CULTURA + WETTEREN : BELGIQUE



TABLE DES MATIÈRES 

INTRODUCTION 

CHAPITRE I: Les biens fonciers ecclésiastiques . . : 

CHapiTRE II: Les maisons et les ateliers artisanaux apparte- 

nant aux églises 

CHAPITRE III: Les oblations 

CuarirRE IV : Les dépenses 

CmaprTRE V : La répartition des revenus à l’intérieur de l’Église. 

L'administration des biens ecclésiastiques 

CuapiTRE VI: Les occupations laïques du clergé 

BIBLIOGRAPHIE 

LISTE DES TEXTES DISCUTÉS 

INDEX 

34 

57 

64 

93 

121 

154 

175 

190 

do) 

 





INTRODUCTION 

J'ai commencé à réunir les matériaux qui ont servi pour ce livre, 

en 1962, lorsque Monsieur Wolfgang Müller, directeur de la Agyptische 

Abteilung des Staatliche Museen de Berlin (RDA), m'a confié, pour 

que je les publie, un certain nombre de papyrus d'époque byzantine. 

Plusieurs de ces documents avaient trait à l’activité économique des 

églises en Égypte. Comme les lectures que j’ai faites pour comprendre 

et commenter ces textes inédits s’élargissaient de plus en plus, je me 

suis rendu compte, à un certain moment, que les matériaux que j'avais 

réunis pour le commentaire permettaient d'étudier de façon systéma- 

tique le problème des ressources et des activités économiques des 

églises en Égypte. 

Précisons tout de suite que, dans ce livre, il est question des églises 

situées dans ce que les Grecs d'Égypte appelaient la chora. Deux 

considérations m'ont amenée à exclure l’église d'Alexandrie. D'une 

part, les activités économiques que les ecclésiastiques y déployaient 

sous la direction du patriarche (?) se distinguaient très nettement 

de celles des églises de la vallée du Nil par leur envergure et par leur 

organisation. Il n’y avait pas de commune mesure entre la richesse 

de l’église patriarcale et celle de n'importe quelle église épiscopale 

de la chora. Outre les terres situées en Égypte, les ateliers artisanaux, 

les dotations instituées par l’État, le chef ecclésiastique du pays dis- 

posait des grandes sommes d'argent et des grandes quantités de blé 

que lui fournissaient les églises dépendantes de toute l'Égypte. D'autre 

part, j'ai constaté que les nombreuses sources concernant Alexandrie 

contiennent peu d'informations sur la vie économique de cette église, 

(1) Cf. l’article, non exhaustif, certes, mais très intéressant, de G. R. Moss, 

The Church of Alexandria and the Citys Economic Life in the Sixth Century, Spe- 

culum 28 (1953), p. 349-362,  



   

  

INTRODUCTION 

  

et que ces informations ont été déjà exploitées par d’autres chercheurs, 

tandis que mon enquête sur les textes relatifs aux églises de la chora 

égyptienne me fournissait de nombreuses données encore non exploitées. 

Si je n’ai pas traité de l’église patriarcale alexandrine, je ne l'ai 

cependant pas perdue de vue dans mon exposé. J’ai étudié les rap- 

ports entre les églises de la chora et le patriarche sur le plan économi- 

que. J’ai aussi puisé dans quelques textes relatifs à l’église alexandrine, 

avant tout dans la Vie de saint Jean l’'Aumônier, des informations suscep- 

tibles d'éclairer par analogie la vie économique des églises de la chora. 

Puisque j'ai renoncé à traiter de l’église patriarcale, ce sont des égli- 

ses de moyenne ou petite dimension qui font l’objet de mon étude. 

Mais leur médiocrité ne fait, à mon avis, qu’accroître l’intéret de cette 

recherche. Celle-ci nous permet en effet de nous représenter en gros 

ce que devait être la vie économique normale de la plupart des commu- 

nautés chrétiennes des pays de la Méditerranée. 

On ne trouvera dans ce livre aucun exposé systématique sur la vie 

économique des monastères. Ceux-ci forment un monde à part, qui 

peut et qui doit être traité séparément. Les riches matériaux dont 

nous disposons à ce sujet suffiraient pour écrire un livre ayant les 

mêmes dimensions que le présent. J’ai pourtant tenu compte des 

rapports économiques entre les églises et les monastères. 

Point n’est besoin d'expliquer pourquoi j'ai pris pour point de dé- 
part le règne de Constantin. Je dois, par contre, justifier la limite 
chronologique inférieure de mes recherches. Je ne me suis pas arrêtée 
au milieu du vrre siècle, mais vers la fin du vin, parce que la conquête 
arabe n’a pas immédiatement empiré la situation des chrétiens en 
Égypte. Au contraire, au début de la domination arabe, l'Église ja- 
cobite, délivrée de la contrainte qu’exerçait sur elle l'administration 
byzantine aux sympathies orthodoxes, s’est renforcée sensiblement. 
La situation a changé totalement au cours du vue siècle. Ce change- 
ment était dû à la pression fiscale croissante de la part du gouverne- 
ment arabe, aux insurrections des Coptes contre le pouvoir, et finale- 
ment à une vague de conversions à l’islamisme. C’est au cours du 
vine siècle que les églises d'Égypte se sont heurtées à des mesures 
qui limitaient leurs activités, voire à de véritables persécutions. Il 

  

  



INTRODUCTION 9 
  

était donc évident pour moi qu’il fallait pousser mes recherches jusqu’au 
milieu de cette époque de bouleversements, qui constitue une césure 
bien plus importante que la conquête du vue siècle. Parfois je me suis 
servie de textes postérieures au vrrre siècle. Je l'ai fait lorsqu'il s’agis- 
sait ou bien de montrer la direction d'évolution de certains phéno- 
mènes, ou bien de reconstituer le fonctionnement d'institutions dont 
l'existence à l’époque que j’étudie, était certaine, mais qui n'étaient 

pas assez éclairées par les sources de cette époque. 

Pour étudier les ressources et les activités économiques des églises 

en Égypte, nous disposons de sources de différents types. Elles sont 

plus nombreuses qu’on ne le pense généralement. Il est vrai que les 

questions économiques n’apparaissent que très rarement dans l'énorme 

masse de textes concernant l'Église de l’époque dont je traite. Mais 

une recherche patiente permet de déceler par-ci par-là beaucoup de 

données relatives à la vie économique. 

Passons en revue les diverses catégories de SOURCES. 

Les papyrus grecs (2) concernant l’Église sont peu nombreux pour 

le rve siècle. Leur nombre augmente pour le ve siècle et devient très 

considérable pour le vie et le vie. Le début du vrrre siècle est encore 

bien représenté, quoiqu’ à cette époque, la langue grecque ait commencé 

à disparaître de l'Égypte. La plupart des papyrus grecs que j'aurai 

l’occasion de citer proviennent d’Arsinoe, d’Hermoupolis, d'Oxy- 

rhynchos et d’Aphrodito ; d’autres localités ne sont représentées que 

rarement. Pour un certain nombre de textes, la provenance ne se 

laisse pas établir. Ajoutons, à l’intention des lecteurs peu familiarisés 

avec les papyrus, que nous ne possédons pas de papyrus provenant 

du Delta, ce qui nuit beaucoup à notre connaissance de la vie égyptienne. 

L'importance des papyrus grecs pour ma recherche est très inégale. 

Ils forment de loin la plus grande partie de ma documentation pour 

les chapitres I et II. Leur rôle diminue aux chapitres III-IV-V ; mais 

(1) Le lecteur dépourvu d'expérience papyrologique et désireux d'obtenir des 

renseignements supplémentaires peut consulter le livre d’A. BATAILLE, Les papyrus, 

dans le Traité d’études byzantines, II (Paris 1955).  



    

    
  

10 INTRODUCTION 

il redevient prédominant pour l'étude des occupations laïques du clergé, 

au chapitre VI. 

Les ostraca grecs sont très rares pour l'époque byzantine. J'ai pu 

faire un emploi un peu plus large des inscriptions grecques, réunies, 

pour la plupart, en un volume par G. Lefebvre (1) ; j'avais à ma dispo- 

sition quelques dédicaces d’églises et quelques inscriptions funéraires. 

Les papyrologues se rendront compte, au premier coup d'œil sur 

les notes de ce livre, que j’ai fait un emploi très large des papyrus pu- 

bliés par C. Wessely dans la série Siudien zur Palaeographie und Pa- 

pyruskunde. Ces textes ont été souvent difficiles à manier. C. Wessely 

a le grand mérite d’avoir publié une masse imposante de papyrus. 

Mais la rapidité avec laquelle il travaillait n’est pas restée sans nuire 

à la qualité de ses éditions. Dans bien des cas, il a proposé des lectures 

qui n’ont pas de sens ou qui, pour une raison ou pour une autre, ne 

sont pas acceptables. Parfois je les ai corrigées, mais on ne peut faire 

grand-chose sans recourir aux originaux. En outre, les dates propo- 

sées par Wessely sont en grande partie fausses. Cela s’explique faci- 

lement. A l’époque où Wessely travaillait, la papyrologie byzantine 

n’en était qu'à ses débuts ; et les textes auxquels il avait affaire ne 

portaient que rarement une date. Tout éditeur de petits textes byzan- 

tins sait combien il est malaisé de les dater et facile de s’y tromper. 

Dans plusieurs cas où j'ai pu établir des dates en groupant certains 

textes de Wessely en des dossiers, j’ai constaté que ce savant avait 

tendance à attribuer à ses textes une date trop ancienne. Mais, malgré 

cette constatation, le plus souvent je n’ai pu faire autre chose que d’in- 

diquer les dates proposées par Wessely. 

Un mot d'explication est nécessaire au sujet de la façon dont je 

reproduis le texte des documents grecs. Dans les très rares cas où je 

rapporte tout ce qui reste d’un document, je suis les conventions obli- 

gatoires pour les éditions papyrologiques : parenthèses carrées pour 

indiquer une lacune (que celle-ci soit remplie par l'éditeur ou non); 

des points pour indiquer le nombre des lettres qui sont tombées, si 

(1) G. LereBvre, Recueil des inscriptions grecques chrétiennes de l'Égypte (Le 

Caire 1907),



INTRODUCTION 11 
  

celui-ci se laisse établir; parenthèses rondes pour indiquer la réso- 
lution d’une abréviation ; un point sous une lettre pour indiquer que 
la lecture n’est pas sûre. Par contre, dans les cas très nombreux où 

je ne rapporte qu'un morceau d’un document, je simplifie la transcrip- 
tion, afin de rendre le texte plus lisible pour les lecteurs qui ne fréquen- 
tent pas tous les jours les éditions papyrologiques : j’élimine les points 
sous les lettres et les parenthèses carrées et rondes partout où la lec- 

ture ou la restitution ou la résolution sont évidemment justes ; je ne 

garde ces signes conventionnels que pour les lectures, les restitutions 

et les résolutions qui sont vraiment hypothétiques. 

Les papyrus et les ostraca coptes (ostraca proprement dits ou, plus 

souvent, plaques de calcaire que nous appelons conventionnellement 

ostraca) ont été très importants pour mon travail (1). Cela est vrai 

surtout de deux dossiers : la correspondance d'Abraham, évêque d’Her- 

monthis aux environs de l’année 600, et celle de Pisenthios, évêque 

de Koptos à une époque légèrement postérieure. La correspondance 

d'Abraham, très riche, a été réunie en un corpus par M. Krause, avec 

d’abondants commentaires et des traductions (2); il est regrettable 

que ce travail n’ayant pas été imprimé, soit difficilement accessible. 

La correspondance de Pisenthios a été publiée par E. Revillout (5) ; 

(1) Des informations très utiles sur les publications de documents coptes se trou- 

vent dans deux articles d’ A. ScxiLer : Prolegomena to the Study of Coptic Law. 

Archives d'Histoire du Droit Oriental 2 (1938), p. 348-357; Coptic Documents, 

A Monograpk on the Law of Coptic Documents and a Survey of Coptic Legal Studies 

1938-1956, Zeitschrift für vergleichende Rechtswissenschaft 60 (1957), p. 190-197. 

(2) L’editio princeps de la plupart des pièces de cette correspondance a été faite 

par W. E. Crum dans Coptic Ostraca from the Collections of the Egypt Exploration 

Fund, the Cairo Museum and others (London 1902). L'ensemble des textes a été 

réédité par M. KrAUSE dans le volume II de son ouvrage Apa Abraham von Her- 

monthis. Ein oberägyptischer Bischof um 600 (dissert. Humboldt-Universität 

Berlin 1956). Puisque cette dissertation, que j’ai utilisée avec profit, n’est acces- 

sible que dans quelques exemplaires dactylographiés, j’ai dû citer les documents 

d’après leurs premières éditions. 

(3) E. Reviccour, Textes coptes extraits de la correspondance de St. Pésunthios, 

évêque de Coptos et de plusieurs documents analogues (juridiques ou économiques), 

Revue Égyptologique 9 (1900), p. 133-177 ; 10 (1902), p. 34-47 ; 14 (1914), p. 22-32.  



   

  

   
12 INTRODUCTION 

elle mériterait une nouvelle édition. Il faut cependant souligner que, 

même dans ces deux cas privilégiés, il y a peu de textes qui concernent 

des affaires économiques. Les évêques étaient manifestement absor- 

bés par les problèmes relatifs à la discipline du clergé et à la morale 

des fidèles, et laissaient les soucis économiques aux économes. 

A part ces deux dossiers, le plus grand nombre de documents coptes 

proviennent de la localité appelée en copte Djeme, située sur l’empla- 

cement de Thèbes occidentale. Presque tous les documents de Djeme 

sont écrits sur des plaques de calcaire ; quelques-uns sont écrits sur 

papyrus. Ces textes datent des vire et vire siècles. Parmi les textes 

qui entrent dans ma documentation, les plus nombreux sont ceux 

du varie siècle. Nous pouvons distinguer deux groupes : 1. textes liés 

aux communautés monastiques installées sur la «sainte montagne » 

de Djeme; 2. textes issus de l’activité des habitants de Djeme. 

Un certain nombre de documents coptes écrits sur papyrus, sur 

parchemin ou sur ostraca (sur des ostraca proprement dits, et non 

pas sur plaques de calcaire, comme les documents de Djeme) pro- 

viennent d’Hermoupolis, d’Aphrodito, de Wadi Sarga et de Balai- 

zah. Rares sont les documents provenant d’autres localités. 

Dans l’ensemble des documents coptes, le vie siècle est faiblement 

représenté, si on le compare au vie et au vire. 

Parfois j'ai eu l’occasion de me servir d'inscriptions funéraires 

rédigées en copte (1). 

Les papyrus arabes, publiés pour la plupart par A. Grohmann, n’ont 

pratiquement rien fourni à ma documentation. 

Les papyrus et les ostraca, grecs aussi bien que coptes, présentent 

certaines caractéristiques communes, qu’il convient de signaler ici. 

La plupart des papyrus et des ostraca que j'ai pu utiliser sont sortis 

de chancelleries d’églises de différents types. Leur valeur, au point 

de vue de ma recherche, est nettement limitée par deux circonstances. 

D'abord, les cas sont rares où nous pouvons grouper un certain nombre 

(1) Les inscriptions coptes qui m'intéressent sont publiées pour la plupart dans 

W. E. Crum, Coptic Monuments, Catalogue général des antiquités égyptiennes 

du Musée du Caire (Le Caire 1902). 

  

  



    

    INTRODUCTION 15 
  

de ces textes en un dossier qui nous permet de suivre la marche d’une 
affaire du début jusqu’à la fin ou d'éclairer le fonctionnement d’un 
bureau. Ensuite, le hasard de la conservation des sources a fait que 
parmi nos documents, il y en a très peu qui nous fournissent des in- 
formations synthétiques, concernant l’ensemble des revenus ou des 
dépenses d’une église pendant une période donnée ; nous avons pres- 
que toujours affaire à des pièces relatives à telle entrée ou à telle dé- 
pense particulière. Dans ces conditions, toute recherche visant à des 
précisions quantitatives nous est interdite. Nous possédons plusieurs 
chiffres, mais nous ne savons presque jamais quel est le rapport entre 
les chiffres attestés et l’ensemble de l’activité économique d’une église. 

Cette fâcheuse limitation doit être toujours présente à notre esprit. 
Les papyrus et les ostraca nous permettent par contre d'établir quels 

étaient les types d’activité économique des églises. 

Certaines difficultés se présentent fréquemment lorsqu'on manie 

ces documents grecs et coptes. Dans bien des cas où un document 

témoigne de l’activité économique d’un clerc, il est impossible de sa- 

voir si le clerc en question agit au nom de son église ou pour son propre 

compte, pour ses intérêts privés. J’ai décidé de ne pas m’appuyer sur 

de pareils documents pour l’étude des activités économiques des égli- 

ses. Je les ai par contre utilisés au chapitre VI, pour l'étude des occu- 

pations laïques du clergé. 

Autre difficulté : il est souvent impossible de savoir si, dans tel ou 

tel document, il est question d’une église ou d’un monastère. Au lieu 

d'écrire par exemple « église de saint Phoibammon » ou « monastère 

de saint Phoïbammon », les scribes écrivaient très souvent tout sim- 

plement «saint Phoibammon», puisque dans le cercle pour lequel 

le document était écrit, tout le monde savait de quoi il s'agissait. En 

outre, beaucoup de documents grecs et coptes emploient le mot téxoc 

qui peut signifier tout aussi bien église que monastère. Dans ces cas, 

si nous manquons d’autres sources, nous ne pouvons normalement 

pas établir s’il s’agit d’une église ou d’un monastère. Cette difficulté 

aurait été en partie éliminée si l’on avait fait des recherches sur la vie 

religieuse des diverses localités d'Égypte. Mais elles n’ont pas été 

faites et je ne pouvais les faire moi-même pour toutes les localités. 

   

  



   

  

14 INTRODUCTION 

En citant les papyrus, les ostraca et les inscriptions, j'ai observé la 

règle d'indiquer la date, mais en datant presque toujours par siècles. 

Il est rare que la date annuelle ait de l'importance pour mon travail. 

Si la citation n’est pas suivie d’une date, c’est que je ne l’ai pas trouvée 

dans l'édition dont je me servais et que je n’étais pas en mesure de 

l’établir moi-même sur la base du contenu. Ce cas est rare pour les 

documents grecs, mais assez fréquent pour les documents coptes. 

J'avoue que cela ne m'inquiète pas; en effet, les documents coptes 

postérieurs au vaine siècle sont rarissimes ; et, pour mes recherches, 

la distinction entre le vire et le vire siècle n’a guère d'importance. 

Les sources de DROIT CANON (1) constituent une partie considérable 

de ma documentation. J’ai pu tirer plusieurs informations précieuses 

de collections canoniques publiées il y a longtemps, mais qui n’avaient 

jamais attiré l’attention des historiens, même pas d’un chercheur aussi 

averti qu'A. Steinwenter. Avant de parler des diverses collections, 

il n’est peut-être pas inutile de préciser, à l’intention de ceux parmi 

les lecteurs qui ne sont pas spécialistes de cette matière, ce qu’on en- 

tend par « droit canon », lorsqu'il s’agit de l’époque que j'étudie. A 

cette époque, il n’y avait pas de droit canon au sens que ce terme a 

depuis le moyen âge. Il existait par contre des compilations, des col- 

lections de préceptes, que les clercs n'étaient pas juridiquement tenus 

d'observer dans leur ensemble. De ces ouvrages, les clercs tiraient les 

règles qui leur semblaient utiles dans une situation donnée, sans se 

soucier des autres règles. 

Les sources de droit canon exploitées dans ce livre peuvent être 

partagées en deux groupes : d’un côté, les textes qui ont été rédigés 

et employés exclusivement en Égypte; de l’autre côté, ceux qui ont 

été communs à toute l’Église orientale. 

Dans le premier groupe (le groupe « égyptien»), l'ouvrage qui a 
été le plus important pour ma recherche est celui qui nous a été trans- 

(1) Sur ce genre de sources, cf. O. MEINARDUS, À Study on the Canon Law of 
the Coptic Church, Bulletin de la Société d'Archéologie Copte 16 (1961-1962), p. 231- 
242. 

    

    



INTRODUCTION 15 

  

mis sous le titre de Canons d’Athanase (?). Le texte original de cet ou- 

vrage était sans aucun doute rédigé en grec ; il ne nous est pas parvenu. 

Nous possédons des fragments coptes sahidiques du vie-vrre siècle 

et un texte arabe complet, traduit probablement d’une version copte 

bohaïrique. La confrontation des deux textes montre que la version 

bohaïrique a dû être légèrement différente de la version sahidique. 

Ces différences n’ont pas grande importance pour les questions qui 

m'intéressent ; mais, là où j'avais le choix entre le texte copte et le 

texte arabe, j'ai suivi le premier. 

Les éditeurs de cet ouvrage, Riedel et Crum, ont cru pouvoir ac- 

cepter l'attribution à saint Athanase transmise par les manuscrits. 

Cette attribution a été par la suite rejetée d’un commun accord par 

les savants. La datation de ces canons, que j’appellerai dorénavant 

les canons du Pseudo-Athanase, pose des problèmes. Il est certain 

que leur naissance est postérieure au moins de plusieurs années, voire 

de plusieurs décennies, au triomphe du christianisme. Le texte ne 

contient pas d'éléments datables de façon sûre et précise; on peut 

pourtant essayer d'établir la période à l’intérieur de laquelle l'ouvrage 

est né. Le canon 10 traite du problème des païens qui entrent dans 

une église : problème difficilement concevable au vre siècle, où le nombre 

des païens était minime. Deux canons mentionnent Meletios ; selon 

les éditeurs, cela indiquerait l’époque de saint Athanase, où se dérou- 

lait la lutte contre les sectateurs de Meletios. Nous savons aujourd’hui 

que des groupes de mélétiens ont survécu en Égypte très longtemps, 

ce qui affaiblit l'argument des éditeurs. Pourtant la mention du schisme 

mélétien et le silence sur les querelles monophysites font penser que 

le texte est antérieur à la période de grandes luttes qui s’est ouverte 

à la fin du ve siècle. Riedel et Crum ont remarqué que parmi les trois 

fêtes principaies de l'année que le texte mentionne (canon 16), il n'y 

a pas la Noël. Cela prouverait, selon eux, que l'ouvrage est antérieur 

() Publiés par W. Rrepez et W. E. Crum, The Canons of Athanasius of Alexan- 

dria. The Arabic and Coptic Versions edited and translated with Introduction, 

Notes and Appendices (London 1904) ; plus précisément, Crum a publié et traduit 

les fragments coptes, Riedel la version arabe. Cf. G. GRAF, Geschichte der christ- 

lichen arabischen Literatur, 1 (Città del Vaticano 1944), p. 605.  



   

  

16 INTRODUCTION 
  

à l'introduction des festivités en l'honneur de la naissance du Christ — 

introduction qui, en Égypte, a eu lieu au cours de la première moitié 

du ve siècle. Mais si nous regardons de près le canon 16 (je le rappor- 

terai dans le chapitre IV), nous nous apercevrons que cet argument 

est très fragile. En effet, le canon 16 ne donne pas une liste des fêtes 

principales, mais dit que l’évêque est tenu de distribuer l’aumône aux 

pauvres surtout à l’occasion des Pâques, de la Pentecôte et de l'Épi- 

phanie. Étant donné que l’Épiphanie, dans l’Église orientale, a con- 

servé son ancienne importance même après l'introduction de la Noël, 

nous ne pouvons pas être sûrs que ce canon prouve qu'au moment 

où il a été écrit, la Noël n’était pas fêtée. Récemment, G. R. Coquin, 

dans l'introduction à son édition des Canons d’Hippolyte (!), a mis 

en avant un autre argument qui, à son avis, prouverait que les canons 

du Pseudo-Athanase ont été écrits au milieu du rv® siècle. Il a fait 

remarquer que cet ouvrage distingue le jeûne quadragésimal du jeûne 

pascal. Il a rappelé d’autre part qu’à l’origine le jeûne quadragésimal 

suivait immédiatement l’Épiphanie, et que c’est saint Athanase qui a 

changé cette coutume, en faisant en sorte que le jeûne quadragésimal 

se terminât dans la semaine de Pâques. Mais ce savant est allé un peu 

vite. Les canons du Pseudo-Athanase ne disent pas du tout que le 

jeûne quadragésimal suit immédiatement l’Épiphanie; ils font sim- 

plement une distinction entre le jeûne quadragésimal et le jeûne pascal. 

Une étude spéciale sur le jeûne quadragésimal chez saint Cyrille (2?) 

a montré qu'au ve siècle encore, on faisait une distinction : le jeûne 

pascal faisait partie du carême, mais se distinguait par sa rigueur des 

jours précédents du carême, qui étaient traités comme une période 

d'exercices pieux, de préparation (surtout pour les catéchumènes). 
En tenant compte de toutes ces remarques, j'arrive à la conclusion 

que la composition des canons du Pseudo-Athanase doit être placée 

dans la période de 350 à 450. 

() R.G. Coquin, Les canons d'Hippolyte. Édition critique de la version arabe, in- 

troduction et traduction française, Patrologia Orientalis, XXXI, 2 (Paris 1966), p. 328. 
(2) P. MeLoni, Il digiuno quaresimale e S. Cirillo Alessandrino (secoli I-V), 

dans Xyrilliana. Études variées à l’occasion du XVe centenaire de saint Cyrille 

(Le Caire 1947), p. 247-271. 

  

  



      

INTRODUCTION 7 

  

La valeur des canons du Pseudo-Athanase consiste en ce qu’ils sont 
tout à fait indépendants des autres collections canoniques. C’est un 
ouvrage prolixe, qui à parfois un caractère homilétique. Son auteur 
était certainement un ecclésiastique, probablement un évêque. Le 
partage de l’œuvre en 107 canons est tardif ; il est dû probablement 
à Michel, évêque de Tanis aux environs de 1050. 

Une autre collection canonique née en Égypte est celle que la tra- 
dition attribue faussement à saint Basile. L’original grec est perdu. 
L'ouvrage nous est parvenu dans une traduction arabe qui a été faite 
avant 1078 et qui est conservée par des manuscrits encore inédits ; 
Riedel, dans ses Xirchenrechtsquellen (1), a publié une traduction alle- 
mande de cette traduction arabe. Nous possédons en outre quelques 
fragments coptes (?); ceux-ci n’ont cependant rien donné pour ma 
recherche. 

Les canons du Pseudo-Basile sont divisés en deux parties. La pre- 
mière, plus brève, contient, suivant les divers manuscrits, 13 ou 14 
ou 22 canons ; la deuxième contient 105 canons et commence par une 
profession de fois trinitaire. Le texte est extrêmement riche d’infor- 
mations sur la vie des communautés chrétiennes. Malheureusement 
il a été peu étudié par les historiens. Il contient un mélange surprenant 

de prescriptions, parfois très archaïques, tirées de sources non égyptien- 
nes, et de prescriptions rédigées essentiellement aux rve-ve siècles en 
Égypte (*). La collection telle que nous la connaissons a subi des chan- 

gements importants à l’époque arabe, où on a ajouté certains canons. 

Une partie importante du droit canon est constituée par des déci- 

sions prises par plusieurs patriarches d'Alexandrie. Parfois les patriar- 

ches publiaient des recueils de règles ; dans d’autres cas on se servait 

(@) W. Rrepez, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats Alexandrien, zusam- 

mengestellt und zum Teil übersetzt (Leipzig 1900), p. 231-283. 

(2) Publiés par W. E. Crum, The Coptic Version of the « Canons of St. Basil», 

Proceedings of the Society of Biblical Archaeology 26 (1904), p. 57-62. Cf. G. GRAF, 

op. cit., I, p. 606-607 ; J. DrESCHER, À Coptic Lectionary Fragment, Annales du 

Service des Antiquités de l'Égypte 51 (1952), p. 247-256. 

(3) Sur la date de la partie liturgique, voir Th. ScHERMANN, Àgyptische Abends- 

mahlliturgien des ersten Jahrtausends (Paderborn 1912), p. 99.  



    

18 INTRODUCTION 

de décisions prises par les patriarches au sujet de telle ou telle affaire 

individuelle, en les traitant comme des précédents ; des lettres envoyées 

par un chef ecclésiastique à un autre pouvaient aussi devenir « cano- 

niques». Au cours de ce travail j’ai eu l’occasion de citer les canons 

de Théophile (384-412) et de Cyrille I (412-444). J’ai cité en outre 

plus d’une fois les canons des patriarches du moyen âge : Christodoulos 

(xre siècle), Cyrille II (xre siècle), Gabriel ibn Turaik (xrie s.) et Cyrille 

III ibn Laglaq (xme s.). L'activité de ces patriarches en matière 

de droit canon naissait du besoin pressant de mettre à jour la légis- 

lation pour répondre aux nouvelles conditions créées par la domination 

musulmane (1). À 

Parmi les textes de droit canon dont se servait l'Église égyptienne, 

il y avait en outre les canons des trois premiers conciles œcuméniques 

et de quelques conciles locaux du 1v° siècle. Ces textes, je les ai tou- 

jours employés pour étudier la politique des chefs des Églises à l’égard 

de divers phénomènes de la vie ecclésiastique. Dans quelques cas, 

je me suis permis de rappeler des canons de conciles œcuméniques 

non reconnus par les Coptes (c’est-à-dire du concile de Chalcédoine 

ou de conciles œcuméniques postérieurs à celui-ci), pour constater 

des faits communs à toutes les Églises dans la Méditerranée Orientale. 

Des problèmes particulièrement épineux sont liés à l'emploi des 

compilations de droit canon connues à la fin de l'antiquité essentielle- 

ment sous les noms de Constitutions des apôtres et de Canons des apôtres. 

Elles ont eu une grande fortune dans l'Église égyptienne et nous ont 

été transmises entre autres dans des traductions coptes et arabes. 

Je ne suis pas compétente pour entrer dans le détail des discussions 

très complexes que les savants ont menées au sujet de la date et du 

lieu de rédaction de ces œuvres et des origines de leurs différentes 

parties (2). La popularité dont ils jouissaient dans l'Église égyptienne 

(1) Cf. W. HAGEMANN, Die rechtliche Stellung der Patriarchen von Alexandrien 

und Antiochien. Eine historische Untersuchung ausgehend vom Kanon 6 des Konzils 

von Nizäa, Ostkirchliche Studien 13 (1964), p. 171-191; J. Massou, Le pouvoir 

législatif du patriarche copte d'Alexandrie, dans 1 patriareati orientali nel primo 

millennio, Analecta Christiana Periodica 181 (Rome 1968), p. 87-113. 

(2) Cf. G. Barpy, art. « Canons apostoliques » et « Constitutions apostoliques » 

    

 



          

INTRODUCTION 19 
  

nous oblige en tout cas à en tenir compte. Diverses collections se ré- 
clamant de l'autorité d'Hippolyte de Rome contiennent certaine- 
ment plusieurs prescriptions dont le clergé égyptien a pu se servir. 
D'autre part, il est hors de doute qu'elles contiennent aussi des pres- 

criptions périmées. Que pouvons-nous faire avec ces textes? Avons- 

nous le droit de les utiliser comme sources pour l’histoire de l’Église 

égyptienne? Je suis assez pessimiste : je ne vois pas comment on pour- 

rait procéder, sans l’aide d’autres données, pour distinguer les ca- 

nons qui avaient cours à l’époque qui m'intéresse de ceux qui étaient 

périmés. Il y a cependant une exception importante. Nous disposons 

de certaines compilations qui ont été rédigées en Égypte, par des 

clercs égyptiens. Les variantes ou les additions que ces rédactions 

égyptiennes contiennent par rapport aux autres rédactions sont nées 

certainement de besoins ressentis par la hiérarchie égyptienne à l’épo- 

que qui m'intéresse. Ce n’est que de ces adaptations et additions que 

je peux me servir sans réserve. La compilation la plus importante 

pour ma recherche est celle qui nous a été conservée, sous le titre de 

Canons d'Hippolyte, par une traduction arabe d’une traduction sahi- 

dique d’un original grec, et qui a été publiée, avec une traduction fran- 

çaise et un savant commentaire, par R. G. Coquin (1). Cette compi- 

lation se compose de 38 canons suivis d’une homélie. Ces canons dé- 

rivent pour la plupart de la Tradition apostolique d'Hippolyte. La 

traduction arabe semble remonter au moins au xu siècle et être fi- 

dèle au modèle copte. R. G. Coquin a pu établir, sur la base des va- 

riantes par rapport aux autres témoins de la Tradition apostolique, 

que la compilation des Canons d’Hippolyte a été faite en Égypte dans 

les années 336-340. Un cas du même genre, c’est celui des 56 canons 

élaborés par les Coptes sur la base du livre VIII des Constitutions des 

apôtres. Ces 56 canons ne nous sont jamais transmis comme un ou- 

dans le Dictionnaire de droit canonique, respectivement t. II (1937), col. 1288-1295, 

et t. IV (1949), col. 453-460 ; J. QuasTEN, Initiation aux Pères de l'Église, II (Paris 

1957), p. 143-144, 216-223 ; G. GRAF, op. cit., I, p. 556-577. 

(1) Voir ci-dessus, p. 16 n. 1.  



      

    

20 INTRODUCTION 

vrage indépendant, mais suivent toujours, en tant que livre IT, un 

livre de 71 Canons des apôtres (1). 

Parmi les sources littéraires, il me faut mentionner en premier lieu 

l'Histoire des patriarches coptes, écrite en arabe, commencée par Sévère 

ibn Moqaffa et continuée par d’autres auteurs (2). Sévère ibn Mo- 

qaffa, qui a vécu au x° siècle, a utilisé des sources grecques et coptes 

conservées dans les monastères de la Basse Égypte et dans la biblio- 

thèque patriarcale, et dont il s'était fait traduire une partie. Des 

fragments d’un ouvrage copte qui a probablement utilisé les mêmes 

sources, ont été publiés, traduits et très soigneusement discutés par 

T. Orlandi () ; ils permettent de voir la façon de travailler de Sévère 

ibn Moqaffa. Il est regrettable, du point de vue de ma recherche, que 

celui-ci se soit peu intéressé aux questions économiques. Il parle 

rarement des affaires économiques du patriarche, encore plus rarement 

de celles des églises d'Égypte. Il s’étend par contre longuement sur les 

contributions que le gouvernement arabe exigeait du patriarche ; 

(1) Cf. G. Grar, op. cit., I, p. 573-574. 

(2) Le début de cette œuvre a été publié dans le vol. I (1907) et V (1910) de la 

Patrologia Orientalis par B. Everrs sous le titre History of the Patriarchs of the 

Coptic Church of Alexandria (je citerai cette partie ainsi: Hist. PUR RO MIPEERSE 

Patr., PO, V). La suite a été publiée par une équipe de savants, dont faisait partie 

entre autres ©. H. E. BuRMESTER, sous le titre History of the Patriarchs of the Egyp- 

tian Church, known as the History of the Holy Church by Sawirus ibn al-Mukaffa 

Bishop of al-Aÿmünin, vol. II, part I (Le Caire 1943) ; vol. II, part IT (1948) ; vol. IT, 

part III (1959); vol. III, part I (1968) (je citerai cette partie ainsi: Hist. Patr., 

II, 1 ; I, 2, etc.). Il existe en outre une édition d’un manuscrit du xrrre siècle, qui 

contient une rédaction plus ancienne de l’œuvre de Sévère ibn Moqaffa: Alexan- 

drinische Patriarchengeschichte von S. Marcus bis Michael I, 61-767. Nach der 

ältesten, 1266 geschriebenen Hamburger Handschrift im arabischen Urtext hrsg. 

von Chr. F. Seybold (Hamburg 1912). Étant dépourvue de traduction, cette édi- 

tion m’est restée inaccessible. — Sur la valeur des informations de Sévère ibn Mo- 

qaffa pour le vire siècle, voir P. NaAuTIN, La conversion du temple de Philae en église 

chrétienne, Cahiers archéologiques 17 (1967), p. 38-39. 

(3) T. OrLANDI, Studi copti. Le fonti copte della Storia dei Patriarchi d’Ales- 

sandria (Milano 1968), p. 55-86 ; Storia della chiesa di Alessandria. Testo copto, 

traduzione latina e commento di T. Orlandi, I (Milano 1968), p. 113-114.



            

   

      

INTRODUCTION 21 
  

mais je n’ai pu tirer grand profit de ces informations, car pour les 

encadrer dans une image d’ensemble de la vie du pays, ils faudrait 

connaître l’histoire politique de l'Égypte arabe beaucoup mieux que 

je ne la connais. Bien que l’activité économique des églises n'ait pas 

attiré l’attention de notre historiographe, il m’a fourni plusieurs in- 

formations intéressantes et dignes de foi. 

J'ai fait un emploi très large des œuvres parénétiques, telles que 

les Gnomes du saint concile, les Questions de Théodore, etc. 

La littérature égyptienne, quelle que soit la langue dans laquelle 

elle nous est parvenue, nous a transmis de nombreuses Vies de saints (2). 

Cette masse de récits nous permet de saisir très bien le type de reli- 

giosité et les goûts littéraires des Coptes, mais se prête très mal à toute 

autre recherche. Une bonne partie des Vies des saints et, avant tout, 

les actes des martyrs, se composent de clichés littéraires concernant 

des exploits miraculeux (exploits qui parfois frôlent la magie), et isolent 

leurs récits dans un vide historique. Il y a pourtant des exceptions. 

Une série de textes hagiographiques relatifs à saint Menas, publiés 

pour la plupart par J. Drescher, sont très colorés. Cela est vrai aussi 

des Vies de saint Pisenthios, évêque de Koptos. En outre, certains 

récits très arides contiennent parfois un détail tiré de la réalité. Mal- 

heureusement une partie des matériaux que j’ai puisés dans les Vies 

des saints ne se laisse pas dater avec la précision souhaitable. Il se 

peut qu'avec le temps les savants réussiront à établir certaines don- 

(1) Une partie considérable, mais certainement pas la majorité, des récits hagio- 

graphiques m’a été fournie par le Synaxaire. Ce type d'œuvre littéraire remonte, 

en Égypte, probablement au 1ve/ve siècle. La rédaction arabe que nous possédons 

est due probablement à Pierre Sévère al-Gamil, évêque de Malig (xrr-xrmr® siècles) ; 

elle a été ensuite remaniée par Michel, évêque d’Atrib et de Malig (1243-1247) ; 

elle a continué à être réélaborée encore aux siècles suivants ; le manuscrit le plus 

ancien date de 1339-1340. Le premier rédacteur arabe et ses successeurs ont tra- 

vaillé sur la base de versions plus anciennes. Sur le Synaxaire, voir O. H. E. Bur- 

MESTER, On the Date and Authorship of the Arabic Synaxarium of the Coptic Church, 

The Journal of Theological Studies 39 (1938), p. 249-253 ; G. GRAF, Zur Autorschaft 

des arabischen Synaxars der Kopten, Orientalia 9 (1940), p. 240-243 ; O. F. A. Mer- 

NARDUS, À Comparative Study on the Sources of the Synaxarium of the Coptic Church, 

Bulletin de la Société d'Archéologie Copte 17 (1963-1964), p. 111-113.  



      

    

INTRODUCTION 

  

22 

nées chronologiques par des recherches détaillées, et notamment par 

la constitution de familles de textes. Mais pour le moment nous en 

sommes encore au stade où les spécialistes de cette littérature concen- 

trent leurs efforts dans la publication de textes inédits et n’ont pas 

le loisir nécessaire pour réfléchir sur ce qui est déjà publié. Je me suis 

par conséquent trouvée plusieurs fois devant des textes pour lesquels 

les spécialistes n’ont indiqué que la date du manuscrit, voire pas de 

date du tout. 
L'emploi des données puisées dans les ouvrages hagiographiques 

est compliqué par le problème des traductions. Il y a certains ouvra- 

ges qui, écrits d’abord en grec, ont été ensuite traduits en sahidique, 

puis sont passés du sahidique au bohaïrique, et enfin du bohaïrique 

à l'arabe. Je n’ai pas besoin d'expliquer que la traduction de ce genre 

de textes est rarement fidèle, que le plus souvent elle est plutôt une 

rédaction en une autre langue, traitant librement l'original. En te- 

nant compte de cela, on comprendra pourquoi, malgré des lectures 

très vastes et attentives, je n’ai pu tirer beaucoup de la littérature ha- 

giographique. Certes, je la cite assez souvent, jy puise des données 

qui, dans presque tous les cas, n’avaient jamais été mises à profit par 

les historiens de l'Église ; mais si je compare la masse des textes que 

j'ai lus avec le nombre des passages que j'ai pu utiliser, la pauvreté 

de ces textes au point de vue de ma recherche saute aux yeux. 

Malgré les difficultés que je viens de signaler, la situation de l’histo- 

rien qui utilise la littérature hagiographique égyptienne n’est pas 

sans issue. Les textes les plus riches se laissent d'habitude dater, ne 

fût-ce qu'approximativement, ce qui nous suffit ici. En outre, ce que 

nous savons de l’évolution de la langue et de la littérature coptes nous 

permet d'affirmer que les textes hagiographiques dont l'original était 

copte sont nés dans les limites de la période qui m'intéresse. Enfin, 

en ce qui concerne les traductions-rédactions, il faut tenir compte du 

fait que le goût du fantastique, qui allait augmentant avec le temps, 

amenait les rédacteurs à éliminer du récit les realia plutôt qu’à y intro- 

duire de nouvelles données, propres à leur époque. 

Cette revue des sources convaincra le lecteur que pour étudier le 

sujet indiqué par le titre de ce livre, il faudrait que l’auteur connaisse



    

k 

; 

        

   
INTRODUCTION 

  

23 
  

le grec, le copte et l'arabe. Ce n’est pas mon cas. Je connais le grec, 
mais je ne connais ni le copte, ni l'arabe. Je me suis servie de traduc- 
tions modernes, tout en me rendant compte que mon ignorance de 
ces deux langues allait limiter la valeur des résultats que je pourrais 
obtenir. Aïnsi que je l’ai dit au début de cette introduction, au moment 
où j'ai commencé les lectures qui m'ont finalement amenée à écrire 
ce livre, je ne songeais qu'à me faire une idée générale de la situa- 
tion des églises en Égypte, afin de comprendre et de commenter cer- 
tains papyrus. Bientôt, je me suis rendu compte de la valeur des 
textes coptes et arabes que j'avais connus grâce à des traductions, 
et je n'ai pas résisté à la tentation d’en faire usage. Je me suis dit 

entre autres que la déformation inévitablement produite par toute 

traduction a peut-être affecté ces textes dans une moindre mesure 

sur le plan de la représentation des réalités économiques que sur d’au- 

tres plans. C’est aux spécialistes de ces deux langues de juger si j'ai 

eu raison. 

Comme je ne pouvais pas contrôler les traductions, j'ai dû, lorsque 

je voulais rapporter un passage d’une source copte ou arabe, citer 

la traduction telle que je la trouvais publiée, sans traduire encore 

l'anglais ou l'allemand en français; dans quelques cas seulement, 

lorsque le texte était simple et bref, je me suis écartée de cette règle. 

Je demande pardon de la bigarrure linguistique que ce procédé a pro- 

voquée. Ce procédé a du moins l'avantage de diminuer les sources 

d'erreur. 

Il faut maintenant toucher un mot des recherches modernes sur 

l'Église égyptienne. Les historiens ont accordé très peu d'intérêt 

aux sources qu’on vient de passer en revue. À la fin de ce livre, le lec- 

teur trouvera une liste de travaux concernant l’histoire de l’Église 

égyptienne ; ici, je voudrais seulement attirer l'attention sur certains 

travaux qui m'ont été particulièrement utiles. Parmi les études de 

caractère général, il me faut mentionner un livre de J. Maspero (?), 

(1) J. MasPero, Histoire des patriarches d'Alexandrie depuis la mort de l’empe- 

reur Anastase jusqu'à la réconciliation des églises jacobites (518-616) (Paris 1923.) 

   

  



    

24 INTRODUCTION 

un livre de E. R. Hardy () et un article récent de C. D. G. Müller (?). 

Ma dette principale a été contractée à l'égard de différents articles 

d'A. Steinwenter (®). Dans bien des cas, jai eu l'occasion d'admirer 

une érudition et une perspicacité qui lui ont permis de tracer une 

image assez exacte de la vie des églises en Égypte. Ses résultats sont 

d'autant plus frappants qu'il n’a pas fait de recherches systémati- 

ques visant à réunir toute la documentation, mais tirait ses conclusions 

sur la base d’un certain nombre de textes qui pour une raison ou pour 

une autre lui étaient tombés entre les mains. 

Plusieurs fois, mes recherches se sont heurtées au fait qu’il n’y a pas 

de travaux systématiques sur le clergé et sur la géographie ecclésiasti- 

que de l'Égypte. Nous ne disposons au fond que d'un article de L. An- 

tonini (*), qui est une sorte de catalogue des données fournies par 

les papyrus. Cet article a eu le mérite d’attirer l’attention des historiens 

de l'Église sur les papyrus. Mais il ne peut plus suffire aujourd’hui. 

Les recherches qui ont été faites sur l'Église copte du xix® et du 

xxe siècle (5) m'ont été très utiles à plusieurs reprises. Elles m'ont 

aidée dans une mesure plus grande qu'il ne ressort des notes de ce 

livre. 

Parmi les études concernant l’histoire de l’Église en dehors de l'Égyp- 

te, deux articles d’'E. Herman (5) ont été pour moi fondamentaux. 

() E. R. Hanpy, Christian Egypt: Church and People. Christianity and Natio- 

nalism in the Patriarchate of Alexandria (New York 1952). 

(2) C. D. G. Müzzer, Die koptische Kirche zwischen Chalkedon und dem Araber- 

einmarsch, Zeitschrift für Kirchengeschichte 75 (1964), p. 271-308. 

(3) Voir la bibliographie à la fin de ce livre. 

(4) L. ANTONIN, Le chiese cristiane nell Egitto dal IV al IX secolo secondo i 

documenti dei papiri greci, Aegyptus 20 (1940), p. 129-208. 

(5) A. J. Burzer, The Ancient Coptic Churches of Egypt, 2 vol. (Oxford 1884) ; 

O. H. E. Burmesrer, The Egyptian or Coptie Church. A Detailed Description 

of her Liturgical Services and Riles and Ceremonies observed in the Administration 

of her Sacraments (Le Caire 1967). 

(6) E. HERMAN, Zum kirchlichen Benefizialwesen im byzantinischen Reich, dans 

Atti del V Congresso Internazionale degli Studi Bizantini, I (Roma 1931), p. 657- 

671; Id, Die kirchlichen Einkünfte des byzantinischen Niederklerus, Orientalia 

Christiana Periodica 8 (1942), p. 378-442, 

   



      

XL 

  

INTRODUCTION 25 
  

C'est dans ces deux articles que j’ai trouvé indiquées une bonne par- 

tie des questions que je me suis par la suite posées au cours de mon 
travail. 

Ma dette à l'égard des historiens contemporains ne s'arrêtera 

pas là. Je dois beaucoup à l’enseignement et aux conseils de Mon- 

sieur Roger Rémondon. A trois reprises, j’ai eu la possibilité d’écou- 

ter ses cours à l’École Pratique des Hautes Études consacrés à l’his- 

toire de l'Égypte byzantine. En 1970, Monsieur R. Rémondon a bien 

voulu lire le manuscrit de ce livre et me communiquer ses remarques. 

Dans quelques cas, lorsqu'il s’agissait de corrections de documents 

qu'il m'avait proposées, j’ai signalé ses contributions. Mais ce livre 

lui doit beaucoup plus que ce qui se laisse indiquer par de pareilles 

références. 

Avant de commencer l'exposé sur les ressources et les activités 

économiques des églises en Égypte, il me convient de traiter ici en- 

core trois points, qui doivent rester présents à notre esprit au cours 

de ce livre. 

D'abord, la question des divers TYPES D'ÉGLISES. Parmi les églises 

qui apparaissent dans nos sources, nous pouvons distinguer les caté- 

gories suivantes (1) : 

1. Les églises épiscopales, désignées d'habitude par le terme xa- 

Oolix êxxAnoia suivi du nom de la ville où siège l’évêque. 

2. Les églises situées hors des capitales des nomes et appelées 

aussi xafolix éxxAnota. Leur rôle ressemble à celui des églises pa- 
roissiales d’autres pays et d’autres époques (2). Elles dépendent di- 

rectement de l’évêque. 

(1) Sur la question des diverses catégories d’églises et de leur statut juridique, 

voir surtout A. STEINWENTER, Die Rechtsstellung der Kirchen und Klôster nach den 

Papyri, Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 50, Kanon. Ab- 

teilung 19 (1930), p. 1-50, et les articles d’'E. Herman cités dans la note précédente. 

(2) Cette interprétation du terme xafolx éxxAnola a été proposée d’abord 

par W. E. Crum, À Use of the Term « Catholic Church », Proceedings of the Society 

of Biblical Archaeology 27 (1905), p. 171-172; voir aussi les éditeurs de P. Oxy. 

XVI 1900, 3-7; STEINWENTER, Die Rechtsstellung der Kirchen und Klüster, p. 30;  



      

    

INTRODUCTION 

  

26 

3. Les églises dépendant de l’évêque et existant dans les villes 

épiscopales aussi bien que dans d’autres localités à côté de l’église 

dite xafolux. 

4. Les grands sanctuaires jouissant d’une renommée considérable 

et attirant des foules de pèlerins. D’habitude, à l’intérieur de l'enceinte 

de ces sanctuaires se trouvent des monastères, dont les moines rendent 

des services divers aux pèlerins. Un cas typique, c’est le sanctuaire de 

saint Menas dans le désert de Libye (al-Mina). 

5. Les églises privées, dont lexistence ne fait plus de doute grâce 

aux recherches d'A. Steinwenter (2). Elles pouvaient appartenir aux 

grands propriétaires terriens, être situées à l'intérieur de leurs domai- 

nes et être destinées essentiellement aux paysans cultivant ces ter- 

res. Nous connaissons, par exemple, des églises privées dans les énor- 

mes propriétés foncières de la famille des Apions, situées dans les no- 

mes oxyrhynchite et kynopolite. Ces Apions jouaient un rôle très im- 

portant à la cour de Constantinople. Nous possédons les archives 

de leurs domaines, allant du ve siècle au début du vrre ; les pièces de 

ces archives sont publiées pour la plupart dans les P. Oxy. Mais, 

en Égypte, nous connaissons aussi des cas d’églises privées appar- 

tenant à des gens moyennement aisés et construites à l’intérieur de 

grosses bourgades (?). Nous ignorons, faute de sources, quels étaient 

E. R. Harpy, À Fragment of the Works of the Abbot Isaias, Annuaire de l’Institut 

de Philologie et d'Histoire Orientales et Slaves 7 (1939-1944), p. 127-140. 

(1) Voir surtout son article Die Rechtsstellung der Kirchen und Klôster nach den 

Papyri. Cf. aussi E. HERMAN, Die kirchlichen Einkünfte des byzantinischen Nieder- 

klerus, p. 420-422. 

(2) KRU 66 et 76, discutés par STEINWENTER, Die Rechtsstellung der Kirchen 

und Ktlôster, p. 16-19 ; KRU 70 ; Crum VC 22 (« Neïther I nor a child of mine nor 

any man akin to me whether on my father’s (side) or my mother’s hath power to 

build (another) new church | Jr); Crum Ryl. 158 (vire siècle?) (une femme 

possède une certaine quantité de terre à l’intérieur d’un epoikion, c’est-à-dire d’un 

hameau, ainsi que «… the cattle shed and the 4th part of the farm called Pawan 

emot and the 4th part of the church called the Archangel Michaels and the 4th 

part of the sycomore and the entrance and exit... »). Il est probable que dans les 

textes suivants il s’agit également d’églises privées : BKU 69 (vrre s.) (cf. M. KRAUSE, 

Apa Abraham, 11, p. 109) ; P. Berl. Inv. 12489, publié par KRAUSE, Apa Abraham,



                

INTRODUCTION 27 

les rapports entre les églises privées et les évêques en Égypte ; nous 

savons cependant que dans d’autres parties du monde byzantin les 

évêques avaient un droit de regard sur ce genre d’églises. A ce type, 

il faut naturellement rattacher aussi les chapelles où les services re- 

ligieux ne se faisaient qu’à certaines occasions, ou dont l'accès était 

limité. Je songe aux chapelles des petits monastères et aux chapel- 

les réservées à l’usage privé d’une famille de grands propriétaires et 

de leurs serviteurs personnels; peut-être faut-il tenir compte aussi 

des chapelles des corporations et des confréries religieuses. Nous sa- 

vons très peu de chose sur les chapelles. La terminologie, encore une 

fois, n’est pas précise. Il semble que le plus souvent les chapelles 

sont désignées par le mot eëxrrosov, mais nous connaissons des cas 

où edxtouov signifie monastère (1). Deux autres termes étaient em- 

ployés : wagtéouor (?) et, selon M. Krause, éxlœua (). 

Au temps du christianisme antique, l’évêché formait, au point de 

vue économique, une unité, dont le chef, l’évêque, avait le droit in- 

contestable de disposer à son gré des biens mobiliers et immobiliers. 

Mais à l’époque qui nous intéresse, en Égypte, cette unité est désor- 

mais brisée. Chaque église, quel que soit le type auquel elle appartient, 

a ses propres sources de revenus et gère ses biens par ses propres fonc- 

tionnaires. [l y a d’ailleurs une très grande disparité économique 

entre les différentes églises. Nous voyons une tendance à constituer 

des fondations pour telle ou telle église ; elle nous est attestée claire- 

ment par des récits concernant l’activité du patriarche Théophile 

II, p. 32-34 (ici apparaît le terme xowtoxtiotns) ; P. Cairo Masp.1 67097 recto, 

3 (vie s:): 

(1) P. Cairo Masp. 1 67117; P. Cairo Masp. III 67297 ; 67299 ; P. Monac. 9 

P. Lond. V 1733, (tous les documents qui précèdent sont du vie siècle); P. Lond. I 

77, p. 231 (vue s.). Cf. STEINWENTER, Die Rechtsstellung der Kirchen und Klüster, 

p. 12-13; W. E. Crum, The Monastery of Epiphanius at Thebes, I (New York 

1932), p. 108. 
(2) P. Oxy. XVI 1911, 138 (vie s.); 2019, 65. Cf. F. Zucker, The Journal of 

Egyptian Archaeology 19 (1933), p. 103. 

(3) M. KrAusE, Das Apa Apollo Kloster in Bawit. Untersuchungen unverôf- 

fentlichter Urkunden als Beitrag zur Geschichte des ägyptischen Münchtums (texte 

dactylographié, dissert. Leipzig 1958), p. 167.  



     

  

28 INTRODUCTION 

(385-412) et du patriarche Jean (677-686). Au sujet de Théophile 

le Synaxaire raconte (5) : « Quand l’empereur vit la résolution de notre 

père le patriarche et son empressement à bâtir des églises, il lui livra 

les trésors de tous les temples qui étaient en Égypte. Théophile en 

détruisit la plus grande partie et construisit à leur place des églises 

et des asiles pour les étrangers : il y affecta des fondations ». 

Malgré tout cela, l’évêque garde encore à cette époque quelque chose 

de ses anciennes compétences économiques : la gestion des affaires 

des églises (sauf probablement dans le cas des églises privées) est sou- 

mise à son contrôle, bien que celui-ci ne soit pas poussé très loin. L'évé- 

que dispose surtout des biens appartenant à l’église épiscopale. Il 

participe en outre dans une certaine mesure aux revenus des autres 

églises de son évêché, en percevant une sorte de taxe intérieure, comme 

nous le verrons au chapitre V. 

En bonne méthode, j'aurais dû étudier la situation économique de 

chaque type d’églises séparément. Cependant, en ce qui concerne 

l'Égypte, cela n’est pas faisable (2). Nos textes ne nous permettent 

que dans certains cas d'établir le statut de l’église dont ils parlent. 

Je me suis donc limitée à marquer avec quel type d'église nous avons 

affaire, chaque fois où cela était possible. 

Il me semble d’ailleurs que l'impossibilité d'étudier séparément 

chaque catégorie d’églises est moins fâcheuse qu’on pourrait l’imaginer. 

Le statut des églises importe peu quand on veut établir en grandes 

lignes les sources de revenus et les genres de dépenses. La distinc- 

tion des divers types d’églises serait indispensable si l’on voulait cal- 

culer le volume des revenus et leur répartition; mais ce genre de 

recherches est de toute façon impossible. C’est plutôt l'étude de 

l'administration des biens ecclésiastiques qui souffre de l’absence de 

cette distinction. 

(1) Synaxaire, éd. R. BAssET, PO, I, p. 347 ; au sujet du patriarche Jean, voir 

la Hist. Patr., PO, V, p. 18. 

(2) Cela n’est d’ailleurs pas non plus faisable pour Byzance, où pourtant la do- 

cumentation est plus riche: cf. E. HERMAN, Die kirchlichen Einkünfte des byzan- 

tinischen Niederklerus, p. 411. 

  

  



INTRODUCTION 29 

  

Passons maintenant à une autre question d’ordre général. Lors- 

qu'on étudie la situation économique des églises en Égypte, il 

ne faut jamais perdre de vue le fait que la majorité écrasante des biens 

ecclésiastiques — aussi bien meubles qu’immeubles — provient de po- 

NATIONS FAITES PAR LES FIDÈLES. Déjà à la fin du rrre siècle ou au dé- 

but du iv, comme nous le montre le P. Oxy. XII 1492, il existe une 

«ancienne coutume» qui amène un chrétien à donner de la terre à 

l'église (dans le cas en question il s’agit d’une aroure de terre) (1). 

L'État ne donnait pas de biens immobiliers aux églises ; et les do- 

tations en argent et en produits qu'il a instituées tout à fait excep- 

tionnellement pour quelques églises, sont négligeables dans l’ensemble 

de la vie économique des églises de la chora. 

11 faut tenir compte en outre du fait qu’étant donné les grandes 

dépenses auxquelles les églises devaient faire face, étant donné aussi 

la mentalité des ecclésiastiques, il n’est pas probable que les églises 

aient pu souvent investir les moyens dont elles disposaient dans l'achat 

de terres, de maisons ou d'ateliers artisanaux. 

Les églises et les autres institutions pieuses recevaient de la part 

des fidèles des dons très variés. On offrait de la terre, des maisons, 

des ateliers artisanaux, des bateaux, de l’argent, des vêtements, des 

vases, des meubles, du blé, du vin, de l’huile, du raisin, du bétail etc. ; 

on donnait même ses enfants ou sa propre personne (?). Les mobiles 

de ces donations étaient tout aussi variés. On pouvait être mu tout 

simplement par la piété, par la volonté de secourir matériellement 

l'œuvre de Dieu sur la terre, ou bien par l'ambition, par le désir de 

(1) Le texte a été récemment réédité par M. NazDini, Il cristianesimo in Egitto. 

Lettere private nei papiri dei secoli II-IV (Firenze 1968), no. 30, p. 156-158. Je ne 

suis pas d’accord avec l'interprétation de ce savant (qui suit ici Ghedini). Pour- 

quoi penser que l’aroure en question est une aroure de terrain pour le cimetière 

ou pour bâtir? Il est bien plus naturel de penser que c’est une aroure de terre à 

cultiver. Une aroure, en Égypte, c’est beaucoup. 

(2) Les actes de donations d’enfants que nous possédons sont faits en faveur 

d’un monastère et datent du virre siècle ; ils ont été traités par A. STEINWENTER, 

Kinderschenkungen an koptische Klôster, Zeïtschrift der Savigny-Stiftung für Rechts- 

geschichte 42, Kanon. Abteilung 11 (1921), p. 175-207.  



    

    

30 INTRODUCTION 

faire étalage de ses richesses ou de gagner de la popularité. Dans cer- 

tains cas on apportait des dons pour demander sa guérison ou celle 

de ses proches, ou pour obtenir l’absolution de graves péchés. Très 

souvent, on instituait une offrande dans le testament ou sur le lit 

de mort, afin d'assurer le salut de son âme dans l’au-delà. 

L'Église incitait, d’une manière plus ou moins ouverte, les fidèles 

à la générosité à son égard. Nous lisons par exemple dans le canon 85 

du Pseudo-Athanase (version arabe) : « For if the son of a rich man 

hath died and if his father give on his account much riches, or again 

if he make unto the Lord’s house many vows for the salvation of the 

soul of his son, verily God shall accept them of him and shall save 

him from his sins, by reason of his compassion toward the poor». Les 

éloges des saints, prononcés dans les sanctuaires placés sous leur pa- 

tronage, promettaient des grâces particulières à ceux qui apporteraient 

des oblations (). 

Les offrandes pieuses apparaissent dans tous les récits qui visent 

à créer une image idéale de la vie chrétienne « dans le siècle». Citons 

à ce propos un texte hagiographique qui présente une famille pieuse 

et heureuse par la grâce de Dieu (?) : « Les parents d’Apa Moïse étaient 

des chrétiens craignant Dieu. Ils observaient la loi du christianisme 

toute entière, comme en témoignent ceux qui se soucient de la vé- 

rité. Ils fréquentaient l’église deux fois pas jour, le matin et le soir. 

Ils donnaient leurs prémices (äxagy#), leurs offrandes (xooopood) et 

leurs aumônes (éyérr). Son père s'appelait André, sa mère Tchinouté. 

Dieu bénissait toutes leurs propriétés, ainsi qu'il est écrit : ‘La béné- 

diction de Dieu enrichit’. Ils eurent trois fils et deux filles. [...] Après 

beaucoup de temps, les enfants grandirent et leurs parents les élevè- 

rent dans toutes les sciences (ëxotuy) et dans la crainte de Dieu». 

Nous pouvons imaginer que plus on s’éloignait des sommets de la 

hiérarchie et des théoriciens de la vie chrétienne vers le bas clergé, 

(1) Voir par exemple l'éloge de saint Michel publié par A. I. ELANSKAJA, Neiz- 

dannaja koptskaja rukopis’ iz sobranija Gosudarstvennoj Publiënoj Biblioteki im. 

M. E. Saltykova-Séedrina, Palestinskij Sbornik 9 [72] (1962), p. 65 ($ 77). 

(2) W. C. Ti, Koptische Heiligen- und Märtyrerlegenden, 1 (Roma 1936. 

Orientalia Christiana Analecta 108), p. 64.



  

     INTRODUCTION 31 

plus la tendance était forte de souligner l'efficacité des dons auprès 
de Dieu. 

L'État, dès le 1ve siècle, s'était chargé de protéger les offrandes 
faites aux institutions pieuses et de faciliter les formalités juridiques 
liées à ces donations, voire à les éliminer. 

Les donations « mortis causa» étaient, comme je l'ai dit, parti- 
culièrement fréquentes. A cet égard, la situation en Égypte était 
la même que dans le reste du monde chrétien (1). Nos textes, avant 
tout les testaments, nous permettent de saisir l’importance qu’avaient, 
aux yeux des habitants de l'Égypte de l’époque en question, les ser- 
vices rendus aux âmes des défunts. Les gens de toute condition sociale 
se préoccupaient pendant toute leur vie de s’assurer un enterrement 

convenable et les messes indispensables. On peut dire que tout chré- 

tien offrait, dans la mesure de ses possibilités, quelque chose pour le 

salut de son âme après sa mort. C'étaient les parents les plus proches 

qui devaient se charger des services pour le défunt ; dans le cas des gens 

sans famille, c’étaient les héritiers. Une femme, par exemple, pour 

indiquer dans son testament l’un de ses enfants comme responsable, 

dit qu'il devra se comporter ©c motuxdv Ovydueroy Tàç poortidac 

Ts noocpopäc uov xai Tà GvÜownonpenÿ uov vdmua êxteléou 

uerà Tv êuÿr Televty eTà néons onovôÿc xal êmieuxelac : «en 

tant que fidéicommissaire capable d'accomplir les fonctions de mon 

(1) Les offrandes pour les âmes des défunts ont été plusieurs fois traitées par les 

chercheurs. Le livre de base est toujours celui d’ E. F. Brucx, Totenteil und Seel- 

gerät im griechischen Recht. Eine entwicklungsgeschichtliche Untersuchung zum 

Verhältnis von Recht und Religion, mit Beiträgen zur Geschichte des Eigentums 

und des Erbrechts (München 1926) (voir notamment les pages concernant l'Égypte : 

p. 283-284, 302-317). Voir en outre, du même auteur, l’article Kirchlich-soziales 

Erbrecht in Byzanz. Johannes Chrysostomos und die mazedonischen Kaiser, dans 

Studi in onore di S. Riccobono, III (Palermo 1936), p. 383-388 ; le riche commen- 

taire au P. Monac. 8 par A. HEISENBERG, O. WENGER et Th. ScHERMANN ; W. C. Tizz, 

Erbrechtliche Untersuchungen auf Grund der koptischen Urkunden, Sitzungsberichte 

d. Osteri. Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Klasse, Band 229, Abhandlung 2 (Wien 

1954); A. STEINWENTER, Das Recht der koptischen Urkunden (München 1955), 

p. 36-37, 50-51; Id., Aus dem kirchlichen Vermôgensrechte der Papyri, Zeitschrift 

der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 75, Kanon. Abteilung 44 (1958), p. 18-19. 

  

  



  

32. INTRODUCTION 

offrande et les rites qui conviennent à un être humain après ma mort, 

avec tout le zèle et toute l'équité possibles » (P. Monac. 8, 5-6, du vre 

siècle). Une autre femme, en laissant tout son avoir à son mari, or- 

donne dans son testament : « Si j’abandonne le corps, il est de ton 

devoir avant tout de prendre soin de l'habillement de mon corps et 

de ma sainte offrande (xpoopood), comme cela convient à chaque 

femme chrétienne » (4). On pouvait instituer une offrande non seu- 

lement pour le salut de son âme, mais aussi pour celui de l'âme d’une 

autre personne, le plus souvent d’un membre de la famille. L'Église 

encourageait beaucoup ce dernier genre d’offrandes. 

D'’habitude, les donateurs indiquaient soigneusement dans leur 

testament la partie de l'héritage (?) qui devait passer, et la façon dont 

elle devait passer, à une église, à un monastère ou à une autre insti- 

tutions pieuse, après leur mort. Que tel ait été l’usage courant, un 

texte hagiographique le prouve indirectement, en traitant comme un 

mérite particulier le fait d’instituer une offrande de son vivant; le fu- 

tur père de saint Jean prie Dieu de lui donner un fils et fait les vœux 

suivants : «Je promets de construire un topos sous le vocable de St. 

Jean Baptiste [...] je donnerai la moitié de ce que je possède aux pau- 

vres et aux indigents et j’établirai mon offrande avant de mourir» (°). 

Un recueil de préceptes moraux conseille : «Donne pour ton âme pen- 

dant que tu vis, car, lorsque l’homme meurt, sa parole ne reste pas» (°). 

() KRU 68, 64-67 (traduction allemande dans W. C. Tux, Erbrechtliche Un- 

tersuchungen, p. 181). 

(2) En Égypte, à l’époque qui nous intéresse, nous ne trouvons pas l’idée qu'il faut 

donner une partie fixe de son avoir pour le salut de son âme — idée qui s’est ré- 

pandue à partir du 1ve siècle dans le monde chrétien, comme Ja montré E. F. BRUGK, 

Kirchenväter und soziales Erbrecht. Wanderungen religiôser Ideen durch die Rechte 

der üstlichen und westlichen Welt (Berlin-Gôttingen-Heidelberg 1956). 

(3) H. Hyvernar, Les actes des martyrs de l'Égypte, tirés des manuscrits coptes 

de la Bibliothèque Vaticane (Paris 1886-1887), p. 174. 

(4) F. Rossi, I papiri copti del Museo Egizio di Torino, t. I, fase. 2 (Torino 1887) : 

Sentenze del sinodo santo, chap. 55, p. 92. Les Senfenze del sinodo santo, en français 

Gnomes du saint concile, ont été composées probablement en Égypte dans la seconde 

moitié du 1ve siècle : voir l'introduction de R. G. Coquin à son édition des Canons 

d'Hippolyte, Patrologia Orientalis, XXXI, 2, p. 316-318.    

   



INTRODUCTION 

  

Au cours de notre exposé, nous aurons l’occasion d'étudier de près 
plusieurs genres de dons et leur rôle dans l’économie des églises. 

Enfin — troisième question préalable — je dois expliquer pourquoi 
mon livre ne mentionne pas les QUERELLES THÉOLOGIQUES et les pro- 
fondes scissions à l’intérieur de l'Église égyptienne. Mon silence à ce 
sujet est dû au silence total des textes sur lesquels mon étude écono- 
mique s'appuie. Si on ne lisait que les passages des sources relatifs 
aux problèmes économiques, on ne devinerait nullement les âpres 
luttes qui ont déchiré l'Égypte à partir du rve siècle. Le manque d’al- 
lusions à l’arianisme et au monophysisme dans les textes qui consti- 
tuent ma documentation n’est pas dû au hasard. Il n’y avait assuré- 
ment pas de différences entre le type d'économie pratiqué par les 
orthodoxes et celui que pratiquaient les ariens ou les monophysites. 
Certes, les divisions et les luttes religieuses ont dù affecter la répar- 
tition des revenus ecclésiastiques à l’intérieur d’un diocèse et, dans 
une mesure encore plus grande, entre les évêques et le patriarche 
(sur cette répartition, voir le chapitre V). On devine aisément que 
les évêques schismatiques devaient essayer de ne pas verser une par- 
tie des revenus de leur diocèse à un patriarche qu’ils ne reconnais- 
saient pas. Mais la nature de ma documentation est telle qu’elle ne 
nous fournit pas d'informations à ce sujet. Il faut en outre tenir compte 
du fait que les conflits religieux se développaient dans une aire géo- 
graphique limitée. Ils concernaient Alexandrie (dont je ne traite pas), 
le réseau de monastères aux environs d'Alexandrie, peut-être aussi, 
si l’on en croit J. Jarry (1), certaines villes du Delta. Nous savons 
que plus on remontait vers le sud, plus l'autorité du patriarche ou, 
depuis l'institution d’un patriarcat monophysite distinct du catholi- 

que, l'autorité du patriarche monophysite était universellement re- 

connue, même par les fonctionnaires de l’État. 

(1) J. Jarry, Hisloire d’une sédition à Siout à la fin du IVe siècle, Bulletin de 

l’Institut Français d'Archéologie Orientale au Caire 62 (1964), p. 129-145; Id. 

Hérésies et factions en Égypte byzantine, ibid., p. 173-186 ; Id., La révolte dite d’Ay- 

keläh, ibid., p. 187-206.  



    

    CHAPITRE I 

LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 

Parmi les nombreuses sources dont l’Église tirait ses revenus, 

la terre occupait certainement la première place. A la fin de l’anti- 

quité, dans tout le bassin méditerranéen, l'Église est désormais une 

puissance foncière. Qu'on se reporte aux actes des conciles ou aux 

constitutions impériales (!): on dirait que l'Église ne possède que 

des terres, les autres sources de revenus n’étant mentionnées que très 

rarement. L'administration des biens fonciers, les droits et devoirs 

des évêques en tant qu’administrateurs de ces biens, préoccupent 

constamment les chefs de l’Église aussi bien que les empereurs. Ces 

préoccupations se retrouvent à travers les siècles et dans les différents 

pays de la Méditerranée. Il n’y a pas de différences essentielles entre 

les décisions des synodes locaux d’Espagne ou de Gaule et celles des 

conciles tenus à Antioche ou dans les villes d'Asie Mineure. Il s’agis- 

sait de trouver un système qui rendrait possible une administration 

efficace, susceptible d'assurer des revenus considérables, et qui donne- 

rait en même temps des garanties contre les abus des ecclésiastiques, à 

qui on avait accordé une trop grande liberté de disposer des propriétés 

de l’Église. Les législateurs, ecclésiastiques aussi bien que laïcs, in- 

sistaient sur le principe qui interdisait d’aliéner quoi que ce fût de 

ce patrimoine. Mais cette position était, pour des raisons économiques, 

intenable ; aussi les auteurs des canons et des constitutions étaient- 

ils obligés de chercher un compromis et essayaient-ils d'établir les 

cas et les conditions où la vente était permise. Le fait qu’on insistait 

toujours sur les mêmes questions, témoigne de l’inefficacité des efforts. 

(1) Les données fournies par les actes des conciles et par les constitutions impé- 

riales sont à la base de l’exposé sur la propriété foncière ecclésiastique dans A. H. M. 

Jones, The Later Roman Empire, II, p. 895-898; III, p. 301-304. 

 



  

   LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 35 
  

En outre, l’État cherchait à déterminer exactement la portée des 
privilèges fiscaux que l’Église avait obtenus de divers empereurs des 
ive-vie siècles pour ses terres ; il s’agissait de limiter les fraudes, sans 
doute très fréquentes (1). Malgré les efforts de la hiérarchie ecclé- 
siastique, l’État a maintenu l'obligation pour l'Église de payer les 
impôts fonciers de base. Les privilèges dont l'Église jouissait con- 
cernaient les impôts extraordinaires (et cela pas toujours) et certains 
services que l’État demandait aux propriétaires terriens. La poli- 
tique officielle oscillait entre la libération totale de ces charges et des 
exigences assez poussées dictées par les difficultés de l'empire. Les 
empereurs ont accordé à l'Église des privilèges juridiques pour l’entrée 
en possession de biens fonciers, et ont diminué les formalités qui pe- 
saient sur le commerce de la terre (?). 

Après ces brèves remarques sur la propriété foncière ecclésiastique 
dans l’ensemble du monde méditerranéen, examinons cette question 
pour ce qui concerne l'Égypte. 

Nous possédons plusieurs documents attestant l'existence de biens 
fonciers ecclésiastiques dans la chora égyptienne (5). 

Relativement nombreux sont les contrats de bail (*) et les reçus 
de la rente (5). Ces textes nous montrent la fréquence du bail em- 

(1) Sur les privilèges fiscaux de l’Église, voir G. FERRARI DALLE SPADE, Immu- 

nità ecclesiastiche nel diritto romano imperiale, Scritti giuridici, III (Milano 1956), 

p. 125-242 ; L. Bove, Immunità fondiaria di chiese e chierici nel basso impero. Syn- 

teleia Vincenzo Arangio-Ruiz, II (Napoli 1964), p. 886-902. 

@) Cf. B. Bronnr, Il diritto romano cristiano (Milano 1952), I, p. 358-394; II, 

p. 206-208. 

(3) Sur les biens fonciers ecclésiastiques en Égypte, voir Harpy, Large Estates, 

p. 44-46, 72, 109 ; Inem, Christian Egypt, p. 165-166 ; STEINWENTER, Aus dem kirch- 

lichen Vermügensrechte der Papyri, p. 14-16 ; Jonnson et Wesr, Byzantine Egypt, 

p. 69-71. 

(4) P. Lond. V 1832 (rves.); P. Oxy. XVI 1967 (ves.); PSI III 216 (vie s.) (en 

ce qui concerne ces deux derniers papyrus, dont les débuts manquent, nous ne 

sommes pas sûrs que le baïl avait pour objet de la terre) ; P. Strasb. 186 (ve -vre s.) ; 

P. Lond. V 1694 (vre s.) ; 1705 (vie s.) ; P. Cairo Masp. I 67101 (vre s.) ; P. Cairo 

Masp. III 67298 (vie s.) ; SB 9461 (vie s.); BGU I 311 (byz.); Crum Copt. Ostr. 

140 et 303, p. 31; W. C. Tizz, Die koptischen Ostraka der Papyrussammlung der 

  

  



   

    

36 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 

  

phytéotique. Ce fait a déjà été remarqué par les chercheurs qui ont 

étudié l'Égypte byzantine (1). Johnson et West y voyaient un résul- 

tat des rapports de patronage : les propriétaires opprimés par les im- | 

pôts et par les fonctionnaires de l’État auraient donné leurs terres 

à l'Église pour en obtenir le patronage (?). Sans nier l’existence de 

cette cause, je crois qu'il faut chercher ailleurs aussi. Une partie des 

biens ecclésiastiques provenaient de donations pieuses «mortis causa ». 

En léguant leurs terres à une église, les propriétaires posaient la con- 

dition que l'exploitation de ces terres soit réservée à leur famille sur 

la base d’un bail emphytéotique. De cette façon, ils créaient une of- | 

frande perpétuelle à une église, sans soustraire la terre à leurs des- | 

cendants. Il faut en outre tenir compte d’un autre phénomène. Il | 

est probable que les terres que les églises recevaient en don étaient 

dans bien des cas de mauvaise qualité — soit que les donateurs aient 

été des gens pauvres, ne possédant rien d’autre, soit qu’ils n’aient 

pas voulu priver leurs familles de leurs meilleures terres. L’adminis- 

tration ecclésiastique a dû avoir des difficultés à trouver des culti- 

vateurs disposés à prendre à bail des parcelles pareilles ; elle a dû par 

conséquent proposer des conditions de bail particulièrement favo- 

rables au locataire, telles que les offrait justement l’emphytéose. 

Dans notre documentation, rares sont les actes de donation en fa- 

veur d’une église (). Cette rareté n’a pas échappé à l'attention des 

chercheurs. Elle est d’autant plus frappante qu’elle contraste 

Osterreichischen National-Bibliothek (Wien 1960), no. 42 (vue-vin® s.). Une let- 

tre au sujet d’un contrat de bail: P. Cairo Masp. I 67066 (vie s.). 

(5) Du vre siècle: P. Flor. III 289; PRG III 43; PSI VIII 936 ; 937 ; P. Cairo 

Masp. III 67307. Du vire siècle : CPR IV 151 ; Stud. Pal. TIT 271 A-B ; 272 ; Stud. 

Pal. VIII 808 ; P. Lond. III 1060, p. 273 ; 1072 A-D, p. 274; P. Lond. V 1782 ; 

1783 ; 1784 ; 1785 ; P. Berl. Inv. 11814 publié dans Byzantion 39 (1969), p. 180-181. 

(1) H. ComrorT, Emphyteusis among the Papyri, Aegyptus 17 (1937), p. 5. 

(2) Joaxson et Wesr, Byzantine Egypt, p. 73. 

(8) P. Gronin. 10 (xves.); P. Oxy. XVI 1901 (vie s.), moins probant, puisque 

le mot « église » est restitué et que l’on ne peut pas exclure la possibilité qu’il 

s’agisse d’une donation en faveur d’un monastère ; Crum ST 177, donation en faveur 

d’un topos de saint Michel, mais adressée à un évêque (on ne peut cependant pas 

exclure que le topos soit un monastère et que l’évêque agisse en tant qu’abbé).  



  

   LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 37 
  

avec le nombre impressionnant d’actes du même type adressés aux 
monastères. Faut-il en conclure que les Égyptiens faisaient plus vo- 
lontiers des donations en faveur des monastères qu’en faveur des églises, 
à cause du prestige religieux dont les monastères jouissaient? Je 
ne le crois pas. J'ai déjà indiqué, dans l’Introduction, que notre do- 
cumentation en langue copte provient pour une grande part des sites 
des monastères. Il est probable que la disproportion de notre do- 
cumentation ne reflète pas la réalité historique. J’émets cette hy- 

pothèse avec d’autant plus de conviction que, si l’on exclut les do- 

nations de la part des fidèles, on ne voit pas d’où ont pu venir la 

plupart des terres que l’Église possédait dans la chora égyptienne. 

Certes, il est probable que l'Église a pu parfois mettre la main sur 

certains domaines appartenant autrefois aux temples et confisqués 

au cours du 1v® siècle ; mais, sur ce point, nous manquons totalement 

de preuves. Nous n’avons pas non plus de sources attestant que l'État 

ait jamais donné des terres à une église, alors que nous savons par 

contre que l'État donnait du blé à l’église d'Alexandrie, et probable- 

ment aussi à certains grands sanctuaires ou monastères. D'autre 

part, les dépenses énormes de l’Église lui laissaient certainement peu 

d'argent disponible pour acheter des terres. J’avancerai aussi une 

autre hypothèse, quoique avec moins d’assurance: je suppose que 

la plupart des biens fonciers ecclésiastiques provenaient de donations 

faites par des gens de petite ou moyenne fortune. Les archives des 

Apions nous permettent de saisir le type de rapports existant entre 

l'Église et les grands propriétaires fonciers. Ceux-ci fondaient des 

églises privées pour leurs paysans ; à celles-ci comme aux églises qui 

ne dépendaient pas d’eux, ils donnaient de l’argent ou, plus souvent, 

des subventions en nature, mais non pas des terres, 

Plusieurs témoignages concernant les biens fonciers des églises se 

trouvent dans des textes relatifs à la levée des impôts. Ce sont des 

listes d'impôts fonciers établies par les fonctionnaires locaux pour 

rendre compte aux supérieurs de l’état de la perception (1), et des 

(1) P. Oxy. XVI 2020 et 2040 (vre s.); P. Flor. III 297, lignes 56, 76, 92, 103, 
141, 175, 201, 227, 242, 276, 435 (?) (vies.); Stud. Pal. X 219, 11 (vx e-vnes.); 

  

  



    

38 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 
  

quittances attestant le payement des impôts (!). Le curieux P. Mi- 

chael. 41 (vie s.) provenant d’Aphrodito est, lui aussi, lié aux problèmes 

fiscaux : il s’agit du transfert d’une terre appartenant à une église 

à une personne qui assume la responsabilité de payer les impôts. 

On considère généralement le P. Giss. 54 — Wilcken Chrest. 420 

(ve/ve s.) comme un des plus anciens documents papyrologiques par- 

lant d’une propriété ecclésiastique. C’est une lettre écrite par un diacre 

au sujet de l'impôt en blé. L’auteur prie un diadotès de l'aider au 

moment de la livraison du blé provenant de 7ÿc xTroewc mur 

— va uÿ érxnocao0ÿ À oixla («de notre propriété — afin que 

la maison ne soit pas traitée de façon insolente »). Tenant compte 

de la dignité cléricale de l’auteur de la lettre, Wilcken a soutenu que 

la #tiois en question est une propriété ecclésiastique. Mais le mot 

oixia n’est jamais employé pour désigner une église: il est donc 

beaucoup plus raisonnable de penser que la xrfoiç appartient au 

diacre personnellement. 

Nous possédons des relevés cadastraux où sont enregistrées entre 

autres des propriétés ecclésiastiques (?). 

Des textes précieux proviennent des bureaux des églises. Il est 

regrettable que, parmi ceux-ci, il n’y ait pas de comptes susceptibles 

de nous donner une idée de l’ensemble des terres appartenant à une 

église ou des revenus qu’elle en tirait. On a été enclin à voir un document 

de ce genre dans VPB IV 94 (ves.; Apollinopolis Parva), mais cette 

interprétation est insoutenable ; je reviendrai sur ce texte important 

dans le chapitre concernant l’administration, où j'exposerai mes ar- 

guments pour une autre interprétation. L'ensemble le plus important 

de textes provenant des bureaux des églises et concernant notre pro- 

blème, ce sont les papiers d’un elaiopratès travaillant au service de 

P. Lond. 1 113, 8 C, p. 220, lignes 6, 8 (vire s.) ; Crum BM 1077 et 1078 (vue s.); 

Stud. Pal. X 216, 3 (virc-virre s.); enfin, quatre papyrus du début du vin® 

siècle: P. Lond. IV 1419, passim; 1432, 15; 1444; 1471. 

() P. Oxy. XVI 1934 (vie s.) ; P. Grenf. II 95 (vie-vires.); Stud. Pal. III 299 

(vue s.). Dans Stud. Pal. III 49 (vie s.), nous ne pouvons pas exclure qu’il s’a- 

gisse d’un payement effectué par un diacre au titre de sa propriété personnelle. 

(2) Voir notamment Stud. Pal. X 248 (vie s.) ; P. Cairo Masp. II 67150 (vie St)2 

   



LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 39 
  

l’église épiscopale d’Arsinoe à la fin du vire ou au début du vrre siècle (). 

Un autre groupe de textes, beaucoup plus petit, a trait à une pro- 

priété agricole de Ptolemais dans le Fayoum (?). Peut-être faut-il 

tenir compte aussi des textes signés par Kyrillos et provenant éga- 

lement du Fayoum (#). Des pièces isolées nous renseignent sur l’ad- 

ministration des biens ecclésiastiques d’Oxyrhynchos (‘); le texte 

principal, P. Oxy. XVI 1894, est un contrat d'embauche d’un em- 

ployé d’un pronoetès ; l'employé prendra la responsabilité de la ges- 

tion des affaires dans un village (5). 

Une brève notice dans le catalogue des inscriptions coptes publié 

par Crum nous informe que l’auteur a vu une copie d’une ordonnance 

(&vroA) relative à une propriété (xTtfua) qui semble avoir été destinée 

par l’évêque Abraham à des buts charitables. Autant que je sache, 

ce texte n’a pas été publié (). 

Dans la correspondance de Pisenthios, le célèbre évêque de Koptos 

(première moitié du vire siècle), se trouve une lettre adressée à l'évêque 

probablement par un administrateur et demandant des ordres pré- 

cis au sujet des travaux agricoles et notamment du battage du blé (?). 

On y lit la phrase «c’est donc Votre Seigneurie qui a à fixer soit la 

solde des laboureurs, soit la paille qu’il faut conserver. soit tous 

les autres soins agricoles de l’année nécessaires pour les biens de la 

terre». Elle nous permet de supposer que la terre en question n'était 

pas, comme c’était la règle, affermée, mais gérée directement par l'ad- 

ministration ecclésiastique. 

Passons maintenant à l'analyse de notre documentation, classée 

d’après le critère topographique. 

(1) Stud. Pal. VIII 898-945 ; 1074-1076 ; P. Lond. I 113,9 E, p. 221. 

(2) Stud. Pal. VIII 1125; 1126; 1134; 1135 (vies). 

(3) Stud. Pal. VIII 1069; 1070; 1071 (vies.). 

(4) P. Oxy. XVI 1951 (ve s.) ; 1871 (fin du ve s.) ; 1894 (vi®s.) ; 1900 (vre s.). 

(5) Cf. le commentaire de F. Zucxer, The Journal of Egyptian Archaeology 19 

(1933), p. 102. 

(6) Crum Copt. Mon. 8322 (provenant d’Assouan). 

(7) Revillout, Correspondance de St. Pésunthios, p. 159-160, no. 23.  



   

    

40 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 
  

FayouM 

Pas de documents du 1v® ou du ve siècle. Étant donné que les do- 

cuments que nous possédons sont presque exclusivement des textes 

publiés par C. Wessely, il est probable que la plupart d’entre eux 

sont d'époque arabe. Le dossier de Kyrikos, diacre et elaiopratès (1), 

de la fin du vue ou du début du varie siècle, mérite d’être mentionné 

en premier lieu. C’est une longue série d'ordres adressés au chef 

des magasins d'huile appartenant à l'église épiscopale d’Arsinoe. 

Ces ordres chargent le chef des magasins, Kyrikos, de donner telle 

quantité d'huile à telle personne. Heureusement, ils précisent pres- 

que toujours en quelques mots la raison pour laquelle il faut livrer 

de l'huile. J’exploiterai ce dossier dans d’autres chapitres encore ; 

ici, j'en tirerai les informations qu’il peut nous fournir au sujet de 

la terre. 

Tout d’abord, ce dossier prouve que l’église épiscopale d’Arsinoe 

possédait beaucoup de terres, dont une partie était destinée à la cul- 

ture des plantes oléagineuses. Les dimensions de ces propriétés ne 

résultent pas tellement des quantités d’huile dont il est question dans 

ces textes. (Il s’agit en tout de 484 1/2 xestai. Il ne faut cependant 

pas oublier que nous n’avons que des ordres, et non pas des pièces 

de comptabilité qui pourraient nous donner des chiffres d'ensemble.) 

C’est plutôt le type des opérations qui nous donne l'impression qu'il 

s’agit de quelque chose d’important. Il est clair que les admi- 

nistrateurs de l'église épiscopale d’Arsinoe payent tout avec de 

l'huile : les traitements, les aumônes, les frais de travaux de con- 

struction, les frais de voyage, etc. La variété de ces payements est 

telle, qu’elle présuppose des magasins énormes. Certes, l'huile dont 

disposait une église, pouvait provenir non seulement de ses terres, 

mais aussi des dons apportés par les fidèles. Mais l’envergure des 

opérations que le dossier de Kyrikos nous laisse entrevoir, nous fait 

penser que l'huile remplissant les magasins de l’église épiscopale d’Ar- 

sinoe provenait en grande partie des terres appartenant à celle-ci. 

(1) Références ci-dessus, p. 39 n. 1 ; cf. p. 146 n. 2, 

 



  

   LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 41 

Cette supposition, d’ailleurs, s'accorde bien avec celles des données 
du même dossier qui ont trait à l’agriculture. Le chef de ces maga- 
sins donne de l'huile, entre autres, à des hommes employés dans 
l'élevage des bêtes: six momuévec travaillant dans des localités dif- 
férentes (dans les choria Talithis, Psineuris et Mouchis, et dans l’epoi- 
kion Eliou) (?); un vavosldrnc du chorion Sintou (Stud. Pal. VIII 
918); un Bouxdloc (Stud. Pal. VIII 925); un BosAdrnc (Stud. Pal. 
VIII 934). Il paye en outre un morauirnc (Stud. Pal. VIII 905). Ces 
textes sont particulièrement importants, puisqu'ils attestent l’exis- 
tence de propriétés ecclésiastiques que l’église gérait directement 
par ses agents. D’après ce dossier, l’église épiscopale d’Arsinoe pos- 
sédait des terres dans les choria Sintou (Stud. Pal. VIII 909; 918), 
Talithis (Stud. Pal. VIII 910), Psineuris (Stud. Pal. VIII 916 ; 923), 
Mouchis (Stud. Pal. VIII 928), dans l’epoikion Eliou (Stud. Pal. 
VIII 911), dans le village Boubastos (Sud. Pal. VIII 927). 

Un autre dossier, quoique très mince, est aussi très instructif. Il 

s’agit de lettres adressées à un certain Jean, apaitetès d’une Ptole- 

mais (?), soit Ptolemais Hormou, soit Ptolemais Melissourgon (5) (la pre- 

mière est cependant plus probable, étant donné que dans ces textes 

on mentionne des bateaux). Que ce dossier doive être mis en rapport 

avec l’Église, ressort de la mention de Stephanos, 6040c Tics Oeo- 

téxov (Stud. Pal. VIII 1134; 1135), manifestement un agent de 

l'église d’Arsinoe placée sous le vocable de la Theotokos (f). Jean doit 

fournir et transporter sur des bateaux une fois 200 artabes d’arakos, 

une autre fois 132 artabes de lentilles. Ces envois sont destinés à être 

vendus, l’un à Arsinoe, l’autre dans une localité dont le nom n’a pas 

été lu par Wessely. Le titre de Jean, apaitetès de Ptolemais, et ces 

opérations peuvent être considérés comme une preuve de l’exis- 

(1) Stud Pal .NITI 910; 911; 916: 928. 935,, "037. 

(2) Références ci-dessus, p. 39 n. 2. 

(3) Cf. l’appendice The Topography of the Arsinoite Nome, dans The Tebtunis 

Papyri, Part II, éd. B. P. Grenfell, A. S. Hunt, E. J. Goodspeed (London 1907), 

p. 400. 

(4) Sur l’église de la Théotokos à Arsinoe, cf. Antonini, Le chiese cristiane 

nell’Egitto, p. 170, 

  

  



   

  

42 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 

tence d’une propriété foncière ecclésiastique gérée directement par 

Jean ou dépendant de lui. Les terres données à bail rapportent 

d'habitude une rente en espèces ou en blé ; mais on ne peut pas exclure 

que la rente ait été payée parfois sous forme d’autres produits que 

le blé. Jean doit fournir du blé à deux Ovoovoot (portiers) pour les 

«capita», et il donne quelque chose (nous ne savons pas quoi) aux 

artisans qui travaillent pour construire un bateau. 

Deux documents (Stud. Pal. VIII 1069 ; 1070) concernent un Apol- 

los, diacre et enoikologos d’Arsinoe. L’enoikologos était l’un des 

agents des grands propriétaires ; il était spécialisé dans la collection 

des revenus en argent; très souvent, il jouait le rôle du caissier (1). 

Il se peut que notre Apollos soit l’enoikologos d’une église, mais il 

peut être tout aussi bien un employé d’un propriétaire laïc. Sur l’ordre 

d’un Kyrillos (dont nous ne savons rien) il paye les frais de transport 

de bêtes par bateau de Sebennytos @) jusqu'à des choremata (ma- 

gasins) de Pseouenaphris (f). Une autre fois, il paye le salaire de 57 

ouvriers (éoydræ). S'il est au service d’une église, il s’agit sans doute, 

étant donné l’envergure des affaires, de l’église épiscopale. Les my- 

riades de deniers dont il est question dans ces textes nous permettent 

d'accepter, cette fois, la datation proposée par Wessely : ve-vr siècles. 

Nous possédons ensuite des textes isolés. 

Il est intéressant de constater qu'un epoikion du Fayoum porte 

le nom ’Enotxiov émioxémov (4). Nous savons très bien que les do- 

maines, ou plus exactement les centres agricoles, constituaient souvent 

le noyau autour duquel se développait ensuite un village. Il est 

très vraisemblable qu’à l’endroit où se trouve notre *Exo{xov ëmox6mov, 

(1) Sur l’enoikologos, voir mon article Deux papyrus concernant les grands do- 

maines byzantins, Chron. d'Ég. 43 (1968), p. 346. 

(2) Sur cette localité, voir P. Tebt. II, p. 401. 

(3) Cette localité est située sur le Bahr Jussuf : voir P. Tebt. II, p. 411. — Dans 

Stud. Pal. VIII 1069 Wessely résout l’abréviation ywoo! en xwo(la) ; je propose 

xowo(fuara). 
(4) Stud. Pal. X 74, verso, IL, 5 (vrre-vrrre s.) ; 104, 5 (vrre-vrrs.) ; 76, 6 (vinr® s-)} 

132, 4 (vire s.). Cf. K. WesseL, Topographie des Fajums (Arsinoites Nomus) in 

griechischer Zeit (Wien 1904), p. 62; P. Tebt. II, p. 376. 

  

  



LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 43 
  

se trouvait à l’origine, à une époque que nous ne pouvons pas déter- 

miner, une propriété de l’évêque d’Arsinoe, 

Dans un village du Fayoum dit Kaminoi, l’évêque d’Arsinoe pos- 

sédait en 663 une superficie inconnue de terre, où un colon cultivait 

de l'orge (P. Berl. Zill. 8). 

L'église de saint Victor d’Arsinoe (!) possédait un certain nombre 

d’aroures dans le village de Theogenis : cette terre est donnée à bail à 

un paysan (BGU I 311, d'époque byzantine). La même église possédait 

dans un endroit inconnu 1 + 1/2 aroures (P. Lond. I 113, 8 C ligne 

6, p. 220). Dans la même localité inconnue l’église de saint Georges 

d’Arsinoe possédait 13 aroures (P. Lond. I 113, 8 C ligne 8, p. 220). 

SB 9461 (vie s.) atteste l'existence dans le village de Boubastos, 

d’une parcelle de 5 aroures appartenant à l’église de saint Kollouthos 

d’Arsinoe, qui la donne à bail à un paysan du même village. 

L'église de saint Ouenaphrios dans le village de Theogenis possédait 

dans ce même village un peu de terre (SB 5320, sans date). 

Dans le village d’Eleusis, l’éxxAnoia [..]lwvlov ([’AxoÂ]Awviov ?) 

possédait huit parcelles de terre, en tout 19 aroures et 19 hammata (?). 

HErMouProLIs 

L'église épiscopale d'Hermoupolis apparaît dans plusieurs docu- 

ments en tant que propriétaire de terres cultivables. Cette documen- 

tation augmentera probablement de façon considérable lorsqu'une 

série de papyrus de Strasbourg datant du vue siècle seront publiés (5). 

Une grande partie des textes dont nous disposons à présent, forment 

un petit dossier datant du milieu du vrésiècle. Ce sont des quittances 

de payements de la rente effectués en faveur de l’église épiscopale 

d'Hermoupolis. Les données qu’ils nous fournissent sont réunies 

dans le tableau ci-joint (4). 

(1) Sur cette église, voir Antonini, Le chiese cristiane nell'Egitto, p. 171-172. 

(2) Stud. Pal. X 248-257 (vi® s.). 

(3) Je tiens ce renseignement de Monsieur J. Schwartz. 

(4) Ce dossier nous servira également dans le chapitre sur l'administration des 

biens ecclésiastiques.  



A
 

A D & = Ë mn 
< 5 n
 

A à O oO A A
 fc à = Z 6 & A
 

Z à A mA mn A 4   

JO,p 
Snos 

G 

syexeo 
p/£ 

+ 

Syexeo 
GIE 

+ 
L 

Syexeo 
ZT 

+ 
2e 

sexes 
ple 

+ 
2e 

eL 
syeIeo 

€
 

quon 
“IPULI 

2P 
ou 

-ue 
ojonb 

m
o
q
 

& uIquio") 

a0100d43 
0
8
1
 

a0700d%3 
081Q 

a0%11a31nd 

-113 
a
o
1
x
p
1
 

Ogue 

a
o
0
o
d
x
3
 

0gue 

Soa 

-0J1#1Q4) 
3 

a@2 

-0nx 
ao0od 

o
u
 

c
e
r
 

n
b
 

y 

P
I
u
e
q
 

2p 
S
I
T
U
P
U
 

SOI 

S281091) 

9p 
SI 

1079IA 

@) 
«y 

DYASIT 
 SONÂXd 

&sor 

-
O
R
U
V
,
P
 
S
I
T
H
Q
U
 

sop 
w
o
u
 

ne 
‘s08 

-
m
o
d
d
n
s
 

‘I0J9IA 

&
1
9
8
1
9
q
 

‘
y
o
o
u
 

P
I
U
e
G
 

eqqe 

-aon0T, 
40#1000% 

aw2 
5001081 

Slaloa 

-00Z 
 ‘sorqynouos 

W
I
 

Skaloa 

-002 
“
s
o
y
m
m
o
r
I
o
 

wepr 

S
o
s
y
o
a
o
n
d
T
,
 

Sogdsn 
Skaloa 

-00Z 
 ‘soUJnoJo 

5
0
8
%
 

-oxnon07, 
5091080 

ammion0X 
a
m
 

Shi 

-lL1102D 
‘oSOpO9uL, 

ësIT 
-
0
O
d
n
o
u
H
,
p
 

[
e
d
 

-09S1d9 
2s189,1 

Inod 

quo8zre,] 
3
1
0
5
1
0
 

mê) 

GS8LT 

‘PUOT 
‘A 

€ 
GLOT 

‘PUOT 
‘4 

9 
GLOT 

‘PUOT 
‘d 

4 
GLOT 

DRE 
U
O
E
 

yLe 
‘d 

‘V 
LOT 

III 
‘PUOT 

‘A 

€Lt 
‘à 

‘0907 
III 

‘PUOT 
‘4 

DOUDI9JOU 

 



  
a a a o 24 

ë a 2 di = a a A a 

Sez 
89 

OT 
3° 

9Iq 
op 

SOQENIE 
Z/T 

+ 
Jr 

STEI69 
Z/T 

+ 
y 

+ 
4d0,p 

snos 
a 

S
J
e
1
8
9
 

£c 

SIEIE9 
76 

S
I
G
 

CT 
ENG 

&uor] 
IPULI 

ep 
ogu 

-U8 
omonb 

moqg 
& uIquior) 

5
0
0
0
7
2
 

081Q 

A
0
1
X
D
L
 

 Qox 
“110320 dn/3 

dgxe 

S
o
a
p
a
n
x
 

0
%
 

2
0
8
2
0
d
1
/
2
 

dg2 

20700dx8 
dgx 

A0700d%3 
dsxa 

Q
0
1
X
D
1
 

Q
0
2
 
o
n
 

9
1
1
 

W
p
r
 

S
O
d
n
o
w
o
 

Er p 
S
o
e
u
r
 
Astyo 

“18 
‘
s
o
n
e
m
z
 

ede 

U
O
U
W
E
O
U
X
 

2P 
SEnupU 

sa 

ues 

-£ed 
‘sorqesnr 

SOTUO9"T 
orjreur 

S
O
H
E
I
E
X
 

eqqe 

“hyxus 
Snpdn 

Sla 
“QD 

5h21 
Su2o114006 

1 
Xnp 

‘
s
o
r
y
n
o
u
s
 

2
0
O
f
 

ao10aox 
-087y 

Ao74D 
201 

5où 
8209/0301 

‘ydosopg 

Shz 
“laioun 

[, 
SDa]lyy 

W9pr 

S
O
s
y
o
z
a
o
n
 dr, 

Sogr0en 
Skzlioa 

O0 
‘soujnorroyr 

Shalaroun 
0x 

So10n104 
‘seu 

2010D 
a01p 

011 
2070 [

o
]
0
[
0
@
 

gon2 
419 

S
o
s
y
o
x
 

êSIl 
-
o
d
n
o
u
x
 

p 
ered 

-0981d9 
os1189 j 

m
o
d
 

°
£
e
d
 

m
ÿ
 
A
U
9
B
 

re 
] 

3105194 
M
 

& 
ILG 

III 
‘
4
 

‘pms 

M
A
C
 

III 
b
d
 

‘pms 

CL& 
III 

0
4
 

‘pms 

S8LT 
A 

PUOT 
‘4 

PS8LT 
À 

P
U
O
T
 

‘q 

£8LT 
À 

‘PUOT 
‘4 

D
O
U
D
O
U
 

 



A a D © = E A < = a 1 H O © A a a A n O Z © E a Z a a mA A A A   

SJere, 
Z 

I0P 
nos 

TI 
S
o
z
 

-Dnlas1adnls 
dexa 

Slaloa 
-002 

‘soynor 

“
0
H
 

°p 
2eHerpeu 

-IOJUIL 
d
d
 

‘sa 

-
O
W
9
P
 

‘2HEU987Z 

op 
S
I
T
Q
U
 

SOI 

S
O
3
y
o
2
 

-aon07, 
 Sogiôsn 

Skala1ouD 
‘soyynor 

0
 

2P 
2MeIpou 

-IOqUIJ 
e
d
 

‘
5
3
 

-92n0n0T, 
5079 

-Lyxxg 
Sluian 

Slz 

5k2011400d 
39 

s
i
 

-SnII! 
‘SOTHEUUEOT 

a
0
®
g
 

aojù 

-n0x037ÿ 
aojfn 

001 

S
o
û
s
1
n
g
o
s
0
1
 

‘uydes 

-Of[ 
9P 

9
1
B
I
P
o
u
9
 

-ur 1 
e
d
 
‘
S
n
o
y
x
x
g
 

Snpdp 
Slagn 

Sla 

Skalux101@ 
10% 

504 

-0Xn1Q1X0D 
‘
s
e
u
 

J
A
I
 

2P 
2
M
R
I
p
a
u
 

-IOQUII 
d
d
 

‘5@2y 

-pxaon or, 
5070 

PISTE 
‘AU 

1R4 
‘d 

 
 

&uor 

“OIPUET 
9P 

9
u
 

-ue 
ojponb 

inoq 
& uerquon 

c
o
n
 

Eenb 
v 

ào4ed 
m
d
 

ëst 
-
0
d
n
o
u
e
 
H
p
 

o
w
d
 

-09S1d9 
9s1189,1 

m
o
d
 

quoBre,] 
3105104 

m
ê
 

S
O
U
S
 

 



LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 47 

D'après ces documents, les propriétés foncières de l'église épisco- 
pale d'Hermoupolis consistaient en lots de dimensions petites ou moyen- 
nes, donnés à bail. La superficie ne se laisse pas établir, puisque nous 
n'avons jamais la garantie que les sommes si soigneusement notées 
constituent le payement complet. Les fermiers sont des habitants 

de la ville. Les terres dont il est question sont situées dans la ville 

ou dans son territoire, comme l'indique le titre des agents auxquels 

est confiée la perception de la rente: pronoetai ou apaitetai yeso/0oc 
‘Epuovrélecwc. 

Les autres textes concernant Hermoupolis sont malheureusement 

isolés. Le plus ancien document a été daté par l'écriture du rve siècle : 

P. Lond. V 1832. C’est un fragment d’un contrat de bail de 2 + 1/2 

aroures appartenant à une église d'Hermoupolis, probablement à 

l'église épiscopale. Dans SB 9284 (vie s.) une église appelée 7 dya 

éxxlnoia T@v àyooéwr (— àyooalwv, « des gens du marché») pos- 

sède une propriété: xrtua xaloëuevor To Bävov. Son économe 

paye à un cultivateur une avance sur sa rétribution pour le travail 

d'irrigation. Ce paysan habite la ville d'Hermoupolis ; il est donc 

probable que la propriété en question se trouve dans les alentours 

de la ville. Le P. Strasb. 186 (ve-vre s.) est un contrat de location 

d’une terre dans le village de Thallou ; mais nous ne savons pas si cette 

terre appartient à une église ou à un ecclésiastique. De même, Stud. 

Pal. III 49 (vie s.) suscite des doutes : le diacre Serenos qui fournit 

60 artabes de blé au titre de l’embolè, peut le faire en tant que repré- 

sentant de son église, mais aussi, pour une raison inconnue, en tant 

que représentant des paysans. Dans Stud. Pal. III 302 (vre s.), le pro- 

noetès des « petites églises » fournit à l’économe de la katholikè 715 --1/2 

artabes de blé. Stud. Pal. IIL 808 (vue s.) atteste l'appartenance d’un 

petit lot de terre à une église to® dyiov ‘ABBä K( ) que nous ne 
pouvons pas identifier. Dans une grande liste du début de l'époque 

arabe (Crum BM 1077), certaines églises du nome hermoupolite ap- 

paraissent en tant que contribuables ; il s’agit de la katholikè, de l’é- 

glise de saint Kollouthos, de celle de sainte Marie, de celle de saint 

Phoïibammon, de l'église z%c méme et de l’église 775 Noov ). Les 

sommes payées ne sont pas indiquées par Crum.  



   

  

48 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 

OXYRHYNCHOS 

Les textes dont nous disposons pour cette ville ne forment pas de 

petits ensembles comme ceux du Fayoum et d’Hermoupolis. Ils sont 

isolés et chronologiquement assez éloignés les uns des autres. 

Le plus ancien date de lan 427: P. Oxy. XNI 1967. C’est un con- 

trat de bail entre l’église épiscopale et un forgeron ; mais l’objet sur 

lequel le contrat porte est inconnu : il peut s’agir tout aussi bien 

d’un atelier que d’un lopin de terre. 

Un texte de la fin du ve siècle (P. Oxy. XVI 1871) semble être une 

pièce de correspondance échangée entre deux clercs responsables 

du transport du blé par bateaux et par chameaux. Puisque les frais 

de transport sont soumis à l’évêque pour confirmation, il est probable 

qu'il s’agit d’affaires de l’église épiscopale. 

Les textes les plus intéressants datent du vie siècle. Deux papyrus, 

P. Oxy. XVI 2020 et 2040, nous permettent de nous rendre compte 

de l’ordre de grandeur des propriétés ecclésiastiques dans le nome 

oxyrhynchite (). Le P. Oxy. XVI 2020 est un compte des impôts 

en nature (orge), qui enregistre les payements des différents contri- 

buables. Il est instructif de classer ces contribuables d’après le mon- 

tant de l'impôt qu'ils payent. S'isole d’abord un groupe de gros con- 

tribuables : l’« illustre maison » des Apions avec 3568 artabes ; la maison 

de Komes, 1965 artabes ; la maison de Ptolemaios, 1653 ; la maison 

de Ioustos, 1632 ; la sainte église (sans doute l’église épiscopale), 1541. 

Puis, une chute brusque : les autres contribuables sont beaucoup plus 

modestes, et l'impôt le plus haut après celui que paye l’église, à savoir 

l'impôt payé par Theodoulos, se monte à 708 artabes. Le total étant 

de 15.688 artabes d'orge, l’église livre presque 10% du total. 

Des proportions analogues apparaissent dans un autre compte fiscal, 

P. Oxy. XVI 2040. Certains contribuables ont été chargés de paye- 

ments pour la réfection des bains publics ; on peut admettre que leurs 

contributions correspondent approximativement au degré de leur 

richesse. En tête, nous retrouvons les Apions, qui payent 8 sous d’or 

(1) Telle était aussi l’opinion de Jonnson et Wesr, Byzantine Egypt, p. 70. 

  

    



LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 49 

et 15 carats. Viennent ensuite Komes, avec 4 sous d’or et 8 carats ; 
Ptolemaios, 4 sous d’or et 5 carats ; Ioustos, 4 sous d’or et 2 carats ; 
l'église, 3 sous d’or et 6 carats. Après l’église, ici aussi, une chute; 
Euphemia paye 1 sous d’or et 16 carats ; d’autres payent encore moins. 
Total : 28 sous d’or et 19 carats. L'église paye environ 119%, du total. 
Ces deux textes prouvent que l’église épiscopale d’Oxyrhynchos ap- 
partient au groupe des grands propriétaires fonciers. 

Le P. Oxy. XVI 1894 nous apprend que dans le village Sarapionos 
Chairemonos une église d’Oxyrhynchos, très probablement la katholikè, 
possède des terres cultivées par des colons qui payent la rente en es- 
pèces et en blé. On peut se demander si ce n’est pas le village tout 
entier qui appartient à l’église, au lieu d’une partie seulement, comme 
le pense n° Zucker (> 

Un témoignage analogue nous est apporté par le P. Oxy. XNI 1900. 
L'église épiscopale d'Oxyrhynchos possède dans le village Kolotou 
un «tua cultivé par des colons. L'administration de cette propriété 

nous rappelle celle des domaines des Apions. Les colons de l’église, 

tout comme ceux des Apions, s'adressent aux agents du propriétaire 

pour recevoir les pièces de rechange pour les machines d'irrigation. 

Le P. Oxy. XIX 2238 (vie s.) parle aussi d’un xrÿua de la même 

église ; le nom de la propriété est disparu à cause d’une lacune. 

L’église épiscopale d’Oxyrhynchos a dû posséder des vignobles. Cela 

ressort, de façon indirecte, de deux textes du ve siècle qui sont des 

ordres de livraison de vin: P. Oxy. XVI 1950, ordre adressé au pro- 

noètès de l’église d’Apa Philoxenos ; P. Oxy. XVI 1951, où apparaît un 

OùoyELQUOT hs. 

Dans le P. Oxy. XVI 1934 (vre s.), l’'économe de l’église de saint Kol- 

louthos fournit du blé au titre de l’embolè aux autorités du village 

de Talaoo, où se trouvent probablement des terres de cette église. 

Nous ne savons pas où se trouve l’église elle-même. 

Il est impossible de dire avec quelle église il faut mettre en rapport 

le P. Oxy. VIII 1138 (ve-vre s.), document attestant le payement d’en- 

viron 10 sous d’or au titre des impôts en argent. 

(1) Journal of Egyptian Archaeology 19 (1933), p. 102.  



   

    

50 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 
  

APHRODITO 

Notre documentation pour cette localité commence avec le vie siècle 

et continue pendant l’époque arabe ; celle-ci est bien éclairée par les 

textes grecs et coptes publiés dans P. Lond. IV par H. I. Berr et W.E. 

Crum. Nous avons deux genres de sources : d’un côté, des contrats 

de bail et des reçus de loyer ; de l’autre côté, des attestations du payement 

des impôts (ou d’arriérés d'impôts) dans les registres fiscaux dressés 

dans les bureaux de l'endroit. 

En lisant ces textes, on a l'impression que les églises, très nombreuses 

dans cette localité, possédaient des terres qui étaient en règle données 

à bail, souvent à des propriétaires assez aisés. Je vais présenter ici 

ces papyrus, en indiquant, chaque fois que ces données sont fournies, 

la superficie des parcelles et le montant du loyer ou des impôts. Je 

n’essaie cependant pas de calculer sur cette base la superficie totale, 

puisque nous n’avons jamais de chiffres pour une année entière. 

Commençons par la katholikè d’Aphrodito, appelée dans nos textes 

ñ dyla xafolux xawr éxxAnoia. Des parcelles de terre apparte- 

nant à cette église sont prises à bail par des membres de la famille 

de l'avocat Flavius Dioscore (1). La superficie des parcelles reste in- 

connue. Deux fois apparaît le chiffre de 2 sous d’or et 4 carats comme 

une partie du loyer annuel. Le P. Cairo Masp. I 67097, recto 9 (vie s.) 

mentionne probablement une parcelle de terre appartenant à la même 

église, à l’occasion de la description d’un terrain vendu: +0 yetoyto 

Tôs âylas [xadolxñs? ëlxx[ A]n(oiac). 

L'église d'Euphrosyne, dans le P. Cairo Masp. III 67329, 16 (vie s.), 

possède 13 1/4 aroures de terre arable. Le P. Cairo Masp. II 67150 

(vie s.), cite deux parcelles, toutes deux de près de 6 aroures de terre 

arable, appartenant à la même église. Nous ne savons pas si les deux 

parcelles du deuxième papyrus font partie de la propriété mentionnée 

(1) PSI VIII 936 ; 937 ; P. Lond. V 1694 ; 1705 (dans ce dernier cas, je suis con- 

vaincue qu’il s’agit d’une propriété de l’église) ; P. Cairo Masp. III 67307, avec 

les restitutions proposées par G. MaLz, The Papyri of Dioscorus. Publications and 

Emendations, dans Studi in onore di Aristide Calderini e Roberto Paribeni, II (Mi- 

lano 1957), p. 353-354. 

 



of: 

  

LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 51 
  

dans le premier, ou s’il faut additionner les chiffres donnés par les 

deux papyrus. 

L'église de Romanos est mentionnée dans un grand registre en tant 

que contribuable payant toujours la même somme de 1 sou d’or moins 5 

carats (PFior. TITI 297, Viens.) 

L'église d’Apa Mousaios apparaît trois fois dans le même registre 

en tant que propriétaire de terre payant 1 sou d’or moins 3 ou 5 carats 

(P. Flor. III 297, lignes 59, 165, 276). Dans le P. Cairo Masp. I 67097 

recto, 10, on parle d’un yemoyrov de cette église, sans en préciser la 

superficie. L'église a vécu plus d’un siècle: elle apparaît encore 

en tant que propriétaire de terre dans un registre d'impôts d'époque 

arabe (P. Lond. IV 1419, 785), où elle paye environ 13 sous d’or et 

16 artabes de blé. 

Le cas de l’église de Hermaios est tout à fait analogue à celui de 

de l’église d’Apa Mousaios. Elle apparaît à l’époque byzantine (P. 

Flor. III 297, 141: 1 sou d’or moins 4 carats) et à l’époque arabe 

(P. Lond. IV 1419, 524 : 20 sous d’or et 7 carats, plus une quantité 

inconnue de blé). 

Il en est de même de l’église de la dyla äuà Magta: P. Flor. III 

297, lignes 92 et 242 (1 sou d’or moins 5 carats) ; P. Lond. IV 1419, ligne 

533 (10 sous d’or et 13 carats) ; ligne 833 (presque 4 carats, plus en- 

viron 14 artabes de blé). A vrai dire, dans le P. Lond. IV 1419 il est 

question de l’église de la éyéa Magçta ou de la Gyla Maola Tic xuns, 

mais puisque dans le même P. Lond. IV 1419 apparaît séparément 

l’église de la Theotokos, je crois que nous avons le droit d’identifier 

l'église de la dy{a Magtla avec celle de la &yla äuà Maoia (). 

Église d’Apollos : 1 sou d’or moins 5 carats (P. Flor. III 297, 201). 

Église votévn (existant au moins depuis le milieu du vi siècle, voir 

P. Cairo Masp. III 67283, II, 5): 18 sous d’or et 2 carats (P. Lond. 

(1) L'église de la dyla Magia mentionnée dans le P. Cairo Masp. I 67066 

(wie s.) est peut-être la même église. J. Maspero, sur la base d’un papyrus copte 

d’Aphrodito, proposait de la situer à Antaioupolis. Mais le vocable de la ya 

Magia est des plus banals, et rien ne nous oblige d’aller chercher aussi loin qu’à An- 

taioupolis. Dans le P. Cairo Masp. I 67066, il s’agit du bail d’une parcelle de 

terre située à Aphrodito et appartenant à l’église en question.  



   

    

52 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 
  

IV 1419, lignes 526-527) ; 1 sou d’or et 20 carats, plus une quantité in- 

connue de blé (ibid., lignes 1076-1079). La même église apparaît aussi 

dans deux listes de l’embolë : Pont aN A2 ESA 

Église de saint Pinoutios : 10 sous d’or et 13 carats (P. Lond. IV 

1444 verso, 11; P. Lond. IV 1419, 544). 

Église des Apôtres (existant au moins depuis le milieu du vie siècle : 

voir P. Cairo Masp. II 67283, II, 3): 5 sous d’or et 21 carats, plus 

7 artabes de blé (P. Lond. IV 1419, 528). 

Église de l'Archange : 10 sous d’or et 3 carats, plus 12 + 1/2 artabes 

de blé (P.Lond. IV 1419, 548). 

Église de saint Marc: 6 sous d’or et 19 carats, plus 8 artabes de 

blé (P. Lond. IV 1419, 556). 

Église de saint Jean : 6 sous d’or et 23 carats (P. Lond. IV 1419, 551). 

Église de saint Victor (existant au moins depuis le milieu du vie 

siècle : voir P. Cairo Masp. III 67283, IL, 8): 2 sous d’or et 16 carats 

(P. Lond. IV 1419, 562). 

Église de Théodore (?): P. Lond. IV 1419, 75: 

Église de la Theotokos : 1 sou d’or (P. Lond. IV 1419, 530). 

Il existe en outre des textes où il est difficile d'établir s’il est ques- 

stion d’une église ou d’un monastère. 

++ 

Peut-on tirer de ces textes quelques constatations del caractère 

plus général? 

Certes, notre documentation n’est pas encourageante, car sa richesse 

est illusoire. Les documents sont pour la plupart isolés, et les quel- 

ques dossiers que nous pouvons constituer sont trop incomplets. Les 

textes qui nous permettent d'établir l’ordre de grandeur des pro- 

priétés foncières d’une église, sont tout à fait exceptionnels. Cepen- 

dant, pour pauvres qu’elles soient, nos sources peuvent, dans leur 

ensemble, nous apprendre quelque chose d’intéressant sur le type 

d'exploitation et sur le type des rapports qui existent entre l'admi- 

nistration ecclésiastique et ceux qui cultivaient la terre. 

En Égypte, de même que dans d’autres pays de la chrétienté, les 

églises possèdent de grandes richesses foncières, non inférieures à celles 

 



LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 53 
  

des monastères (1). L'ensemble des documents que nous avons ana- 

lysés est confirmé par le témoignage d’une source d’un autre type, 

née en Égypte : le témoignage de la collection canonique attribuée 

à saint Athanase. Il est significatif que le Pseudo-Athanase trouve 

nécessaire d’inclure dans ses canons des préceptes concernant les 

paysans qui travaillent sur les terres des églises (canon 21), et qu’il 

ordonne aux économes de tenir compte systématiquement des rentes 

(le texte copte emploie ici le terme technique phoros) et des semences 

dont ils disposent (canon 61, version copte). 

Les terres des églises, en Égypte, ne forment pas des blocs d’un 

tenant, mais sont d'habitude éparpillées en un grand nombre de par- 

celles petites ou moyennes, dans plusieurs villages. Ce fait est lié aux 

origines des biens fonciers ecclésiastiques en Égypte — origines 

dont il a été question plus haut. Rappelons d’ailleurs que les grandes 

propriétés laïques en Égypte, quoique beaucoup plus unifiées, ne for- 

ment pas non plus de vastes territoires compacts, tels que nous les 

voyons dans d’autres pays de la Méditerranée à la même époque. 

Nous avons l'impression que la richesse foncière de l’église épiscopale 

est supérieure à celle de toute autre église du diocèse. Il n’est cependant 

pas exclu que cette impression soit due au hasard de la conservation 

des textes : souvenons-nous que la plupart de nos sources grecques 

proviennent des villes (Hermoupolis la Grande, Oxyrhynchos, Arsinoe). 

Les propriétés foncières des églises sont situées normalement à 

l’intérieur de leurs diocèses respectifs. Les seules exceptions certaines 

concernent l’église patriarcale d'Alexandrie (2). En dehors de ce cas, il 

faut peut-être tenir compte de celui de l’église de Tentyra mentionnée 

dans le P. Cairo Masp. III 67298. Ce contrat de bail emphytéotique 

passé entre l’église de Tentyra et un certain Senouthios ne précise pas 

(1) Mon opinion diffère de celle de A. Sr=INWENTER (Aus dem kirchlichen Vermô- 

gensrechte der Papyri, p. 15-16). Ce savant a soutenu que les loyers des maisons appar- 

tenant à l’Église avaient pour celle-ci plus d'importance que les revenus de la terre. 

(2) SB 9527 (vre/ve s.), une plainte zagû Aëgnhiou TuuoBéov noovoovuérov Tr 

nooo60wv] tic xaboluxc énxAmoiac T@v *AheËavdpé[wr ônd Tôr OeoceBélotrator 

@ebquhov dgyuemiononov yeouyoéons ëlv "Aoowoity]. Pour une époque postérieure 

(seconde moitié du vrrre siècle), cf. la Hist. Patr., Michael I, PO, V, p. 94.  



    

    

54 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 
  

où se trouve la parcelle louée. S'appuyant sur le fait que le document 

a été trouvé parmi les papiers de Flavius Dioscore, l'avocat d’Aphrodito 

bien connu, qui pendant une certaine période a exercé ses fonctions 

à Antinoe, J. Maspero, l'éditeur du texte, a proposé de voir en Senou- 

thios un habitant d’Antinoe et de placer par conséquent le fonds en 

question dans le voisinage de cette ville. Ce raisonnement est pro- 

bable, mais non pas sûr. 

Si les terres de l’église épiscopale aussi bien que des autres églises 

de la métropole sont situées dans différents villages du nome, j'ai 

l'impression que les églises des villages avaient leurs terres sur place ; 

cela est bien compréhensible, si l’on songe à l’origine des biens fonciers 

ecclésiastiques. 

L'existence d’un grand nombre de parcelles isolées favorisait des 

formes de gestion indirectes : les églises donnaient leurs terres à bail 

à des gens libres, qui étaient parfois même assez aisés (2), ou bien elles 

les faisaient cultiver par des colons, des enapographoi (?). La gestion 

indirecte était indiscutablement prépondérante. Nous avons vu ce- 

pendant que dans certains cas les églises géraient leurs propriétés 

foncières de façon directe, par leurs agents. 

Quelle était la proportion entre les fermiers et les colons? Il est 

impossible de répondre à cette question. Nous possédons bien plus 

de documents concernant les fermiers, mais rien ne nous garantit 

que cette proportion correspond à la réalité. 

(1) Un démotès dans le P. Berl. Inv. 11814 (sur la signification du terme dé- 

motès et sur la position sociale des démotai, voir mon article Les factions du cirque 

et les biens ecclésiastiques dans un papyrus égyptien, Byzantion 39 (1969), p. 192- 

198, où le P. Berl. Inv. 11814 est publié). Un archisymmachos d'Hermoupolis 

dans Stud. Pal. III 271 A. La famille de Flavius Dioscore d’Aphrodito et Dioscore 

lui-même dans les textes provenant d’Aphrodito. Un komès et ekdikos dans PRG 

1II 43 (vre s.). Senoutès « clarissimus » dans le P. Cairo Masp. III 67298. 

(2) P. Oxy. XVI 1900 (vres.); 1894 (vie s.) ; P. Berl. Zill. 8 (vire s.). — Dans 

BGU II 669 (byz.) apparaît un mac Tÿc dylac éxxAmolas d'Hermonthis, qui a 

installé illégalement une machine d'irrigation près d’une citerne d’un particulier. 

Cet esclave de l’église a-t-il reçu un lopin de terre à cultiver? Ou bien, comme 

Stephanos, esclave de la Theotokos, dans Stud. Pal. VIII 1134 et 1135, est-il un 

administrateur ou un employé de l’administration des biens ecclésiastiques ?



De 

          

LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 55 
  

Les colons des églises n'étaient pas nécessairement des gens très 
pauvres. Il vaut la peine, à ce propos, de citer en entier le canon 21 
du Pseudo-Athanase (version arabe) : « The husbandmen of the church 
shall be more holy than other husbandmen, like men of God. Their 
hire-labourers shall be given their hire by one measure, nor shall their 
beasts of burden be separated from the beasts of burden of the hire- 
labourers. They shall not leave a beast untended, so that it stray 

and go about in strange pastures. The hire-labourers shall perform 

the work of their husbandmen diligently and with their whole heart, 

as children. They shall not ill treat their beasts of burden nor cry 

out upon them with hard words which go forth from their mouths. » 

Si un homme d’Église s’est préoccupé d'établir quels devaient être 

les rapports entre les colons d’une église et leurs ouvriers agricoles, 

il faut admettre que l’emploi d'ouvriers agricoles par les colons était 

un phénomène normal. 

Que la propriété foncière des églises en Égypte ait connu une évo- 

lution au cours des siècles, c’est certain, mais ce ne sont pas les pa- 

pyrus qui le montrent (1). Nos textes sont trop rares pour les ve et 

ve siècles ; la documentation devient plus abondante à partir du vie 

siècle, mais pas assez pour nous permettre de saisir le développement 

des biens fonciers ecclésiastiques au temps de la domination byzan- 

tine. Force nous est cependant de penser que le patrimoine ecclésias- 

tique a dû s’accroître très considérablement, car nous savons que 

les églises continuaient de recevoir des donations de terres de la part 

des fidèles et que, d’autre part, elles ne vendaient leurs terres qu’ex- 

ceptionnellement. A la veille de la conquête arabe, les églises étaient 

probablement partout parmi les plus grands propriétaires fonciers, 

et dans quelques localités même les plus grands. D'autre part, il ne 

faut pas oublier que les possibilités économiques de l’Église dans son 

ensemble ont dû être gravement limitées par l’augmentation consi- 

(1) Sur ce point, après l'examen de tous ces matériaux, je suis plus pessimiste 

que R. RÉMONDON, L’Égypte au 5° siècle de notre ère. Les sources papyrologiques 

et leurs problèmes, dans Atti dell’ XI Congresso Internazionale di Papirologia (Mi- 

lano 1966), p. 145-146,  



   

  

56 LES BIENS FONCIERS ECCLÉSIASTIQUES 
  

dérable du nombre des églises et d’autres institutions religieuses vivant 

du patrimoine ecclésiastique. 

La domination arabe, avec le temps, a dû entraîner une diminu- 

tion de la propriété foncière ecclésiastique. Les persécutions, la pres- 

sion fiscale, les demandes réitérées de contributions ont dû provoquer 

un appauvrissement lent mais constant de l'Église. En liaison avec 

ce processus, s’est produit un changement total de l'attitude de 

l'Église à l’égard de la propriété foncière. Il est clairement attesté par 

le canon 86 de la collection dite les Canons de saint Basile (1). A propos 

des donations « mortis causa », ce canon se prononce contre les dona- 

tions de biens fonciers. Si quelqu'un, sur le lit de mort, veut donner 

son avoir à l’Église, l’évêque ou l’économe doivent l’accepter dans 

les cas où il consiste en or, vêtements, cuivre, froment ; ils ne doivent 

pas l’accepter, par contre, lorsqu'il s’agit de quelque chose sur quoi 

pèse l'impôt foncier. «Die Kirche darf Derartiges nicht besitzen, 

sondern jeder Kônig, Fürst und Beamte muss der Kirche unterworfen 

sein. [...] Die Kirche aber ist der Tempel des lebendigen Gottes ; daher 

muss sie grundsteuerfrei sein. Der Priester soll den Zehnten vom Al- 

tare nehmen, aber nicht der Knecht anderer sein, denn der Herr ver- 

ordnete für den, welcher das Evangelium predigt, dass er vom Evan- 

gelium den Zehnten erhalte. Der Kleriker soll überhaupt keine Frone 

leisten : er soll keinen Vorwand gegen sie geben. Der Kleriker soll 

keinem Menschen unterstehn, so wenig wie der Ükonom, damit er 

nicht chikaniert und in seiner Würde von einem, der unter ihm steht, 

erniedrigt werde ». 

La dernière partie de ce canon montre bien quelle était l’origine 

de la répulsion que l’Église manifeste à cette époque à l'égard des 

biens fonciers. Dans une situation qui allait toujours se détériorant, 

il était incommode pour l’Église de posséder de la terre. 

: Le même phénomène devait se produire plusieurs siècles plus tard, 

dans le territoire de l’ancien empire byzantin soumis aux Turcs. Ici aussi 

l'Église, qui auparavant possédait indiscutablement beaucoup de terres, 

les a perdues peu à peu et a dû chercher d’autres sources de revenus. 

() Rrpez, Küirchenrechtsquellen, p. 270, 

  

  



CHAPITRE II 

LES MAISONS ET LES ATELIERS ARTISANAUX 
APPARTENANT AUX ÉGLISES 

Il y a d’autres sources de revenus ecclésiastiques : la propriété de 
maisons et d'ateliers artisanaux, et — source assurément beaucoup 
moins importante — la propriété de bateaux. 

Signalons à ce propos un fait attesté par l'Histoire des Patriarches 
Coples et qui, s’il ne se rapporte pas à une église de la chora égyptienne, 
jette cependant de la lumière sur les habitudes de l’époque. A la fin du 
var siècle, le patriarche jacobite d'Égypte, Jean, acheva la reconstruc- 
tion de l’église de saint Marc à Alexandrie ; afin d’assurer l'entretien 
de cette église et le payement de son personnel considérable, il acheta 

pour elle des maisons à Alexandrie et en Égypte, dans la région du 

lac Mareotis, et fit construire pour elle un moulin destiné à moudre 

du blé pour la production de biscuits, un pressoir pour l'huile de lin 

et plusieurs maisons (1). 

Les papyrus montrent que les églises de la chora égyptienne possé- 

daient des sources de revenus de même nature que celles dont le pa- 

(@) Hist. Patr., PO, V, p. 18. Remarquons à cette occasion que l’église patriar- 

cale d'Alexandrie possédait beaucoup de maisons, dont elle tirait un revenu considé- 

rable. Quand le patriarche Michel III (1x° siècle) dut payer à l’État une importante 

contribution, le clergé d'Alexandrie accepta qu’il vendît des maisons pour se pro- 

curer l’argent nécessaire. Pour compenser la perte que cette vente entraînerait 

dans le budget du clergé d'Alexandrie, le patriarche promit en son nom et au nom 

de ses successeurs que le clergé d'Alexandrie recevrait tous les ans 1000 dinars. 

(ist. Patr., II, 2, p. 109.) Cet engagement devait par la suite se révéler difficile 

à réaliser. — La participation de l’église d'Alexandrie à l’industrie ressort claire- 

ment de la Vie de saint Jean l'Aumônier (vire siècle). Elle a fait l’objet d’une re- 

cherche détaillée : G. R. Monxs, The Church of Alexandria and the Citys Economic 

Life in the Sixth Century, Speculum, 38 (1953), p. 349-362.  



   

  

58 MAISONS ET ATELIERS ARTISANAUX 
  

triarche Jean dota l’église de saint Marc à Alexandrie. Notons ce- 

pendant que nous ne connaissons pas de cas où une église de la chora 

apparaîtrait en tant que propriétaire de maisons ou d'ateliers situés 

hors de son diocèse. Il est probable que des cas pareils n’ont effective- 

ment pas eu lieu. On peut supposer que seul le patriarche d'Alexandrie 

avait les moyens pour acheter et — chose plus difficile — pour ad- 

ministrer des biens de cette sorte hors de son diocèse (1). 

Nous n’avons pas non plus de textes témoignant d’un achat d’une 

maison ou d’un atelier par une église de la chora. Des cas de ce genre 

devaient se produire, mais il est probable qu'ils étaient très rares. 

Les évêques de la chora avaient des ressources beaucoup plus modestes 

que leur collègue et chef, le patriarche. 

Les donations pieuses étaient la voie principale par laquelle les 

églises de la chora égyptienne entraient en possession de maisons ou 

d'ateliers. Nous en trouvons deux exemples : le P. Gronin. 10 (ve s.) 

et le P. Oxy. XVI 1901 (vre s.), dans les deux cas, des donations faites 

sur le lit de mort. 

Une grande partie de notre documentation sur les maisons apparte- 

nant aux églises de la chora, provient d’ARSINOE et date probablement 

du début de l’époque arabe (?). Sauf pour Stud. Pal. VIII 881, elle 

est constituée par des quittances de payement de loyer délivrées aux 

locataires. Elles mentionnent de petites sommes, oscillant entre un 

carat et un sou d’or. Les loyers sont payés en deux échéances. Plus 

d’une fois, les quittances précisent que la première échéance va du 

début de Pharmouthi (27 mars) jusqu’à la fin de Thoth (27-28 sep- 
tembre). Nous remarquons parfois de considérables retards dans le 
payement (trois ans de retard dans Stud. Pal. VIII 802 ; 12 ans dans 
BGU II 682). Parmi les locataires apparaissent, outre des artisans, 
des membres du clergé : des diacres, des presbytres, un psaltes. Les mai- 

(1) Que le patriarche d’Alexandrie ait eu cette possibilité, est confirmé par un 

témoignage papyrologique : Stud. Pal. VIII 763 atteste que dans une localité in- 
connue de la chora, au ve siècle, l'archevêque, c’est-à-dire le patriarche, possédait 
un xamÿAuov, dont le loyer était perçu par un enoikologos. 

(2) Stud. Pal. VIII 788 ; 794 ; 801 ; 802 ; 845 ; 872 ; 876 ; 879 ; 881 ; Stud. Pal. 
III 266 ; 269; BGU I 47; 173; BGU II 677 ; 680 ; 682, 

    

  



            

MAISONS ET ATELIERS ARTISANAUX 59 
  

sons dont il est question appartiennent à neuf églises différentes. L’égli- 

se mentionnée le plus souvent est la dyla ueydAn éxxAmota, qui est cer- 

tainement l’église épiscopale d’Arsinoe. Les loyers sont collectés le plus 

souvent, par des diacres, quelquefois par des presbytres, dans deux cas 

par des collecteurs spécialisés, des enoikologoi (1), et dans un cas par 

une personne qui nous donne son nom, mais pas son titre. 

Ces quittances n’acquièrent pour nous toute leur signification qu’à 

la lumière de Stud. Pal. VIII 881, qui nous apprend qu’un presbytre- 

enoikologos a versé à la caisse 40 sous d’or et 2 1/4 carats Go 

uéoovc évouxiov T@(v) Maot(éowv) xai M[..]r to .[  ]Aa (2). Deux 

églises tirent à elles seules plus de 40 sous d’or de loyer de l’ensemble 

de leurs maisons. Si on tient compte que cette somme a été consti- 

tuée par des payements variant entre 1 carat et 1 sou d’or, on devra 

constater que les églises d’Arsinoe possédaient un très grand nombre 

de maisons. 

Les données provenant d’autres villes sont incomparablement plus 

pauvres. Pour Hermoupolis, nous disposons d’une quittance de loyer 

du même type que celles d’Arsinoe (S{ud. Pal. III 312, du vie-vue 

siècle) et de deux contrats de location du vie siècle (P. Flor. I 73; 

P. Strasb. 273, qui concerne probablement une maison située hors 

de la ville). Dans P. Flor. I 73, l’église est représentée par son économe. 

À Oxyrhynchos, l’appartenance de maisons à l’Église est attestée 

par PSI I 75 (vie s.?) ; à Antinoe, par PSI XII 1239, 11 (v® s.). 

D'autres quittances de loyer concernent des localités inconnues : 

SB 5946 et PRG V 46, 3. Toutes deux sont d'époque arabe; la pre- 

mière est rédigée par un économe, la deuxième par un sous-diacre (5). 

(1) I n’est pas exclu que les diacres et les presbytres qui ont délivré une partie 

de ces quittances aient porté, eux aussi, le titre d’enoikologos : ils ont pu l’omettre 

dans ces quittances pour faire plus vite. 

(2) Je ne saurais proposer une restitution acceptable. Ce qui est certain et qui 

importe pour nos considérations, c’est qu'il ne s’agit pas de la peydAn éxxAnoia, 

mais d’une autre église. 

(3) J'hésite à ajouter à ce groupe Stud. Pal. III 411 (vue s.), étant donné le mau- 

vais état de conservation. Il est cependant possible qu’il s’agisse ici d’une propriété 

ecclésiastique.  



    

60 MAISONS ET ATELIERS ARTISANAUX 

  

Peut-être faut-il verser au même dossier le P. Strasb. 15 (ve/vre s.) (1). 

C’est une quittance attestant le payement du loyer par un locataire 

(qui est un presbytre) pour une ëxavs (une ferme). Cette ferme ap- 

partient ou appartenait autrefois à une moniale, Symphonia ; en tout 

cas, celle-ci a le droit de disposer des revenus de la maison (c’est sur 

son ordre qu’on destine une partie de l'argent perçu à l’extinction 

d’une dette). Nous connaissons des cas où une moniale possède des 

biens immobiliers ; mais dans le cas en question, le fait que la quit- 

tance est rédigée par un enoikologos qui est sous-diacre, nous amène 

à supposer que la maison, après avoir appartenu à Symphonia, est 

devenue propriété de l’église, et que celle-ci a respecté les dispositions 

de l’ancienne propriétaire. 

Parfois aussi, les églises possédaient des ateliers artisanaux. Ils 

apparaissent assez rarement dans les papyrus, plus rarement que les 

maisons ; je soupçonne que ces proportions correspondent aux pro- 

portions réelles. 

Les P. Berl. Inv. 11821 (ve s.) et 11820 (vre s.) (?) sont des quittances 

de loyer d’une boulangerie, signées par des évêques de villes inconnues, 

et délivrées à des boulangers. 

Le P. Alex. 32 (ve s.) est un contrat de bail d’une boulangerie : 

TO dndoyor Tÿ Gyia éxxAnoia xabagovoyior odv pvAdor Ovoi, etc. 

Le locataire se dit xaOaoovoyôc To émutmôevua. Nous ignorons la 

provenance de ce texte. Dans le cas des P. Berl. Inv. 11821 et 11820 

aussi bien que dans celui du P. Alex. 32, l’église ne gère pas directe- 

ment ses ateliers, mais les loue à des artisans pour en tirer un revenu 

net. 

Le P. Antin. III 196 (vre-vrre s.) est moins clair. C’est un ordre 

émanant d’une église, représentée par un diacre. Cet ordre est destiné 

au boulanger (xafapovoyôc) Papnouthios. Celui-ci doit donner, à titre 

de synetheia (gratification), 40 pains blancs à un meizon et au char- 

() Sur ce papyrus, voir H. CADELL, Papyrologica, Chron. d’Ég. 42 (1967), p. 195- 

201. 

(2) Publiés par moi dans l’article L'Église dans la chora égyptienne et les arti 

sans, Aegyptus 48 (1968), p. 130-138. 

     

  



    

L 
l 

      

MAISONS ET ATELIERS ARTISANAUX 61 
  

tularius d’un haut fonctionnaire. Nous ignorons les raisons pour les- 

quelles l’église paye la synetheia de ces personnages qui ne sont pas 

à son service. Mais cette question n’a pas d'importance ici. Il nous 

intéresserait plutôt de savoir quels sont les rapports entre ce boulanger 

et l’église. Est-ce que Papnouthios gère une boulangerie pour le compte 
de l’église? C’est parfaitement possible. Mais il est tout aussi possible 

qu’il soit un artisan indépendant et que l’évêque ait chez lui un « compte 

ouvert», qu'il règle périodiquement. 

Dans Stud. Pal. VIII 973 (— Stud. Pal. XX 168) (vie s.) et Stud. 

Pal. VIII 1208 (vue/viie s.) — deux papyrus provenant d’Arsinoe — 

nous rencontrons des ovlyrudouor (boulangers spécialisés à produire 

du pain blanc) toÿ dylov Awooéov. Sont-ils des boulangers au ser- 

vice de l’église de saint Dorotheos, ou bien des boulangers habitant 

près de cette église? En effet, il arrive fréquemment qu’on se serve 

du nom d’une église pour indiquer l'emplacement d’une maison ou 

d’un atelier. Le premier de ces deux papyrus provient d’un dossier 

relatif à des contrôleurs des magasins publics pour le blé et témoigne 

d’un travail effectué pour l’État. Mais cela n’exclut pas la première 

hypothèse : en effet, une boulangerie appartenant à une église pouvait 

fort bien être soumise au contrôle de l’État et être tenue de cuire du 

pain pour les besoins publics (2). 

Les églises ont dû sans doute avoir un intérêt particulier aux bou- 

langeries. Il leur fallait en effet non seulement couvrir les besoins 

de leur personnel, mais aussi disposer de grandes quantités de pain 

pour pouvoir les distribuer aux pauvres. Il semblerait donc naturel 

de supposer qu’elles géraient directement, par leurs représentants, tou- 

(1) Dans cette liste de textes concernant les rapports entre les églises et les bou- 

langeries, je n’inclus pas un petit dossier relatif à l’activité d’Élie, Ouéxovoc xai 

dotonodtnc, et de Paeitos, éotomodtmc, qui se compose des textes suivants : S{ud. 

Pal. III 209-236 ; Stud. Pal. XX 191 ; 253 ; 272 ; PRG V 46, 5. J'ai eu l’occasion 

de parler de ce dossier, qui date de l’époque arabe en Égypte, dans l’article Deux 

papyrus concernant les grands domaines byzantins, p. 355. Dans ce dossier il s’agit 

d’un travail exécuté, sinon dans des ateliers appartenant à l'État, du moins, en 

grande partie, sur commandes de l’administration locale. Les ecclésiastiques, dans 

ce cas, ne représentent pas l’Église, mais agissent pour leur compte.  



62 MAISONS ET ATELIERS ARTISANAUX 
  

tes les boulangeries qu’elles possédaient, afin de disposer librement 

de toute la production de celles-ci. Les P. Berl. Inv. 11821 et 11820 

et le P. Alex. 32 prouvent qu'il n’en était pas toujours ainsi. Ils sont 

par là d’autant plus intéressants. 

Une inscription d'époque byzantine (?) parle d’un Aalnevtixdv 80- 

yaotihouoy construit par Joseph, évêque d’une ville inconnue. Une 

église a donc pu avoir un intérêt à posséder un atelier métallurgique. 

Peut-on reconnaître une situation analogue dans le P. Oxy. XVI 1967 

(ve s.)? Un ouôngoyalxeës s'adresse à l’évêque pour prendre à bail 

quelque propriété. Nous ne savons pas de quoi il s'agit, puisque nous 

n’avons que le début du texte. Peut-être s’agit-il d’un atelier; mais 

il est tout aussi possible que l'artisan en question prenne à baïl un 

Jopin de terre. 

Il existe en outre un document attestant probablement l’appar- 

tenance d’un atelier de poterie à une église du Fayoum, le Srud. Pal. 

III 104 (vie s.): 

[éoyov “ai énmAnowômr êyd ...maoù ooë KoAlAoédov tou [— —| 

oixovéuou te Gyllas OéxAns 8x T— — | — —] eis ÂAdyor vod due- 

tépov xovpoxepauo[voyeiov — —. Suivent la date et le chiffre de 

6 artabes de blé et de 8 sous d’or. 

En somme, tout comme l’église patriarcale d'Alexandrie, qui a été 

mentionnée au début de ce chapitre, les églises de la chora égyptienne 

avaient, elles aussi, intérêt à posséder des ateliers artisanaux. Cela 

est d'autant plus compréhensible que la propriété d’ateliers n’exi- 

geait pas une administration compliquée. Ajoutons que ce comporte- 

ment de l’Église s’insérait parfaitement dans les traditions de l’arti- 

sanat antique. En effet, dans l’antiquité, les ateliers artisanaux, avant 

tout pour les métiers qui avaient besoin d’un local spacieux et d’in- 

stallations coûteuses, appartenaient assez souvent à des gens riches 

ou à des institutions telles que les sanctuaires ou les municipalités, 

(1) Publiée par F. E. HeïcHELHEIM dans le Journal of Egyptian Archaeology 

30 (1944), p. 76, et corrigée par W. R. CHALMERS dans la même revue, 42 (1956), 

p. 122-123. U. WiLGkEN a proposé de dater cette inscription du 1er octobre 621, 

en se fondant sur l’absence du nom de l’empereur dans la date — absence qui s’ex- 

pliquerait facilement par la domination perse. 

    

      

   



MAISONS ET ATELIERS ARTISANAUX 63 

  

qui les donnaient à bail à des artisans dépourvus d'atelier, en s’assu- 

rant ainsi un revenu important. 

Les bateaux appartenant à une église et servant surtout pour les 

besoins intérieurs de celle-ci, pouvaient transporter aussi des person- 

nes étrangères ou des biens pour le compte d’autrui; ils pouvaient 

ainsi fournir à l’église des revenus modestes, mais non négligeables. 

Que ce procédé ait été effectivement pratiqué, est prouvé par deux 

textes. Dans une lettre privée du 1ve siècle, PRG III 6, il est question 

de marchandises transportées par les vaÿrar éxxAnotac. W. Chrest. 

434 (fin du rve siècle) parle d’un bateau qui appartient à l’église d’Alexan- 

drie et qui transporte le blé de l’embolè provenant du nome hermou- 

polite. Or, ce service, nous le savons par ailleurs, était rétribué par 

l'État. 
Les bateaux qu’une église possédait pouvaient avoir été construits 

ou achetés par elle, mais pouvaient aussi provenir de donations pieu- 

ses, ainsi que le montre un récit hagiographique (). 

(1) Tizz, Koptische Heiligen- und Märtyrerlegenden, II, p. 5-27. 

 



  

   CHAPITRE III 

LES OBLATIONS 

Les églises disposaient d’une autre source importante de revenus : 

les dons en argent ou en nature que les fidèles leur faisaient en diverses 

occasions et pour diverses raisons. Dans ce chapitre, nous allons exa- 

miner les témoignages que nous possédons à ce sujet pour l'Égypte ; 

nous essayerons d'établir quelles étaient les occasions et les raisons 

de ces offrandes et dans quelle mesure les différentes couches sociales 

y contribuaient. L'étude de l'emploi que l'Église faisait de ces of- 

frandes est réservée au chapitre suivant. 

Les offrandes dont il est question dans les textes provenant d'Égyp- 

te consistent le plus souvent en produits de la terre : en premier lieu, 

le blé et le pain, ensuite, très souvent, l’huile et le vin ; plus rarement, 

les fruits (raisins, pommes, etc.), les légumes, le lait, le fromage, le 

miel, la laine brute (1). On offrait aussi de l’argent, des vases en métal 

précieux, des esclaves (2) et des animaux (#). L'Église était prête à 

accepter de la part des gens pauvres même des dons très modestes, 

ainsi que le montre le canon 84 (version arabe) du Pseudo-Athanase : 

« What then shall we do with that which we have, if we make not God 

a sharer in what we have? And if there be one poor like Elias’ widow 

or sick like the lame man who received alms, he shall be held as one 

that maketh offering for himself unto God. And be that which he 

offereth small, yet shall it be a remembrance of himself. For not he 

(1) Canons d’Hippolyte, no 36 (éd. Coquin, p. 410-411); Canons de Clément, 

no. 25 (R1EDEL, Kirchenrechtsquellen, p. 170) ; Crum Ep. 379. Cf. TH. SCHERMAN, 

Agyptische Abendmahlliturgien des ersten Jahrtausends (Paderborn 1912), p. 50-52, 

95. 

(2) DrescHEr, Apa Mena. A Selection of Coptic Texts, p. 114-116. 

(3) Canons du Pseudo-Athanase, no. 63. 

  

   
 



        

   LES OBLATIONS 65 

only is remembered that giveth gold to the Sanctuary, but he that 
giveth an earthen cup or bread or a little wine or a water-vessel or that 
filleth the water tank as a gift ; the same shall God remember as him 
that giveth according to his means much riches. » 

Dans quelques textes de droit canon on demande au clergé de re- 
jeter les offrandes apportées par des gens dont le genre de vie lais- 
se à désirer. Une collection canonique du ve siècle dit : « Oblationes 
dissidentium fratrum neque in sacrario neque in gazophylacio reci- 
piantur » (). Un canon du Pseudo-Basile (?) dit que si des laïcs entre- 
tiennent des rapports d’inimitié entre eux, le clerc ne doit pas leur 
donner «les mystères» (l’eucharistie), ni accepter d'eux aucune of- 
frande, jusqu’à ce qu’ils se réconcilient. 

Il ne faut cependant pas se faire d'illusions sur l’observance de ces 
préceptes : sauf dans les cas scandaleux, le clergé acceptait probable- 
ment en pratique chaque offrande, sans se soucier des qualités morales 
de celui qui la faisait. 

Les offrandes sont désignées dans nos textes le plus souvent par 
le terme mooopood. Ce terme a plusieurs significations : il signifie 
ou bien la messe, ou bien l’offrande faite à une église ou à un monastère 
pour la messe, et, par extension, toute sorte de don pieux (?). Cet 
éventail sémantique s’explique par les liens étroits entre les offrandes 
et la messe. Pour les gens de cette époque, il va de soi que chaque 
chrétien doit apporter son offrande à l’église. C’est un devoir, mais 
aussi un privilège du chrétien. Le nouveau baptisé présente l’offrande 
pour la première fois le jour de son baptême (4). 

() Les Statuta ecclesiae antiqua, éd. Ch. Munier (Paris 1960), p. 88, canon 49. 

(2) Canon 91 (Rrepez, Kirchenrechtsquellen, p. 271). Dans le même sens, le 

canon 87 du Pseudo-Athanase. La même attitude s'exprime dans un épisode de 

la Vie arabe de saint Pisenthios, éd. DE Lacy O’Learv, p. 406. 

(3) Cf. le commentaire au P. Oxy. XVI 1898, 23. Dans ce document, le mot 

Prosphora désigne un don fait par une famille de riches propriétaires à un hôpital ; 

il a donc, ici, une signification très large. Voir aussi le commentaire de C. J. KRAEMER 

au P. Nessana 79, p. 227. 

(4 Die Kirchenordnung Hippolyts, éd. Tizz-LerroLor, p. 17, canon 45 ; B. BOTTE, 

La Tradition apostolique de St. Hippolyte. Essai de reconstruction, Liturgiewissen- 

schaftliche Quellen und Forschungen 39 (Münster 1963), p. 44-45. 

  

  



    

    

66 LES OBLATIONS 

Une prophétie « post eventum » prédisant la conquête arabe et les 

malheurs qui devaient s’ensuivre, montre clairement que la messe 

était impossible sans les offrandes des fidèles : « beaucoup d’églises 

seront privées de sacrifices le samedi et le saint jour du dimanche, 

parce que les aumônes, les dons votifs, les offrandes pour la messe 

[karabin], le vin auront disparu de sur la terre par la suite des taxes » (!). 

La coutume d'apporter du pain, du vin ou d’autres produits agricoles 

pour les présenter au prêtre au début de la messe, remonte aux origines 

du christianisme. En Égypte, elle est restée en vigueur plus longtemps 

qu'ailleurs (par exemple, plus longtemps qu'à Byzance (?)). Encore 

à la fin des années vingt du xxe siècle, lorsque C. Kopp faisait son 

enquête sur les croyances et les sacrements des Coptes, certains vieillards 

pieux offraient pour la messe du blé et du vin (5). 

I1 semble que ces offrandes étaient moralement obligatoires ; ce- 

pendant la quantité de ce qu'il fallait offrir était laissée à la discrétion 

des fidèles. 

Dans l'Église antique, le pain et le vin nécessaires à l’eucharistie 

étaient pris entre les oblations des fidèles. Telle est la situation à la 

fin du rve siècle, lorsque Théophile, patriarche d’Alexandrie, écrit (°) : 

rà mooopeoôueva eis Adyor Ovolac, uetà Tà dvalioxôueva ei Tv 

Tr@v pvornglor yoelar, oi xAmowoi Otavemudowoar xaÏ HÔTE HaTN40Ù- 

uevoc èx Toûror éobiéto ÿ muvéro, à}1à uäliov oi xAmowxol xai 

(1) A. PÉrier, Lettre de Pisuntios, évêque de Qeft, à ses fidèles, Revue de l’Orient 

chrétien 9 [19] (1914), p. 317. Ce texte n’a pas été écrit par Pisenthios, à qui il est 

attribué ; il a été composé au vire ou au 1x° siècle, cf. G. GRAF, Geschichte der christ- 

lichen arabischen Literatur, 1, p. 279-280. J’ai légèrement modifié la traduction 

du passage cité de la « lettre de Pisuntios » d’après les indications que j’ai obtenues 

de Monsieur Gérard Troupeau. Je saisis cette occasion pour le remercier vivement 

de son aide d’arabisant. Il a bien voulu contrôler pour moi la traduction de quelques 

passages de textes arabes qui étaient pour moi particulièrement importants. 

(2) Voir HERMAN, Die kirchlichen Einkünfte des Niederklerus, p. 429-430. À 

Byzance, ces oblations ont continué à exister pendant des siècles, mais sans avoir 

désormais aucune importance économique. 

(3) C. Korp, Glaube und Sakramente der koptischen Kirche, Orientialia Christia- 

na 25 (Roma 1932), p. 120-121. 
(4) Canon 7, PG, 65, col. 41.  



   

        

LES OBLATIONS 67 

où oùv aÿtoïc muotoi ädelpol. «Ce qui restera des offrandes faites 
pour le sacrifice après qu’on en aura consommé une partie pour les 
mystères, les clercs le partageront entre eux. Aucun catéchumène 
n'en mangera ni n’en boira. Ce sont les clercs et les fidèles qui sont 
avec eux qui doivent le manger et le boire. » 

À un moment que je ne saurais dater exactement, mais en tout 
cas antérieur à la composition des canons du Pseudo-Athanase, on 
décida que le pain eucharistique devait être cuit par des gens au ser- 
vice de l’église (), dans un four lié à celle-ci. Mais ce pain était fait 
avec le blé apporté par les fidèles. 

M. Krause (?) a cru pouvoir affirmer, sur la base de Crum Copt. 
Ostr. 90, que les pains destinés à l’eucharistie étaient soumis à l’exa- 
men de l’évêque et devaient être bénits par lui. Je me demande si 
cela était faisable. En effet, il n’était permis d'offrir que du pain frais 
(on nous dit même: du pain « chaud ») (9); d’autre part, le voyage 
d’allée et retour d’un village éloigné au centre du diocèse pouvait 
durer plus d’un jour. Dans le texte cité par Krause, il s’agit non pas 
du pain eucharistique, mais des eulogies envoyées à un évêque par 
son correspondant. 

Plusieurs canons du Pseudo-Athanase traitent de la prosphora. Je 
les citerai et discuterai au chapitre suivant, lorsqu'il s'agira d’étudier 
le problème du partage des revenus ecclésiastiques entre les membres 
du clergé. 

Les oblations faites à l’occasion des messes sont mentionnées dans 
un document provenant de Djeme et datant du milieu du vire siècle. 
Il s’agit du partage d’un cinquième d’une église privée, établi par 

(1) Canons du Pseudo-Athanase, no. 34, version arabe: «It is not permitted 
unto a priest to go out on account of the bread of offering and to stand at the oven, 
but as he serveth the people, so shall the subdeacon serve him. » 

(2) KRaUSE, Abraham II, p. 106. 

(3) Canons du Pseudo-Athanase, no. 64, version copte : « There shall not any 
stale bread be offered upon the altar in any church, but bread warm or fresh 
which is such as hath been but lately baked. » — La même objection a été faite 
à KrausE par C. D. G. MüzLer, Die koptische Kirche zwischen Chalkedon und Ara- 
bereinmarsch, Zeitschrift für Kirchengeschichte 75 (1964), p. 287. 

  

  



    

    

68 LES OBLATIONS 
RE  — 

le propriètaire dans son testament : «ich gebe und bestimme mein 

Fünftel an der Kirche (éxxAnola), die Wiese, alle seine (des téxoc?) 

Âcker (oder Vorratskammern ?), das Pflugland, die Steuer (ônu6ouov) 

des Dorfes und seinen ganzen Ertrag » (@). Ce dernier mot, en copte 

COQOU. se rapporte à la prosphora. 

Au xre siècle, ces oblations sont encore normales dans les commu- 

nautés chrétiennes d'Égypte. Christodoulos, patriarche jacobite d’Ale- 

xandrie, écrit dans un de ses canons @): « We allow the faithful to 

prepare the oblations in their homes, and to bear them to the church 

according to the ability of each. And to each there shall be a reward 

and a forgiveness according to the measure of his faith. And let them 

(the oblations) be prepared according to what is appointed by the 

usual custom ; at first because this is an assistance to the church, 

and then, so that there may not be an increase of expense for it.» 

De même au xne siècle, le patriarche jacobite Gabriel ibn Turaik 

écrit (#) : « O my beloved, you are acquainted with what we have com- 

manded concerning the bringing of the oblations (karäbin) and the tithes 

for the house of God, and that we are forbidden to stand before God with 

our hands empty. And my lowliness earnestly begs of your goodness 

that each of you will take upon himself not to come to the church 

with empty hands and so communicate for the alms of another, but 

rather that he shall offer what is convenient to him for himself and 

for his actual cireumstances, whether much or little. » 

Au xve siècle encore, l’encyclopédie de Abu ‘1 Barakät, La lampe 

des ténèbres, au chapitre traitant « de ce que rapportent les saints ca- 

(1) KRU 66 et 76, dans la traduction de Tic, Erbrechtliche Untersuchungen, 

p. 162; cf. le commentaire de Steinwenter, Die Rechisstellung der Kirchen und 

Klôster, p. 16-17. Nous possédons encore d’autres documents mentionnant les 

revenus que des églises privées de Djeme tirent des oblations : KRU 70 (vire s.), 

commenté par J. VerGote, Chron. d’Ég. 33 (1958), p. 308-309, qui cependant n’a 

pas vu qu’il s’agit d’une église privée ; Crum Ryl. 158 (vire s.?). 

(2) Canon 31, dans O. H. E. BurMEsTER, The Canons of Christodulus, Patriarch 

of Alexandria, Le Muséon 45 (1932), p. 83. Le texte de ces canons est rapporté 

également par l'Histoire des Patriarches Coptes (II, 3, p. 254-255). 

(3) Canon 16, dans ©. H. E. BurmestEer, The Canons of Gabriel ibn Turaik, LXX 

Patriarch of Alexandria, Orientalia Christiana Periodica 1 (1935), p. 33.  



LES OBLATIONS 69 
  

nons au sujet de l’offrande (qorbän)», dit (1): «La présentation de 

l'offrande est obligatoire pour tous les chrétiens et sa réception est 

bonne à qui s’est éprouvé d’abord et amendé, et s’est préparé, âme 

et corps, et apprêté, au dedans et au dehors, pour la recevoir dans 

les conditions qu’elle requiert …… Que les diacres inscrivent les noms 

de ceux qui apportent les offrandes, vivants ou morts, pour qu’on 

en fasse mémoire. Que toute l’offrande soit marquée d’un sceau et 

qu’on y opère un choix pour l’agneau intact et exempt de fracture. 

Qu'on ne cuise pas le pain en dehors de l’église. Et s’il n’y a pas de 

four dans l’église et qu’on ne puisse pas l’y faire, que le prêtre ou le 

sacristain le cuise dans sa maison. Et qu'il ne laisse pas une femme 

ni personne d’autre le toucher que lui. » 

Si, comme les textes nous le montrent, toute messe célébrée pré- 

supposait des offrandes de la part des fidèles, à plus forte raison cela 

est vrai des messes que les personnes particulières faisaient célébrer 

pour le salut des âmes de leurs défunts. La coutume égyptienne exi- 

geait qu’on fasse célébrer une messe pour l’âme d’un défunt au moins 

le troisième, le septième et le trentième jour après la mort, puis, pen- 

dant plusieurs années, à l’anniversaire de la mort. Les frais de ces 

messes incombaient aux héritiers du défunt. Parfois les testaments 

disaient explicitement que les héritiers étaient tenus d’assurer au tes- 

tateur défunt les funérailles et ensuite les messes. Dans ces cas, assez 

souvent les testateurs décidaient eux-mêmes quelle partie de leur avoir 

devait être employée pour la prosphora, et de quelle façon. Par exem- 

ple : « En ce qui concerne ma mort : mes fils doivent m’enterrer d’après 

la coutume du village, et mes cinq enfants doivent offrir pour moi 

cinq années d’offrande (xooopood), chacun une année. » (?) Pour cé- 

lébrer des messes, un monastère d’Hermoupolis recevra, à partir d’une 

certaine date et jusqu’à l'éternité, 6 artabes de blé de la moisson d’un 

() L. VizzecourT, Les observances liturgiques et la discipline du jeûne dans 

l’Église copte, Le Muséon 37 (1924), p. 246-247. 

(2) KRU 76, 52-53 (première moitié du vin s.). Cf. aussi A. ScxiLer, The 

Budge Papyrus of Columbia University, Journal of the American Research Center 

in Egypt 7 (1968), p. 79 sqq.  



    

    

70 LES OBLATIONS 

terrain de trois aroures (CPR IV 177). Pour le même but, une femme 

ordonne dans son testament qu’on offre à un edxtoror 40 cruches 

de vin et un peu de blé tous les ans (CPR IV 33). 

Si la fortune des héritiers était modeste, le devoir de la prosphora 

pour l'âme du défunt pouvait constituer pour eux un lourd fardeau. 

La coutume d'apporter à l’église les prémices remonte, elle aussi, 

aux premiers siècles de la religion chrétienne. Celle-ci l’a héritée de 

la religion de l'Ancien Testament. A l’époque que nous étudions, 

tout chrétien est tenu d'offrir à Dieu les prémices de son travail ou 

de sa propriété. Les canons d'Hippolyte prescrivent (1) : « Que celui 

qui a des prémices des fruits de la terre les apporte à l’église ; les pri- 

meurs de leurs aires et les primeurs de leurs pressoirs, l’huile, le miel, 

le lait, la laine, et les primeurs du produit du travail de leurs mains, 

tout cela, qu'ils l’apportent à l'évêque, et aussi les primeurs de leurs 

arbres.» (Canon 36). Et au sujet du comportement qui sied à une 

femme : « Qu'elle se préoccupe des pauvres, ses proches; qu’elle se 

préoccupe des prémices, des offrandes, au lieu d’une parure vaine, 

car tu n’en trouveras pas une parée de pierres précieuses, aussi belle 

que celle qui n’est belle que par son caractère et sa perfection. » (Ca- 

non 17). Et encore, à l’adresse du parfait chrétien: «(Qu'il ne soit 

pas difficile quand il achète et vend, qu’il n'ait pas deux poids ni deux 

mesures [..] qu’il ne néglige pas les offrandes ni les prémices, qu'il 

n’ait affaire avec aucun des Gentils et ne les fréquente pas [...] » (Canon 

38). 

Cette demande d’offrir les prémices est répétée mainte fois par la 

littérature religieuse. Un recueil de préceptes moraux composé en 

Égypte dans la seconde moitié du 1v° siècle et appelé les Gnomes du 

(1) Le devoir d’apporter les prémices est largement traité dans les collections 

de droit canon qui ont circulé en Égypte. Cf. la version arabe des Canons des apôtres, 

éd. J. et A. PÉRIER, livre I, p. 611, canon 39; Die Kirchenordnung Hippolyts, éd. 

Tu-LerpopT, p. 28-29, canon 53; canons du Pseudo-Athanase, nos. 3, 7, 82, 

107. Le passage des canons d’Hippolyte cité dans le texte est une élaboration ori- 

ginale de l’auteur de cette compilation et s’écarte sensiblement des autres textes 

dérivant de la Tradition apostolique d’Hippolyte ; nous avons donc affaire à un 

texte né en Égypte au milieu du 1ve siècle.  



      

   LES OBLATIONS 71 

saint concile, met sur le même plan les aumônes, les offrandes pour 
la messe et les prémices : « Donne ton pain à ceux qui ont faim et hâte- 
toi vers l’église et tends ta main au pauvre tous les jours et donne-lui 
selon tes possibilités. Fais ton offrande dans la maison de Dieu, et 
les prémices des produits, hâte-toi de les apporter au prêtre. Donne 
pour ton âme pendant que tu vis, car, lorsque l’homme meurt, sa 
parole ne reste pas.» () De façon analogue, une œuvre de la fin du 
vire siècle place les prémices parmi les principaux devoirs d’un chré- 
tien (?) : « Qui a deux pains, qu’il en donne un à celui qui n’en a pas; 
visite un homme malade ; accueille un étranger ; donne à boire à celui 
qui a soif ; donne les prémices de toute récolte qui t’appartient à l’égli- 
se, qui est la maison de Dieu, afin que Dieu te bénisse ; ne dis pas en 
toi-même : « Je les donne aux prêtres »; non pas, tu les donnes à Jésus, 
et Jésus, lui, les donne aux prêtres.» Un récit hagiographique peut 
exalter ainsi le caractère vertueux de son héros : « C'était (aussi) un 
sage et (un homme) charitable : il donnait à la maison de Dieu les 
prémices (dmapy#) de ses récoltes (yév»mua). » () 
Même les membres du clergé avaient le devoir d'offrir les prémices 

de leur travail ou de leur propriété (Pseudo-Athanase, canons 69 et 70). 
Avec les raisins offerts à titre de prémices, il fallait produire du vin 

et l’employer pour la messe (4). 

Dans les papyrus, les prémices sont attestées une seule fois, à savoir 
dans BGU II 693 (byz.), où il est question de 27 mesures de vin livrées 
à ce titre. 

Nous sommes beaucoup moins bien renseignés sur la dîme (5). La 
prétention de l’Église à recevoir la dîme avait des bases scripturaires. 
Les Pères de l’Église insistent plusieurs fois sur ce point. La collec- 
tion canonique du Pseudo-Athanase ordonne à l’évêque : « Take the 

() Rossi, Papiri copti di Torino, I, fasc. 2, p. 92. 

(2) A. van Lanrscnoor, Les « Questions de Théodore». Texte sahidique, recen- 

sions arabe et éthiopienne (Città del Vaticano 1957, Studi e Testi 192), p. 281. 

(3) Toco Mina, Le martyre d'Apa Epima (Le Caire 1937), p. 45. Un texte ana- 
logue: Triez, Koptische Heiligen- und Märtyrerlegenden, II, p. 64. 

(4) Pseudo-Basile, canon 99 (Rrepez, Kirchenrechtsquellen, D2): 

(5) Jones, Church Finance, p. 85. 

  

  



   
EE 

behalf of the poor» (canon 14, version 

arabe ; dans le même sens, canon 82) (). Dans un autre endroit de 

Ja même collection nous lisons : « Not the laity alone doth it behove 

to give tithes ; but the priests also must give tithes, from the bishop 

to the door-keeper » (canon 83, version arabe). 

Cependant, rien ne nous montre que Ces préceptes aient été mis 

en pratique. Dans l’ensemble du monde méditerranéen, la dîme a 

continué à exister en tant qu'un don volontaire de chrétiens excep- 

£ le sens du témoignage de Jean Cassien (?) 

tionnellement pieux. Tel es 

sur les « decimae » qu’un paysan égyptien apportait à un moine placé 

à la tête d’un service d'assistance (diakonia) qui fonctionnait à l’in- 

térieur d'un monastère. 

Pour devenir obligatoire, la dime aurait eu besoin de l'appui de 

État. Dans l'empire byzantin, l'Église n’a jamais pu obtenir que 

JÉtat soutienne sa prétention à la dîme (®). A plus forte raison cela 

jui était impossible dans l'Égypte arabe. Nous avons, il est vrai, le 

témoignage de Magrisi qui, dans son Histoire des Coptes (?), en parlant 

des usages propres aux chrétiens, dit: «ils vont en pèlerinage à Jé- 

rusalem et leurs aumônes consistent en la dixième partie de leur avoir ». 

Mais ce témoignage n’a aucune valeur. En effet, le passage cité se 

trouve dans un chapitre où Magrisi rapporte comme étant propres 

tithes and the first-fruits on 

version arabe des Canons des apôtres, éd. J. et A. PÉRIER, 

livre I, p. 643, canon 59: « Toutes les prémices seront apportées à l’évêque, aux 

prêtres ou aux diacres pour leur alimentation. Les dîmes seront perçues pour la 

nourriture des clercs, des vierges, des veuves et de tous les pauvres en général. 

Les premiers fruits ou prémices seront réservés aux seuls prêtres et à leurs ministres.» 

De même, la Constitution des apôtres, livre VIII, texte sahidique, canon FAN 

LerpoLpr, Saidische Auszüge aus dem 8. Buche der Apostolischen Konstitution[Leip- 

zig 1904], p. 25). 

(2) Conférences, XIV, 7, éd. E. PICHERY, 

p. 82. 

(3) J. GAUDEMET, L'Église dans l'empire romain (1Ve-Ve siècles) (Paris 1958), 

p. 292 ; H. F. ScxmI, Byzantinisches Zehntwesen, Jahrbücher der Osterreichischen 

Byzantinistischen Gesellschaft 6 (1957), p. 99. 

(4) Maorii, Geschichte der Copten, übersetzt von I. WÜSTENFELD, 

der Gesellschaft der Wissenschaften zu Gôttingen 3 (1845/1847), chapitre 6, p. 84. 

(1) Texte analogue : la 

IL, p. 188; XXI, 8, édition citée, II, 

Abhandlungen     
  

 



LES OBLATIONS 15 

  

aux chrétiens des usages qui étaient en réalité propres aux Juifs; 

il est clair que sa source principale, ici, c’est le Pentateuque; c’est 

aussi dans le Pentateuque qu’il a trouvé mentionnée la dîme. 

Les mariages, les baptêmes et les funérailles étaient certainement 

des occasions auxquelles les églises recevaient des offrandes. Dans 

la correspondance de l’évêque Abraham se trouve un texte intéressant 

au sujet du baptême, qu'il convient de citer ici en entier : « Wir, der 

ganze Klerus von Djême, schreïben an unseren heiligen Vater Bischof 

Apa Abraham : was die drei Taufen anlangt, die jährlich in der Stadt 

nach der Sitte der Stadt stattfinden, so sind wir bereit sie durchzu- 

führen und für sie zu sorgen. Der Segen, den Gott in Brot, Wein und 

ÔI hineïnlegen wird, wird in ihnen, den dreien, sein. Danach werden 

wir die Ausgaben bezahlen lassen. Das Sakrament, das stattfindet, 

die eine Hälfte für uns, die andere für dich, indem Gott in unserer 

Mitte ist … Wir, der ganze Klerus, sind einverstanden. » (Suivent les 

signatures des clercs.) (2) Le clergé s'engage donc à faire les prépara- 

tifs nécessaires au sacrement, et laisse aux fidèles la tâche de couvrir 

les frais. Quant à la phrase où il est question d’une répartition égale 

entre le clergé de Djeme et l’évêque, l'éditeur hésite sur l’interprétation 

qu'il faut lui donner. Il observe avec raison qu’il ne peut pas s'agir 

du baptême, puisque ce point est déjà réglé d’une autre façon. Peut- 

être s’agit-il, selon moi, des offrandes coutumières que les nouveaux 

baptisés ou leurs familles apportent à cette occasion. 

Les offrandes pour l’administration des sacrements et pour d’autres 

services religieux sont mentionnées dans les canons du patriarche ja- 

cobite Cyrille II (xre s.) : « It is requisite for the priests of the churches 

and for their sacristans to guard against soliciting anything from any 

of the faithful under the heading of the charges for burial or baptism 

or crowning, unless the believer give this as a gift of his own accord, 

desiring thereby to gain forgiveness, for this is not forbidden. » (?) De 

(1) P. Berl. Inv. 12501, publié par KrAUSE, Abraham, II, p. 147-150 (voir aussi 

le commentaire dans Abraham, I, p. 60). 

(2) The Canons of Cyril II, LX VII Patriarch of Alexandria, Le Muséon 49 (1936), 

p. 286, canon 32,  



    

    

74 
LES OBLATIONS 

RE 

même, au xre siècle, ces offrandes sont mentionnées dans les canons 

du patriarche jacobite Gabriel ibn Turaik (canon 6, cité plus loin dans 

ce chapitre). Cyrille IT aussi bien que Gabriel ibn Turaik insistent 

sur le caractère bénévole de ces offrandes et condamnent sévèrement 

les clercs qui en font une obligation. 

Un problème difficile consiste à savoir dans quelle proportion les 

différents types d’églises (énumérés dans l’Introduction de ce livre) 

bénéficiaient de l’ensemble des oblations que nous venons de passer 

en revue. Il est clair que les églises situées dans de petites localités 

ne pouvaient compter que Sur les offrandes des habitants du lieu et 

éventuellement sur celles des grands propriétaires possédant des terres 

dans le voisinage. Les églises des villes avaient une clientèle plus 

large, composée non seulement des habitants, mais aussi des gens qui 

affluaient pour les affaires administratives ou pour le commerce. Sou- 

vent, les hauts fonctionnaires résidant dans le siège d’un évêché pen- 

dant l'exercice de leurs fonctions, faisaient des offrandes de caractère 

à la fois personnel et officiel. Quelques sanctuaires renommés atti- 

raient des pèlerins même de loin. Le cas extrême de ce genre, c’est 

le sanctuaire de saint Menas dans le désert libyen, dont le renommée 

dépassait l'Égypte. Les dons que les pèlerins apportaient à ce sanctuai- 

re avaient une grande importance pour le budget du patriarche d’Alexan- 

drie dont dépendait directement le clergé du sanctuaire. Décrivant 

la situation difficile qui se créa à Alexandrie sous le patiarcat de Jacob 

au début du rxe siècle, Sévère ibn Moqaffa constate qu’elle résultait 

de l'interruption des pélerinages causée par les troubles dans le monde 

arabe (1). Parmi les autres sanctuaires, celui des saints guérisseurs 

Cyr et Jean près d'Alexandrie mérite d’être mentionné; il attirait 

sans cesse une foule de malades non seulement d'Alexandrie, mais 

aussi de toute l'Égypte. A l’intérieur de chaque nome il devait y avoir 

des églises ou des monastères qui se distinguaient par leur renommée 

des autres du même nome. Une histoire intéressante racontée dans 

un éloge de saint Mathieu le Pauvre (?) nous montre comment les 

() Hist. Patr., PO, X, p. 451. 
(2) Tux, Koptische Heiligen- und Märtyrerlegenden, I, p. 5-27.



LES OBLATIONS 75 

  

dons pieux pouvaient se partager entre différentes églises. Un batelier 
mourant a prié sa femme de donner son bateau au sanctuaire d’Apa 
Mathieu le Pauvre. A l’instigation du diable, elle en décide autrement : 
le revenu du bateau sera partagé en trois; un tiers servira à l’entre- 
tien d’elle-même et de ses enfants, un tiers couvrira les frais des messes 
pour son mari défunt, un tiers sera envoyé au sanctuaire de saint Ma- 

thieu le Pauvre. Son dessein cependant n’est pas réalisé, car le saint 

la punit en faisant couler le bateau dans une tempête. Ce qui nous 

intéresse ici, c’est la distinction entre la prosphora pour le mari défunt 

et l’offrande au sanctuaire. Les messes devaient être sans doute célé- 

brées dans une église du lieu, tandis que l’autre offrande devait aller 

à un sanctuaire célèbre, que le batelier avait peut-être connu au cours 

de ses voyages. 

La destination des dons ne laissait pas le clergé indifférent. Des 

recherches menées sur la base de sources provenant d’autres pays 

que l'Égypte, avant tout les recherches d’E. Herman (1), ont montré 

qu'une âpre lutte se déroulait à l’intérieur de l’Église autour des obla- 

tions. La hiérarchie ecclésiastique cherchait de diverses façons à as- 

surer une position privilégiée aux églises épiscopales et paroissiales, 

surtout pour des services religieux tels que les mariages, les baptêmes, 

les enterrements, dans une moindre mesure pour les messes (on in- 

sistait pour que les fidèles participent à la messe dans leur église pa- 

roissiale à l’occasion des grandes fêtes). Les principaux concurrents, 

c'étaient les églises privées et les monastères. Pour ce qui concerne 

l'Égypte, nous manquons totalement de sources attestant l'existence 

d’une pareille compétition. Elle a dû cependant certainement exister. 

Il faut à ce propos critiquer une opinion courante, selon laquelle 

les monastères, en Égypte, auraient eu la prépondérance sur les églises 

en ce qui concerne les services religieux pour les âmes des défunts. 

A. Steinwenter a exprimé cette opinion d’une façon particulièrement 
nette (2) : « Il faut souligner [...] que, selon toute apparence, on choisis- 

sait plutôt des monastères que des églises en tant que destinataires 

(1) HERMAN, Die kirchlichen Einkünfte des Niederklerus, p. 394-395, 404-410. 

(2) SreINwENTER, Aus dem kirchlichen Vermôgensrechte der Papyri, p. 17.  



    

    

76 LES OBLATIONS 

a
 

ns chargés de l'obligation du culte des morts, manifestement 

uraient mieux une offrande perpétuelle 

des sacrifices pour les morts et une communauté pour la prière [Ge- 

betsgemeinschaft]. »y Pour ma part, je ne vois pas pourquoi les églises 

auraient été moins bien placées que les monastères pour célébrer des 

messes pour les âmes des défunts, d'autant plus que dans bien des 

ni les monastères n’avaient à se soucier de la per- 

comme nous l’avons vu, c'étaient les héritiers 

de ces do 

parce que les monastères ass 

cas, ni les églises, 

pétuité de ces messes : 

qui se chargeaient de faire célébrer périodiquement des messes pour 

leurs défunts, en apportant périodiquement la prosphora. En réalité, 

l'opinion de Steinwenter et d’autres chercheurs résulte de l’état de 

notre documentation au sujet de la prosphora pour les défunts ED: 

La situation est tout à fait analogue à celle que nous avons vue dans 

le cas des donations de terres aux églises ou aux monastères. La plupart 

de nos textes parlant de la prosphora pour les défunts sont des textes 

coptes, proviennent de Djeme et datent des vrré-vir® siècles. Or, 

nous savons très bien que les documents de Djeme faisaient autrefois 

partie des archives de divers monastères. Il est donc illégitime de 

s'appuyer sur ces textes lorsqu'il s’agit d'établir dans quelle propor- 

tion les oblations pour les âmes des défunts se partageaient entre les 

églises et les monastères. Observons à l’occasion que même parmi 

(4) Voici une liste, qui ne prétend pas être complète, de textes mentionnant 

la prosphora en faveur d’un monastère : Textes provenant de Djeme : Crum Copt. 

Ostr. 135 (vrre s.); Crum Ep. 98 ; 313 ; 545 (vire s.) ; CLT 1 (an 698) ; 2 (an 703); 

KRU 77 (an 634) ; 13 (an 733) ; 74 (années 733-748) ; 106 (an 735) ; 70 (an 750) ; 18 

(première moitié du vrrr® s.) ; 54 (an 763) ; 79 (années 765-785) ; 86 (an 766) ; 83 (an 

770) ; 84 (an 770) ; 110 (an 770) ; 92 (années 770-780) ; 81 (an 771); 82 (années 771- 

772) ; 104 (années 771-772) ; 99 (an 780) ; 112 (seconde moitié du vIr1° s.) ; G. STEIN- 

porrr, Neue koptische Urkunden aus Theben, Zeitschrift für Agyptische Sprache 29 

(1891), p. 2-8 (fin du vrrre s.) ; Crum BM 390 (vrrre s) ; Hall pl. 66 no. 2 (vues). 

Texte provenant d’Aphrodito : P. Cairo Masp. I 67003 (vie s.). Texte provenant 

d’Antinoe : P. Cairo Masp. II 67151 (ve s.). Texte de provenance inconnue : CPR 

IV 178 (vre s.). — Un certain nombre de textes provenant de Djeme mentionnent 

la prosphora sans préciser le destinataire ; il se peut donc que l’'offrande soit faite 

en faveur d’une église, et non pas d’un monastère ; voici ces textes : Crum VC 

5 (vures.) ; KRU 68 (an 723) ; 69 (première moitié du vies.) ; Crum Copt Ostr. 352.



  

   LES OBLATIONS FT! 

ces textes de Djeme nous avons des preuves que l’évêque intervenait 
dans les affaires de la prosphora (1). Crum Ep. 254 (vue s.) est une 
lettre adressée à l’évêque Pisenthios : « [As] it hath seemed good unto 
your blessed, holy lord fatherhood, that ye should [send] to Ermont 
and bring the lawyer [that he might] set in order the (matter of the) 
commemorative offering of the deceased Athanasius : I request [then] 
your saintliness that ye should send and bring him, that I may come 
south and set it (?) in order, ere I depart. » — Jernétedt, Kopt. Teksty 
Puskin 77 est une lettre de l’évêque Abraham à un abbé Jean: elle 
annonce l'envoi de la prosphora d’une défunte. Certes, sur la base 
de ces textes, il est impossible d'établir quel était exactement le rôle 
de l’évêque dans les affaires de la prosphora. 

La documentation provenant de localités autres que Djeme est pau- 
vre. Dans une lettre copte (), un ecclésiastique fait des reproches 
à un collègue qui a négligé les messes pour les défunts, pour lesquelles 
il avait reçu de l'argent ; il lui demande d’apporter «les richesses », 
et il se déclare prêt à accomplir les services négligés par son collègue. 
Cette lettre a été publiée parmi les pièces de la correspondance de l’évé- 
que Pisenthios, mais son appartenance à ce dossier n’est pas sûre. 
Elle manque de précisions topographiques. — Le P. Mon. 8 (vie s.) 
ne précise pas qui bénéficiera de la prosphora instituée par ce testa- 
ment. — Le P. Cairo Masp. III 67312 (vie s.) est un testament en 
faveur d’un monastère. 

Il se peut très bien qu’en réalité les églises aient profité au moins 

autant que les monastères de cette source de revenus. 

Aux oblations de toute sorte participaient probablement toutes les 

couches de la population chrétienne d'Égypte, chacune dans la me- 

sure de sa situation économique. Les offrandes des riches avaient 

naturellement pour les églises une importance particulière. Les riches, 

dans l'Égypte de l’époque byzantine et du début de l’époque arabe, 

(1) Cela a été vu par STEINWENTER, Aus dem kirchlichen Vermügensrechte der 

Papyri, p. 18. Notons cependant que les documents qu’il cite en plus de ceux que 
je cite moi-même dans le texte, ne prouvent pas sa thèse. 

(2) RevizLour, Correspondance de St. Pésunthios, no. 75. 

  

  



    

78 LES OBLATIONS 

  

c'étaient dans la plupart des cas de grands propriétaires fonciers (sauf 

peut-être dans quelques villes commerçantes et, bien sûr, à Alexan- 

drie). L'Église n’hésitait pas à s'adresser aux riches dans les moments 

difficiles. «If a church possess not sufficient for sustenance of them 

that serve the altar, then the bishop shall give them whereof they 

have need, that they may give themselves wholly onto the altar. But 

if the bishop give nought, then shall one of the priests go unto a rich 

man by reason of the needs of his house. And his sin falleth upon 

the bishop. » (Pseudo-Athanase, canon 23, version arabe). 

Les grands propriétaires fonciers étaient importants pour les églises 

aussi bien à cause de leurs richesses qu’à cause de leur pouvoir sur 

les terres et sur les paysans qui les cultivaient. 

Nous disposons d’un nombre assez considérable de documents at- 

testant la participation des grands domaines aux offrandes en faveur 

des églises. Ces offrandes consistaient dans la plupart des cas en blé 

et en vin, plus rarement en argent. A quelles églises allaient ces of- 

frandes : aux églises qui se trouvaient à l’intérieur des grands domai- 

nes et qui appartenaient aux propriétaires de ceux-ci, ou bien à des 

églises indépendantes? Il n’est pas facile de décider auquel de ces 

deux cas nous avons affaire, lorsque nous interprétons un document 

concret. Je propose de traiter comme églises indépendantes toutes 

les églises qui se trouvent dans les villes, et comme églises privées 

toutes celles qui se trouvent dans un village où une famille de grands 

propriétaires possède des terres. Je suis consciente de la faiblesse 

de ce critère ; en effet, il peut y avoir dans un village une église indé- 

pendante (au moins par son statut juridique), même si la plupart 

des terres de ce village appartiennent à un grand propriétaire; et 

d'autre part, dans une ville, une famille riche peut construire une égli- 

se privée. Mais dans la plupart des cas, les résultats de l'application 

de ce critère ont chance d’être justes. 

Passons d’abord en revue les textes attestant des offrandes de grands 

propriétaires en faveur d’églises que je considère comme indépendantes. 

Les P. Cairo Masp. II 67138 et 67139 (vie s.) montrent que le comte 

Ammonios d’Aphrodito donne la prosphora aux églises d’Aphrodito, 

surtout à celle d’Apa Patemoutos. Plus précisément : un boulanger 

    
   

 



        

LES OBLATIONS 79 

  

reçoit six artabes de blé pour cuire du pain destiné à la prosphora 

pour l’église d’Apa Patemoutos (P. Cairo Masp. II 67138 R II, 31). 

La même église reçoit encore deux fois la prosphora, et une fois une 

offrande occasionnelle ; il est intéressant que la liste des dépenses 

fasse une distinction entre le don occasionnel et le don présenté au 

titre de la prosphora (1). L'église de Romanos reçoit à deux reprises 

de petites sommes d’argent : P. Cairo Masp. II 67138 R I, 4 (2 sous 

d’or moins 2 carats) ; 67139 VI recto, 2 (1 sou d’or moins 3 carats); il 

ressort de la même liste que le comte Ammonios tenait à bail un lot 

de terre appartenant à cette église : en effet, il paye l’impôt pour elle 

(4 + 1/2 sous d’or moins 4 carats). 

P. Apoll. Ano 97 (début du vrrre s.): dans un compte quotidien de 

livraisons de vin, apparaît trois fois (D 1; E 1; E 15) eëc tv éyiar 

rooopopày àyytor a. 

Il est bien probable qu’il faut classer dans ce groupe de textes Siud. 

Pal. X 35 (vie-vire s.) (?). Ce document commence ainsi: Ÿ @eo- 

doc | ônée Bozoviov éyowlriwy] | xaon@v néunt[ns ivdwxTiovos]; suit 

une liste de monastères et d’églises de la ville d'Oxyrhynchos. Nous 

avons ici un témoignage de fournitures de produits alimentaires aux 

institutions religieuses de la ville. Il n’y avait que les riches, donc 

les grands propriétaires fonciers, qui pouvaient les faire. 

Dans P. Oxy. XVI 1993 (vre s.), les héritiers de Flavius Apion donnent 

à l’église de sainte Thécla d’Oxyrhynchos 4 artabes de blé. 

(1) P. Cairo Masp. II 67139 R VI, 11-12: 

“Ana Ilateuov äotépau x 
zo00pooû aÿroÿ dotéBar y 

Prosphora pour la même église: P. Cairo Masp. II 67139 R IV, 6. 

(2) J'ai corrigé éypælrl, proposé par l'éditeur Wessely, en époœlvéovl]. *Oyov 

me paraît absurde dans ce contexte, tandis que éypævlwv, au sens d’« allocations 

en nature », est ici parfaitement à sa place. — Il faut en outre tenir compte des 

corrections apportées par Grenfell et Hunt dans leur introduction au LP OL 

1357. Notre document a été commenté par G. PFEILSGHIFTER, Oxyrynchos, seine 

Kirchen und Klüster, dans Festgabe Alois Knôpfler gewidmet (Freiburg, 1917), 

p. 262.  



    

    

80 LES OBLATIONS 

Nous ne savons pas s’il faut classer un certain nombre de textes 

sous la rubrique des offrandes aux églises indépendantes ou sous celle 

des offrandes aux églises privées. 

Dans P. Oxy. X 1322 (v° s.), un presbytre fait savoir à un agent 

d’un grand domaine qu’il a reçu 94 dipla de vin de la part d’un vigneron 

dépendant du domaine. 

Dans LP. Oxy. XVI 1949 (v® s.), un comte ordonne à son apaitètès 

de fournir 150 artabes de blé à un boulanger au titre de la prosphora. 

Le pain qui aura été fait de ce blé, devra être livré à une église (nous 

ne savons pas laquelle). 

Le P. Cairo Masp. III 67289 (vie s.) est une liste de redevances 

et de dépenses de Jean, colon d’un village du nome {ycopolite ; 7 + 1/4 

carats d’or sont donnés « selon la coutume » aux églises d’Apa Anoup 

et d’Apa Onnophrios. Il est fort probable que ce don a été fait au 

nom du patron, car il a été enregistré dans un compte dressé par l’ad- 

ministration d’un grand domaine. 

P. Antin. III 190, recto, I, 18 (vie-vrre s.): dans un compte de re- 

cettes et de dépenses d’un grand domaine, 5 artabes de blé (sur 583 

dont il est question dans cette colonne du compte) sont destinées eiç 

vi» mooopooër toû yiov KoAloëbov. La même quantité, destinée au 

même but, figure aussi au verso, colonne IT, ligne 41, du même papyrus. 

Il y avait tant d’églises de saint Kollouthos, qu’il est impossible de 

localiser celle-ci. Une église placée sous ce vocable pouvait tout aussi 

bien se trouver dans un village que dans la ville d’Antinoe. 

Voyons maintenant les textes attestant des offrandes faites par 

de grands propriétaires fonciers en faveur d’églises situées dans des 

villages où ils possèdent des terres — d’églises, donc, qui probablement 

leur appartienennt (1). 

Les données les plus riches se trouvent dans les archives des Apions (?). 

Dans de grands registres, où sont notées recettes et dépenses, figurent 

(1) Sur les églises et les monastères privés dans les grands domaines, Voir STEIN- 

WENTER, Die Rechtsstellung der Kirchen und Klôster, p. 24-27. 

(2) P. Oxy. XVI 1910, 2-4 ; 1911, 71-75, 147-151 ; 1912, 115-119 ; 1913, 8, 58; 

2024, 5-7, 21 ; P. Oxy. XVIII 2195, 84-88, 187 ; P. Oxy. XIX 2243 a, 75-78 ; P. Oxy. 

XXVII 2480, 31, 44, 46, 119-120, 289-292, 299-301, 307 ; PSI VIII 953, 8-12, 30-31, 82. 

 



              

LES OBLATIONS 81 
  

plusieurs fois des églises, des monastères et des institutions de bien- 

faisance qui reçoivent des dons en nature ou en argent. Trente-trois 

églises de localités différentes sont mentionnées. Il est à noter que 

dans ces registres, les cas où un même village apparaît plus d’une fois 

sont rares ; cela ne résulte pas du caractère des payements, mais du 

fait que les registres que nous possédons concernent différentes parties 

des biens des Apions. — Le blé, le vin ou l’argent pour l’offrande sont 

prélevés sur les recettes du domaine sur lequel se trouve l’église. Les 

offrandes sont faites xarà Ttô &0oc, donc elles se répètent régulière- 

ment. Certains scribes emploient la formule : Adyw edoeBelas xarà 

TÔ &0oç #ai ëni (chiffre) évôwxtiovos (P. Oxy. XXVII 2480, 31, 44, 

46, 119). Un compte de distributions de vin présente une autre for- 

mule: eiç ty Gylar nooopoodr Tÿc Gylac (suit le nom de l’église) 

natà xéevoi tod deoxdtov mu&y (PSI VIII 953, 31). Pour en- 

registrer un don fait à un monastère, un scribe a noté (P. Oxy. XVI 

1913, 8): eic TO xouvôBuoy GBB& ’AnolÎ® x nehedoewc ân0 yoauud- 

Toy Toÿ deondtov fu@y To ÊndTov nd a ivdwriovos xai ni Ts 

y ivdwmtiovos oitov äptéBas v. «Au monastère de l'abbé Apollos, 

sur l’ordre intimé dans une lettre de notre maître le consul, à partir 

de la première année de l’indiction et dans la troisième année de l’in- 

diction, 400 artabes de blé.» Dans le cas des deux dernières formules, 

on peut supposer que le don a été isolé et non périodique, ou bien que 

la coutume de faire un pareil don a été fraîchement introduite par 

une décision du maître. 

Les dons des Apions aux églises sont très modestes. Ceux qui sont 

qualifiés comme dons faits « selon la coutume» (xarà Tô ëdoç) con- 

sistent le plus souvent en 3 ou 4 ou 6 artabes de blé et en une fraction 

de sou d’or. Des dons exceptionnellement élevés sont ceux dont bé- 

néficie l’église du village Nèsos Leukadiou : 56 + 1/4 artabes de blé 

(P. Oxy. XVI 2024, 5-6, 21). Les quantités de vin varient de 16 à 

52 dipla. Ces dons n'étaient certainement pas suffisants pour entre- 

tenir une église, même si son clergé se limitait au personnel le moins 

nombreux possible: au presbytre et au diacre, indispensables pour 

célébrer la messe. Il est fort probable que les grands propriétaires — 

en ce cas les Apions — contribuaient d’une autre façon à l'entretien 

6  



   

  

82 LES OBLATIONS 

de leurs églises privées et du clergé de celles-ci: par exemple, en don- 

nant aux clercs de la terre à bail à des conditions très favorables. Il 

faut en outre tenir compte du fait que le clergé avait une autre source 

de revenus, en dehors de celles que les grands propriétaires lui ac- 

cordaient : les offrandes qu’apportaient les habitants des villages. 

Les dimensions très modestes des dons en question ressortiront d’une 

façon encore plus frappante si nous confrontons les chiffres relatifs 

à ces dons avec les résultats des calculs effectués par les scribes au 

bas des colonnes ou à la fin d’un compte tout entier : 

Offrandes à l’église Total 

P. Oxy. XVI 1911 26+1/2 artabes de blé 1535-+-1/2 artabes de 

4 sous d’or blé 

647+1/8 sous d’or 

P. Oxy. XNI 1912 40 artabes de blé 3941+1/4 artabes de 

13 sous moins 5 carats blé; environ 320 sous 

d'or 

P. Oxy. XVI 1910 15 artabes de blé 5054 artabes de blé 

(+ 84 artabes pour un 

hospice et un monastère) 

P. Oxy. XIX 2243 28--1/4 artabes de blé 3245+41/4 artabes de 

presque 4 sous d’or blé; environ 430 sous 

d’or 

P. Oxy. XVIII 2195  24+3/4 artabes de blé 408 artabes de blé 

2 sous d’or 353 sous d’or 

En dehors des archives des Apions, un document concernant la 

prosphora pour une église privée nous est fourni par VPB IV 95 (vue s.). 

Une église située dans le village de Thalmoou, où une famille de grands 

propriétaires possède des terres, reçoit tous les ans 6 artabes de blé 

  

  



  

   LES OBLATIONS 83 

dnèo mooopooäs (1). En outre, dans le même papyrus il est question 
d’autres dons de caractère pieux, destinés à des moines ou à des clercs. 

Hardy, dans son livre sur les grands domaines dans l'Égypte byzan- 
tine (°), a essayé d'établir le caractère des offrandes que les grands 
propriétaires faisaient périodiquement aux églises — précisons, du point 
de vue de la distinction que nous avons adoptée : aux églises privées 
(Hardy ne se rendait pas compte de l'existence d’églises privées). 
Selon lui, «the donations were in lieu of ecclesiastical dues normally 
paid to the village church [...] these payments were a charge on the 
land rather than a donation by the landowner.» Je ne crois pas qu’on 
puisse accepter sa thèse. Hardy cite d’abord BGU 693, où il est ques- 
tion de prémices. Mais, comme nous l'avons dit, l’offrande des pré- 
mices ne peut être considérée comme un payement fixe, comme une 
taxe que les fidèles devraient à l’église. Ensuite, Hardy cite Stud. 
Pal. III 80 (ve-vre s.), qui est un reçu d’un envoi de 32 artabes de blé 
et de 17 artabes d'orge, livrées par un pronoètès dnéo [ovr|nOi@r 
To® dyiov ’Iodyvov. Mais le terme synetheia n'apparaît jamais 
dans les papyrus avec le sens de payement en faveur d’une église. 
Il est probable qu'il s’agit ici des « gratifications » coutumières qu’un 
grand domaine paye à ses dépendants à l’occasion de la fête de saint 
Jean: pour payer ces gratifications, l'administration du domaine a 
fait venir du magasin d’un fonds géré par un pronoëtès une quantité 
considérable de blé et d’orge. 

Le document le plus intéressant parmi ceux que Hardy allègue, 
c'est le P. Oxy. XVI 2024, 6 (vre s.). Le pronoëtès de certaines terres 
situées dans le village Nèsos Leukadiou et appartenant aux Apions, 
note la livraison à l’église de 18 artabes de blé 5x£o ueydAns oùolac 
et de 6 artabes de blé ÿxéo dwalov Auoyévovs. Mais ce texte ne peut 
être interprété que de la façon suivante. Les payements que l’admi- 

(1) Dans la VIIIe indiction (ligne 71), dans la IX°e (ligne 175), dans la Xe (ligne 
283), dans la XIe (ligne 349). En outre, les mêmes propriétaires font occasionnelle- 
ment des dons à une église de sainte Marie, dans la IX° indiction (lignes 166, 169, 
171, 180). 

(2) Harpy, Large Estates, p. 140-145. 

  

  



    

   

  

nistration d’un grand domaine effectue en faveur de l’église d’un vil- 

je des revenus des terres du même vil- 

lage, sont couverts par une part 

lage ; et on établit d'avance la quantité des revenus de telle ou telle 

propriété qui doit être affectée à cet emploi. Le fait d’affecter les 

revenus à des dépenses stables au niveau de la perception était un 

trait caractéristique du système fiscal égyptien, et par conséquent 

aussi du système administratif des grands domaines, qui avaient co- 

pié la structure de l'appareil d'État. 

Enfin, Hardy cite le P. Oxy. XVI 1848 (vie-vrre s.), en se fondant 

sur l'interprétation du texte donnée par les éditeurs. C’est une lettre 

qu'un fonctionnaire des Apions écrit à un autre fonctionnaire de la 

même maison. Il lui fait savoir que l’évêque a donné un ordre au sujet 

d'un certain Pierre: #aA@c moier du Ty xédevow Toû ÉouwTäTou dr- 

ôodc doÿrau adtr® rc dvrovac Toô adtoÿ xafooimuérov àv000ç. 

Suit la motivation : il a beaucoup d'enfants et il n’est pas en mesure 

de les entretenir. Les éditeurs ont vu à tort en roÿ aèto xaDoowwuévou 

ävôpdc l'évêque. L’épithète xafwoiwuévos ne peut pas avoir un sens 

semblable à celui de éoubratos ; elle ne peut pas être appliquée à 

l'évêque ; mais elle est utilisée pour les militaires. Une autre inter- 

prétation du texte s'impose donc d'elle-même. Pierre, dont il est 

question dans cette lettre, est un bucellaire ; c’est lui le xa0worwpuévos 

ävo ; lépithète xaworwuévoc est ici parfaitement à sa place. Pour 

une raison que nous ignorons, On à refusé de donner à Pierre ses an- 

nones. Il est allé alors se plaindre auprès de l'évêque, qui a eu pitié 

de ses enfants et a bien voulu intervenir en sa faveur auprès de l’ad- 

ministration du domaine. 
, 

Donc, aucun des textes cités par Hardy ne prouve sa thèse selon 

laquelle les offrandes des grands propriétaires auraient été faites (au 

lieu de taxes ecclésiastiques ». Cette thèse semblera encore plus inac- 

ceptable si on prend en considération la situation qui règne dans les 

autres parties de l'empire byzantin. A la fin de ce chapitre, je revien- 

drai sur la question des taxes ecclésiastiques ; pour le moment, il suf- 

fira de signaler que le monde byzantin, à la différence du moyen âge 

occidental, n’a pas connu de taxes ecclésiastiques.



              

LES OBLATIONS 85 
  

Les offrandes des grands propriétaires étaient plutôt des subven- 

tions, dont l’importance et la fréquence étaient réglées par la coutume 

et le bon plaisir des propriétaires eux-mêmes. 

Je crois en outre que Hardy pense à tort que les offrandes que les 

grands propriétaires faisaient aux monastères (et qui auraient été par- 

fois plus considérables que les offrandes destinées aux églises des vil- 

lages) n’avaient pas d’autre but que d’assurer les messes et les prières 

pour les défunts de la famille. Les grands propriétaires faisaient des 

offrandes considérables également à d’autres institutions pieuses, qui 

ne pouvaient pas célébrer des messes : ils les faisaient par piété ou 

pour des raisons de prestige. 

Il nous faut enfin prendre en considération ce que l’Église recevait 

de l'État. L'État instituait des dotations pour diverses églises (1). 

Ces dotations ont gardé toujours un caractère individuel : elles étaient 

toujours destinées à telle ou telle église particulière. Constantin le 

Grand, nous le savons, institua une subvention permanente en faveur 

de l’église d'Alexandrie, qui devait la distribuer aux pauvres: out- 

péouoy ei duatoopr T@y naTrwy@v (?). Cette subvention a eu des vi- 

cissitudes assez compliquées au 1v® siècle, mais elle semble avoir con- 

tinué à exister dans les siècles suivants. Dans un document trouvé 

à Oxyrhynchos — P. Oxy. XVI 1906 (vie s.) — est mentionnée une 

taxe dite mooopopai *AleËavdpelac (°): on envoie à ce titre à Ale- 

xandrie 1780 artabes de blé (le même envoi comprend en outre 79069 

(1) Dans le Code de Justinien, ces dotations sont désignées par le terme annona 

civilis: CJ, 1, 2, 14 et 17 (ces deux constitutions datent du ve siècle). 

(2) SocraTEs, His /eccl AD EUTP GRO ECO RATE 

(3) Les éditeurs de P. Oxy. XVIII ont cru retrouver la même taxe dans le P. 

Oxy. XVIII 2197, mais, comme me l’a fait remarquer Monsieur R. Rémondon, 

ils se sont trompés. Le texte en question nous donne: y{veræ) [Af]uu(ata) 

no )’AleË( ) vo(uioudrov) mo(wouàc) a nquB. Les éditeurs ont résolu les abré- 
viations en xoo(opoo&v) "AeË(avdoelac), ce qui crée de graves difficultés, puisque 

le mot xgoopogd n’est jamais abrégé de cette façon, et que la somme est trop haute 

pour qu’il puisse s’agir d’offrandes. Monsieur Jean Gascou propose de résoudre en 

moo(vonoiac) AÂeË(avôgetac). La détermination ’AAeéavdpeias indique l’étalon 

des sous d’or. Le chiffre correspond au chiffre des entrées des Apions que nous 

connaissons par ailleurs.  



   

    

86 LES OBLATIONS 

artabes à titre d’embolè). Étant donné que le terme zooopood dé- 

signe normalement une offrande pieuse, les éditeurs de ce document 

ont vu ici un témoignage concernant la subvention permanente in- 

stituée par Constantin le Grand (1). Il existe cependant une autre 

possibilité d'interprétation. Si on pouvait classer le document parmi 

les papiers des archives des Apions, les prosphorai en question pour- 

raient être des offrandes faites par les Apions, à titre privé, aux églises 

ou aux monastères d'Alexandrie. Dans le document, il n’y a qu’un 

seul élément en faveur de l'attribution du document au dossier des 

Apions: c’est le payement destiné à la station de poste publique 

à Takona ; nous savons que les Apions sont chargés par l'État de l’en- 

tretien de cette station de poste. Mais il est tout à fait possible que 

cette station de poste ait été alimentée aussi par des sommes d’argent 

et des livraisons de produits provenant de l'appareil fiscal (?). Dans 

Ja situation présente, il est difficile de choisir entre les deux interpré- 

tations possibles du document. 

L'Histoire des Patriarches Coptes attribue à l’empereur Zénon l’in- 

stitution d’un subside permanent, consistant en blé, huile et vin, pour 

les moines de Wadi Natrun (). 

Le même empereur s’occupait particulièrement du célèbre sanc- 

tuaire de saint Menas, situé dans le désert à l’ouest d'Alexandrie (°). 

Il le dota d’une garnison de 1200 soldats, qui devaient le défendre 

des razzias des nomades. Il ordonna en outre qu'une partie de la re- 

cette des impôts de la région à l’ouest d'Alexandrie, dite Mareotis, 

et d’autres territoires soit destinée à ce sanctuaire, pour couvrir les 

dépenses de l’église et des hospices. Nous ne savons pas combien de 

temps ces ordonnances sont restées en vigueur. 

(1) De même, Jonnson et Wesr, Byzantine Egypt, p. 253: 

(2) Telle est l’opinion de Monsieur Jean Gascou, auteur d’un mémoire d’études 

sur la famille des Apions. Je saisis cette occasion pour le remercier de m'avoir 

communiqué son texte dactylographié, qui m’a permis de mieux comprendre le 

dossier des Apions et ses problèmes. 

(3) Hist. Patr., PO, I, p. 449: sous le patriarcat de Jean le Moine (496-505). 

(4) DrescHer, Apa Mena. A Selection of Coptic Texts, p. 146-147. Les infor- 

mations citées proviennent de l’encomium du saint, texte très riche et digne de foi. 

 



      

LES OBLATIONS 87 

  

Sur les prestations de la part de l’État en faveur des églises en Égyp- 

te, nous possédons encore un témoignage important, mais déconcer- 

tant. Il s’agit du récit, fait par l’historien arabe Abd al-Hakam (1), 

des décisions prises par Amr au lendemain de la conquête : 

« Quand ‘Amr se fut assuré de la stabilité de son gouvernement, 

il confirma le système d’imposition appliqué aux Coptes par les By- 

zantins (Räm). Cette imposition s’effectuait proportionnellement aux 

ressources des contribuables ; si la localité était peuplée et prospère, 

sa cote d'imposition était augmentée ; si, au contraire, elle était pauvre 

et dépeuplée, sa cote était diminuée. Les édiles et les contrôleurs 

de chaque village se réunissaient avec les notables et procédaient à la 

reconnaissance des terres cultivées et des terres incultes. S'ils tom- 

baient d’accord pour reconnaître un excédent de cote, ils le reportaient 

aux chefs-lieux des cantons. Là, ils se réunissaient derechef avec les 

principaux des villages, suivant leur capacité et suivant l’étendue des 

terres cultivées. On revenait ensuite dans chaque village avec la ré- 

partition qui avait été faite. On réunissait cette répartition, la cote 

originelle du haräÿ de chaque village et l’état des terres cultivées ; 

on défalquait de l’état général des terres un certain nombre de fed- 

dans affectés à l'entretien des églises, des bains et des bacs. On en 

déduisait également une part pour l’hospitalité à accorder aux Musul- 

mans et le séjour du sultan. Cette opération terminée, on dénombraïit 

dans chaque village les gens de métier et les salariés et on les imposait 

en proportion de leurs moyens. Si parmi les habitants on comptait 

des réfugiés (ÿäliya), on les imposait également selon leur capacité. 

Rarement était-ce autre chose qu’un mendiant ou un vagabond. Après 

cela on examinait combien il restait du haräÿ et on le répartissait 

proportionnellement à la superficie des terres. On divisait ensuite 

(1) Ce texte a été traduit et commenté pour la première fois par C. H. BECKER, 

Beiträge zur Geschichte Âgyptens unter dem Islam, 2. Heît, (Strassburg 1903), p. 89- 

92. Il a fait l’objet d’une étude approfondie par D. C. DENNET, Conversion and 

the Poll Tax in Early Islam (Harvard 1950), p. 88 sqq. La traduction que je trans- 

cris est celle de A. Farraz, Le statut légal des non-musulmans en pays d’Islam (Bey- 

routh 1958), p. 334-335.  



   

    

88 LES OBLATIONS 
  

celles-ci entre ceux qui voulaient les cultiver dans la mesure de leurs 

pouvoirs. Si quelque défaillant déclarait ne pas pouvoir cultiver la 

terre qui lui était assignée, sa parcelle était répartie entre d’autres, 

en proportion de ce qu'ils pouvaient supporter. D'autres, au contraire, 

réclamaient-ils une augmentation de terre, on leur accordait les par- 

celles délaissées par les incapables. En cas de contestation, l’excé- 

dent des terres était réparti au prorata du nombre des cultivateurs.” 

Donc, d’après Abd al-Hakam, les églises de n'importe quelle loca- 

lité d'Égypte recevaient une partie de la recette des impôts levés dans 

la même localité. Cette information est surprenante. Dans tout le 

reste de la documentation relative à l'Égypte, il n’y a pas la moindre 

trace d’un pareil état de choses. Bien plus : dans tout le bas empire, 

que ce soit à l'Orient ou à l'Occident, une situation pareille n’est pas 

attestée. Le témoignage de Abd al-Hakam est en contradiction avec 

tout ce que nous savons des finances ecclésiastiques : en effet, comme 

nous l'avons dit, les dotations instituées par l'État étaient destinées 

à telle ou telle église, à tel ou tel monastère particulier, jamais à l'Égli- 

se en général. Abd al-Hakam ), le plus ancien historien arabe, a 

vécu en Égypte au 1xe siècle (il est mort en 871) ; il s’intéressait à 

l'histoire des temps du Prophète et de ses successeurs. Son œuvre 

nous a transmis un grand nombre d'informations précises et importantes. 

Il est vrai qu'il raconte aussi beaucoup d’anecdotes et de légendes (?) ; 

mais le récit que j'ai cité n’a pas du tout l'air anecdotique. Sa des- 

cription de la façon dont étaient calculés les impôts correspond en 

gros, sauf pour ce qui concerne la dotation en faveur de l'Église, à ce 

que nous apprennent les papyrus byzantins. Si j'ai cité ce texte in 

extenso, c’est pour permettre au lecteur de juger pour son compte 

de la valeur de ce récit. Devant la contradiction entre le texte de 

(1) Sur cet auteur, voir C. H. ToRREY, The History of the Conquest of Egypt, 

North Africa and Spain known as the Futuh Mist of ibn Abd al-Hakam (New Haven 

1922), introduction, p. 1-8. 

(2) L'aspect anecdotique de l’œuvre de Abd al-Hakam est fortement souligné 

par Omar Toussoun, La Conquête de L'Égypte par ibn Abd-el-Hakam, Bulletin 

de la Société d'Archéologie d'Alexandrie 20 (1924), p. 218. 

 



LES OBLATIONS 89 

  

cet auteur sérieux et bien informé et le reste de nos sources, je ne sais 
pas proposer une solution. 

% 
+ * 

L'étude qu’on vient de faire des divers types d’offrandes a montré 

combien cette source de revenus était importante pour l'Église. 

Cependant, ces revenus présentaient pour le clergé l'inconvénient 

de ne pas être calculables d'avance. Il était naturel que le clergé essa- 

yât de rendre ces oblations obligatoires et stables et d’en fixer le mon- 

tant, de transformer en somme des offrandes volontaires en une taxe 

en faveur de l'Église. Dans ces démarches, les ecclésiastiques dispo- 

saient d’une arme puissante : le refus d’accorder les services religieux. 

Les chefs de l'Église et de l’État byzantin ont condamné à plusieurs 
reprises ces pratiques (1). Encore au xrr° siècle, un patriarche d’Alexan- 

drie, Gabriel ibn Turaïk, considérait le fait d’exiger un payement fixe 

pour les services religieux comme un grave péché, tout en reconnais- 

sant que c'était là une pratique courante (?): « It has reached my 

humility and my lowliness that certain of the clergy have walked in 

the steps of the sons of Eli (‘Al) the priest and have made the alms 

which is customary for the people to present to the priests at christen- 

ings, marriages, and funeral services, an obligatory duty which war- 

rants no concession nor dispensation. They have brought them (the 

alms) under the heading of charges and leviable taxes, so that certain 

evil and low people have talked about this, and have made it a stum- 

bling-block for those who offer them (the alms). These are ugly mat- 

ters, and he who intentionally does this henceforth, let him know what 

is incumbent on him, and « he is excused, who has warned » [proverbe 

arabe]. Whoever contributes any of these for the sake of reward, 

his generosity will be accepted and his alms will not be returned. » 

() CJ, I, 3, 38, 2 (cf. HermAN, Benefizialwesen, p. 667; Einkünfte des Nieder- 

klerus, p. 430-431) ; la même défense est répétée dans les canons du concile «in 

Trullo » (de l’année 692), Rhalles et Potles, Syntagma, II, p. 355. 

(2) Canons de Gabriel ibn Turaik, éd. Burmester, p. 25, canon 6,  



   

    
  

90 LES OBLATIONS 
EE 

ologues et des chefs de l'Église, l'idée 

ente et indépendante des oblations dont 

il a été question auparavant, entrait lentement dans la vie des com- 

munautés chrétiennes d'Égypte. Le premier témoignage sûr que je 

puisse citer @, est celui de KRU 66 et 76, un testament des années 

vingt ou trente du vrrre siècle, que j'ai déjà utilisé dans ce chapitre (?). 

Ce testament énumère les sources de revenus d’une église privée : 

de la terre arable, un pré, le ômuéoioy du village, une grange, la pros- 

phora. Il n'y a pas de doute, à mon avis, que ce dèmosion est une 

taxe en faveur de l’église. Certes, la situation est compliquée du fait 

que l’église en question est une église privée. À. Steinwenter propo- 

sait encore d’autres interprétations de ce dèmosion. On pourrait, selon 

lui, entendre par demosion «die Leistung zinspilichtiger Knechte ». 

Cette interprétation me paraît inacceptable. L'auteur du document 

a mentionné la terre en tant que source de revenus distincte du dè- 

mosion. Les «zinspflichtige Knechte» auraient dû travailler cette terre, 

donc leurs redevances n’auraient pas pu être mentionnées encore une 

fois. D’autre part, Steinwenter se demande s’il ne faut pas entendre 

par dèmoison des redevances analogues à celles des esclaves du mo- 

nastère de saint Phoïbammon, qui nous sont connues par des actes 

de donations d'enfants (5), dont certains emploient le terme dèmosion. 

Malgré l’opposition des idé 

d’une taxe ecclésiastique différ 

(1) On ne saurait utiliser dans ce contexte le P. Lond. V 1666 (provenant d’Aphro- 

dito, vie s.): f Aéôwxer AnolA&s Auooxôgou ei A6yov ônuoolor xwpNTwÈY 

uns DOAa xai uovatévræv éfylélolv .e..u 0.[ ] dydôns ivôwetlovos xegdria Ôd- 

dexa fquov TÉTaoTOV, yivETau xeodria 1B [LOT]. Où évoËdraror ndyagyor OÙ ÉLOÙ 

Maror Bon@oë, ovouyet và Ôôena fuuov TÉTaQTov xeoatlwv D TQOkETAL. Selon 

l'éditeur, il serait question ici d’une taxe en faveur d’un monastère. Gette interpré- 

tation me paraît inacceptable. Nous n’avons pas d’autres témoignages de l'existence 

d’une taxe en faveur des monastères, et il est invraisemblable qu’une taxe pareille 

ait pu exister. Peut-être faut-il entendre ce document de la façon suivante : Apol- 

los fils de Dioscore a payé ses impôts et ceux d’un monastère (dont le nom est très 

abimé) ; s’il a payé les impôts du monastère, c’est qu'il a pris à baïl de la terre ap- 

partenant à celui-ci. 

(2) Cf. Steinwenter, Die Rechtsstellung der Kirchen und Klüster, p. dr 0 

Tr, Erbrechtliche Untersuchungen, p. 158-169. 

(3) KRU 81; 92; 99. CÎ. STEINWENTER, Kinderschenkungen an die koptischen



  

   LES OBLATIONS 91 

Mais je doute qu’une petite église privée d’un village ait possédé des 
esclaves en nombre assez grand pour qu’on puisse parler du dèmosion 
du village. La présence d'esclaves dans le monastère de saint Phoi- 
bammon s'explique en grande partie par la renommée de ce monas- 
tère. Il faut donc traiter KRU 66 et 76 comme une preuve de l’exis- 
tence d’une contribution destinée à entretenir une église (même s’il 
s’agit d’une église privée), contribution distincte de la prosphora et 
payée par les habitants de la localité desservie par l’église. 

L'existence d’une taxe ecclésiastique obligatoire pour tous les mem- 
bres des communautés chrétiennes d'Égypte est prouvée aussi par 
l'Histoire des Patriarches Coptes, où cette taxe est désignée par le terme 
arabe diyäriah. Ce texte ne nous dit pas quand la taxe a été intro- 
duite (). Il la mentionne, comme une taxe déjà établie, en parlant 
du patriarcat de Shenouti I (859-867) (?): pour pouvoir payer une 
contribution énorme imposée par les Arabes, Shenouti demande de 
l'argent aux évêques ; ceux-ci augmentent au quintuple le diyäriah, 
mais même après cela ils ne sont pas en mesure de fournir au patriarche 
l'argent qu’il doit verser. Dans les chapitres consacrés au patriarche 
Gabriel I (910-921), l’auteur explique que dans tous les évêchés d'Égyp- 

te, le diyäriah se montaïit à un carat d’or par personne (homme ou fem- 

me) et par an, et que « l’évêque prenait cela et en vivait». (%) 

Le terme diyäriah, dans l'Histoire des Patriarches Coptes, apparaît 

déjà plus tôt, dans le récit d'événements qui ont eu lieu sous le patriar- 

cat d'Alexandre II (703-726). Le peuple et le clergé d’Alexandrie 

Klôster, Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 42, Kanon. Abtei- 

lung 11 (1921), p. 186-187. 

() A. FATTAL, op. cit., p. 227, a attribué la création du diyäriah au patriarche 

Michel III (867-895), sur la base d’un passage de Magrisi (Hitat, II, p. 494). En 

réalité, cependant, Magrisi dit seulement que, pour payer une contribution exigée 

par le gouverneur, Michel III a perçu le diyäriah. L'Histoire des Patriarches Coptes 

nous apprend que Michel III a dû doubler cette taxe. A. Fattal n’a pas pris en 

considération l’œuvre de Sévère ibn Mogaffa, qui a eu plus d’intérêt et d'occasions 

que Magrisi pour parler des finances ecclésiastiques. 

(2) Hist. Patr., II, 1, p. 36 et 39. 

(O)PHIS PS Por 2 pe 7 

    

  



    

    

92 LES OBLATIONS 

  
  

se révoltèrent contre ce patriarche en demandant « that he should pay 

some of the dues and church-rates on the third day of the Feast of 

Easter, but he had nothing to give them» (‘). Le terme vague « church- 

rates » a été choisi par Evetts pour traduire diyariah. La situation est 

claire. Le patriarche était tenu de donner tous les ans au peuple et 

au clergé des gratifications coutumières (je parlerai de ce type de paye- 

ments dans le chapitre V). Pour payer ces gratifications, il puisait 

normalement dans les sommes qu’il recevait à titre de diyariah. Mais 

nous ne pouvons pas être sûrs que cet état de choses ait existé déjà 

au temps du patriarche Alexandre II. Il se peut que l’auteur du récit, 

Sévère ibn Moqaffa, ait « projeté » sur les événements du temps d’Ale- 

xandre II une situation qui était normale à son époque, au x° siècle. 

En tout cas, le « terminus ante quem » que le témoignage de KRU 

66 et 76 nous fournit pour l'institution de la taxe ecclésiastique (diyä- 

riah) — années vingt ou trente du vine siècle — est sûr. Peut-être 

ma prudence à l’égard du récit de Sévère ibn Moquaffa est-elle exa- 

gérée. Or, il est regrettable que nous ne connaissions pas le moment 

précis de l'institution du diyäriah. On peut supposer qu'il a été intro- 

duit à cause d’une contribution imposée par les Arabes et qu'il a été 

maintenu par la suite conformément au désir du clergé et aux besoins 

réels de l’Église, qui au cours des persécutions perdait de plus en plus 

ses biens et ses fidèles. 

Les attaques de Gabriel ibn Turaik, citées ci-dessus, contre les clercs 

qui exigeaient un payement fixe pour les services religieux, témoignent 

que le diyäriah n’a pas remplacé les oblations. Cette taxe s’est ajoutée 

à la prosphora traditionnelle. 

(DÉBITS Bat RO NEED A0



CHAPITRE IV 

LES DÉPENSES 

Si les églises en Égypte disposaient de revenus importants, leurs 

dépenses étaient aussi très grandes. Nous pouvons les classer d’après 

les chapitres suivants : 

1. l'entretien du clergé ; 

2. les frais du culte; 

3. les payements dus aux laïcs travaillant de façon permanente ou 

passagère au service d’une église ; 

4. la construction et la conservation des édifices destinés au culte ; 

5. l’activité philanthropique ; 

6. les impôts. 

L'entretien du clergé a dû absorber une partie considérable des 

revenus, d'autant plus que le personnel ecclésiastique semble avoir 

été nombreux. Faute de chiffres (même approximatifs) pour le cler- 

gé en Égypte (les recherches nécessaires n’ont jamais été faites), nous 

pouvons, à titre d'orientation, nous référer aux chiffres que E. Herman 

a établis pour le clergé dans le Péloponnèse : selon lui, il était normal 

de trouver un presbytre par 10 à 20 familles paysannes (). N'oublions 

pas qu’en Orient, à l’époque qui nous intéresse, les services religieux 

(1) HERMAN, Eïinkünfte des Niederklerus, p. 436-437. Dans les sources égyp- 

tiennes, pour l’époque qui nous intéresse, je n’ai trouvé qu’une seule information 

au sujet du nombre des clercs d’une église ; qui pis est, cette information concerne 

la « grande église » d'Alexandrie, c’est-à-dire l’église patriarcale. Il s’agit d’un pas- 

sage de l'Histoire des Patriarches Coptes, qui affirme que sous le patriarcat de Si- 

mon (689-701), 140 clercs étaient attachés à la « grande église » (Hist. Patr., PO, 

V, p. 26). Évidemment, ce chiffre n’a aucune valeur d’analogie pour les églises 

de la chora égyptienne.  



   

    

94 LES DÉPENSES 

aient un personnel ecclésiastique plus nombreux qu’en Occident : 

pour célébrer la messe, il fallait au moins un presbytre et un diacre; 

les églises paroissiales devaient disposer d’au moins cinq ecclésias- 

tiques. Il est vrai qu’assez souvent, afin de gagner davantage, les 

clercs desservaient deux, voire trois églises (1). 

En principe, les clercs et leurs familles devaient vivre exclusivement 

des revenus ecclésiastiques (?). Nous verrons, dans le chapitre VI, 

qu'en pratique cela était impossible. 

Il faut observer tout d’abord qu’en ce qui concerne l'Égypte, nous 

ne trouvons pas de traces de l'existence de bénéfices, c’est-à-dire 

de revenus attachés à tel ou tel poste ecclésiastique. Des rudiments 

de cette institution du « beneficium », qui était promis à une grande 

carrière en Occident, sont décelables dans le monde byzantin, comme 

l'a prouvé Herman (°) ; mais rien de semblable n’apparaît dans les 

sources égyptiennes. Cette fois, L'« argumentum ex silentio » est va- 

lable, étant donné le nombre des témoignages sur l'entretien du clergé 

que nous possédons et dont il sera question plus loin. Certes, si on 

tient compte de l'indépendance économique des églises, on sera enclin 

à supposer qu’en pratique, les revenus ont reçu une affectation du- 

rable ; mais elle n’a jamais reçu une sanction juridique. 

L'évêque puisait les sommes nécessaires à ses besoins personnels 

directement dans la caisse de son diocèse. Pas plus qu’à Byzance, 

n'apparaît en Égypte l'institution de la « mensa episcopalis » qui est 

connue dans le moyen âge occidental (4). Traditionnellement, l’évêque 

exige: 

(1) Cette tendance se faisait sentir partout dans le monde chrétien. Le VII® 

concile œæcuménique de Nicée (787) se prononça contre cette habitude en ce qui 

concernait les villes, tout en la tolérant en ce qui concernait les petites localités (ca- 

non 15, Races et PorLes, Syntagma, II, p. 620). Cf. Herman, Einkünfle des 

Niederklerus, p. 411. 

(2) Cf. le texte du xrve siècle (?) rapporté par G. GazBraTi, Norme giuridico- 

morali per gli Arabi cristiani, Studi in onore di A. Calderini e R. Paribeni, I (Mi- 

lano 1957), p. 514. 

(3) HErRMAN, Einkünfte des Niederklerus (article tout entier). 

(4) Herman, Benefizialwesen, p. 660-662. 

 



                  

LES DÉPENSES 95 
  

avait le droit de faire vivre des revenus de son diocèse sa famille proche : 
femme, enfants, frères et sœurs (!). Une certaine modération à cet 
égard était toujours recommandée. Après avoir reçu le sacre, l'évêque 
gardait son avoir personnel, dont il pouvait disposer à son gré ; mais 
il n’avait pas le droit de l’augmenter. Les occasions pour le faire ne 
manquaient pas. Nos sources disent ouvertement que certains de- 
venaient évêques pour s’enrichir. Le canon 5 du Pseudo-Athanase 
(version arabe) recommande à l’évêque de se distinguer par une vie 
vertueuse : car sans cela — ajoute-t-il — « wherefore art thou loaded 
with this great judgeship? Is it for the sake of shameful gain? Truly 
on account of this shameful gain many do become bishops, and many 
presbyters also and deacons likewise » (2). 

Pour connaître la façon dont l'Église pourvoyait à la subsistance 
du bas clergé, nous disposons de quelques documents. Crum Copt. 
Ostr. 485 (*) parle d’un «canon» qu'un clerc recevait d’une église : 
«The cleric who goes not forth to the « place» of Apa John (either) 
to keep a vigil or to perform the service (feast), (but) goes in order 
that he may take the canon, he is éxéxAnooc ». De même, dans Crum 
Copt. Ostr. 511, il est question d’un clerc qui doit célébrer la messe 
dans une église et recevoir le «canon». Dans Crum Copt. Ostr. 105 
le « canon » semble consister en une certaine quantité de pain ; mais 

(1) Canon 25 du concile «in encaeniis » (Antioche, 341), JoanNou, Discipline 

générale, I, 2, p. 125-126 ; canon 40 du Pseudo-Basile (Rrepez, Kirchenrechtsquel- 

len, p. 259). 

(2) Les profits matériels qu’un évêque malhonnête pouvait tirer de son diocèse 

étaient la cause de la simonie. La simonie est tout à fait ouverte et scandaleuse 

à partir du 1xe siècle. Voici les témoignages sur la simonie en Égypte : le Synaxaire, 

éd. Basser, p. 395, où on loue un évêque d’Hermonthis (vre/vrre siècle) parce qu’il 

n'était pas simoniaque; la Vie d’Aphou, évêque d’Oxyrhynchos, Rossi, Papiri 

copti di Torino, I, fase. 3, p. 87-88, où on loue Aphou pour la même raison ; Pseudo- 

Basile, canons 15 et 95; Crum VC 39; Au Sauim, The Churches and Monasteries 

of Egypt and some neighbouring Countries, edited and translated by B. Evetts (Ox- 

ford 1895), p. 106-107. 

(3) Pour l'interprétation de ce document, voir KrAUSE, Abraham, II, p. 141- 

142.  



   

    

96 LES DÉPENSES 
  

nous ne savons pas s’il est destiné à l'évêque @) ou à un presby- 

tre. 

L'évêque semble avoir pleine liberté de déterminer le montant du 

«canon». Certaines collections de droit canon @) témoignent que des 

tentatives furent faites pour établir les proportions selon lesquelles 

les revenus ecclésiastiques devaient être répartis entre les différents 

degrés de la hiérarchie ; mais ces tentatives n’ont jamais eu de succès 

dans les églises d'Égypte. 

Les canons du Pseudo-Athanase et ceux du Pseudo-Basile nous 

fournissent plusieurs informations au sujet du partage des oblations 

entre les clercs. 

Pseudo-Athanase, canon 63 (version copte): « But every [thing] 

that shall be given of corn and wine and oil and beasts, shall go to 

the clergy of the church as a choice offering (xoocpood), to be offered 

upon the altar ; and what things are over from the altar shall be eaten 

of them that serve it». 

Pseudo-Athanase, canon 49 (version copte) : «Now concerning the tra- 

des of clerics, they shall not work at any trade wherein is thieving 

or wherein they have not leisure for the hour of the offering (xooopood). 

And if he be an husbandman and come not to church on the Sabbath 

and the Lord’s Day ere the psalter hath been read, he shall fast and 

shall not take (of the bread) ; but he shall go unto the place of eating. 

Vet when they go up unto the altar, he shall not go». 

(2) C’est-ce que pensait STEINWENTER, Aus dem kirchlichen Vermôgensrechte 

der Papyri, p. 10. 

(1) Voir par exemple la version arabe des Canons des apôtres, éd. J. et A. PÉRIER, 

livre I, p. 643-644, canon 60 : « Les eulogies qui restent des mystères, où elles n'ont 

pas été offertes, seront distribuées par les diacres au clergé selon le bon vouloir 

de l’évêque ou du prêtre. L’évêque recevra quatre parts, le prêtre, trois, et le dia- 

cre, deux. Tous les autres, sous-diacres, lecteurs, chantres, diaconesses, recevront 

chacun une part. Il est bon et convenable aux yeux de Dieu que chacun soit ho- 

noré en raison de sa dignité : l'Église n’est pas une école de confusion, mais de bon 

ordre». On remarquera la contradiction entre la première phrase et le reste de 

ce texte. — Sur le système de répartition des oblations entre les clercs, cf. JONES, 

Church Finance, p. 91-94. 

 



        

   LES DÉPENSES 97 
  

Pseudo-Athanase, canon 50 (version copte) : «And concerning a cleric 
that hath come before they have read and they do but see him and 
afterward he departeth and doeth his business until the hour of ce- 
lebrating (ourdyw), unto him shall not be given (of the sacrament) : 
yet shall he go unto the place of eating. But if it be a necessity that 
hath befallen him and not neglectfulness, he shall partake. How- 
beit he shall ask leave of the presbyter ere he go, if it be possible. If 
it be a cleric that hath gone unto the celebration (oéva£ic), but doth 
not liturgical service (2ecrovoyéw) when he is needed, and if he yet 
be not sick, but is neglectful, he shall not partake. None shall take 
the rank of the clergy and leave it and be idle, doing not his service 
like all the levitic brethren». 

Pseudo-Athanase, canon 33 (version arabe) : «but they shall have 
a place apart from the people wherein to divide the bread. The youngest 
among the priests shall divide it ; no priest may divide it when a younger 
than he is there. Likewise the place where the priests eat shall be 
apart from the people ». 

Pseudo-Basile, canon 96 : « Keïner soll im Chore oder rings um den 
Altar sprechen ; vielmehr soll ausserhalb desselben für sie ein Raum 
angelegt werden, wo sie essen und das Brot verteilen. Wenn sie dazu 
kommen, das Brot zu verteilen, soll der Kleinste das Brot verteilen, 
damit kein Murren im Klerus entstehe ; und keïiner soll darauf sehn, 
wer es verteilt ». 

Ces textes nous renseignent sur l'emploi d’une partie des produits 
apportés à l’église par les fidèles à titre d’oblations. Une certaine 
quantité était consommée sur place par les clercs, qui se réunissaient 
après la messe pour manger ensemble. Il était souhaitable que l’évêque 
fût présent à ces repas et qu’il profitât de ces occasions pour donner 
des enseignements visant à l'éducation ecclésiastique des clercs (Pseu- 
do-Athanase, canons 66 et 67). Après le repas en commun, les clercs 
emportaient une portion des produits à leurs maisons. 

Que les repas en commun des clercs aient été considérés comme 
un trait caractéristique de la vie ecclésiastique, ressort d’un apophtheg- 
me sur l'abandon des biens de la part du moine. Le moine — nous 
dit-on — ne doit pas laisser ses biens à l’église, puisque les clercs en 

7 

  

  



   

    

98 LES DÉPENSES 
  

feraient des repas, ni aux parents, puisque le moine n’en aurait rien 

dans l'au-delà ; il doit les offrir tous aux pauvres (!). 

Dans les coutumes réglant l'emploi des oblations, rien ne semble 

avoir changé, en Égypte, au cours de quelques siècles. En témoignent 

les canons de Gabriel ibn Turaik (xue siècle): « It has reached my 

lowliness that some of the priests in certain churches deliberately 

abstain, at the time of Liturgies (Kadäsät), from the chants and the 

prayers, and they pay attention to talking and conversation, and 

this custom of theirs does not cease until the time of the Communion 

(Kurbän) arrives, and they snatch at it, as if it were food that had 

been prepared for them, and they depart. It is requisite that they 

should abandon this evil, vile and detestable custom» (Canon 17). 

«It has reached my lowliness that certain of the priests deliberately 

change the oblations (Karäbin) and increase what they carry away 

from them, so that they have enough to spare for themselves, and 

they partake of them (the oblations) in a greedy manner, being igno- 

rant of their value, and not confessing to a true knowledge of them. 

And everyone who deliberately does this hereafter, and sets aside 

anything of the offering (Kurbän) as if it were a remnant, and par- 

takes of it after the manner of bodily food, shall have no office at 

all in the priesthood. If anything remain over unintentionally from 

the oblations (Karäbin), let the priests divide it between them» (Ca- 

non 23). 

L’insistance avec laquelle les canons du Pseudo-Athanase soulignent 

l'importance des oblations pour les clercs, fait penser que le partage 

des produits apportés à ce titre à l’église était la façon principale 

de pourvoir à la subsistance du bas clergé. 

Examinons maintenant les frais du culte. 

L'éclairage des églises semble avoir exigé beaucoup de moyens et 

de travail. Il est significatif que dans certains actes de donation coptes, 

(1) Apophthegmata Patrum, PG, 65, col. 329-331, no. 33. Les apophthegmes qui 

font partie de ce recueil, pris individuellement, ne se laissent pas dater ; mais le 

corps du recueil peut être daté de la fin du ve siècle : voir DE Lacy O’Leary, The 

Saints of Egypt (London 1937), p. 31. 

 



          

LES DÉPENSES 99 
  

les messes et les lampes, en tant que buts de la donation, soient mises 
sur le même plan. Dans une garantie pour un diacre adressée à l’évé- 
que Abraham, on parle des devoirs du diacre en ce qui concerne les 
sacrifices (dvola) et les lampes (1). Il vaut la peine de citer un texte 
qui nous fait connaître les travaux à exécuter dans une église (il s’agit 
du topos de saint Phoïbammon, mais le caractère monacal de cette 
église importe peu en ce cas) : des parents promettent de faire de leur 
fils un esclave du monastère: il devra balayer, arroser, remplir le 
bassin (Aout#ouoy) d’eau, prendre soin des lampes de l’autel, se charger 
du pain pour les étrangers de passage et exécuter tous les travaux 
pour le monastère à l’intérieur ou à l’extérieur en Égypte, ou de maniè- 
re générale tous les travaux que le supérieur (æpoeotwc) lui confiera (2). 
Si l’on tient compte de la façon dont étaient construites les lampes, 
du fait qu'elles ne donnaient qu'une faible lumière, on comprendra 

facilement que l'éclairage des églises pouvait poser des problèmes. 

Les églises étaient parfois obligées de prendre à leur service un homme 

dont les devoirs consistaient principalement à entretenir les lampes ; 

nous possédons quelques textes concernant ces pardrtau (?). 

A l’époque qui nous intéresse ici, le clergé se servait, au cours des 

cérémonies religieuses, de vêtements spéciaux. Le canon 37 d’Hippo- 

lyte prescrit : « Chaque fois que l’évêque offre les mystères, que les 

diacres et les prêtres se joignent à lui, revêtus de vêtements blancs, 

plus magnifiques que (ceux de) tout le peuple, et (qu’ils soient) plus 

lumineux encore par leurs belles actions que (par leurs) vêtements. 

Que les lecteurs aussi soient magnifiques comme ceux-là» (#). Jusqu'au 

(1) Crum Copt. Ostr. 45 (vire s.). Cf. aussi Crum Copt. Ostr. 41, où le devoir de 

veiller sur les lampes est fortement souligné. 

(2) KRU 93 (années 770-780), traduction dans W. C. Tizz, Die koptischen Rechts- 

urkunden aus Theben (Wien 1964), p. 173-175. Cf .aussi KRU 107 (années 767/768) ; 

80 (année 776). 

(3) Stud. Pal. III 364 (ve s.) ; 126 (vre s.); Stud. Pal. VIII 932 (vire/varre ss.) ; 

Stud. Pal. X 75. 

(4) Canons d’Hippolyte, éd. Coquin, p. 410-411. Le passage cité est une con- 

tribution originale de l’auteur de cette compilation ; il date donc du milieu du 1v® 

siècle.  



   

    
  

re siècle, les vêtements liturgiques étaient analogues à ceux qu’on 

otidienne, mais plus riches et destinés unique- 

ment à être portés pendant les cérémonies (2). Chaque église possédait 

une garde-robe, où ces vêtements étaient déposés. «The garments 

of the priests, wherein they celebrate, shall be white and washed, 

They shall be Jaid in the store-chambers of the sanctuary. At the hour 

of going to the altar they shall be found laid in the sanctuary, in the 

store-chamber, in charge of him that guardeth the vessels, even as 

the prophet Ezechiel hath ordained ». (Pseudo-Athanase, canon 28, 

version arabe). Un autre texte de droit canon (?) établit que les vê- 

tements liturgiques ne doivent pas sortir de l’église, mais rester dans 

les lieux destinés à les garder et où se trouvent aussi les saintes écritures. 

Pour la célébration des cérémonies, qui devenaient de plus en plus 

compliquées au cours des siècles, les églises avaient besoin d’un certain 

nombre d’ustensiles, notamment de vases et de plats pour le vin et 

le pain eucharistiques, de cuillières pour administrer le sacrement 

aux fidèles, de voiles, d’encensoirs etc. La liste des objets qui se trou- 

vaient à l’intérieur des églises serait très longue. Je ne crois pas être 

je me borne à renvoyer le lecteur aux 

vil 

portait dans la vie qu 

assez préparée pour la faire ; 

listes qui ont été dressées par les administrateurs ecclésiastiques de 

l’époque (?). On pourra lire à ce propos également un intéressant 

récit hagiographique, dans l'éloge en Jhonneur de saint Claude com- 

posé par un évêque de Lykopolis, aux alentours de l’année 600 (#). 

Ce récit décrit les aventures d’une bande de voleurs qui s'emparent 

d'objets précieux dans plusieurs églises ; dans le sanctuaire de saint 

Claude, ils volent des vêtements en soie qui couvraient le corps du 

(1) Cf. T. Papas, Studien zur Geschichte der Messgewänder im byzantinischen 

Ritus, (München 1965 Miscellanea Byzantina Monacensia 3), p. 43, 46-48. 

(2) Canon 96 du Pseudo-Basile (RIEDEL, Kirchenrechtsquellen, p. 272-273). 

(3) Voir le joli texte P. Grenf. II 111 (ve-vie s.); en outre Crum Ryl. 244 (vr®- 

vrure s.) ; 238 (vue s.). C aussi le commentaire au Papyrus de la Fondation Égypto- 

logique Reine Élisabeth no. 4, Chron. d'Ég. 26 (1938), p. 380-382. 

(5) J. DRESCHER, Apa Claudius and the Thieves, Bulletin de la Société d’Archéolo- 

gie Copte 8 (1942), p. 63-86 ; du même auteur, Graeco-coptica, Le Muséon 82 (1969), 

p. 98-100.



                

LES DÉPENSES 101 
  

saint dans le sarcophage, une croix en argent attachée à une chaîne 

en argent, des calices en argent, un plateau pour le pain eucharistique 

en argent orné d’une croix d’or au milieu. 

Les vases sacrés, très souvent en métal précieux et de grande va- 

leur, étaient un objet de convoitise non seulement pour les voleurs 

venant du dehors, mais aussi pour les clercs malhonnêtes. Il fallait 

les garder dans le trésor, sous le contrôle de l’économe (1). Celui-ci 

pouvait à son tour charger un autre clerc de cette responsabilité. Un 

texte, par ailleurs amusant (?), montre jusqu’à quel point on était 

vigilant: un diacre d’une église de Rhinokoloura (dans le nome de 

Pelousion) raconte : «J'avais la garde de la sacristie (Ovaxovsxôv) 

et j'étais chargé des vases du service ; (aussi) étais-je forcé de demeu- 

rer et de coucher dans la sacristie ». 

Pour les besoins du culte, les églises achetaient régulièrement des 

quantités considérables d’encens. 

Lors de chaque messe, il fallait évidemment employer une certaine 

quantité de pain et de vin pour l’eucharistie. M. Krause soutient (°) 

que l’évêque fournissait aux clercs le vin dans ce but. Il s'appuie 

sur une lettre où quelqu'un prie l’évêque de faire cela. Mais je doute 

qu’on puisse tirer de ce document une règle générale, d'autant plus 

que les textes que j'ai cités au chapitre précédent au sujet des pré- 

mices témoignent plutôt contre l’opinion de Krause. Certes, on pour- 

rait invoquer, à l’appui de cette opinion, un fait d'époque tardive : 

le patriarche Christodoulos (x1® s.) remboursait aux Alexandrins ce 

qu’ils dépensaient pour la construction de leurs églises et pour leurs 

eucharisties, à savoir 350 dinars par an (#). Mais il s’agit là d’un cas 

très particulier, dû au fait que les propriétés immobilières des églises 

(1) Voir l’intéressant canon 62 du Pseudo-Athanase, que je rapporterai dans 

le chapitre suivant. 

(2) Jean Rurus, Plérophories, éd. F. Nau, PO, VIII, p. 129. Cette œuvre a été 

écrite entre 512 et 518. 

(3) KrAUSE, Abraham, II, p. 111-113. 

(4) Hist. Patr., II, 3, p. 274-275. La même chose nous est rapportée au sujet 

du patriarche Michel IV (fin du xre et début du xrre s.) dans Hist. Patr., II, 3, p. 382.  



   

    

LES DÉPENSES 

ent été vendues, sous le patriarcat de Michel III 

(x s.), pour faire face à une contribution ; les évêques d'Alexandrie, 

c’est-à-dire les patriarches, étaient tenus de fournir à ces églises tous 

les ans une somme déterminée d’argent (1). Notons ici une chose in- 

téressante : quoique la quantité de pain qu’on employait pour l’eu- 

charistie ait été petite (en effet, si les fidèles étaient nombreux, on 

consacrait trois pains, en Vhonneur de la Trinité; sinon, on en con- 

sacrait un seul, en l’honneur de Dieu-Un), la dépense à ce chef à l’échelle 

d’une grande ville était assez considérable pour que l’auteur du récit 

cité trouvât nécessaire de la mentionner. Je me demande cependant 

si, en mentionnant l’eucharistie (al-karäbin), l’auteur ne songeait pas 

également au pain distribué après la messe aux fidèles, autrement 

dit aux « eulogies » (?). 

La distribution des eulogies avait certainement une importance 

économique. Le plus souvent, on distribuait des pains (cette habitude 

s’est conservée jusqu'à aujourd’hui dans l’Église copte), mais on pou- 

vait distribuer aussi d’autres produits. Au concile «in Trullo» (de 

692) on parlait de raisin (?). Théophile, dans un de ses canons (‘), 

faisait probablement allusion au vin. Observons que Théophile (qui 

écrivait à la fin du rve siècle) voulait limiter la distribution des eulo- 

gies aux clercs et aux fidèles, en en excluant les catéchumènes (pas 

pour des raisons économiques, bien sûr). Même si les pains étaient 

petits et même s’ils n'étaient pas distribués après chaque messe, les 

d'Alexandrie avai 

(1) Voir ci-dessus, p. 57 n. Le 

(2) J. Rouër DE JoURNEL, dans son commentaire à Jean Moscos, Le Pré spi- 

rituel (Paris 1946, dans la série « Sources Chrétiennes »), p. 64, écrit : « À l'origine, 

V’eulogie désigne une parcelle du pain offert par les fidèles pour être consacré et 

non utilisé pour l’eucharistie. De là ce mot en est venu à désigner simplement 

un pain bénit, puis tout autre objet bénit ou simplement mis en contact avec un 

autre objet de caractère sacré. Le sens en est ainsi très étendu et varié. Les chré- 

tiens s’envoyaient des eulogies en signe d'union et de charité. » — Témoignages 

sur les eulogies : Crum Ep. 84 (vure s.); PRG V 11 fr. III, 5 (vue s.); Hall pl. 65 

no. 4. 

(8) Canon 28, RHaLzes et POTLES, Syntagma, II, p. 365-366. 

(4) Canon 7, PG, 65, col. 41-42 (j'en ai rapporté le texte dans le chapitre III, 

p. 66-67). 

 



  

   LES DÉPENSES 103 
  

églises devaient disposer de grandes quantités de pain pour faire face 
à cette fonction rituelle. 

Dans le chapitre précédent, j’ai fait allusion aux frais du baptême. 
L'administration de ce sacrement exigeait une quantité non négli- 
geable d’huile pour l’onction et de lait et de miel pour la boisson qu'il 
fallait donner aux nouveaux baptisés (1). 

Les églises devaient assurer le payement de multiples services et 
travaux exécutés par des laïcs. Il existe un certain nombre de textes 
où des églises jouent le rôle d’un patron qui emploie des artisans. 
Les voici : 

— Stud. Pal. III 164 (vie s.; Arsinoe): un uéyetoos (cuisinier ou 
boucher) reçoit le salaire pour une année. On a l'impression qu’il 
s’agit d’un emploi permanent. 

— Stud. Pal. VIII 927 (fin du vire ou début du vire s. ; église épisco- 
pale d’Arsinoe): un xovpoxeoaueëc (potier produisant des jarres) 
qui se trouve à Boubastos, reçoit de l'huile pour le payement d’une 
éyxavois (fournée). Il s’agit évidemment d’un emploi passager. 
— Stud. Pal. VIII 899 ; 941 ; 944 (fin du vrre ou début du vue s.:; 
église épiscopale d’Arsinoe) : des yalxæuatovoyot (artisans produisant 
des plats en bronze) sont au service de l’église, probablement de fa- 
çon permanente. 

— Stud. Pal. VIII 900 ; 901 ; 902; 903 ; 904; 908; 920 ; 924; 926 ; 
931 ; 1074; 1075 (fin du vire ou début du vire s.; église épiscopale 
d’Arsinoe) : ce groupe de textes, qui fait partie du dossier de l’elaio- 
pratès et diacre Kyrikos, concerne la construction et la réparation de 

bateaux. Il y est question de xalapdtau (calfats), d’&lemyus (cal- 
feutrage), de vavæmyot (constructeurs de bateaux). Il y a lieu de sup- 
poser que l’église épiscopale d’Arsinoe possédait des installations ser- 

(1) Le lait mélangé avec du miel est mentionné dans plusieurs textes de droit 

canon relatifs à la liturgie (par exemple : canons d’Hippolyte, éd. CoquiN, p. 382- 

385, no. 19). Observons pourtant que dans le P. Berl. Inv. 12501 (publié par KRAUSE, 

Abraham, II, p. 147-148) on ne parle pas de miel ni de lait, mais de pain, vin et 

huile. 

  

  



   

    

104 LES DÉPENSES 

Te
 

yant à la construction et à Ja réparation de bateaux et qu’elle employait 

pour ces buts des spécialistes. 

Les papyrus suivants : P. Oxy. VI 993 ; P. Oxy. XVI 1951 ; P. Merton 

1 44; II 97; Stud. Pal. VIII 909 ; 930, concernent des artisans em- 

ployés par des églises dans des travaux de construction. Je les exa- 

minerai plus loin. 

Nous possédons en outre un document attestant l'emploi par une 

église d'ouvriers non qualifiés : SB 1980 (ve s.), un ostracon d’Oxyrhyn- 

chos, parle d’un payement en faveur d’un éoydrnc; le caractère de 

l'emploi nous demeure inconnu. 

Citons enfin, dans deux textes coptes, des exemples de contrats 

passés entre des artisans et des représentants d’une église : Crum Copt. 

Ostr. 106; Crum Ryl. 143. 

L'administration des biens ecclésiastiques, très souvent éloignés les 

uns des autres, et le maintien des rapports avec le patriarche et avec 

les autres églises, obligeaient les différentes églises épiscopales à em- 

ployer plusieurs courriers (avec un archisymmachos à la tête), qu'il 

fallait payer (). Un texte d’Arsinoe (Stud. Pal. III 96, du vu s.) 

atteste l'existence d’une station de poste desservie par un otaBlitnc 

qui était employé par l'église épiscopale de cette ville. 

Le principal moyen de transport des personnes aussi bien que des 

produits, c’étaient les bateaux . Toutes les églises épiscopales en pos- 

sédaient ; elles employaient du personnel pour les exploiter (). Nous 

venons de voir que l'église épiscopale d’Arsinoe possédait probable- 

ment même un chantier pour faire construire et réparer des bateaux. 

Outre les bateaux, les administrateurs des églises devaient avoir 

à leur disposition des chameaux et d’autres bêtes de somme pour 

transporter les produits qui passaient par leurs mains (Ÿ). 

(1) P. Oxy. XVI 1871, 3 (fin du ves.) ; 1933 (vre s.) ; P. Oxy. XXIV 2419, 4 (vres.); 

P. Berl. Inv. 13908 (vre s.), publié dans mon article Deux papyrus relatifs à l’ad- 

ministration ecclésiastique, Chron. d’Ég. 45 (1970), p. 144-146 ; probablement aussi 

Stud. Pal. III 271 A (vie s.); Stud. Pal. VIII 978 (vie s.); 943 (vire/virre s.). 

(2) PRG III 6, 14 (ve s.); P. Oxy. KXXIV 2729 (rve s.) ; P. Oxy. XVI 1871 

(ve s.); Stud. Pal. VIII 931 (vue/vunre s.) ; 1074 (vire/vrrre s.) ; 1075 (vrre/virte s.). 

(8) P. Oxy. XVI 1871 (ve s.). Les chameaux au service du sanctuaire de saint 

 



    

LES DÉPENSES 105 
  

Les portiers veillant sur les portes des églises et sur les propriétés 
ecclésiastiques devaient naturellement être payés (De 

Le hasard a fait que nos textes égyptiens se taisent sur la situation 
des fossoyeurs. Les textes de droit canon témoignent qu’ils recevaient 
un salaire de la part de l’évêque (?). 

Un texte isolé mentionnerait un soldat au service de l’église épisco- 
pale d'Hermoupolis : P. Lond. V 1776 (vie-vure s.): ré xvoio Bixtoou 
oteati(tn) tic dylas &xxAmolas ‘Eouovrélewc. Le fait en lui- 
même n’est pas invraisemblable, mais la lecture n’est pas sûre et, 
jusqu'à présent, aucun autre texte analogue ne nous est connu. Il 
vaut mieux, pour le moment, s'abstenir de toute discussion là-dessus. 

S’ajoutaient aussi les frais de construction et de conservation des 
édifices du culte. Au cours de l’époque byzantine et au début de l’épo- 
que arabe, le nombre des bâtiments du culte chrétiens a augmenté 
rapidement (*). Après les mesures prises par Théodose le Grand contre 
les cultes païens, l’Église a pu s'emparer de certains temples (4). Il 
serait faux de penser que tous les sanctuaires des anciens dieux sont 
passés aux mains du clergé. Les seuls papyrus relatifs à la destinée 
des temples païens après leur fermeture que nous possédions, à savoir 
Stud. Pal. XX 143 et SB 9598 (tous deux du ve s.), témoignent de 
la vente des temples à des particuliers. La transformation de certains 
temples en églises a pu parfois (comme par exemple dans le cas de 
Philae (5)) se faire sans gros travaux d'aménagement. Très souvent, 

Menas dans le désert libyen sont mentionnés plus d’une fois dans les textes con- 
cernant ce centre : DRESCHER, Apa Mena. A Selection of Coptic Texts, p. 110-111, 
123-125. 

(LP Oxy 1 141 (vies) PRG N.32 (Views); P. Princ. TI87,(VITe NS.) 

(2) La version arabe des Canons des apôtres, éd. J. et A. PÉRIER, livre I, p. 616, 
canon 46 ; Die Kirchenordnung Hippolyts, éd. Tizz et LerpopT, p. 34-35, canon 61. 

(3) Cf. A. Bapawy, Les premières églises d'Égypte jusqu’au siècle de saint Cy- 
rille, dans Kyrilliana. Études variées à l’occasion du XVe centenaire de saint Cy- 
rille (Le Caire 1947), p. 319-380. 

(4) Cf. R. Herzoc, Der Kampf um den Kult von Menouthis, dans Pisciculi Franz 
Joseph Dülger dargebracht (Münster 1939), p. 119-120. 

(5) Voir Les inscriptions grecques de Philae, II, éd. E. BERNAND (Paris 1969), 

nos. 200-204,  



   

    

106 LES DÉPENSES 
    

les temples abandonnés ont servi de carrières, d’où on tirait des co- 

lonnes, des chapiteaux, des pierres taillées pour la construction d’égli- 

ses : c'était là une pratique courante, comme l’a montré A. Badawy 

dans l'article cité. Malgré ces « facilités », l'Église a dû faire un grand 

effort pour construire des édifices en nombre suffisant pour répondre 

aux besoins des masses rapidement converties au christianisme, dans 

les villes aussi bien que dans les campagnes. 

Cela demeure vrai, même si nous constatons que, en dehors de quel- 

ques basiliques nées de l'initiative impériale, les églises égyptiennes 

étaient d'habitude bâties de façon pauvre et simple, au point de vue 

des matériaux employés aussi bien que de l'exécution. A. Badawy 

a remarqué dans ces églises de fortes influences de l'architecture locale, 

très frappantes par leur constraste avec le style des édifices construits 

sur des commandes venant de l'extérieur par des architectes qui sui- 

vaient le goût de la capitale. 

Le hasard de la conservation des sources a fait que nous ne possé- 

dons que très peu de textes relatifs à la construction d’églises ou de 

bâtiments non cultuels mais liés aux églises (1). Une recherche por- 

tant sur les restes archéologiques ajouterait peut-être quelques in- 

formations à la liste dressée par A. Badawy, mais je ne suis pas en 

mesure de la faire. Je ne peux que présenter les textes qui parlent 

de travaux de construction entrepris par l'Église. 

(1) Pour nous rendre compte de ce qu'était l’ensemble de bâtiments autour 

d’une grande église, lisons une constitution du Code Théodosien ; CTh, IX, 45, 4, 

de L'an 431 : «Pateant summi dei templa timentibus ; nec sola altaria et oratorium 

templi cireumiectum, qui ecclesias quadripertito intrinsecus parietum saeptu con- 

cludit, sed usque ad extremas fores ecclesiae, quas oratum gestiens populus primas 

ingreditur, confugientibus aram salutis esse praecipimus, ut inter templi quem 

parietum describsimus cinctum et post loca publica ianuas primas ecclesiae quid- 

quid fuerit interiacens sive in cellulis sive in domibus hortulis balneis areis atque 

porticibus, confugas interioris templi vice tueatur. /…/ Hanc autem spatii lati- 

tudinem ideo indulgemus, ne in ipso dei templo et sacrosanctis altaribus confu- 

gientium quemquam manere vel vescere, cubare vel pernoctare liceat : ipsis hoc cle- 

ricis religionis causa vetantibus, ipsis, qui confugiunt, pietatis ratione servantibus ». 

 



LES DÉPENSES 107 

Le Synavaire arabe met en relief le rôle important du patriarche 
Théophile (385-412) dans ce domaine. Théophile s’acharnait contre 
les temples païens et en utilisait les matériaux et les trésors pour édi- 
fier des églises (1). La même source parle de travaux de construction 
entrepris par Jean, évêque d’Hermonthis (vre s.) O). 

Une inscription (Lefebvre RIC 684) mentionne un travail de restau- 
ration d’une tour effectué par les soins d’un presbytre. Le P. Oxy. 
XVI 2041 (vré-vrre s.) contient une liste de pierres employées à la con- 
struction de l’église de saint Philoxène à Oxyrhynchos. Cette liste, 
courte et sèche, étonne quand on l’examine de près. Ne nous apprend- 
elle pas qu'on a employé 120 chapiteaux, 120 bases de colonnes, 19 
pièces de décoration en pierre pour les absides, 8 pièces de décoration 
en pierre pour les portes, 125 éléments sculptés? Le document n’est 
pas tout à fait clair et mériterait d’être commenté par un architecte. 

Quelques papyrus mentionnent des artisans spécialisés dans des 
travaux de construction ou dans la fabrication de matériaux, qui sont 
employés par une église : 

P. Merton II 97 (vie s.; provenance inconnue) : des rhaxonoïotTou 
(csawyer-masons », selon les éditeurs) travaillent pour le compte d’une 
église et reçoivent le salaire, nous ne savons pas pour quelle période. 
Impossible d'établir s'ils sont employés de façon permanente ou non. 

P. Oxy. VI 993 (vie s.): un xovdrns (stucateur) reçoit le éoptuxdr 
(gratification à l’occasion d’une fête); il est donc probablement em- 
ployé de façon permanente. 

P. Oxy. XVI 1951 (vre s.): un otowrnc (paveur) reçoit le éoptuxô ; 
il faut donc supposer qu'il est employé de façon permanente. 

P. Merton I 44 (vie s.; provenance inconnue): un xlwevthc 
(faiseur de briques) reçoit d’un presbytre le misthos pour une quantité 

déterminée de briques. 11 s’agit donc d’un artisan indépendant. Certes, 
nous ne savons pas si le presbytre agit pour le compte de l’église ou 

pour son propre compte. 

(1) Synaxaire, éd. BASSET, p. 347. 

(2) Synaxaire, éd. Basser, p. 394-395.  



   

  

Stud. Pal. VIII 909 (Ein du vrre ou début du vire s.; église épisco- 

un zAuwovoyés (faiseur de briques) qui se trouve 

ayoum, reçoit de l'huile. Est-il employé de façon 

ible de le savoir. 

pale d’Arsinoe) : 

dans un village du F 

permanente ou temporaire? Imposs 

Stud. Pal. VIII 930 (fin du vu où début du vire s. ; église épisco- 

00001 (ouvriers maçons) qui se trou- 
pale d’Arsinoe) : des éoyétrau où 

Dans ce cas non plus nous 
vent à Neiloupolis, reçoivent de l'huile. 

ne pouvons pas établir si l'emploi a un caractère permanent ou tem- 

poraire. 

Les ecclésiastiques n’étaient pas seuls à entreprendre la construction 

d’églises et à en couvrir les frais. Il faut tenir compte de la généro- 

sité des fidèles, et parmi ceux-ci, les hauts fonctionnaires, dont les 

fondations d’églises, même si elles étaient inspirées par des motifs 

personnels el mettaient en jeu des moyens économiques privés, re- 

vétaient aux yeux de la population un caractère officiel. Selon une 

inscription de Wadi Qattar (près du Mont Porphyrite), du milieu du 

rve siècle (), un certain Flavius Iulius, gouverneur de la Thébaïde, 

a construit en ce lieu une église ; nous pouvons SUPposer qu'elle était 

destinée aux ouvriers des carrières, aux rares habitants du pays et 

aux militaires surveillant les routes. De même, l'initiative d’un haut 

fonctionnaire a joué un rôle important dans la construction de bâti- 

ments servant aux pèlerins près du sanctuaire d'Apa Menas dans le 

désert libyen (?). 

Il est plus que probable que les églises dans les villages où de grands 

propriétaires possédaient des terres étaient construites, sinon entière- 

ment par ceux-ci, du moins avec une aide substantielle de leur part. 

Des traces de dépenses de ce genre transparaissent dans un document 

provenant des archives des Apions: P. Oxy. XVIII DIOPA ES 

(vie s.). Nous possédons une inscription qui atteste la participation 

d’un laïc, qui porte le titre de stratelatès, au stade final de la con- 

(@) D. MereniTH, Eastern Desert of Egypt: Notes on Inscriptions, Chron. d'Ég. 

28 (1953), p. 132. 
(2) DrescHEr, Apa Mena. A Selection of Coptic Texts, P. 147-148.    



LES DÉPENSES 109 

struction d’une église au Fayoum, aux environs de Polydeukia : SB 
1449 : 

"Eyévero T0 xal0v &oyor tic nlaxwoewoc 
This dylas éxxÂmolas To5 Gyiov Myv& 
ni äBa Ilévoov émoxénov & umri Mecwo 
15 ox mevtexaidexdrnc induxtlovoc). K(éoi)e Boÿôn- 
coy to dovlos oov Mmv& otoa(tyAdtym) xai To» zaiôc|»] a[ë]To®. 

Aup GO. 

«Le beau travail du revêtement de la sainte église de saint Menas 
fut fait sous l’épiscopat de l'abbé Pierre, le 16 du mois Mesore, au 
début de la quinzième année de l’indiction. Seigneur, aide ton esclave, 
le stratelatès Menas, et ses enfants. Amen. » 

Évidemment, si le stratelatès Menas a mis son nom dans cable 
inscription, c’est qu'il a payé les frais du travail en question (1). 

I nous faut maintenant examiner les dépenses que les églises fai- 
saient pour leur activité philanthropique. Le caractère novateur 
et l'importance de cette activité sont assez connus pour qu'il ne soit 
pas nécessaire d’en traiter ici. Voyons plutôt les données des textes 
provenant d'Égypte, pour établir la façon dont l’activité de bienfai- 
sance était organisée et la sphère dans laquelle elle s’exerçait. 

L'Église reconnaissait ses devoirs d'aide charitable à l'égard de 
certaines catégories de handicapés sociaux : les pauvres, les infirmes, 
les pèlerins et, en général, les voyageurs, les malades, les fous, les pri- 
sonniers, les orphelins, les veuves, les vierges qui avaient décidé de 
ne pas se marier, sans aller pour autant dans un monastère, les en- 
fants abandonnés, les vieillards. En outre, elle s’occupait des funérail- 
les des morts dont la famille était pauvre ou inexistante. 

(1) Le Menas de cette inscription nous est connu par S{ud. Pal. XX 240 en tant 
que pagarchos et stratelatès du Fayoum. L’analyse des documents qui nous font 
connaître d’autres détenteurs de cette fonction (BGU III 725 ; SB 4907 ; P. Lond. 

1113, 10, p. 222 ; BGU 1 3; 320; Stud. Pal. VIII 1072 ; PRG V 50 ; nous oblige 

de dater notre inscription du début de l’époque arabe.  



    

    

110 LES DÉPENSES 

L'aide sociale de l’Église s’exerçait sous deux formes : 

1. l'Église donnait aux gens qui en avaient besoin des moyens de sub- 

sistance, ou s’occupait d'eux, sans les soustraire à leur milieu social et 

familial ; 2. si les gens qui avaient besoin de protection n'étaient pas 

capables de vivre pour leur compte, l’Église les plaçait dans des institu- 

tions spéciales, que nos textes juridiques appellent « piae causae ». 

Envisageons d’abord la première situation. 

Chaque église devait posséder des listes où étaient inscrits ceux 

qui avaient besoin d’aide matérielle. L'existence de cette règle est 

attestée, pour l'Égypte, par le canon 61 du Pseudo-Athanase. Les 

clercs étaient tenus de procéder à des distributions charitables le plus 

souvent possible. Tout surplus, soit en argent, soit en produits ali- 

mentaires, devait en principe être destiné à cet emploi : « Whatso re- 

maineth over for the bishop of the first-fruits and the tithes in the 

church, beyond the portions of the priests and the sick, he [c’est-à-dire 

l’économe de l’église] shall take the remainder every year and give 

it unto the poor » (Pseudo-Athanase, canon 82, version arabe). «[...] 

Yet shall not the alms-giving for the poor be diminished for the reason 

that « we will leave something in the treasury of the Lord » [...]» (Pseu- 

do-Athanase, canon 89, version arabe). «A bishop shall not be any 

Sunday without alms-giving. And the poor and orphans shall he know 

as doth a father, and shall gather them together at the great festival 

of the Lord [c’est-à-dire le dimanche de Pâques], vowing and distri- 

buting much alms and giving unto each whereof he hath need [... Une 

distribution analogue doit avoir lieu à l’occasion de l’Épiphanie et 

de la Pentecôte.] This word have we spoken concerning the poor; 

God hath established the bishop because of the feasts, that he may 

refresh them at the feasts». (Pseudo-Athanase, canon 16, version arabe). 

Les produits ou l'argent que les fidèles confiaient à une église pour 

qu'elle les distribuât aux pauvres, devaient parvenir aux destinataires 

le plus vite possible : « Si on donne une offrande pour être donnée 

en aumône aux pauvres, qu’on la distribue avant le coucher du soleil 

aux pauvres du peuple. Mais s’il y a plus que le nécessaire, qu’on 

(le) donne le lendemain, et s’il reste quelque chose, le troisième jour. 

Que rien n’en soit mis au compte de celui chez qui elle est, mais que



LES DÉPENSES 111 
  

toute l’aumône soit mise au compte de son donateur seul; qu’il ne 
reçoive (rien), car le pain du pauvre resterait dans sa maison par sa 
négligence » (©). 

Telles étaient les prescriptions. Nous pouvons cependant légiti- 
mement douter de leur observance en pratique. Ce n’est pas par ha- 
sard que les textes hagiographiques mettent en relief, dans la vie de 
leurs héros, l'application de ces règles. Au sujet de l'évêque Pisen- 
thios, on nous dit: « And all they brought him every year from the 
monasteries, according to what was obligatory by the usage of the 
episcopate, he sent privately to godly men who feared the Lord, that 
they might spend it all on the needs of the poor, and you know also 
the amount of the abundance which they brought to him before those 
days, that he collected in large quantity and began to distribute 
charity from it, and send it to all towns and villages for those in poverty 
until it came to the city of Aswan. And in the time of drought also, 
when the poor lacked bread and did not find food, he was not indif- 
ferent to any one of them and did not forget them all, as ye know. » (2 
Des choses semblables nous sont racontées au sujet du célèbre évêque 
d'Oxyrhynchos, Aphou (5). 

Les doutes que j’ai exprimés ne sauraient mettre en question l’im- 
portance de la bienfaisance ecclésiastique en Égypte. Cette activité 
jouait un rôle particulièrement important dans les villes au cas de 
calamités naturelles (avant tout de mauvaises crues du Nil), d’épidé- 
mies etc (4). 

(1) Canons d’Hippolyte, éd. Coquin, p. 404-405, no. 32. Cette règle ne se re- 
trouve que dans le Testamentum domini nostri Jesu Christi, éd. I. E. RAHMAN (Mainz 
1899), livre II, chap. 11, p. 132-133. Elle est née donc au cours du rye siècle et 
répond aux préoccupations suscitées par les abus de la part du clergé. 

(2) Vie arabe de Pisenthios, éd. DE Lacy O’LEARY, p. 374-375. De même dans 
le texte copte, plus concis, éd. Amélineau, p. 368. Le même Pisenthios, à l'approche 
des Perses, « mit en ordre l'évêché ; tous les biens qui s’y trouvaient, il les donna 
aux pauvres ». (Vie copte, p. 397). 

(3) Rossi, I papiri copti di Torino, I, fasc. 3, Vita del padre Aphou, anacoreta 
di Pemdje, p. 87. 

(4 I me paraît utile de rappeler à ce propos l’activité du patriarche jacobite 
d'Alexandrie Jean III (vrre s.). Sous son patriarcat, il y eut pendant trois ans une  



    

    

112 LES DÉPENSES 
  

Les églises de cette époque, il nous fait les imaginer régulièrement 

munies de magasins où l’on gardait le blé, l’huile, le vin et d’autres 

produits destinés aux distributions @). Les distributions se faisaient, 

en principe, par l'intermédiaire de l’économe et des clercs (nous re- 

viendrons sur cette question dans le chapitre suivant). L’évêque pou- 

vait en outre confier à des laïcs connus par leur piété et honnêteté 

l'argent ou les produits alimentaires, pour qu'ils les distribuent parmi 

les indigents (?). 

Outre les distributions périodiques parmi les pauvres inscrits sur 

ses registres, l’Église fournissait occasionnellement son aide à ceux 

qui l’imploraient auprès des membres du clergé. Ce genre de de- 

mandes nous est connu par la correspondance de l’évêque Abraham (?). 

Étant donné les revenus considérables des églises épiscopales, il est 

probable que celles-ci exerçaient ce type de charité dans une mesure 

plus grande que les autres églises. 

Tout chrétien était tenu de pratiquer la charité, mais ce devoir 

était particulièrement strict pour les membres du clergé. Voici ce 
que disent à ce sujet les canons du Pseudo-Athanase : « No cleric shall 

neglect the sick in his street, to visit them, but he shall make enquiry 

for them in godly charity (Gydzm). If it be a poor man, he shall give 
him that whereof the hath need » (Canon 47, version copte). De même, 
le clerc doit prendre soin des orphelins, leur tenir lieu de père ; s'ils 
sont pauvres, il doit veiller à ce qu’ils apprennent un métier (canon 
56). Les prêtres qui possèdent de la terre doivent laisser, au cours 
de la moisson ou de la vendange, un peu de blé sur les champs ou quel- 

grande cherté des articles alimentaires ; le patriarche prit alors soin des pauvres 
de la ville : il leur distribuaïit des vivres et de l'argent deux fois par semaine ; les 
moulins et les boulangeries travaillaient jour et nuit. (Hist. Patr., PO, V, p. 19). 

(1) Pour Alexandrie, des témoignages intéressants ont été réunis par M. BASTEN, 
Athanasius. Wirtschaftsgeschichtliches aus seinen Schriften, (dissert. Giessen 1928), 
p. 53-54. 

(2) C’est ce que faisait Pisenthios : Vie arabe, éd. DE Lacy O’LEaARy, p. 374-375. 
() Crum Copt. Ostr. 66; 67; 188 ; 259-262 ; 267 ; 269 ; voir aussi P. Oxy. XVI 

1848 (vre-vire s.). Cf. KRAUSE, Abraham, I, p. 62-63.



          

LES DÉPENSES 113 
  

ques grappes de raisin dans les vignes pour les pauvres (canons 69 
et 70). 

Les limites entre la charité que les clercs faisaient en tant que re- 
présentants de l’Église et celle qu'ils faisaient en leur propre nom, 
devaient être difficiles à tracer. 

L'Église s’intéressait tout particulièrement aux malades. Les mem- 
bres du clergé étaient tenus de les visiter régulièrement et de leur 

assurer, s’ils étaient pauvres, les moyens de subsistance. Des foules 

de malades séjournaient jour et nuit dans les lieux sacrés, avant tout 

dans les grands sanctuaires possédant des reliques vénérables, en at- 

tendant la guérison. Leur présence à elle seule exigeait de la part 

du clergé un effort d'organisation et de soins. On peut déceler dans 

nos textes de droit canon une tendance à limiter le nombre des ma- 

lades séjournant dans l’enceinte sacrée : «Que les malades ne dorment 

pas dans le dortoir (xowumtouoy), sauf les pauvres. C’est pourquoi, 

celui qui a une maison, s’il est malade, qu’on ne le porte dans la mai- 

son de Dieu que pour prier, et qu’il retourne (ensuite) chez lui » (). 

Remarquons encore que les malades pauvres affluaient aux égli- 

ses dans l’espoir de recevoir plus facilement la nourriture (2). 

Les fous faisaient partie, eux aussi, de ce monde qui traînait dans 

les bâtiments ecclésiastiques. 

Les lois impériales accordaient à l’évêque un droit de regard sur 

les prisons pour la protection des prisonniers, qui d'habitude croupis- 

saient dans des conditions affreuses. Les canons du Pseudo-Athanase 

considèrent les visites aux prisons comme un devoir non seulement 

pour l’évêque, mais aussi pour les presbytres (canons 6 et 14). 

Les membres du clergé étaient souvent chargés d’administrer les 

biens des orphelins et de s'occuper de leur éducation. Citons pour 

témoignage un récit du Synaxaire (3) : à la mort des parents d’un gar- 

(1) Canons d’Hippolyte, éd. Coquin, no. 24, p. 392-393. Ce passage ne se trouve 

pas dans les autres compilations ; nous avons donc affaire à un texte original de 

lauteur de notre recueil. 

(2) Pseudo-Athanase, canons 80 et 81. 

(3) Cet épisode ne se trouve pas dans les manuscrits dont s’est servi R. BASSET 

dans son édition du Synaaire dans la Patrologia Orientalis. Je le cite d’après 

8  



    

    

114 LES DÉPENSES 
  

çon qui devait par la suite devenir un saint, l’évêque s’est occupé 

de l’orphelin : il l’a envoyé à l’école et a assuré la gestion de son pa- 

trimoine (700 deniers d’or, 900 deniers d’argent, 500 moutons blancs, 

des maisons etc.). 

Le souci des veuves est très caractéristique de l’activité philanthro- 

pique de l'Église. Les veuves sont toujours mentionnées parmi les 

gens qui ont besoin d’aide et de protection. À Alexandrie, certains 

clercs étaient spécialement chargés de s'occuper d'elles (1). Les pa- 

pyrus témoignent, pour l'Égypte, que des femmes pouvaient être 

chargées par une église de la même tâche: nous rencontrons deux 

fois l'expression ai moûc yfoaus, «les femmes chargées de s'occuper 

des veuves »(?). Trois papyrus d’Oxyrhynchos de la fin du ve siècle 

parlent respectivement des yo Toô dyiov Koouä xai Aamua- 

vo (P. Oxy. XVI 1954), des yfoa Toÿ äyiov Bixtogos (P. Oxy. 

XVI 1955) et des yfoa Toô MiyamAiov (P. Oxy. XVI 1956); dans 

tous ces trois cas, les veuves reçoivent de petites quantités de vin. 

Dans un autre papyrus provenant d’Oxyrhynchos (‘), une veuve re- 

çoit de l’économe de l’église de saint Cosme (certainement la même 

église qui est mentionnée dans le P. Oxy. XVI 1954 sous l’invocation 

de Cosme et Damien) un himation. Il est clair que chacune de ces 

églises d'Oxyrhynchos (des saints Cosme et Damien, de saint Victor 

et de saint Michel), qui nous sont connues aussi par d’autres docu- 

ments (#), avait «ses» veuves, dont elle s’occupait et qu’elle aidait 

la traduction de F. WGüsTENFELD, Synaxarium, das ist Heiligen-Kalender der cop- 

tischen Christen (Gotha 1879), p. 175-176. 

(1) Saint ATHANASE, Hist. Arian., chap. 61, PG, 25, col. 765. 

(2) Dans deux:listes de distribution de vin: P. Berl. Inv. 16172 (vire s.), publié 

dans mon article Les confréries dans la vie religieuse de l’ Égypte chrétienne, Proceedings 

of the Twelfth International Congress of Papyrology, (Toronto 1970) p. 522-525 ; 

VPB IV 97, 21 (vue s.). 
(3) P. Wisconsin Inv. 77, dont une photographie et une transcription sont pu- 

bliées dans E. BoswiNKkeL et P. J. SiYPESTENN, Greek Papyri, Ostraca and Mummy 

Labels (Tabulae palacographicae, fase. I) (Amsterdam 1968), p. 46-47 ; il faut tenir 

compte des corrections apportées à cette transcription par P. J. Parsons, Gnomon 

42 (1970), p. 733-734. 

(4) ANToniNi, Le chiese cristiane nell’Egitto, p. 174, 179.



LES DÉPENSES 115 
  

matériellement. (Ces veuves demeuraient certainement dans leurs 
maisons. 

Les églises étaient tenues de veiller à ce que tous les morts reçoivent 
un enterrement convenable. «If the dead man be poor, the church 
shall care for him, and if he have no kinsmen, the church shall be his 

heir ». (Pseudo-Athanase, canon 100, version arabe). 

Voyons maintenant la deuxième forme d’activité philanthropique. 

Beaucoup de personnes qui avaient besoin de l’aide de l’Église, étaient 

par elle placées dans des institutions appelées xenodochion, xenon, 

hospition, ptochotrophion, nosokomion, gerontokomion ou geroko- 

mion, orphanotrophion, et connues aussi sous le nom général de « piae 

causae». Malgré les termes qui sembleraient indiquer une spécialisa- 

tion étroite, il est plus que probable qu’en réalité ces institutions chari- 

tables s’occupaient, sans trop de distinctions, des pauvres et des mal- 

heureux de toute sorte (1). Cela est vrai avant tout pour les institutions 

appelées nosokomion et xenodochion, termes assez généraux. En outre, 

il est certain que dans les petites villes et, à plus forte raison, dans 

les villages, on ne voyait pas la nécessité, ni la possibilité, de placer 

les vieux et les malades dans deux maisons distinctes. 

Les institutions désignées par le terme général de « piae causae » 

différaient entre elles par leur statut juridique (?). Il y en avait qui 

dépendaient directement et totalement de l’évêque, étant alimentées 

par la caisse épiscopale. Il y en avait d’autres qui, tout en dépendant 

de l’évêque, constituaient une personnalité juridique, possédaient donc 

des fonds et une administration à elles ; l’évêque pouvait attacher à 

une institution charitable un bien appartenant à l’église, de façon 

à ce que le revenu serve à entretenir cette institution (#). D’autres 

institutions charitables ne dépendaient pas de l’évêque. Les riches, 

(1) Cf. H. Lecrerco, Dictionnaire d’Antiquités Chrétiennes et de Liturgie, art. 

«hospices, hôpitaux, hôtelleries ». 

(2) Cf. H. R. HAGEMANN, Die rechtliche Stellung der christlichen Wohltätigkeits- 

anstalten in der ôstlichen Reichshälfte, Revue Internationale des Droits de lAnti- 

quité 3 (1956), p. 265-283. 
(3) Voir Crum Copt. Mon. 8322.  



   

    
  

poussés par la piété ou par d’autres motifs, fondaient souvent des 

E) ou remplissaient les fonctions de patrons d’insti- 

@). Les monastères aussi fondaient des institu- 

pourvoir à leurs besoins intérieurs ou pour 

«piae causae » 

tutions déjà existantes 

tions de ce genre, pour 

exercer la charité envers les gens du dehors. 

L'État appuyait décidément l’activité philanthropique de tout ordre. 

Cette politique s’est manifestée par les constitutions impériales, qui 

ont créé pour les «piae causae » des conditions juridiques très favo- 

rables (?), aussi bien que par les riches dotations accordées par l’État 

aux «piae causae» dans certaines grandes villes. 

L'Église montrait un souci particulier pour conserver intacts les 

biens destinés à l’activité philanthropique. Théophile a cru bon de 

rappeler dans ses canons (canon 10) : Ai yñou al oi mévnTec ai 

oi TapEmÔMUODVTES Eévor néons Gvanaboewc änolavétooa»* xal 

pti Tà Ts émxAnotas idomoueiodo * äpuadoyvoor yào elvar dei 

nèv Aeurovoyor Toù Deod. 

« Que les veuves, les pauvres et les étrangers de passage jouissent 

de tout réconfort; que personne ne s’approprie les biens de l’église, 

car le ministre de Dieu doit être exempt du désir de l’argent ». 

Passons en revue nos données concernant les institutions charitables. 

Je ne tiendrai compte que des institutions qui dépendent de l'Église 

et de celles dont la position économique et juridique ne ressort pas 

du contexte (en faisant, bien entendu, la distinction). 

(1) Cette activité des grands propriétaires terriens n’entre pas dans le cadre 

de cette recherche. Voir à ce sujet HARDY, Large Estates, p. 143-145. Je peux 

citer les textes suivants : P. Oxy. XVI 2044, 18 ; P. Oxy. XXVII 2480, 44 ; P. Cairo 

Masp. II 67151, 182-195 ; Stud. Pal. VIII 1090 ; Stud. Pal. X 251 B, 2 (tous ces 

textes sont du vre s.) ; P. Amh. 154 (vi°/vur® s.), avec le commentaire de H. R. Ha- 

GEMANN, op. cit., p. 276-277 ; VPB IV 95, 63 (vue s.) ; 97, 24 (vrre s.) ; enfin le Sy- 

naxaire, éd. BAssET, p. 486, qui raconte que Jean, le futur évêque de Beryllos, 

ayant hérité de ses parents de grandes richesses, les employa à la construction 

d’un hôpital. 

(2) VPB VI 173 (vie-vrre s.), avec le commentaire de HAGEMANN, OP. cit., p. 279. 

(3) Outre l’article de Hagemann cité, voir Bronpi, 11 diritto romano cristiano, 

II, p. 174-261.



LES DÉPENSES 117 
  

Le terme de voooxoueïov (voooxouüor) qu’on traduit d'habitude 

par «hôpital», revient fréquemment dans les papyrus grecs et dans 

les textes coptes. 

Le P. Oxy. XIX 2238 (vie s.) mentionne (lignes 17-18) un nosoko- 

mion qui dépend de l’église épiscopale d'Oxyrhynchos et qui comprend 

une prison: &y tÿ quAaxÿ Toû voooxouiov Ts aôtic Gylac ExxAm- 

otaçs. Il est probable qu’une partie de l'hôpital servait de prison pour 

les prisonniers malades (9. 

SB 4668, 4 (vire s.), un texte incomplet dont nous n’avons au fond 

que le début, mentionne un nosokomion d’Arsinoe (?): t@ edayet 

voooxouelw Tadtnc Tic ‘Aoowour@r nôlewc Ô1à Kolloë0ov Toù 

Oeopiâsotétov Ovaxô(vov) xai voooxduov. Il est bien probable que 

la même institution est mentionnée dans SB 4903 (byz.) : voooxoutov 

[rñcs ‘Aoowoer@r nôlewc] êni ladoas WarnaAlio[v Gà | Prodrov 

duaxdvov, aussi bien que dans Stud. Pal. VIII 791 et 875 (vire s.), où 

il est question du « grand nosokomion». Arsinoe était une ville assez 

grande pour avoir plus d’un nosokomion ; il est probable que le noso- 

komion principal, «le grand nosokomion », était celui qui dépendait 

directement de l’évêque. Les deux derniers textes témoignent que 

«le grand nosokomion» possédait des maisons, qu’il louait pour en 

tirer un revenu. 

D'autres textes ne nous permettent pas de reconnaître de qui le 

nosokomion dépend : 

Stud. Pal. III 47 et 314 (vie s.), provenant d'Hermoupolis, mention- 

nent un nosokomion voÿ dyiov àBB& Aeovtiov. Le soupçon que ce 
nosokomion soit lié à un monastère ne se laisse pas écarter. Il possède 

des terres qu’il donne à bail. 

(1) Il vaut la peine de remarquer à l’occasion qu’un évêque pouvait avoir une 

prison à sa disposition. Nous le savons grâce à une histoire édifiante racontée par 

Jean Moscnos (Pratum, PG, 87, 3 col. 2965, chap. 108): un clerc de Samos fut 

un jour accusé devant l’évêque ; celui-ci « le mit en prison, là où on avait accoutumé 

d’enfermer et de garder les clercs coupables ». 

(2) Sur ce nosokomion, cf. C. Wesse1w, Die Stadt Arsinoe (Krokodilopolis) in 

griechischer Zeit (Wien 1903), p. 40.  



    

    

118 
LES DÉPENSES 
    

Stud. Pal. X 219, 7 (vie-vrié s.) mentionne un nosokomion situé 

à Ptolemais (celle du Fayoum?). 

Dans P. Grenf. I 62 (vie-vur s.), un nosokomion est mentionné dans 

un testament très fragmentaire, certainement pour une donation. 

P. Lond. LI 1324, p. 276 (vnre s.) et CPR IV 198 (vrre s.), deux textes 

peu clairs, concernent probablement des terres appartenant à des 

nosokomia. 

Le P. Par. App. 866, p. 144, atteste la participation d’un nosoko- 

mion à la production de vin. 

Le P. Lond. III 1028, 16, p. 276-277 (vire s.), mentionne les Sxovopyot 

(travailleurs) d'un nosokomion ; nous ne savons pas dans quelle ville 

celui-ci était situé. 

Un texte d'Oxyrhynchos, P. Oxy. VIII 1150 (vie s.), est une interro- 

gation déposée sur l'autel et adressée à Dieu: on demande s’il faut 

ou non porter une personne au nosokomion. 

Enfin, il convient de citer ici le P. Antin. III 202 B (vie-vire s.), 

bien qu'il ne mentionne explicitement aucune institution. C’est un 

compte d’un grand domaine, où figure entre autres un payement de 

2 sous d’or moins 6 carats en faveur des lépreux : toïc Asi]ofmuévouc 

(1. 13). Ces malheureux étaient d'habitude réunis dans des asyles 

spéciaux. Remarquons cependant que le texte, en cet endroit pré- 

cisément, est mutilé et que la restitution est hypothétique. 

On a tendance à traduire les termes de £evodoyetor (Éevodoytov), 

£evdy ou éoniriov (éoxirw) () sur la base de leur étymologie, par 

« hôtellerie », « auberge pour les pèlerins et les voyageurs». Cependant, 

comme je l’ai déjà dit, les maisons de charité ainsi appelées pouvaient 

être destinées à accueillir non seulement les pèlerins et les voyageurs, 

mais aussi les malades, les incurables, les vieillards, les orphelins pau- 

vres, les enfants trouvés. Souvenons-nous d’ailleurs de la signification 

du terme « hospice » et de l’étymologie du terme « hôpital ». — Voici 

les textes : 

(1) Sur le terme éoxério et son emploi dans les papyrus, voir G. HUssoN, Re- 

cherches sur le sens du mot npodotuoy dans le grec d'Égypte, Recherches de Papyro- 

logie 4 (1967), p. 199-200.



LES DÉPENSES 119 
  

Le Synataire arabe nous atteste (!) que le patriarche d'Alexandrie 
Théophile (385-412) construisait des églises et des xenodochia avec 
les trésors et les matériaux des temples païens, qu'il saisissait avec 
l'accord de l’empereur. 

P. Basel 19 (2): un propriétaire foncier, qui se dit comte, écrit à 
un ecclésiastique, qui est probablement un évêque, pour régler des 
affaires relatives à la construction d’un hospition. Les frais sont cou- 

verts par le propriétaire en question, mais l’hospice dépend de l’évé- 

que: xouÿoe To O[olxé[relr vov. 

P. Apoll. Ano 46 (début du vie s.): c’est une lettre mentionnant 

(ligne 7) un hospition. 

D’autres papyrus mentionnent des hospices dont nous ne savons 

pas de qui ils dépendent : PSI VI 709, 15 (vie s.), où apparaît un xeno- 

dochion de Kollouthos à Oxyrhynchos ; P. Lond. V 1762, 12 (vre-vrre s.) 

et IV 1441, 77 (vue s.). 

Une institution portant le nom de ymooxouetor (ynooxoutoy) (qu’on 

peut traduire par «asyle pour les vieillards») est mentionnée dans 

un fragment de papyrus provenant d’Arsinoe: SB 4845 (byz.). 

Le dernier point qu’il faut considérer dans cette étude des dépenses 

ecclésiastiques, ce sont les impôts. Malgré les velléités des ecclésiastiques, 

l'État n’a jamais renoncé aux impôts sur la propriété foncière des 

églises. Dans le chapitre I, j’ai eu l’occasion de citer des documents 

qui le prouvent amplement. 

Il est intéressant de constater que les églises n'étaient pas exemptées 

des taxes destinées à satisfaire des besoins intérieurs d’une unité 

fiscale. En effet, le P. Oxy. XVI 2040 (vie s.), commenté dans le 

chapitre I, atteste la participation de l’église aux frais d'entretien 

des bains publics. 

(1) Synaxaire, éd. BAssEerT, p. 347. 

(2) Avec les corrections et les explications de S. O. KAPsoMENAKIS, Voruniersu- 

chungen zu einer Grammatik der Papyri der nachchristlichen Zeit (München 1938), 

p. 98-99,  



120 LES DÉPENSES 
  

À l’époque arabe, de nombreuses contributions exigées par les au- 

torités s’ajoutaient aux impôts réguliers que les églises devaient payer. 

Des informations à ce sujet nous sont fournies par les œuvres con- 

cernant l’histoire des patriarches d'Alexandrie. Parmi les papyrus 

seul le P. Lond. IV 1363 (de l'an 710) paraît avoir trait à ce er 

H. I. Bell pensait qu'il y était question d’un impôt, mais il n'exclos 

pas qu’il s’agisse d’une contribution non périodique. 

 



CHAPITRE V 

LA RÉPARTITION DES REVENUS À L'INTÉRIEUR 
DE L'ÉGLISE 

L'ADMINISTRATION DES BIENS ECCLÉSIASTIQUES 

À l’époque qui fait l’objet de cette recherche, l’unité économique 

du diocèse n’existe plus depuis longtemps. Chaque église possède son 

propre patrimoine et en confie la gestion à une personne de son choix. 

La disparité des revenus des diverses églises est très considérable. 

La prépondérance de l’église épiscopale dans le domaine économique 

est probablement la règle. 

La tendance à l’autarcie de chaque église est limitée d’un côté par 

le fait que les églises sont tenues de transmettre une partie des pro- 

duits et de l’argent dont elles disposent à leur évêque et au patriarche 

d'Alexandrie; de l’autre côté, par le fait que l’évêque doit fournir 

une aide matérielle aux églises économiquement faibles. 

Parmi les textes qui attestent des payements effectués par des égli- 

ses non épiscopales en faveur du patriarche ou de l’évêque, citons 

d’abord une lettre écrite probablement par l’évêque d’Hermonthis (1). 

Adressée au clergé de Djeme, elle est apportée par un archiprêtre, 

représentant du patriarche, qui est chargé de lire aux fidèles la lettre 

pascale. Ce texte dit, au sujet du patriarche : «and [he desires also] 

that thou pay him his xavwy without a single loaf lacking». A. Stein- 

wenter a remarqué avec raison qu'il ne faut pas imaginer que le « ca- 

non» dû au patriarche consistait tout entier en pain: par «pain» 

il faut entendre ici plutôt le blé. Ce texte date du vne siècle; mais 

nous possédons aussi un texte du temps du patriarche Agathon (661- 

(1) CruM BM 464; cf. le commentaire de Steinwenter dans son article Aus dem 

kirchlichen Vermôgensrechte der Papyri, pp. 10-11.  



    

    

122 RÉPARTITION DES REVENUS 

677), qui atteste la même institution. C’est une lettre adressée à un 

diacre, P. Berl. Inv. 9447 : « [our] common [father ?], Apa Pes[ynthius], 

requires his canon brought him forthwith, since he is about to sail 

northward to meet the patriarch, Apa Aglathon the arch]bishop » (1). 

Depuis l'introduction du diyäriah, le patriarche recevait tous les 

ans une partie des sommes perçues à ce titre par les évêques (2). 

Au xre siècle, le patriarche s’appropriait une moitié du revenu des 

évêchés. Cyrille II, qui, au cours de son patriarcat, « abolit la si- 

monie », passait un accord avec chacun de ceux qu'il sacrait évêques : 

une moitié des revenus de l'évêché devait aller à l’évêque, l’autre 

moitié au patriarche, « selon l’ancienne règle » (#). Cette règle était 

appliquée également par le prédécesseur de Cyrille IT, Christodou- 

los (). Nous ne savons pas quand cette règle a été introduite; mais 

si elle était «ancienne» au temps de Cyrille IT, on peut supposer 

qu’elle a été introduite avant le xr° siècle. La part qui échoit au pa- 

triarche d’après cette règle est énorme. Peut-être, à l’époque qui 

nous intéresse ici, le patriarche n’avait-il pas besoin de piller de cette 

façon ses évêques : en effet, il disposait encore de plusieurs sources 

de revenus (terres, maisons, ateliers artisanaux, etc.), sources qu’il 

devait par la suite perdre peu à peu. 

Les évêques, à leur tour, recevaient une partie des revenus des égli- 

ses et des autres institutions pieuses de leurs diocèses. Cela ressort 

du canon 65 du Pseudo-Athanase (version copte), dont je rapporterai 

le texte tout à l'heure et qui dit que l’évêque a le droit de prendre 

tout ce qui reste après que les églises ont satisfait leurs besoins. Le 

canon 89 de la même collection fait allusion aux dons que l’économe 

de l’église épiscopale est chargé de recevoir de toutes les églises. 

Une information intéressante nous est fournie par la Vie arabe de 

Pisenthios, évêque de Koptos au vue siècle: «And all they brought 

() W. E. Crum, The Monastery of Epiphanius at Thebes, I (New York 1926), 

p. 228, note 5. 

(2) Hist. Patr., II, 2, p. 117. 
(3) Hist. Patr., II, 3, p. 330-331. 
(4) Hist, Patr., II, 3, p. 268,



      

ET ADMINISTRATION DES BIENS 123 
  

him every year from the monasteries, according to what was obligatory 
by the usage of the episcopate, he sent privately to godly men who 
feared the Lord, that they might spend it all on the needs of the poor » (6). 

Ce texte doit être rapproché d’un passage de l’Histoire des Patriarches 

Coptes (®) où un évêque du Fayoum du temps du patriarche Michel 
1 (743-767) «had much property belonging to the churches since he 
possessed in his diocese thirty five monasteries in the Fayum of which 

he was the administrator ». 

Les payements en faveur de l’évêque effectués par les églises et 

les monastères ont laissé des traces dans notre documentation grec- 

que. Citons d’abord le PSI VIII 791 (vie s.), déjà utilisé à ce point 

de vue par A. Steinwenter (#). C’est un compte de sommes versées à 

l’évêque d’Oxyrhynchos : 

+ Trois yovo(oô) xapeyou(évov) T@ OeopiÂ(eoréto) émox(67) 

déc) Tor Oo éopr(@r) x(arà) O0 ai THB ivô(xriovoc) 0 

x(ai) d(mèo) Tic Éootaotux(ÿc) Tic aèrÿc 0 ivôu(xrlovoc) 

Ô(à) 008 ’Avoëx Gnarntrf oûtoc 

5 x(aoà) toÿ dylov DiloËévov vo(uiouata) B n(aoà) B 

r(apà) Toÿ dyl(ov) ’lobotov vo(uiouata) B n(aoû) B 

r(apà) Toÿ dyl(ov) Zepprov vo(uiouata) B x(aoà) B 

r(aoà) Tic GBB& ‘Iegaxiwvoc vo(uiouata) B n(aoà) B 

ai d(réo) éootaotix(ñc) oÙ(Twc) 

10 yor(aothoior) Kavagiov vo(uiouata) B x(aoà) B 

(1) Vie arabe, éd. DE Lacy O’Leary, p. 374-375. La Vie sahidique (E. A. W. 

Bupce, Coptic Apocrypha in the Dialect of Upper Egypt [London 1913], p. 28) donne 

un texte légèrement différent, mais le sens est le même : « The things (i.e. the of- 

ferings) which were brought unto him year by year according to the canons of the 

Apostles, he was wont to send secretely to certain men [...] ». — Sur les rapports 

entre les différentes versions de cette Vie, voir W. E. Crum, Zeitschr. der Morgen- 

lands-Gesellsch. 68 (1914), p. 178-179. 

(2) Hist. Patr., PO, V, p. 94. 

(3) Aus dem kirchlichen Vermôgensrechte der Papyri, p. 12-13. Grâce à l’amabilité 

de Monsieur Manfredo Manfredi, j’ai obtenu une photographie du papyrus, ce qui 

m'a permis de vérifier la lecture et d’y apporter quelques changements, dont le 

plus important consiste à remplacer, à la ligne 1, éyO{x(@) par émox (67).  



    

    

RÉPARTITION DES REVENUS 

  

Lov(aot#e10v) Aauäocwvos vo(uiouata) B a(aoû) B 

uoy(aoThotov) Diaoëér[olv vo(uiouata) B a(aoà) B 

uor(aotouov) aBB& ‘Jeoaxiwvos vo(uiouata) B a(aoû) B 

uov(aoThoioy) Anunreiov vé(uioua) a z(aoû) a 

15 uoy(aotgtov) Toynriov () vO(uioua) a mapû) a 

toÿ éylov Koouä vO(uoua) a m(aoû) a 

yi(veta) vo(uiouata) va x(aoà) ua 

x(ai) Smèo) Tis éootis To Daouodbr 

oë(Twc) 

20 éxxA(nota) aBB& ‘Iegaxicwvos vou) a x(apà) a 

En marge des lignes 4-5 : 

x(ai) d(még) Tic Âuéoas Tod 

éyl(ov) Bilo£érov vo(uiouata) 0 n(aoà) À 

Le document n’est pas tout à fait clair, entre autres à cause du fait 

que le mot éooraotwx ne se retrouve nulle part ailleurs dans des con- 

textes analogues. Il est certain en tout cas que, dans ce document, 

il s’agit de l’argent que les églises et les monastères transmettent à 

l’évêque à l’occasion de différentes fêtes. On distingue : 

1. l'argent payé pour les fêtes des mois de Thoth, de Tybi et de Phar- 

mouthi ; 

2. l'argent payé pour la é0ptaotux : 

3. l'argent payé pour le jour de saint Philoxène. 

Le troisième point est le plus facile à comprendre: il s’agit de la 

fête du saint patron d’une des églises d'Oxyrhynchos. 

Quant au premier point, il s’agit probablement du payement d’une 

partie de la prosphora apportée par les fidèles à l’occasion des grandes 

fêtes de trois mois. Pour Tybi et Pharmouthi, la situation est claire : 

il s’agit respectivement de la Noël ou (peut-être : et) de l’Épiphanie, 

et des Pâques. Quelle est la grande fête du mois de Thoth (29 ou 30 

août-27 ou 28 septembre)? Je l’ignore. 

Enfin, la éopraotu paraît désigner l’argent reçu à l'occasion de 

fêtes, mais non pas de grandes fêtes. En attendant que de nouveaux 

documents viennent éclaircir ce mot, je propose de façon provisoire 

(1) Autre lecture possible : Tagmriov.



ET ADMINISTRATION DES BIENS 125 
  

de voir dans le deuxième point le payement d’une partie de la pros- 

phora normale, c’est-à-dire de la prosphora de tous les dimanches. 

C’est dans le même contexte qu’il faut placer les données d’un autre 

papyrus, VPB IV 94 (ve s.) provenant d’Apollonopolis Parva (1. 

C'est un des textes les plus intéressants pour l’histoire économique 

de l'Église égyptienne. Il nous convient de le citer en entier (?): 

REGTo 

+ DrGo(ic) oulray(ouévor) tlÿs duax(oviac) tic &yi(ac) Toë O(e0)ô 

êxxA(noiac) K[— —] 

o[ëtæls 

xouns Tar[ud0elws 

a(aoà) T(08) oixo(vduov) Ir[..] vo(uicuata à n(aoà) x(eorio) n 

5 (aoû) t(08) oix(ovéuov) toû [Bléxrocos vo(uicuata) B r(aoà) à 

a(aoà) 7(05) oix(ovduov) ‘Ociw 
vo(uiouata) B n(aoà) à (2° m.) e(dorabua) 

a(aoû) T(oë) oix(ovduov) to(5) yi(ov) MiyanAiov 
vo(uiouata) B (aoû) Ô 

a(aoà) to(5) oix(ovéuov) àB(B&) Aéovtoc vo(uicuata) B a(aoû) à 

n(aoà) t(08) oix(ovduov) Tic ylas Maoiac vo(uiouara) B a(aoà) à 

10 z(aoà) 7(0û) oixo(véuov) toÿ äylov Oeodwoov 
vo(uiouata) B a(aoà) 

n(aoû) Tüv éoyarüv  vo(uiouata) à (aoû) [.] 

(1) Sur ce papyrus, voir STEINWENTER, Aus dem kirchlichen Vermügensrechte 

der Papyri, p. 14-15. 

(2) Je reproduis le texte avec les corrections proposées par H. I. BELL dans 

Berichtigungsliste, II, et d’autres corrections. Comme le mot ofxoç ne désigne 

jamais une église, l’abréviation oëx(  ) ou oëxo( ) doit être résolue non pas 

en oëx(ov), oïxo(v) (comme le voulait l'éditeur), mais en oix(ovéuov), oixo(véuov) ; 

la mention de l’économe est suivie du nom de l’église qu’il sert, appelée par le nom 

du saint patron ou du fondateur. La correction de téz(w») en ro m(âr) m'a été 

suggérée par R. RÉMONDoN ; de même, la correction de ovaoTno(icy) B en uovao- 

tmo(iov) àB(Bà).  



    
   

   

      

   

      

   
   
   

    

    

    

   

    
    

   

  

    

30 

RÉPARTITION DES REVENUS 

a(aoà) To(ë) oix(orduov) Ttÿs Aélals vé(uioua) L (aoû) [.] 

n(aoà) T(où) oix(oréuov) to(5) &yi(ov) Ko11[o60o]v 

vé(uioua) a n(aoà) 8 

n(aoë) (08) oixo(véuov) To(6) Kov|otaytivov?] 

vo(uiouata) B n(apà) à 

15 (aoû) IInrnowc vo(ulouata) B n(aoà) Ô 

n(aoà) Kégov xo(eoButéoov) | ] vé{uoua) a r(aoà) B 

a(aoà) to(ë) xvoovl 

n(aoë) Sapdo(wr) povaotno(lwr) vo(uiouata) à x(aoà) n 

a(aoà) ITagovp vo(uiouata) B n(aoà) Ô 

20 (aoû) movaotme(iov) àB(B&) IIT.].ou vo(uiouara) B a(apà) B 

x(ai) IToto(v) élaovo(yoû) Tic xwu(nc) élaio(v) E(éoTai) ovc7 

yl(vetai) vo(uiouara) 16 (xai) x(epdria) y a(aod) x(eodria) E 7 

VERSO 

Colonne I 

[— —] vo(uiouata) es x(aoû) « 

[——] véquoua) a a(aoë) 8 
25 [——] vé{uioua) a n(aoû) B 

Colonne II (2° main?) 

6(uoë) yl(vetai) To x(Gr) Tic Ôvax(oviac) 

Tamé®eog  vo(uiouata) 18 n(agd) £e 

NaBoo vo(uiouata) xc n(aoà) vb 
?IBiüvos vo(uiouata) x x(epdtia) xa 

T'ua vo(uiouata) ç (aoû) 4 
[..Juwnrel  vo(uiouata) &  n(aoà) « 

[Teolé0eoc  vo(uiouata) 1 n(apà) Àe 

Îacyie vo(uiouata) e& xn(agà) « 
nélewc vo(uiouata) 1a m(aod) x(epdria) xb 

[6]40(5) yvetau) td a(&») 1[s dtax(ovlac) vo(ulouata) o]Aa x(eodTua) 

: xa n(aoà) x(epdtia) 06



ET ADMINISTRATION DES BIENS 127 
  

[y{oeta)] xadap(à) vo(uiouata) oxy x(eodrio) E, edoTaüu(a) 

’ xevo(à). 
[Movo?lÿc énioxonoc otTouy nor TÔ ovvayduevoc 
[rñs claxorias dc modxnte ppp 

Nous avons devant nous un compte des revenus, essentiellement 
en argent, d’une diakonia. Il a été présenté à l’évêque, qui l'a signé 
à la fin pour l’approuver. La diakonia en question embrasse sept 
villages et la polis, c’est-à-dire de la capitale du nome (Apollonopolis 

Parva). Le mot diakonia a plusieurs significations. Elles ont fait 
l'objet d’une étude spéciale de P. E. Kahle, à laquelle je renvoie le 
lecteur (1). Pour interpréter notre texte, nous avons le choix entre 
deux significations du mot. La première est celle que J. Maspero (?) 
a reconnue dans les papyrus d’Aphrodito et dans des inscriptions coptes 
sur des objets du culte : la diakonia est «un ensemble de biens, mo- 

biliers ou immobiliers, appartenant à un monastère ou à une église ». 

Néanmoins, dans une étude visant à éclaircir les origines des diaconies 

à Rome (‘), H. I. Marrou a examiné les sources littéraires provenant 

de la partie orientale de l’empire romain. Elles lui ont permis de con- 

stater que le mot diakonia était employé pour désigner une institution 

charitable, un service d’assistance aux indigents, dépendant d’une égli- 

se ou d’un monastère mais ayant une personnalité juridique propre. 

Les documents étudiés par Maspero fourniraient, d’après Marrou, la 

preuve de l'existence de ce type d'institution en Égypte. Marrou 

n’a pas connu le VPB IV 94. Ce texte a été tiré de l’oubli quelques 

années plus tard par A. F. Frutaz (#), qui l’a présenté comme un compte 

d’une institution charitable. 

() P. E. Kaxze, À Note on Ovaxovia, dans P. Balaizah, I, p. 35-40. 

(2) J. MasPero, Sur quelques objets coptes du Musée du Caire, Annales du Service 

des Antiquités de l'Égypte 10 (1910), p. 174. 
(3) H. I. Marrou, L'origine orientale des diaconies romaines, Mélanges d’archéo- 

logie et d'histoire 57 (1940), p. 124-127. 

(4) A. F. FrRuTAz, Una diaconia diocesana in Egitto, Miscellanea liturgica in 

honorem L. C. Mohlberg (Roma 1949), II, p. 71-74. Frutaz a transcrit le texte du 

Papyrus d’après l'édition de Bilabel, sans tenir compte des corrections de Bell.  



     

  

128 RÉPARTITION DES REVENUS 
  

L'interprétation proposée par Frutaz n’est pas impossible. Elle sus- 

cite cependant de graves objections. Dans tous les documents où 

Marrou a décelé l’existence d’une institution charitable appelée dia- 

konia, il s’agit d’une institution liée à un monastère ou à une église, 

jamais d’une institution fonctionnant à l'échelle d’une ville, encore 

moins à l'échelle d’un diocèse. Il nous est difficile d'imaginer un ser- 

vice d’assistance aux pauvres à l’échelle d’un diocèse, service alimenté 

par une partie des revenus que le diocèse tirait de sources très variées, 

comme cela ressort de l'interprétation de VPB IV 94 proposée par 

Frutaz. Un pareil service d’assistance devrait être indépendant de 

l’'économe. Or, comme nous le verrons plus tard au cours de ce cha- 

pitre, nos sources relatives aux fonctions de l’économe prouvent que 

l’activité charitable d’une église épiscopale était dirigée directement 

par son économe. Le système de l’administration des revenus ecclé- 

siastiques semble aussi être en désaccord avec l’interprétation de VPB 

IV 94 proposée par Frutaz : en effet, l’économe reçoit tous les revenus 

en nature et en espèces et il en dispose avec l’évêque. La création 

d’une institution charitable auprès de l’évêque, dotée d’une portion 

distincte des revenus du diocèse, est — répétons-le — difficilement con- 

cevable. 

En tenant compte de ces difficultés, il conviendra peut-être de re- 

venir à l’explication du mot diakonia proposée par Maspero, en la 
modifiant légèrement. Je propose de voir dans la diakonia de notre 
document VPB IV 94 le service administratif qui gère les biens, mobi- 
liers ou immobiliers, de l'église épiscopale, autrement dit l'office de 
l’économe auprès de l’évêque. 

L'ensemble des revenus du diocèse enregistrés dans VPB IV 9%4 
se monte à 123 sous d’or et 7 carats. Pour l’un des sept villages, Ta- 
niathis (un gros bourg de dimensions analogues à celles de la célèbre 
Aphrodito dans le nome d’Antaioupolis), le comptable nous a donné 
des précisions. Les revenus, pour ce village, se répartissent de la façon 
suivante : 

1. dix payements effectués par les économes de dix églises ; 
2. trois payements effectués respectivement par les personnes sui- 

vantes : Peteros, le presbytre Kyros, Parouph ; 

  

  



  

   ET ADMINISTRATION DES BIENS 129 
  

3. un payement dont nous ne savons pas par qui il a été effectué (par 
une personne ou par une institution ?) ; 

4. deux payements effectués respectivement par « divers monastères » 
et par un monastère; ces payements doivent sans doute être mis 
sur le même plan que les dix payements effectués par dix églises 
du même village ; 

5. un payement effectué par «les ouvriers» (épyétai) ; 
6. l'huile fournie par l’élaiourgos du village. 

Il s'agit maintenant de comprendre exactement qui paye et à quel 
titre on paye. La diversité des sujets qui payent semble exclure d’em- 
blée qu’il y ait une raison unique pour tant de versements. Il nous 
faut examiner les différentes catégories d'entrées séparément. 

D'abord, les payements effectués par des églises et des monastères. 
A ce propos, Steinwenter voyait deux possibilités d'interprétation. 
Il s'agirait selon lui ou bien d’impôts (Abgaben) payés par des villa- 
ges économiquement indépendants en faveur de l’évêque — impôts 
qui auraient pu être désignés par les termes kanon ou dèmosion ou 
annona ; ou bien de revenus de la propriété foncière de l’évêque, qui 
s’étendrait sur plusieurs villages — des revenus dont nous ne saurions 
pas s’ils sont des payements périodiques ou occasionnels. 

Aucune de ces deux interprétations n’est acceptable. Contre la 
première, nous ferons valoir deux arguments. D’abord, il est tout à 
fait invraisemblable que les monastères aient pu participer à la per- 
ception d’une taxe en faveur de l’église épiscopale, payée par tous les 
habitants du diocèse. Ensuite, une pareille taxe, comme je l'ai dit 
au chapitre III, n’est pas attestée pour l'Égypte du ve siècle, et l’hypo- 
thèse de son existence à cette époque est contraire à tout ce que nous 
savons sur les revenus ecclésiastiques dans l’ensemble de l'empire by- 

Zantin de cette époque. Contre la deuxième interprétation de Stein- 

Wenter, nous remarquerons qu’au ve siècle les églises non épiscopales 

sont depuis longtemps douées de personnalité juridique et possèdent 

le plus souvent des terres. Certes, l’évêque a le droit de demander aux 

églises de son diocèse des payements ; mais ce que chaque église lui 

paye est une partie de l’ensemble de ses revenus et non pas une partie 

des revenus qu’elle tire de la terre seulement; d’ailleurs, certaines 

  

  



   

    

130 RÉPARTITION DES REVENUS 

TE 
_ 

églises pouvaient même ne pas avoir de terres du tout. Le même rai- 

sonnement vaut pour les monastères. 

A mon avis, ce que les économes des églises et les monastères de 

Tanaithis payent à l’église épiscopale est une sorte de taxe « intérieure » 

qui permet à l’évêque d’avoir sa part des revenus des institutions 

religieuses de son diocèse. 

Que représentent les autres entrées du compte VPB IV 94? 

Le payement effectué par Potos elaiourgos est facile à expliquer. 

Cet elaiourgos gère probablement un elaiourgeion (pressoir ou/et ma- 

gasin d'huile) appartenant à l'église épiscopale. Sur les payements 

effectués par Peteros, Kyros et Parouph, nous ne pouvons rien dire, 

car le scribe ne nous a fourni aucune information. Le payement ef- 

fectué par les éoydta (ouvriers) pose des problèmes difficiles. Pour 

ma part, je ne suis pas en mesure d’en offrir une explication satis- 

faisante (). 

En conclusion, ce que nous pouvons tirer de VPB IV 94 pour notre 

recherche, c’est que ce document atteste des payements effectués par 

des églises et des monastères en faveur de l’évêque. 

Les sommes de sous d’or dont il est question dans VPB IV 94 aussi 

bien que dans PSI VIII 791, sont assez considérables : l’évêque semble 

se tailler la part du lion dans les revenus des églises et des monastères 

de son diocèse. 

Toutes les remarques qui précèdent touchent exclusivement les égli- 

ses dépendant de l’évêque. Sur les églises privées, nous ne savons 

rigoureusement rien. 

* 
* * 

(1) IL F. FixnamaN, Egipet na rubeëe dvukh epokh. Remeslenniki i remeslennyj 

trud v IV-seredine VII v. [L'Égypte au tournant de deux époques. Les artisans 

et le travail artisanal du 1v° au milieu du vrre siècle] (Moskva 1965), p. 199, croit 

que ces ouvriers constituent une corporation et se demande quels étaient les rap- 

ports entre cette corporation et l’église. Mais cette interprétation me paraît im- 

possible. La liste des corporations attestées pour VÉgypte byzantine aux pp. 122- 

127 du livre de Fikhman, ne comporte pas un seul exemple d’une corporation 

d'ouvriers : il s’agit toujours de corporations de travailleurs spécialisés dans tel 

ou tel métier. 

 



    

ET ADMINISTRATION DES BIENS HO 
  

Si, comme nous venons de le voir, l’évêque dispose de revenus im- 
portants, il est tenu d’en redistribuer une partie — une partie que 
nous ne sommes pas en mesure d'évaluer — parmi le clergé de son 
diocèse. D'abord, il existe une coutume qui impose au chef de la hié- 
rarchie ecclésiastique locale de faire, à l’occasion des fêtes, des ca- 
deaux au clergé et même à des laïcs. Un témoignage de l'existence 
de cette coutume est contenu dans un récit concernant les troubles 
survenus à Alexandrie sous le patriarcat d'Alexandre II (705-730) : 
au cours de ces troubles, le clergé et le peuple demandèrent au patriar- 
che de leur payer ce qu'il leur devait au troisième jour de la fête de 
Pâques (). Les papyrus de Nessana témoignent que cette coutume 
n'était pas une particularité d'Alexandrie : le clergé de Nessana reçoit 
des eulogies à l’occasion de la fête de saint Sergius (2). Il est en outre 
probable que les évêques égyptiens faisaient, tout comme leurs col- 
lègues des autres régions du monde byzantin, des cadeaux au clergé 
à l’occasion de leur consécration (). 

Bien plus importants étaient les devoirs de l'évêque envers les égli- 
ses de son diocèse qui ne pouvaient faire face aux dépenses indispen- 
sables. Lisons à ce propos le canon 65 du Pseudo-Athanase, version 
copte : « And if there be revenue (xodcodoç) in the church or the of- 
fering (xooopooé) [to suffice] for the life of the clergy and the oil 
for the light of the lamps, they may not trouble the bishop in anything. 
But if there be not revenue (xodoo00c) therein, so as to suffice for 
the offering (zvoopooé) and the life of the clergy and the oil of the 
lamps, then the bishop giveth unto them for these three needs. But 
if again there be revenue (xodooôoc) therein, so as to be more than 
these three needs, the bishop shall take them and use them, according 
to the love of God ; for the whole will of God is in compassion toward 
the poor. Yet let him not forget one that is needy beyond another, 
but let equality be among them all. [...] But as a good governor, let 
there be equality for all the clergy which are good. And everything 

() Hist. Patr., PO, V, p. 61. 
(2) P. Nessana 50 (avec un riche commentaire) et 79. 

(3) Cf. HERMAN, Benefizialwesen, p. 662.  



   

    

132 RÉPARTITION DES REVENUS 
EE 

that shall be over and above for them, let it serve for the needs of 

the poor». De même, le canon 81 du Pseudo-Athanase autorise l’éco- 

nome d’une église non épiscopale, au cas où il ne serait pas en mesure 

d'assurer l'accueil des étrangers, à aller chez l’évêque ou l’économe 

en chef pour demander les moyens nécessaires. 

# 
+ 

L'étude de la répartition des revenus à l’intérieur du diocèse, com- 

binée avec notre recherche précédente sur les sources de revenus dont 

disposaient les différentes églises, révèle donc une situation complexe, 

résultant de deux tendances opposées : une tendance centralisatrice, 

qui pousse vers la suprématie économique de l'évêque, et une tendance 

centrifuge, qui pousse vers l’autarcie de toute église pourvue de do- 

tations. 

D'une manière analogue, la politique de l’Église en ce qui concerne 

le choix du système administratif à adopter pour la gestion de ses 

biens, montre aussi deux tendances opposées. Les chefs de l'Église 

maintiennent avec force que l'autorité de l’évêque ne doit être con- 

testée par personne. Une lettre du patriarche d'Alexandrie Cyrille 

au patriarche d’Antioche Domnos contient à ce sujet des formules 

classiques, qu’il convient de citer (1). Cyrille parle d’un évêque qui 

dépendait du patriarche d’Antioche et qui a été déposé : « Quant aux 

biens qu’on lui a enlevés à tort, il est juste qu’on les lui rende pour 

(1) Cyril, epist. 78, PG, 77, col. 364. Il faut rapprocher de ce texte le canon 

32 du livre II de la version arabe des Canons des apôtres, éd. J. et A. PÉRIER, PO, 

VIII, p. 678 : « Nous ordonnons également que l’évêque aït en son pouvoir les res- 

sources de l’Église : les âmes précieuses des hommes lui ont été confiées ; or, que 

sont en comparaison tous les biens matériels qu’on lui remet, pour qu’il les fasse ad- 

ministrer et en nourrisse les pauvres par l’intermédiaire des prêtres et des diacres, 

avec crainte de Dieu et tremblement? De ces biens, il prendra aussi ce qui lui est 

nécessaire, s’il est dans le besoin, et ce qui est nécessaire à ses frères étrangers qui 

le visitent, afin qu’ils ne manquent d’aucune des choses indispensables. La loi 

de Dieu ordonne en effet que celui qui s’est consacré [au service] de l’autel, puisse 

vivre de l’autel, car pas un soldat ne fait la guerre à ses propres frais contre les en- 

nemis du roi». 

 



            

ET ADMINISTRATION DES BIENS 133 

deux raisons. D’abord, parce qu’il ne fallait absolument pas faire 
pareille chose, et puis parce que cela attriste fortement et jette dans 
un extrême abattement les très pieux évêques de toute la terre, que 
de se voir obligés de rendre compte de la raison des dépenses qu’il 
leur arrive de faire, prises soit sur les revenus (zodoo0ou) ecclésiasti- 
ques, soit sur les oblations (xaoxopoola) de quelques fidèles : car c’est 
au juge universel que chacun de nous rendra compte de ses péchés. 
Certes, il faut garder intacts aux églises les objets précieux et les biens 
immobiliers ; mais il faut d'autre part faire confiance à ceux qui, au 
moment donné, exercent le divin sacerdoce, en ce qui concerne la 
raison des dépenses qu’il leur arrive de faire». Cependant, à l’époque 
que nous étudions, l’évêque n’est plus le maître absolu des biens ec- 
clésiastiques de son diocèse. La limitation de son pouvoir dans l’ad- 
ministration de ces biens s’est réalisée sur deux plans : 1. par le fait 
que les églises non épiscopales pourvues de biens qui leur apparte- 
naient se sont rendues économiquement indépendantes ; 2. par le fait 
que le pouvoir de l’évêque de disposer des biens appartenant à l’église 

épiscopale a été soumis à des restrictions. 

Le premier point qui concerne les rapports entre l’évêque et les 
églises non épiscopales, a déjà été traité ci-dessus ; nous reviendrons 
sur cette question plus loin dans ce chapitre. Arrêtons-nous main- 
tenant sur le deuxième point. 

Pour expliquer la limitation de la liberté d’action de l’évêque dans 

la gestion du patrimoine de son église, il faut d’abord se demander 

quelle pouvait être la pression venant d’en haut: du patriarche et 

des synodes épiscopaux. Les actes des conciles et des synodes con- 

tiennent beaucoup de décisions ayant trait à cette question. Elles 

concernent notamment le problème de la vente des biens ecclésias- 

tiques — problème qui a tracassé les chefs de l'Église pendant plu- 

sieurs siècles. Pour l'Égypte, nous manquons (autant que je sache) 

d'informations à ce sujet. Mais certainement ce silence n’est dû qu’au 

hasard de la conservation des sources. Nous savons par ailleurs que 

les évêques égyptiens étaient soumis — et depuis très tôt — au pa- 

triarche d'Alexandrie. L'Égypte était considérablement avancée dans 

la voie d’un appareil ecclésiastique fortement hiérarchisé. Il serait  



   

    

134 RÉPARTITION DES REVENUS 
  

donc bien étonnant que les évêques égyptiens n’eussent pas été obli- 

gés de consulter le patriarche ou son entourage avant de prendre des 

décisions économiques de poids. Par contre, et pour la même raison, 

il est peu probable qu'ils aient dû se soucier de l’avis de leurs collègues. 

J'ai été toujours frappée par le manque de documents synodaux en 

Égypte. Cette absence me paraît indiquer que le pouvoir étendu 

dont jouissait le patriarche d'Alexandrie laissait peu de place aux 

discussions collectives. 

D'autre part, il faut prendre en considération la pression venant 

d'en bas. L'évêque devait certainement tenir compte de l'opinion 

de son clergé. Très tôt, les chefs de l'Église ont insisté sur ce point, 

en faisant valoir que les clercs locaux étaient mieux placés que qui- 

conque pour observer et contrôler leur prélat. Une trace du rôle actif 

que le clergé pouvait jouer auprès de l’évêque pour les décisions éco- 

nomiques d’une certaine importance apparaît dans le P. Michael. A1 

(ve s.) (). C’est un document par lequel un évêque cède à un laïc 

une terre à la condition qu’il devienne responsable du payement de 

tous les impôts ; dans la partie finale du contrat (lignes 52-59), l’évê- 

que garantit qu'aucun de ses successeurs ni des futurs administra- 

teurs ou clercs de son église (r@Y xarà xaipôr écouévor dvouxmr@v Te 

xai xAmowe@y) n’agira contre les clauses du contrat. Il ressort de 

là que les clercs avaient le droit d'intervenir dans les affaires écono- 

miques de l’église épiscopale. C’est dans le même sens que va le canon 9 

de Théophile, patriarche d'Alexandrie, qui prévoit l'élection de l’éco- 

nome d’une église épiscopale par son clergé; je rapporterai et com- 

menterai ce texte plus loin. 

Malgré ces limitations, et malgré une autre limitation dont je vais 

parler tout à l’heure, la présence de l’économe, c’est l’évêque qui prend 

les décisions concernant les affaires économiques de son église et qui 

en porte la responsabilité. Dans une moindre mesure, il est respon- 

sable aussi des décisions concernant les affaires économiques de son 

diocèse. Malheureusement, nous ne savons pas comment étaient gé- 

(1) Sur ce document, voir STEINWENTER, Aus dem kirchlichen Vermôgensrechte 

der Papyri, p. 31-32. 

 



                  

ET ADMINISTRATION DES BIENS 135 

rées les affaires des autres églises : qui prenait les décisions? Était-ce 

les clercs? (Ils figurent en tête de certains documents ; mais ce fait 

ne prouve rien.) Ou était-ce le presbytre préposé à l’église par l’évêque ? 
Je n’en ai aucune idée. 

L'indépendance de l’évêque est fortement limitée par la présence 

de l’économe — son aide principal dans les affaires économiques, mais 

par cela même son principal contrôleur aussi (1). La présence de l’éco- 

nome aux côtés de l’évêque est déclarée obligatoire par le canon 26 

du concile de Chalcédoine de 451 : « Ayant appris que dans certaines 

églises les évêques administrent sans aucun économe les biens ecclé- 

siastiques, le concile a décidé que toute église qui a un évêque aurait 

aussi un économe pris dans le clergé de cette église. Il aura à adminis- 

trer les biens de l’église sous la direction de son évêque, afin que l’ad- 

ministration de l’église ne soit pas sans témoins, que les biens ecclé- 

siastiques ne soient pas dissipés et que la dignité des clercs soit à l'abri 

de toute atteinte » (?). 

On pourrait objecter que cette décision conciliaire n’a pu être ap- 

pliquée en Égypte, étant donné que l'Égypte s’est dressée contre le 

concile de Chalcédoïne. Mais l’existence de la fonction de l’économe 

dans l'Église égyptienne est attestée bien avant ce concile. Celui-ci 

n’a fait que rendre obligatoire une coutume déjà très répandue. Les 

plus anciennes mentions de l'office de l’économe en Égypte remontent 

au 1ve siècle. L'une de ces mentions nous est transmise par la Vita 

Prima de saint Pacôme et concerne un économe de l’église épiscopale 

(1) Je ne traite ici que des économes des églises, en laissant de côté l’activité, 

en grande partie analogue, des économes des monastères. Je signale cependant 

que dans les monastères l’économe peut jouer un rôle différent : voir KAHLE, Ba- 

laizah, I, p. 34 («in fact the title in non-literary texts normally indicates the su- 

perior »). 

(2) Acta Conciliorum Œcumenicorum, t. 11: Concilium universale Chalcedonense, 

éd. E. Scwarrz, vol. I, pars I, (Berlin 1933), p. 163. — La tendance à se passer 

de l’économe a dû être très forte parmi les évêques, si le VIIe concile œcuménique 

de Nicée (787) s’est vu obligé de répéter la décision du concile de Chalcédoine de 

451 (RHaALzes et PorLes, Syntagma, II, p. 590, canon 11). La présence de l’éco- 

nome devait être gênante pour un évêque, si celui-ci exploitait les biens ecclé- 

siastiques dans l’intérêt de sa famille,  



   

    

136 
RÉPARTITION DES REVENUS 

de Tentyra (). Deux autres sont contenues dans deux papyrus (2). 

Les canons du Pseudo-Athanase parlent fréquemment de l’économe. 

Aux économes des églises épiscopales (*) correspondent des fonction- 

naires ecclésiastiques portant le même titre au niveau des églises pa- 

roissiales et d’autres églises dépendant de l’évêque mais n'étant pas 

la katholikè (). Des économes exerçant leurs fonctions à ce niveau 

sont mentionnés dans les papyrus assez souvent pour que nous ayons 

la certitude que c'était là une institution très répandue. Les canons 

du Pseudo-Athanse en parlent à deux reprises : le canon 81, que j'ai 

(4) Sancti Pachomii Vitae Graecae, Vila prima, éd. F. HaLzxin (Bruxelles 1932), 

chap. 40, p. 24. 

(C)ATABAN 53, 28; P. Lips. 102, 10. Malheureusement, ces deux papyrus ne 

sont datés que paléographiquement. 

(3) Les papyrus attestant l’activité de l’économe auprès de l’évêque sont les 

suivants (tous du vi® siècle) : PSI III 216 ; P. Oxy. XVI 1900 ; P. Cairo Masp. III 

67298 ; Stud. Pal. III 302 et 309 (probablement la même personne); P. Lond. I 

113, 1, 104, p. 204; P. Berl. Inv. 13908, publié dans mon article Deux papyrus 

relatifs à l'administration ecclésiastique, p. 140-146 ; PSI VIII 936 et 937 ; P. Cairo 

Masp. III 67307 (dans ces trois derniers documents il s’agit d’une même personne). 

(4) Les économes des églises non épiscopales sont attestés de façon certaine 

par les papyrus suivants : SB9773 (ves.) P.(Grenf. LL 1TIA(VEVrS s.) ; une série 

de textes du vre siècle, à savoir : P. Flor. I 73; P. Flor. III 297, 57, 77, 141; PA 

Oxy. VI 993; P. Oxy. XVI 1994; P. Oxy. XVIII 2206 ; P. Oxy. XXIV 2419; P. 

Oxy. XXVII 2478 ; Stud. Pal. III 104; 164; Stud. Pal. X 251, 8; PSI I 75; SB 

9284. En outre: SB 9461 (vire s.); Stud. Pal. XX 243, 14-15 (vue s.); KRU 75 

(vire s.) ; PRG III 55 (vue s.) ; BGU I 311 (byz.) ; SB 4758 (byz.) ; 5946 ; P. Lond. 

IV 1419, 530 (vie s.). Quant aux documents suivants, je ne vois pas la possi- 

bilité d'établir si les économes qu’ils mentionnent sont des économes d’églises ou 

de monastères ou d’autres institutions pieuses : P. Lips. 102, 10 (fin du rv° SE 

VPB IV 53, 28 (1ve s.) ; P. Bouriant 19, 10 (ve-vre s.) ; Stud. Pal. X 61, 3 (v°-vr® s); 

P. Oxy. XNI 1934 ; 2039 (vre s.) ; P. Lond. V 1673, 14, 16, 114, 118, 120, 121, 126, 

229, 239, 243, 416 (vie s.); Stud. Pal. III 24 (vie ss.) ; Stud. Pal. XX 227, 9 (vie- 

vue s.) ; P. Oxy. XVI 1875 (vie-vire s.) ; 2056, 14 (vrres.) ; Stud. Pal. 111103 (vire s.); 

Stud. Pal. VIII 1121 (vure s.); Stud. Pal. XX 268, verso, 9, 11 (vire s.) ; P. Lond. 

III 1028, 23, p. 276-277 (vrre s.) ; S.B 4799 (byz.) ; BGU II 692 (byz.-ar.) ; 694 (ar.) ; 

Koptskie Teksty Ermitaïa 16 (vue s.); Hall pl. 72, 4 Des économes d’églises 

non épiscopales apparaissent aussi dans des textes littéraires, par exemple dans: 

Sopmronros, Miracula SS. Cyri et Joannis, PG, 87, 3, col. 3437-3443 (vire s.); 

Drescner, Apa Mena. A selection of Coptic Texts, p. 118-119, 123-125 (vue s.). 

 



      

ET ADMINISTRATION DES BIENS 137 
  

déjà cité, prévoit que, si l’économe d’une église n’a pas les moyens 

nécessaires pour accueillir les « hôtes », il doit les demander à l’économe 

de l’évêque ; quant au canon 62, je vais en rapporter le texte plus loin. 

Existait-il un règlement établissant que toute église devait avoir 

son économe? Je ne le pense pas. Il est probable que les églises riches, 

possédant des biens à administrer, avaient leur économe, et que les 

églises moins fortunées s’en passaient ou bien se servaient, avec d’au- 

tres églises, d’un administrateur commun. Ce deuxième cas nous est 

attesté par Stud. Pal. III 302 (vie s.). C’est une quittance délivrée 

par un économe à un zoovontÿc Tor muxo@y éxxÂmoi®y («admini- 

strateur des petites églises »). Il est clair que ce pronoëètès jouait un 

rôle analogue à celui de l’économe. 

Les églises privées pouvaient, elles aussi, employer un économe. 

Un texte des archives des Apions (P. Oxy. XVI 2019, 65, du vre s.) 

mentionne un économe d’une chapelle ; un autre (P. Oxy. XVI 1898, 

du vie s.) mentionne un économe d’une institution de bienfaisance 

qui était une entreprise privée. Il est légitime de supposer, par ana- 

logie, que les églises privées dotées de fondations considérables se 

servaient d’économes. 

D'après les canons du Pseudo-Athanase, l’économe recevait sa no- 

mination de l’évêque (?) et entrait en fonction à Pâques (canon 62). 

Le canon 9 de Théophile semble à première vue en désaccord avec 

cette règle (2). Mais je soupçonne que ce désaccord est illusoire. Le 

texte en question, qui ordonne au clergé tout entier (xâv iesoatetoy) 

de choisir un autre économe avec l’assentiment de l’évêque, est une 

décision prise par Théophile dans un cas particulier. Les choses se 

sont probablement passées ainsi: Théophile s’est trouvé dans la né- 

cessité de trancher un différend entre les clercs et l’évêque d’un dio- 

cèse au sujet de l’économe; jugeant que la raison était du côté du 

clergé, il a cru opportun d'admettre, dans ce cas particulier, une ex- 

ception à la règle. 

(1) Un texte hagiographique, les Miracula SS. Cyri et Joannis de Sophronios, 

au passage cité dans la note précédente, confirme cette règle. L’économe du sanc- 

tuaire des saints Cyr et Jean près d'Alexandrie était nommé par le patriarche. 

(2) PG, 65, col, 41-42,  



    

    

138 RÉPARTITION DES REVENUS 
  

L'économe pouvait exercer ses fonctions pendant plusieurs années : 

une même personne est économe de la katholikè d’Oxyrhynchos en 

528 (P. Oxy. XVI 1900) et en 534 (PSI III 216). 

Nommé par l’évêque, l'économe est responsable devant lui. Une 

constitution impériale de 528 (CJ, I, 3, 41) ordonne que l’économe 

présente tous les ans ses comptes à son évêque. Un texte hagiogra- 

phique concernant Aphou, évêque d'Oxyrhynchos (1ve/ve s.), atteste 

clairement que telle était l'habitude (. Dans le cas où son admini- 

stration se révèle malhonnête ou malhabile, l’économe en répond avec 

ses biens personnels. 

Le canon 89 du Pseudo-Athanase (version arabe) nous permet de 

voir de manière concrète les rapports entre l’évêque et l’économe: 

«But thou, o steward, that receivest all such offerings as are over 

and above from all the churches, conceal thou nought from the bishop ; 

neither shall the bishop set aught aside for himself. But the treasure- 

houses of the Lord shall be under the steward and the seals under 

the bishop. For thus shall it be with the treasury of the house of the 

Lord ; and it shall be under the seal of the bishop and the archpriest 

and the steward, that the steward open not the door without the bishop 

nor the bishop without the steward, the archpriest also being present. 

And the treasures of the house of the Lord ye must needs keep filled, 

because of the scarcity that may befall the whole city and its district 

or any other scarcity whatsoever ». 

Il est intéressant de noter que, pour le Pseudo-Athanase, le contrôle 

réciproque de l’évêque et de l’économe n’est pas suffisant et qu'il 

faut encore la présence d’un autre clerc. 

Tout en reconnaissant que l’économe doit obtenir l’accord de l'évê- 

que pour chaque dépense, les canons du Pseudo-Athanase lui laissent 

une certaine liberté pour les dépenses peu importantes. «But all them 

that have need, he shall write their names and give them unto the 

bishop. And if the bishop bid give ten artob or less or more, he shall 

give them unto each one of those written down and shall not add there- 

to. But from the summer onward, when any one beg him for half 

(1) Rosst, Papiri copti di Torino, I, fasc. III, p. 87.



ET ADMINISTRATION DES BIENS 139 
  

(artob) of corn, he hath authority up to five oipe. AI great benefactions 
(&ydnm) shall go before the bishop ; but the small, he it is shall give 

them (in charity)». (Canon 61 du Pseudo-Athanase, version copte). 

Le texte que nous venons de lire met en relief le rôle de l’économe 

dans la dispensation de la bienfaisance ecclésiastique (®). De même, 

les canons d’Hippolyte soulignent son rôle dans l’organisation de l’as- 

sistance aux malades : « L’économe est celui qui a soin des malades. 

Que l’évêque les entretienne ; même le vase d’argile nécessaire aux 

malades, que l’évêque le donne à l’économe» (canon 25) (?). 

Il nous faut voir en l’économe le chef des magasins de l’église, où 

sont conservés le blé, le vin, l'huile. Il dispose aussi de l'argent de 

l'église, il donne des ordres de payement (#). C’est lui qui verse leurs 

salaires aux personnes qui travaillent pour l’église. Son nom figure 

en tête d’un certain nombre de documents: contrats de bail ou de 

vente, quittances de payement de la rente, etc. (*). L'établissement 

des clauses des contrats de ce genre est sans doute laissé à sa discrétion ; 

et c’est lui qui doit veiller à leur réalisation. Les constitutions im- 

périales lui reconnaissent de larges droits, qui lui permettent de faire 

respecter les testaments en faveur de l’église (CJ, I, 2, 15, 1-2). Devant 

l'État, l’économe est responsable du payement des impôts qui grèvent 

les biens ecclésiastiques ; en cette qualité, il apparaît parfois dans 

(1) Cf. d’autres canons du Pseudo-Athanase déjà cités et commentés au cha- 

pitre IV : canons 80 et 81. Voir en outre le rôle de l’économe du sanctuaire de saint 

Léonce à Tripolis : il employait les revenus d’un grand troupeau de bovidés à la 

construction et à l’entretien d’un xenodochion (G. GARITTE, Textes hagiographiques 

orientaux relatifs à St. Léonce de Tripolis, Le Muséon 89 [1966], p. 349). 

(2) Canons d’Hippolyte, éd. Coquin, p. 392-393. Le texte cité ne se retrouve 

pas dans les autres compilations de droit canon ; il date donc du milieu du 1v° siècle 

et provient de l'Égypte. 
(3) Stud. Pal. III 164 (vie s.); P. Oxy. XVI 1875 (vre-vrre s.). 

(4) PSI VIII 936; 937; Stud. Pal. III 302; 309; P. Cairo Masp. III 67307; 

P. Flor. 1 73; P. Oxy. XVI 1900 ; 1994; PSI I 75. Tous ces textes sont du vi® 

siècle. En outre: Stud. Pal. III 103 (vie s.); PRG III 55 (vue s.); BGU I 311 

(byz.); SB 5946. — Il convient d’observer que, si dans d’autres documents du . 

même genre l’économe n'apparaît pas, cela ne doit pas être considéré comme une 

preuve de linexistence de la fonction d’économe dans telle ou telle église.  



   

    

140 RÉPARTITION DES REVENUS 
  

les documents fiscaux (1). Il est en outre responsable devant l’église 

de la conservation des objets précieux, c’est-à-dire, avant tout, des 

vases liturgiques (?). Nous lisons dans le canon 62 du Pseudo-Athanase 

(version copte) : «.… This [also] is the law of the lesser stewards (oi- 

movduoc). Every dedicated thing (äv&ômua) which is with them, their 

reckoning shall lie written in the great church. Everything dedicated 

(ävé0mua) which shall be vowed unto Him (sc. God), a vessel (oxedoc) 

of gold or a vessel of silver or a vessel of bronze, he shall inform the 

chief steward (oixoyduoc) thereof at the feast of the Pascha and he 

shall tell the bishop, and it shall be written down. But every vow 

of bronze or gold that shall be given, whence they use to | l 

shall be [under his] authority (é£ovola) ». 

Pour confier la charge d’économe, on cherchait certainement des 

hommes énergiques et capables de remplir les devoirs multiples qui 

incombaient à cette charge. Il est étonnant de trouver dans une église 

de Djeme, au milieu du vue siècle, un économe-presbytre qui ne sait 

pas écrire (KRU 75, 142); je crois que des cas pareils devaient être 

rares. Cette charge pouvait être parfois exercée par un membre d’une 

famille riche (°). 

Dans le sanctuaire d’Apa Menas dans le désert de Libye, les com- 

pétences de l’économe s'étendent bien au-delà des questions écono- 

miques (‘). Dans un récit de miracles, un pécheur puni par le saint 

(1) P. Oxy. XVI 1934 (vie s.); P. Flor. III 297, 57, 77, 141 (vie s.); P. Lond. 

IV 1419, 530 (vrrre s.). 

(2) P. Grenf. II 111 (ve-vie s.), inventaire présenté à l’économe ; P. Oxy. XXIV 

2419 (vie s.), document faisant partie du dossier d’un procès contre une personne 

accusée d’avoir volé des objets en argent. La Hist. Patr., PO, V, p. 43 raconte 

que l’économe du patriarche Simon I (692-700) était la seule personne qui connût 

la liste des biens meubles de l’église, et qu’il avait l'habitude d’emporter les objets 

précieux de l’église pour les garder ailleurs ; après sa mort, on ne pouvait plus re- 

trouver ces objets. Le même motif (impossibilité de retrouver les vases de l’église 

à cause de la mort de l’économe) apparaît dans une histoire racontée par le Syna- 

æaire, éd. Basser, PO, XVII, p. 614-615. 

(3) P. Oxy. XVI 2039, 15 (vie s.) ; Stud. Pal. III 164 (vre s.); SB 9461 (vrre s.). 

Ces papyrus seront discutés plus loin dans ce chapitre. 

(4) DrescHEr, Apa Mena. A Selection of Coptic Texts, p. 118-119, 123-125. 

 



ET ADMINISTRATION DES BIENS 141 
  

patron de ce sanctuaire s’adresse à l’économe pour obtenir la guérison 
par l’onction avec de l'huile de la lampe qui brûle devant le sarcophage. 
De même, on porte un possédé devant l’économe. Les sources montrent 
que, outre l’économe, il y avait dans ce sanctuaire un archipresby- 
tre ; c’est celui-ci qui a dû être le chef de la vie religieuse du sanctuaire. 
Mais l’économe, par son activité philanthropique, a dû être plus fa- 
milier aux gens. 

Il est probable que les clercs préposés aux affaires économiques 
de leur église (épiscopale ou non) portaient parfois un titre différent 
de celui d’économe, tout en remplissant les mêmes fonctions que 
l'économe. Une garantie pour quelqu'un surpris en train de voler (> 
Oxy. XIX 2238, du vie s.) est adressée à un émuxeluevoc Tic &ylac x- 
ximolas Ts "OEvovyyir@v nélewc. Étant donné que l'affaire dont 
il est question est purement privée (en effet, le vol a eu lieu dans la 
maison de l’éxxelueroc), nous ne pouvons pas établir les compétences 
de ce fonctionnaire ; mais il est probable qu'il tient la place de l’éco- 
nome. 

A. Steinwenter a remarqué (!) que dans certains cas un clerc dit 

duouxnrs a l'air d’occuper le poste de l’économe. C’est le cas du P. 
Michael. 41 (vre s.), déjà cité plus haut et commenté d’un autre point 

de vue. Dans ce contrat, l’évêque mentionne les futurs clercs et les 

futurs dioikètai de son église, mais ne mentionne pas les économes. 

Il se peut que dans la lettre Wadi Sarga 375 (vue s.) le dioikètès rem- 

place également l’économe : « The holy [ ] of Sbeht [through ? 

the] most saintly bishop, Apa Eunomlus], through me Thomas the 

overseer (dont) [writes to] the holy monastery [of the Rock] of 

Apa Thomas...» Crum a proposé de remplir la lacune au début de 

ce texte par le mot métoa (avec un point d'interrogation). Je crois, 

Pour ma part, qu’il faudrait y voir plutôt un mot signifiant « église » ; 

cette restitution nous donnerait une formule couramment employée 

par les documents grecs de l’époque. Dans Stud. Pal. III 271 B (vne s.), 

l’église d'Hermoupolis est représentée par un archidiacre et un dioi- 

kètès. Ce dernier tient-il la place de l’économe? C’est probable, 

(1) Aus dem kirchlichen Vermügensrechte der Papyri, p. 27-30.  



    

    

142 RÉPARTITION DES REVENUS 

mais non pas certain: notons qu’au vie siècle, à Hermoupolis, nous 

connaissons par les papyrus (Stud. Pal. III 302; P. Flor. 1 73) des 

dignitaires qui portent le titre d’économe ; il est vrai d’autre part 

qu’au vue siècle la terminologie a pu changer. Il est fort probable 

que, dans certaines églises, le dioïkètès agissait à côté de l’économe 

en qualité d’aide. Steinwenter remarque au sujet de son titre : « Avor- 

xnris est un mot assez incolore, à plusieurs significations, et par lequel 

peut être désigné presque chaque fonctionnaire exerçant une activité 

administrative, privée ou publique, de nature économique. À l’époque 

byzantine, la signification propre du mot est sans doute celle d’ad- 

ministrateur [Wirtschaftsbeamter] auprès d’un propriétaire foncier, que 

celui-ci soit un patronus laïc ou une église ou un monastère » (1). « Pro- 

bablement, le fait que l’administration des biens était confiée à un 

économe et à un dioikètès ou seulement à l’un des deux, n’a dû dépendre 

que des besoins locaux et de la coutume de telle ou telle institution » (?). 

Ainsi, lorsque nous lisons que Pisenthios confia à un dioikètès l’af- 

faire d’un économe d’un euktèrion accusé de vol, afin qu’il chassât 

cet économe de son poste (#), il nous est impossible d'établir quelles 

étaient exactement les fonctions de ce dioikètès. 

Une charge importante et dont la sphère d’action est difficile à 

établir, c’est l'office du defensor ecclesiae, de l’éxxAnoséxôuxos. Il ny 

a pas lontemps, il était encore nécessaire de prouver l'existence de 

cette charge en Égypte: c’est ce qu'a fait Steinwenter (‘). Depuis 

lors, le terme éxxÂnouéxdwoc est apparu dans un papyrus d’Oxyrhyn- 

chos, P. Oxy. XXIV 2419, 2 (vie s.). Sur la base de la documenta- 

tion provenant de pays autres que l'Égypte, nous savons que cet of- 

fice a connu au cours des siècles une évolution considérable. Créé 

(1) STEINWENTER, Studien zu den koptischen Rechtsurkunden, p. 20. 

(2) STEINWENTER, Aus dem kirchlichen Vermôgensrechte der Papyri, p. 27. 

(3) RevicLouT, Correspondance de St. Pésunthios, no. 8, p. 143-144, avec les 

corrections apportées par CRuM dans Crum Ep. 360, p. 249. 

(4) STEINWENTER, Aus dem kirchlichen Vermügensrechte der Papyri, p. 12. Sur 

le « defensor ecclesiae », voir B. Fiscner dans le Reallexikon für Antike und Christen- 

tum, III (1957), col. 656-658. Rappelons que la vérification de la lecture du PSI 

VIII 791 a éliminé l’éydwxoc de ce texte.



ET ADMINISTRATION DES BIENS 143 

au début du ve siècle en Afrique, il a été d’abord un poste d'avocat 
au service d’une église épiscopale ; ce poste était confié à des laïcs. 
Plus tard, en se répandant hors de l’Afrique, cette institution a perdu 
sa fonction originelle, qui consistait à défendre les intérêts ecclésias- 
tiques devant les tribunaux, et elle a commencé (dès la fin du ve siècle) 
à être confiée de plus en plus régulièrement à des clercs. 

Dans plusieurs églises, et certainement dans toutes les églises épis- 
copales, il y avait, outre les employés déjà mentionnés, d’autres per- 
sonnes chargées d’administrer les biens ecclésiastiques, de tenir à jour 
la comptabilité, de dresser des documents, etc. Dans la documenta- 
tion papyrologique, nous constatons que de telles fonctions administra- 
tives sont remplies par des personnes — ecclésiastiques ou laïques — 

munies d’un titre, aussi bien que par des personnes qui ne portent 
aucun titre. 

Parmi les personnes titrées, mentionnons d’abord l’enoikologos, dont 

il a déjà été question au chapitre II. Comme nous l'avons vu, il col- 

lecte les loyers des maisons appartenant à une église. Dans Sfud. 

Pal. VIII 743 (ve s.), un enoïkologos paye l'impôt au nom de son 

église. 

Un groupe de papyrus du vue siècle provenant d'Hermoupolis (1) 

permet de voir une partie de l'appareil administratif de l’église épis- 

copale de cette ville. Les biens de celle-ci sont partagés en circon- 

scriptions topographiques dites meoides. Les biens situés à l’intérieur 

de la ville font partie de la weois ‘Eouovxdhewc. L'administration 

des revenus en espèces a dû être distincte de celle des revenus en na- 

ture ; cela ressort de l’existence d’une weoic T@v yovoux&r ‘Eouov- 

aôlewc. Les fonctionnaires qui gèrent les biens fonciers de cette égli- 

se portent les titres de pronoëtès ou d’apaitèlès. Ils pouvaient se servir 

d'aides (misthioi). V a-t-il une différence entre les pronoëtai et les 

(1) J'ai étudié ce groupe de papyrus dans l’article Les factions du cirque et les 

biens ecclésiastiques dans un papyrus égyptien, p. 180-190. Ce groupe se compose 

de quittances de payements de la rente effectués par diverses personnes qui ont 

pris à bail des terres ecclésiastiques. Voici les documents : P. Lond. III 1060, p. 273 ; 

1072 A-B-C-D, p. 274; P. Lond. V 1782 ; 1783 ; 1784; 1785; Stud. Pal. IL 271 
AB; 272; P. Berl. Inv. 11814 (publié dans mon article cité dans cette note).  



   

  

144 RÉPARTITION DES REVENUS 
  

apaitètai, une différence consistant en ce que les premiers seraient 

placés à la tête d’une méris, et les seconds seraient sous leurs ordres 

et exécuteraient la besogne de la perception? Ou s'agit-il tout sim- 

plement d’un flottement dans la terminologie? Il est difficile de tran- 

cher la question, tant que nous ne disposons que de ces documents. 

Mais je penche plutôt vers la deuxième hypothèse, pour des raisons 

qui tiennent au caractère des biens ecclésiastiques dans cette région. 

D’après l’état actuel de notre documentation, les terres appartenant 

à l’église épiscopale d'Hermoupolis consistaient en lots petits ou moyens, 

qu’on donnait à bail. Nous n’avons pas de traces de domaines plus 

grands, gérés directement par des agents de l’église, La tâche d’ad- 

ministrer cette mosaïque de lots de terre donnés à bail a dû être assez 

simple. Il suffisait d’avoir un personnel chargé d’entrer en contact 

avec les fermiers pour collecter la rente, de tenir à jour la comptabilité 

et de stipuler de nouveaux contrats de bail. Il est improbable qu’on 

ait jamais éprouvé le besoin de différencier et d'organiser hiérarchique- 

ment ce personnel de collecteurs. 

Les pronoëètai et les apaitètai apparaissent dans d’autres textes. La 

sphère d’activité d’un pronoètès est indiquée dans un contrat passé 

entre un Oavuaoiwtatos zoovonts Ts Gylas éxxÂnotas d'Oxy- 

rhynchos et une certaine personne qui veut devenir son aide (misthios) : 

P. Oxy. XNI 1894 (vi s.), lignes 8-17: Ouoloy® éxovoia yrôum 

ovvtebeïobai ue xods Thr or Oavuaoiérnra àn0 Tic oÂueooy fuéoac 

fuus éotir Xoiax eixüc Entry Tÿc macodonc éPodunc ivuertlovos Éwc 

nevtexadexdTrns Toû Ilayov uyvôc Tics adtic, £p’ À té je Tv yboar 
miobiov T@v noovont@r rap’ aèrÿ ânonÂnodoa à moootacia Tic 

x@uns Zagariwvos Xauofpuwvoc, xai névra Tà Énodeydueré por 
napa Toy Ünevbéror yewoy®y Tv nd Tv oÿv Oavuaoidrmra Ëv 

TÂ eionuérn xdum & Te oito ai yovoiw Guoloy® veynely Hal xaTa- 
Baleïr ni Thv où Oavuaoidrra äxoloë0wc Toïc éuotc| 

«Je reconnais avoir fait de mon plein gré un contrat avec ton Ad- 

mirabilité pour la période qui va d'aujourd'hui, le 26 Choiak de la 

présente septième indiction, jusqu’au 15 Pachon de la même indiction 

— Contrat établissant que j’occuperai auprès de ton Admirabilité le 

poste d'aide des pronoëtai dans l'administration du village Sarapio- 

  

  



  

ET ADMINISTRATION DES BIENS 145 
  

nos Chairemonos ; je m'engage à apporter et à verser à ton Admira- 
bilité, conformément à mes... [lacune], tout ce que je percevrai, en 
blé aussi bien qu’en espèces, des colons qui dépendent de ton Ad- 
mirabilité dans ledit village». Observons d’abord que l’aspirant-mis- 
thios demande le poste d’aide « des pronoëtai», et non pas « du pro- 
noètès ». Probablement avons-nous affaire à une hiérarchie : un pro- 
noètès au centre de l'administration des biens épiscopaux de tout le 
diocèse, et des pronoëtai locaux dans les villages. Le titre du pronoètès 
qui conclut le contrat d'embauche («pronoëtès de la sainte église ») 
nous oriente aussi dans cette direction : en effet, il ne contient aucune 
précision topographique ou autre, il ne délimite pas les compétences 
de ce pronoëtès ; cela s'explique parfaitement si l’on admet qu'il s’agit 
du pronoètès en chef. 

Dans un texte très mutilé, Stud. Pal. ILI 387 (vre siècle, provenant 
probablement du Fayoum), quelqu'un s'adresse au TOOVONTNS Tic 
zoooddov Tic aôtis Gyias xadolixïÿc éxximoiac. Le terme TLOVOY- 
vis Tic aooobdov d'une église n’est pas attesté par ailleurs; mais 
il est probable qu’il désigne un fonctionnaire aux compétences assez 
larges. Dans ce xoovontis tic moooddov aussi bien que dans le pro- 
noëtès en chef du P. Oxy. XVI 1894, je suis tentée de voir un fonction- 
naire jouant le rôle de l’économe. Pour Arsinoe, nous avons des té- 
moignages assez nombreux de l'existence des économes auprès des 
églises non épiscopales, mais nous ne possédons pour le moment pas 
de témoignages analogues en ce qui concerne la katholikè de cette 
ville. Pour Oxyrhynchos, un texte (P. Oxy. XVI 1900) nous prouve 
qu’en 528, la katholikè se servait d’un économe ; mais le P. Oxy. XVI 
1894 date de l’année 573 : en 45 ans, bien des choses ont pu changer. 

En outre, le P. Oxy. XIX 2238 (de l’an 551) que j'ai commenté plus 
haut et où il est question d’un êmixeluevoc Tic âylac éxxÂnolas, 
semble aussi témoigner d’un certain flottement de la terminologie dans 
l'église épiscopale oxyrhynchite. 

Les autres pronoëètai ecclésiastiques que nous trouvons mentionnés 
dans notre documentation, ont une sphère d’action visiblement limitée. 

Rappelons le moovontic Tov uxo®v éxxAmoudy (Stud. Pal. III 302), 
déjà discuté plus haut. Dans le P. Oxy. XVI 1950 (v° s.) est mention- 

10  



   

    

146 RÉPARTITION DES REVENUS 

  

né un xoovomtis Ànxa Duâoëévov qui doit couvrir certaines dépenses 

sur l’ordre de la katholikè d’Oxyrhynchos. Ce pronoëètès tient-il la 

place de l’économe auprès de l’église d’Apa Philoxène? Cela est pro- 

bable ; mais il faut tenir compte du fait qu’à Oxyrhynchos l'existence 

d’économes d’églises non épiscopales est bien attestée. 

Un apaitètès apparaît dans un petit dossier, composé de quatre 

documents (!), que nous avons déjà examiné au chapitre L. Il s’oc- 

cupe des biens de l’église de la Theotokos d’Arsinoe, situés dans le 

village de Ptolémais. Dans le PSI VIII 791, déjà cité, nous trouvons 

également un apaitètès. 

Un xapoñfuntns au service d’un évêque apparaît dans le P. Lond. 

Y 1803 (ve s.), en qualité de fonctionnaire disposant du blé, 

Comme nous l’avons signalé à plusieurs reprises, chaque église dis- 

posait de magasins pour conserver les produits provenant de ses biens 

ou des oblations. Les églises riches, avant tout les églises épiscopales, 

ont dû posséder des magasins énormes. Or, pour gérer ces grands 

magasins, il fallait un personnel spécialement chargé de cette tâche. 

Un groupe de papyrus que nous avons déjà analysé au chapitre I montre 

l'activité de Kyrikos, diacre et élaiopratès, préposé au magasin d’huile 

appartenant à l’église épiscopale d’Arsinoe, au cours d’une période 

assez longue (8 ou 13 années, les documents datant respectivement 

de la 3e, 5e, 7e et 15e année de l’indiction). Sur la base d'ordres écrits 

par un certain Petterios, diacre et notarios, et émanant parfois du 

Oeopéhaxtos Kyros (l’évêque d’Arsinoe) ©), Kyrikos fournissait les 

quantités indiquées d'huile aux personnes indiquées. Cette huile rem- 

plaçait l’argent ; l’église payait en huile les traitements de ses fonction- 

naires et les rémunérations qu’elle devait aux artisans, aux gens em- 

ployés dans l’agriculture, aux matelots, etc. 

(1) Stud. Pal. VIII 1125; 1126 ; 1134; 1135 (vre s.). 
(2) F. Preisieke (Berichtigungsliste, I, p. 417) a proposé d’identifier ce Kyros 

avec le patriarche orthodoxe d'Alexandrie au temps de la conquête arabe. Mais 

la mention d’un Sisinnios, pallikarios du symboulos (c’est-à-dire page du gouver- 

neur arabe de l'Égypte), que nous connaissons par le P. Lond. IV 1447, 13, date 

l’ensemble de la fin du vire ou du début du vire siècle. 

 



              

ET ADMINISTRATION DES BIENS 147 
  

Outre le dossier de Kyÿrikos, quelques papyrus isolés nous font con- 
naître des chefs de magasins ecclésiastiques (1). Le chef d’un cellier 
pour le vin, qui porte le titre de oëvoyeigoths, recoit des ordres de 
payement qui rappellent de près ceux que reçoit l’élaiopratès du Fayoum 
(P. Oxy. XVI 1951, du ve s.; BGU II 692, du ve s.). Un employé 
remplissant les mêmes fonctions et appelé xellagwxdç apparaît dans 
un texte littéraire du vi siècle (?). Un autre encore, appelé 6xo- 
otaoidguos, travaille dans le grand sanctuaire de saint Ménas (?). 

Pour pouvoir administrer (sur tous les plans, et non seulement sur 

le plan économique) leur diocèse, les évêques se servaient d’une chan- 

cellerie, qui tenait la comptabilité, entretenait la correspondance, ré- 

digeait des documents. Ces chancelleries étaient sans doute modelées 

sur celles des grands propriétaires fonciers, qui à leur tour étaient 

modelées sur celles de l'appareil d'État. Nos documents, provenant 

pour la plupart des chancelleries ecclésiastiques, prouvent l'existence 

des offices de yaorovidouos (©), de xayxelldguoc (5), de yoauuatedc (9). 

Nous trouvons en outre l'office de votdguos (secrétaire) : dans le dos- 

sier de Kyrikos que nous venons de mentionner, celui qui adresse les 

ordres de payement au chef du magasin d'huile, c’est le secrétaire 

de l’évêque d’Arsinoe. Ce secrétaire déclare parfois que l’ordre émane 

de l’évêque, mais d’habitude il ne le fait pas ; sa signature était natu- 

rellement suffisante pour l’élaiopratès, habitué à recevoir des ordres 

provenant de la chancellerie épiscopale. Dans les récits de miracles 

qui auraient eu lieu dans le sanctuaire des saints Cyr et Jean à Me- 

(1) Par exemple Stud. Pal. VIII 963 (ve s.). 

(2) C. Scmmipr, Fragmente einer Schrift des Märtyrerbischofs Petrus von Alexan- 

drien (Leipzig 1901), p. 13, 37, à lire avec les remarques critiques de H. DELEHAYE, 

Analecta Bollandiana 20 (1901), p. 101 sqq. 

(3) Attesté par des ostraca (ve-vre s. ?) publiés par E. Drerur, Griechische Ostraka 

von den Menas-Heiligtümern, Rômische Quartalschrift 22 (1908), p. 244-245 — 

SB 4640 ; 4641 ; 4642. 

(4) Stud. Pal. III 96 (ve s.), yaorovAdguoc Ts éyuorérns xaboluxïc ëxxlm- 
cas ; Stud. Pal. VIII 914 (vrre-vrrre s.) ; probablement aussi 978 (vire s.). 

(5) Stud. Pal. III 64 (vie s.), Ovdxwv nai xayxelhdgos To6 ebayoüc xAroov 

Tic ‘Hoaxeonélews ; peut-être aussi BGU II 692 (vrre/vire s.). 

(6) Lefebvre RIC 785.  



    

    

148 RÉPARTITION DES REVENUS 

nouthis près d'Alexandrie (?), apparaît un nombreux personnel ecclé- 

siastique, entre autres un notarios de l’économe. 

Les diocèses avaient en outre besoin, pour pouvoir fonctionner, d’un 

service de courriers (symmachoi). J'en ai parlé au chapitre IV. 

Toutes les fonctions qu’on vient de mentionner, étaient-elles con- 

fiées à des clercs ou à des laïcs? 

En ce qui concerne le poste d’économe, nous avons des témoignages 

sûrs qui prouvent qu’il pouvait être confié à des laïcs. Dans trois docu- 

ments, nous trouvons des économes qui ne portent pas de titre ecclé- 

siastique et qui sont par contre dotés d’une épithète qui ne fait pas 

partie des épithètes traditionnelles des membres du clergé, mais de 

celles des membres de l'aristocratie provinciale : xep{Blentocs dans 

P. Oxy. XVI 2039, 15 (vie s.) et dans SB 9461 (vu s.), et lauxoôtatos 

dans Stud. Pal. III 164 (vie s.). Un parmi ces personnages, celui qui 

apparaît dans P. Oxy. XVI 2039, 15, est connu par ailleurs en tant 

que grand propriétaire du nome oxyrhynchite. Des motifs variés ont pu 

amener ces personnages riches et influents (notons que les épithètes qu’ils 

portaient étaient une conséquence des fonctions civiles ou militaires 

qu’ils exerçaient) à se charger de l'office d’économe : outre la piété et le 

sentiment du devoir à l’égard d’une église, a pu entrer en jeu le désir 

de dominer une institution aussi puissante. Dans BGU II 692, nous 

trouvons encore un économe laïc, mais d’une condition sociale fort 

différente. Un certain Ménas est xaotomosos et économe. Xaotoÿ- 

ouoç, latin castrensis, est un titre antique désignant le chef des ap- 

partements impériaux, et par conséquent le chef des serviteurs at- 

tachés au sacrum cubiculum. Les grands propriétaires égyptiens, en 

imitant les habitudes du palais impérial, ont donné ce titre aux chefs 

de leurs propres serviteurs (P. Cairo Masp. 1 67054, II, 7; II 67166, 

7; 67146, 5). 

Malgré ces témoignages, je crois que les cas où le poste d’économe 

était confié à des laïcs ont dû être rares. Les chefs de l’Église rap- 

pelaient souvent la nécessité de choisir l’économe parmi les clercs 

de l’église qu’il devait servir. 

(2) PG, 87, 3, col. 3576.



      

ET ADMINISTRATION DES BIENS 149 
  

Parmi les enoikologoi d’une église qui sont attestés, certains sont 
appelés presbytres ou diacres; quant aux autres, nous ne pouvons 
pas savoir s’ils sont clercs ou laïcs. 

Les pronoètai et les apaitètai au service d’une église qui apparais- 
sent dans nos papyrus ne portent jamais de titres ecclésiastiques. Faut-il 
en conclure que ces offices étaient confiés à des laïcs? J’hésite à tirer 
cette conclusion, puisque la mention du titre ecclésiastique n’était pas 
obligatoire et que, par conséquent, l’absence de titres ecclésiastiques 
dans les documents où apparaissent des pronoëtai ou des apaitètai 
peut être due au hasard. 

En principe, les églises préféraient confier les diverses fonctions 
administratives à leurs propres clercs plutôt qu’à des laïcs, car les 
clercs étaient plus attachés à l’institution qu'ils servaient, pouvaient 

être punis plus facilement en cas de prévarication et étaient peut-être 

en moyenne plus honnêtes que les laïcs. Mais si elles ne trouvaient 

pas de clercs aptes à des fonctions administratives, les églises n’hési- 

taient pas à confier celles-ci à des laïcs. 

Qu'’elles fussent remplies par des clercs ou par des laïcs, ces fonctions 

étaient sans doute rétribuées. Les textes concernant les églises de la 

chora gardent à ce sujet un silence total, mais nous pouvons nous 

appuyer sur un texte relatif à l'administration de l’église patriarcale 

d'Alexandrie (1). Saint Jean l’Aumônier fut une fois informé que les 

administrateurs de son église acceptaient des pots-de-vin ; pour com- 

battre leur vénalité, il décida d’augmenter leurs salaires. 

Assez souvent, des documents ayant trait à l'administration ecclé- 

siastique sont dressés au nom de, ou par, un clerc qui ne porte aucun 

titre administratif, voire par un représentant de l’église qui ne porte 

ni un titre administratif, ni un titre ecclésiastique, et dont nous ne 

Savons pas, par conséquent, s’il fait ou non partie du clergé. Beaucoup 

de ces documents ont un formulaire identique à celui de certains docu- 

(1) Leonrios, Leben des heiligen Johannes des Barmherzigen, éd. GELZER, p. 10- 

11. Sur les salaires du clergé dans la partie orientale de la Méditerranée, voir JONES, 

Church Finance, p. 92-93.  



   

  

150 RÉPARTITION DES REVENUS 
  

ments signés par des personnes dont les fonctions administratives 

sont précisées par un titre. Que faut-il penser de ces cas? 

Remarquons d’abord que, puisque nos scribes n’avaient pas d’ha- 

bitudes stables en ce qui concerne les titres, puisqu'ils ne les men- 

tionnaient pas systématiquement, il n’est pas à exclure qu’une partie 

des personnes qui apparaissent sans titres dans nos documents, en 

aient porté un en réalité (cf., par exemple, SB 9773, du ve siècle). 

Cette réserve faite, il demeure probable qu’un nombre considérable 

de prêtres et de diacres remplissaient des tâches dans l’administra- 

tion du patrimoine ecclésiastique sans porter de titres administratifs. 

Cela n’a rien d’étrange. Les églises moins riches ne pouvaient pas 

se permettre d'employer un personnel spécialisé ; elles étaient donc 

naturellement amenées à partager la besogne administrative parmi 

leurs propres clercs, moyennant peut-être de modestes rétributions. 

Dans les églises plus riches, la division des tâches pouvait se faire de 

diverses façons suivant les coutumes, la situation particulière du mo- 

ment, les aptitudes des clercs, etc. 

Dans ce tableau du personnel qui administre les affaires économiques 

des églises, il ne faut pas oublier les chefs des institutions de bienfai- 

sance dont il a été question au chapitre IV. 

Il nous faut en outre prendre en considération encore deux cas de 

participation laïque à la gestion des affaires économiques ecclésias- 

tiques : celui des philoponoi et celui des curateurs de telle ou telle 

église. 

Les philoponoi, membres de confréries religieuses qui participaient 

activement à la vie de leurs églises, ont probablement joué le rôle 

d’aides volontaires dans l'administration, ainsi qu'ils l'ont certaine- 

ment joué dans d’autres domaines de l’activité ecclésiastique (!). 

Quant aux curateurs laïcs des églises, il est d’abord nécessaire de 

montrer, contre l'opinion de Steinwenter (2), qu’ils ont existé en Égyp- 

(1) Je me suis occupée des philoponoi dans l’article Les confréries dans la vie 

religieuse de l Égypte chrétienne. Proceedings of the Twelfth International Congress 

of Papyrology (Toronto 1970), p. 511-525. 

(2) STEINWENTER, Aus dem kirchlichen Vermügensrechte der Papyri, p. 28-29. 

  

  



        

ET ADMINISTRATION DES BIENS 151 

te. Il va de soi que les grands propriétaires avaient beaucoup à dire 
dans les affaires de leurs propres églises privées. De même, il est évi- 
dent que les membres de l'aristocratie provinciale qui détenaient plu- 
sieurs fonctions dans l’administration publique, exerçaient de façon 
non formelle une certaine influence sur les églises situées dans le terri- 
toire qu'ils administraient ou dans les localités où ils possédaient des 
biens fonciers. Mais outre cela, il me semble que les papyrus égyptiens 
fournissent des documents prouvant que des notables laïcs ont pu 
exercer de façon formelle une curatelle sur une église, et plus précisé- 
ment sur une église épiscopale. Les documents en question, S{ud. 
Pal. TI 271 B et P. Berl. Inv. 11814 (), proviennent d'Hermoupolis 
et datent du milieu du vu siècle ; ils font partie d’un dossier que nous 
avons déjà utilisé au chapitre I. Citons ici le début des deux documents, 
qui est essentiel pour mon raisonnement. Stud. Pal. III 271 B: + ‘H 
dyla toù 0eoû éxxinoia ‘Eouovrdiews d1à To mavevpuov xal eë- 
xhseotétou nla(rouxiov)] Zevovôlov Govxdc poortiorod Tic aèric 
dylas éxxAmoias ‘Eouovxéhewc 01 àBBä Mnv& vo Oeoqiieorérov 

doxudaxévov xai Ovouxnrod Tic adrÿc Gylas éxxAmotas. P. Berl. 

Inv. 11814: + °H Gyla to 0e05 êxxAmoia ‘Eouovndlews O1à Toÿ êv- 

doéorétov *Iwavvaxiov iAlovotoiov xai poorriotod tic aètis Exxm- 

olaç ‘Eouovxdlewc [ô(1à)] Kollow0ov énautntoë uegiôocs ‘Epuovxd- 
Acc. 

loannakios, mentionné au début du P. Berl. Inv. 11814, porte, 

comme on le voit, les titres d’évôo£dratoc, d'illodotouoc et de poov- 

tot de l’église (épiscopale) d'Hermoupolis. Le mot é44oÿotoos 

(latin «illustris ») est employé dans les textes de l’époque byzantine 

avancée de telle façon qu’on ne peut clairement discerner s’il s’agit 

d'un titre honorifique sans contenu précis ou du titre d’une fonction 

plus ou moins déterminée (2). Mais ce qui nous importe ici, c'est que 

Vinclusion du mot i4ovotouos dans la titulature de Ioannakios té- 

(1) Le P. Berl. Inv. 11814 est publié dans mon article Les factions du cirque et 

les biens ecclésiastiques dans un papyrus égyptien, p. 180-181. 

(2) Voir O. Horniokez, Ehren- und Rangprädikate in den Papyrusurkunden 

(Giessen 1930), p. 9, 11, 17 ; R. RéÉmoNDoN dans le commentaire au P. Apoll. Ano 84,3.  



    

    

152 RÉPARTITION DES REVENUS 
  

moigne de l'appartenance de celui-ci à l’aristocratie provinciale, com- 

posée de hauts fonctionnaires et de riches propriétaires terriens. 

Le Senouthios () de Stud. Pal. III 271 B porte les titres de xavedgm- 

uoc ai eûxÂeéoTaTtos matoixioc, de Ôov£ (de la Thébaïde) et de 

poortioths de l'église (épiscopale) d'Hermoupolis. 

Le formulaire du début de ces deux documents est identique. Dans 

ce formulaire, Ioannakios et Senouthios apparaissent au même endroit, 

en tant que goovtiotai, c’est-à-dire curateurs, de l’église épiscopale 

d'Hermoupolis. Il est évident que la curatelle qu’ils exercent sur 

cette église a un caractère officiel, institutionnel. Comme il ressort 

de l’ensemble de ces documents, elle entraîne une responsabilité fi- 

nancière bien précise. 

Est-ce là une institution fonctionnant dans des situations excep- 

tionnelles (par exemple lors de la vacance de la chaire épiscopale), 

ou d’une institution permanente? Il est difficile, sur la base de deux 

documents, de répondre à cette question. Le fait que le curateur 

mentionné dans l’un des deux documents ne soit pas le même qui est 

mentionné dans l’autre, pourrait nous faire pencher vers l'hypothèse 

de l'institution permanente. Il faut cependant admettre que l’autre 

hypothèse peut aussi trouver des arguments. D'abord, notre docu- 

mentation sur l’église épiscopale d'Hermoupolis est assez riche ; outre 

le dossier examiné au chapitre I, nous possédons plusieurs pièces ré- 

digées dans la chancellerie épiscopale de cette ville; le fait que parmi 

ces nombreux documents il n’y en ait que deux qui mentionnent des 

curateurs laïcs, apparaît comme étrange si on suppose que cette cura- 

telle était une institution permanente. En outre, l’un des deux cura- 

teurs mentionnés est un « dux » de la Thébaïde ; il réside donc d’ha- 

bitude ailleurs qu’à Hermoupolis (pas très loin, il est vrai: de l’autre 

côté du Nil, à Antinoe) ; on voit mal comment il a pu être de façon 

permanente responsable des finances ecclésiastiques d’une ville où il 

(1) Sur ce personnage, cf. la Chronique de Jean, évêque de Nikiou. Texte éthio- 

pien publié et traduit par M. H. ZoTENBERG (Paris 1883), chap. 120, p. 577: « Ils 

Iles Arabes] choisirent un nommé Sinôda comme préfet de la province du Rif.» 

— Cf. J. MasPEro, Organisation militaire de L Égypte byzantine (Paris 1912), p. 74.



        

ET ADMINISTRATION DES BIENS 153 
  

ne se trouvait pas tout le temps. Quoi qu’il en soit, qu'il s'agisse d’une 
institution permanente ou d’une institution fonctionnant dans des 
situations exceptionnelles, les deux papyrus en question sont à verser 

au dossier d’un problème important de l’histoire de l’Église antique 

en général: le problème de la participation des notables laïcs à la 

gestion des affaires ecclésiastiques. 

La curatelle laïque attestée à Hermoupolis trouve une analogie 

dans l'institution des « seniores », « seniores ecclesiae », « seniores laici », 

«seniores nobilissimi », qui nous est attestée en Afrique par les Pères 

de l'Église africaine (). C’est là une sorte de conseil de laïcs qui par- 

ticipe à la gestion du patrimoine ecclésiastique et même à l’admini- 

stration de la justice. Cette institution paraît remonter au re siècle, 

voir même au début du christianisme en Afrique (2). Le premier 

témoignage cité par P. G. Caron concerne l’évêque Mensurinus de 

Carthage et la persécution de Dioclétien. 

Pour terminer nos considérations sur l'administration des biens ec- 

clésiastiques, observons que la liste que nous avons pu dresser des 

fonctionnaires employés par les églises de la chora égyptienne est 

assez brève. Elle n’est pas comparable à celle qu’on pourrait dresser 

pour Alexandrie au temps du patriarche Jean l’Aumônier sur la base 

de sa Vie écrite par Léontios de Neapolis: archidiacre, synkellos, 

oikonomos, logothètès, protopresbyteros, diadotès, dioikètès, ekklè- 

siekdikos, nomikos, kankellarios, notarios (*). Mais l’église patriar- 

cale d'Alexandrie était, tout comme la ville, à une autre échelle que 

les églises de la chora, aux ressources relativement modestes, et par 

conséquent, à l'administration peu développée. 

() P. G. CARON, I poteri giuridici del laicato nella Chiesa primitiva (Milano 1948), 

p. 208-212; In., Les «seniores laici» de L Église africaine, Revue Internationale 

des Droits de l'Antiquité 6 (1951), p. 7-22. 

@2) W. H. C. Frenn, The seniores laici and the Origins of the Church in North 

Africa, The Journal of Theological Studies, N. S. 12 (1961), p. 280-284. 

(3) Leonrios, Leben des heiligen Johannes des Barmherzigen, éd. GELZER, p. 121- 

123.  



    

    CHAPITRE VI 

LES OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 

Le présent chapitre dépasse le cadre du sujet qu'annonce le titre 

de ce livre. Il est cependant indispensable pour mieux éclairer ce 

qui a été traité aux chapitres précédents. Quelle était la situation 

économique des ecclésiastiques égyptiens en dehors de l'Église? Quels 

étaient leurs biens personnels et les métiers qu’ils exerçaient? Il est 

d'autant plus nécessaire de se poser ces questions que jusqu'ici aucune 

recherche systématique n’a été faite dans ce sens (1). 

Tout d’abord, il nous faut répéter une vérité bien établie, mais qu’on 

a tendance à oublier. Le clergé égyptien, à l’époque qui nous inté- 

resse ici, était recruté parmi les hommes adultes, souvent avancés 

en âge, exerçant en règle générale une des activités économiques qui 

étaient normales dans la couche sociale à laquelle ils appartenaient. 

Certes, il y avait des exceptions. On pouvait prendre et on prenait 

des candidats à la condition ecclésiastique parmi les hommes qui avaient 

rompu avec le siècle, parmi les moines. Nous savons que de nombreux 

évêques sont parvenus à la chaire épiscopale directement du koïnobion 

ou du désert. Pour bien des saints, les récits hagiographiques disent 

qu'ils étaient dans un monastère avant d’être ordonnés évêques. Ce- 

pendant, faut-il considérer ‘ces cas comme typiques pour les siècles 

qui nous intéressent ? (?) En dehors de l’hagiographie, nos textes ne 

(1) Des remarques très justes, mais trop sommaires, se trouvent chez HARDY, 

Christian Egypt, p. 171. 

(2) Sur cette question, les avis sont partagés. A. BuTLer, The Ancient Coptic 

Churches of Egypt (Oxford 1884), II, p. 306 et 313, a mis en relief la présence de 

clercs séculiers parmi les évêques égyptiens et les patriarches d'Alexandrie. Par 

contre, J. Muyser, Contribution à l'étude des listes épiscopales de l’Église Copte, 

Bulletin de la Société d'Archéologie Copte 10 (1944), p. 134-135, a soutenu, sur



  

OCCGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 155 
  

nous disent rien ou presque rien sur la vie des évêques avant leur or- 
dination. Ce fait, qui peut surprendre l'historien du moyen âge oc- 

cidental, est dû au caractère de notre documentation, nous en avons 

parlé dans l’Introduction de ce livre. Si nous ne pouvons pas con- 

fronter les récits hagiographiques avec des renseignements tirés d’au- 

tres sources, il est cependant permis de remarquer que les évêques 

dont parlent les récits hagiographiques sont des évêques exceptionnels, 

à savoir ceux qui, à cause de leur piété particulière, ont été considérés 

comme saints. Or une piété exceptionnellement profonde avait plus 

de chances de se manifester chez les évêques provenant des monastères 

que chez les évêques choisis parmi les gens du siècle. Quant aux bio- 

graphies imaginaires dont fourmillent nos textes, avant tout les actes 

des martyrs, leur témoignage, sur le point en question, n’a pas de 

valeur : en effet, la fascination que les moines et spécialement les so- 

litaires exerçaient sur les masses populaires égyptiennes était telle, 

que, lorsqu'on inventait une vie de saint, on ne pouvait pas ne pas 

faire du saint un moine. 

Il faut tenir compte du fait qu’en matière d’ordinations épiscopales, 

la situation a dû changer avec le temps. Pour les 1ve et ve siècles, 

peut-être aussi pour le vie, les ordinations de séculiers ont dû être 

normales. Aux vie et vrre siècles, le pourcentage des évêques choisis 

parmi les moines a sans aucun doute augmenté ; mais nous ne savons 

pas jusqu'où a été cette évolution. 

D'ailleurs, il serait faux d'imaginer ces anciens moines, tirés des 

monastères avec plus ou moins de contrainte, comme des personnes 

totalement dépourvues de biens terrestres et d’attaches familiales. 

Il est vrai que les règles de Pacôme et de Shenoute imposaient aux 

moines de renoncer à toute propriété au profit de leurs familles ou 

de leurs monastères. Mais les papyrus nous apprennent que ce prin- 

cipe n'était guère observé par les nombreuses communautés monas- 

la base d’une lettre d’Athanase (Ep. ad Dracontium 7) où sont cités de nombreux 

Cas d’évêques moines, que la plupart des évêques étaient des moines. Ces opi- 

nions ne sont malheureusement fondées que sur des impressions et sur des textes 

isolés.  



    

    

156 OGCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

tiques de divers types qui ne suivaient pas les règles de Pacôme ou 

de Shenoute (1). 

La politique de l'Église, telle que nous la connaissons par les dé- 

cisions conciliaires et le droit canon, en ce qui concerne l’activité éco- 

nomique de ses cadres, n’est pas la même pour les évêques et pour 

le bas clergé. L'’évêque est toujours la figure essentielle ; c’est lui qui 

assure le fonctionnement de l’Église. Avec le temps, le rôle des pres- 

bytres ira grandissant, surtout dans les grands évêchés; mais aux 

siècles qui nous intéressent ici, cette évolution est loin d’être ache- 

vée. L'Église veut que l’évêque soit exclusivement voué au travail, 

varié et considérable, que son poste implique. Elle le libère des soucis ma- 

tériels et elle voudrait le détacher de toute activité économique privée. 

Cela est d’autant plus important pour elle qu’elle voit le danger, pour 

l'évêque, de céder à la tentation d'exploiter le patrimoine ecclésiastique à 

son propre avantage. Cependant, il n’était pas toujours possible d’amener 

les évêques à abandonner leurs biens. Malgré les tendances rigoristes, 

en pratique, l’évêque conservait très souvent ses richesses person- 

nelles, et on lui accordait le droit d’en disposer librement. Les légis- 

lateurs ecclésiastiques insistaient cependant sur un point: il n’est 

pas permis à l’évêque d'accroître son patrimoine personnel; s’il ac- 

quiert de nouveaux biens, il doit les laisser après sa mort à l’église (?). 

Il en était autrement pour les autres degrés de la hiérarchie ecclé- 

siastique. Nous pouvons déceler ici deux tendances opposées. L'Égli- 

se avait besoin d’hommes voués exclusivement à son service, et ce 

besoin grandissait avec le temps. Mais cette exigence se heurtait aux 

conditions réelles. Il était impossible de demander à tous les membres 

(1) Voir les observations extrêmement intéressantes de W. HENGSTENBERG dans 

sont compte rendu de Ten Coptic Legal Texts (publiés et commentés par A. Schil- 

ler), Byzantinische Zeitschrift 34 (1934), p. 93-94. 

(2) Concile d’Antioche de 341, dit «in encaeniis », canons 24 et 25, dans Disci- 

pline générale antique, éd. P. P. Joannou I, 2, p. 125-126 ; concile d'Agde de 506, 

canons 6 et 33, dans Concilia Galliae, I, éd. Ch. Munier (Turnhout 1963), p. 194- 

195, 207; constitution de Justinien de l’année 528, CJ, I, 3, 41. Le même prin- 

cipe apparaît dans le canon 40 du Pseudo-Basile (Rxæpez, Kirchenrechtsquellen, 

p. 259).



OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 157 
  

du clergé d'abandonner leur place sociale, leurs terres, leur métier, 

Jeur office. D'ailleurs, l’Église n’auraït pas été en mesure de prendre 

totalement à sa charge tous ces gens et leurs familles. Le travail pour 

gagner son pain avait en sa faveur des arguments scripturaires très 

forts. L’attitude de l'Église est bien formulée dans deux canons d’une 

collection canonique d’origine gauloise du ve siècle dite Sfatula ec- 

clesiae antiqua : « Clericus victum et vestimentum sibi artificiolo vel 

agricultura absque oïficii sui dumtaxat detrimento praeparet» (ca- 

non 29). « Clericus quamlibet verbo dei eruditus artificio victum quae- 

rat» (canon 79) (1). Le canon 15 du vire concile œcuménique de Nicée 

(787), en protestant contre l’habitude, répandue dans le clergé, de 

desservir deux églises à la fois, et en reconnaissant qu’elle était due 

à des besoins économiques, recommandait aux clercs de gagner leur 

pain par le travail, selon le précepte de saint Paul (?). 

Très tôt, l'Église a essayé de régler le travail des clercs, de façon 

à éviter les métiers ou les procédés économiques peu conformes à la 

morale chrétienne ou pouvant nuire à l'exercice de la fonction ecclé- 

siastique. L’usure était condamnée de façon très stricte ; le fait que 

cette interdiction était souvent réitérée, semble témoigner qu’elle n’était 

pas observée (#). Les chefs de l’Église auraient bien voulu empêcher 

que les clercs ne se rendent, par leur activité économique, dépendants 

des laïcs. Le Pseudo-Athanase (canon 24, version arabe) dit : «But 

no man shall suffer that any of the priests should do him service or 

minister unto him, for (then) is sin upon him. It is no right ordinance 

that a priest should serve a layman». Cette défense cependant n’était 

pas observée, comme nous le verrons au cours de ce chapitre. La 

(1) Statuta ecclesiae antiqua, éd. Ch. Munier (Paris 1960), p. 85, 93. 

(2) RHaLLes et PorLes, Syntagma, II, p. 620. 

(3) Concile œcuménique de Nicée, canon 17, dans RHALLES et POTLES, Syn- 

tagma, II, p. 151 ; concile «in Trullo » de 692, canon 10, dans RHALLES et POTLES, 

Syntagma, II, p. 328 ; la version arabe des Canons des apôtres, éd. J. et A. Périer, 
livre II, canon 33, p. 679 ; canon 58 du Pseudo-Basile (Riepez, Kirchenrech{squel- 

len, p. 265). Dans un papyrus assez mal conservé du vie siècle, Stud. Pal. XX 194, 

un fabricant de parchemin s'engage à donner à un diacre, à titre de payement, 

1 sou d’or «et les intérêts ».  



    

    

158 OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

participation des clercs aux affaires dans le rôle de garants semblait 

indésirable, puisqu'elle entraînait des responsabilités économiques. Un 

canon de la version arabe des Canons des apôtres (?), et précisément 

un canon formulé par les auteurs de la compilation égyptienne, déclare : 

«Le clerc qui se porte caution pour quelqu'un sera déposé». Nous 

pouvons légitimement douter de l'application de ce canon. 

Au cours de l’époque arabe en Égypte, nous observons un courant 

rigoriste visant à soustraire le clergé à tout contact superilu avec les 

autorités hostiles. Ce n’est que de cette façon que nous pouvons com- 

prendre une prescription qui figure dans une compilation canonique 

des temps arabes (?) et qui interdit aux prêtres non seulement de se 

porter garants, mais aussi d’être témoins dans une affaire, sous peine 

de destitution et d'expulsion de la communauté. Les documents pro- 

venant de Djeme nous montrent qu’au cours de la première moitié 

du vie siècle, le clergé participe largement à toute sorte d’affaires. 

Manifestement, les chrétiens, à ce moment, sont encore loin de la si- 

tuation sociale et politique dans laquelle a pu naître la prescription 

que je viens de citer. 

Que nous apprennent nos sources au sujet de l’origine sociale des 

ecclésiastiques en Égypte et de leur participation à la vie économique 

en dehors de l’Église ? 
Sur les évêques, comme je l’ai déjà remarqué, nous savons peu de 

chose. Un grand registre foncier d'Hermoupolis du milieu du 1ve 

siècle mentionne quatre évêques, dont un possède au moins 100 aroures 

de terre arable (*). Un texte hagiographique du vie siècle () parle 

(1) La version arabe des Canons des apôtres, éd. J. et A. Périer, livre II, ca- 

non 14, p. 670. 

(2) Collection dite Die Befehle der Väter, der Vorsteher, der Gebieter, canon 12, 

dans Rtepez, Kirchenrechtsquellen, p. 190. 

(3) P. Flor. 1 71, lignes 147, 510, 519, 731 ; 87, lignes 20, 29. Les autres chif- 

îres conservés sont les suivants : 47 + 1/4 aroures ; 19 aroures ; 8 aroures. Les 

données ne concernent qu’une partie du territoire d’Hermoupolis, donc les per- 

sonnes en question ont pu posséder encore plusieurs aroures. 
(4) Scxmipr, Fragmente einer Schrift des Märtyrerbischofs Petrus von Alexandrien, 

p. 9-11.



      

OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 159 
  

d'un homme riche que les fidèles d’Oxyrhynchos voulaient pour évê- 
que. Dans le P. Cairo Masp. III 67326 apparaît un évêque appartenant 
à la couche sociale des « curiales » à Antaioupolis. Le Synataire ra- 
conte () que les parents de Jean, le futur évêque de Beryllos (vie siè- 
cle), étaient « d’origine noble »; ils devaient être riches aussi, si leur 
fils, ayant vendu le patrimoine qu'ils lui avaient laissé, a pu construire 
un hospice ; la qualification « d’origine noble » nous autorise à penser 
qu'ils étaient de riches propriétaires terriens. Benjamin Ier, patriarche 
d'Alexandrie (626-665), provenait d'une famille de moyens proprié- 
taires terriens du Delta (?). Le célèbre évêque Pisenthios était fils 
de riches paysans et pendant son enfance il avait fait paître les mou- 
tons de son père (*). Le testament d’un évêque contemporain de Pi- 
senthios, Abraham évêque d'Hermonthis (P. Lond. I 77, p. 231-236), 
nous apprend que celui-ci ne connaissait pas le grec. A la lumière 
de ce que nous savons des rapports entre l'emploi du grec et l’emploi 
du copte, nous pouvons supposer qu'Abraham était fils de paysans 
ou de moyens propriétaires terriens; les membres de familles très 

riches au début du vire siècle, connaissaient certainement le grec. 

Jean, évêque d’Hermonthis au vie siècle, provenait d’une famille de 

charpentiers, et pendant un certain temps il avait lui-même exercé 

ce métier (#). Barnabé, qui devait par la suite devenir évêque de Be- 

renikè sur la mer Rouge, travaillait, avant de se faire moine, comme 

ouvrier agricole dans les vignobles (5). 

De ces données isolées on ne saurait tirer de conclusions de caractère 

général. Nous pouvons pourtant faire quelques remarques. Consta- 

tons d’abord la présence, parmi les évêques égyptiens, d'hommes pro- 

venant de familles aisées. Cela ne surprend nullement. Telle était 

(1) Synaxaire, éd. Basset, PO, III, p. 486. 

@) C. D. G. Mürrer, Benjamin I, Le Muséon 69 (1956), p. 323. 

(3) E. AmÉLINEAU, Étude sur le christianisme en Égypte au VIIe siècle. Un 

évêque de Keft au VIIe siècle, Mémoires présentés et lus à l’Institut Égyptien, 2 

(1889), p. 334. 
(4) Synaxaire, éd. Basset, POI: p: 392 
(6) Synaaire, éd. Basset, PO, III, p. 500. Nous ne savons pas exactement 

quand ce personnage a vécu, mais en tout cas c’est entre le vrre et le xe siècle.  



   

    

160 OGGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

la règle dans tout le monde chrétien de l’époque. A Alexandrie, les 

postes ecclésiastiques étaient occupés par l'aristocratie de la ville (1). 

Manifestement, les riches avaient tendance à chercher une place im- 

portante à l'intérieur de la hiérarchie ecclésiastique. (De manière 

analogue, au chapitre V, nous remarquions que les riches avaient 

intérêt à occuper le poste d’économe.) Ce qui attire davantage notre 

attention, c’est la présence d’hommes d’origine modeste (?). L'Église 

égyptienne a continué plus longtemps que les Églises d’autres pays 

à recruter une partie de ses évêques parmi le petit peuple. Cette parti- 

cularité est liée probablement au caractère du monachisme égyptien. 

En Égypte, dès le début, la plupart des moines provenaient de familles 

paysannes ou, en général, de familles de condition modeste. La pra- 

tique de choisir les évêques parmi les moines assurait aux fils de pa- 

rents pauvres leurs chances d’atteindre l’épiscopat. Bien que les sour- 

ces se taisent à ce sujet, il est facile d'imaginer que les évêques d’origine 

riche gardaient leurs biens personnels et les administraient. 

Notre documentation sur le bas clergé est incomparablement plus 

abondante. 

Commençons par les textes prouvant la présence, dans le bas clergé, 

de membres de l'aristocratie provinciale. Dans VPB VI 172 (vre s.) 

apparaît un Flavius Ision, presbytre à Oxyrhynchos et yeovy@v êr 

Th launoû "OEvovyyiry nôler #ai êni xœunc Exaviac. Un fils d’un 
pagarque d’Arsinoe est archidiacre dans cette ville: Stud. Pal. TI 

324 (vie s.). 

COREHIS EPA PORN ED EI" 

(2) Il vaut la peine de rapprocher des données réunies ci-dessus ce que nous savons 

sur l’origine sociale de deux grands personnages du monde religieux d'Égypte, 

qui ne faisaient pas partie du clergé: Macaire le Grand et Shenoute. Écrivant 

la vie de son maître Macaire peu de temps après la mort de celui-ci, Serapion pré- 

sente la famille d’où le saint est issu comme une famille de riches paysans qui, 

chassés de leur localité natale par des troubles, se sont installés dans un village 

du Delta, où ils se sont enrichis considérablement ; ils emploient des serviteurs, 

mais leur fils doit travailler avec ses mains. (Texte publié par E. AMÉLINEAU, 

Monumenis pour servir à l’histoire de l'Égypte chrétienne, Annales du Musée Gui- 

met 25 [1894], p. 50-52). Le grand Shenoute provient de la même couche socia- 
le: cf. Lerporpr, Schenute, p. 40. 

   



            

OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 161 
  

Voyons ensuite les textes attestant la présence, parmi les clercs, 
de fils de familles de fortune moyenne ou modeste. Les canons du 
Pseudo-Athanase, en établissant les règles de comportement que les 
clercs doivent adopter dans la vie économique (canons 57; 59; 70), 
n’envisagent pas d’autre situation que celle d’un modeste proprié- 
taire terrien: manifestement, telle était la situation typique pour 
les clercs égyptiens de l’époque où ces canons ont été écrits. 

Dans les Actes du martyre des saints Jean et Siméon (), Jean de- 
vient presbytre à l’âge de 18 ans. Ses parents sont appelés « paysans ». 
Ils sont assez riches: ils construisent un topos qu'ils placent sous 
le vocable de saint Jean Baptiste ; à certaines occasions ils nourrissent 
les habitants du village. Le petit Jean fait paître les bêtes de ses pa- 
rents. 

Une situation analogue caractérise la vie d’Apa Epima de Panko- 
leus dans le nome oxyrhynchite (2). 

Dans un récit datant probablement du vre siècle et qui se présente 
faussement comme une lettre du patriarche Pierre le martyr, il est 
question d’un presbytre d’Oxyrhynchos qui est un paysan (5). 

Dans la vie du patriarche d'Alexandrie Isaac, on nous présente un pré- 
tre vénérable qui travaille sur ses champs (1). 

Passons aux textes papyrologiques. Dans certains papyrus, des 
clercs sont qualifiés de #Ttooes où de yewgyoi (5). 

Parmi les contrats de bail et les quittances de la rente, plusieurs 
pièces attestent des propriétaires qui sont des ecclésiastiques (*). De 

(1) H. Hyvernar, Les Actes des martyrs de l’Égypte, tirés des manuscrits coptes 
de la Bibliothèque Vaticane (Paris 1886), p. 179-180. 

(2) Acta martyrum, éd. I. Balestri et H. Hyvernat, CSCO, Scr. Copt., ser. 
I, t. I, (Paris 1908), p. 120. 

(3) Scaminr, Fragmente einer Schrift des Märtyrerbischofs Petrus von Alexandrien, 
p. 37. 

(4) E. Améineau, Histoire du patriarche copte Isaac. Étude critique, texte et 
traduction, Bulletin de Correspondance africaine 2 (Paris 1890), p. 12. 

(5) P. Cairo Masp. III 67319, 8: yewoydc. P. Cairo Masp. III 67283, II, 23 ; 

67297, 3; 67286, 2, 13, 14: xtH1w0. Tous ces papyrus sont du vie siècle. 

(6) P. Strasb. 186 (ve-vre s.); P. Lond. III 1307 (vre s.), Table of Papyri (un 
diacre possède de la terre arable) ; SB 7369 (vie s.) (un presbytre possède un vi- 

11  



  

162 OGGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

même pour les documents concernant des ventes de terres (). De 

nombreux documents attestent des payements d'impôts effectués par 

des clercs au titre de leur propriété foncière (?). 

Nous trouvons en outre des clercs dont la condition économique 

est très modeste. Lorsqu'ils vendent des récoltes sur pied dans des 

quantités peu considérables, il est certain qu'ils travaillent eux-mêmes 

la terre (). Des clercs prennent de la terre à bail (9); ce fait n’est 

pas nécessairement une preuve d’une situation très mauvaise, car 

même un propriétaire moyen pouvait parfois, pour des raisons multi- 

ples, donner à bail des terres et en même temps en prendre à bail d’au- 

gnoble avec des dattiers) ; PSI 177 (vies.) (un fils de presbytre possède de la terre 

arable) ; P. Lond. I 113, 4, p. 208-209 (vie s.), avec les additions dans Berichtigungs- 

liste, I, p. 236 (un protopresbytre possède 30 aroures de terre arable) ; P. Alex. 

33 (vie/vure s.) ; P. Herm. Rees 34 (vire s.) (un lecteur possède 2 aroures de terre 

arable) ; CPR IV 149 (vire s.) (un presbytre reçoit 1/3 de sou d’or pour la terre qu’il 

a donnée à bail) ; 154 (vire s.) (diacre) ; BGU 900 (byz.) (propriété d’un jardin) ; 

BKU 79 (vire/vrrre s.) (un presbytre possède 2 aroures de terre arable). 

(1) PSI I 66 (ve s.?) ; P. Cairo Masp. I 67088 (un lecteur) ; 67118 (vres.) (un prê- 

tre) ; Crum Ryl. 188 (vire s.) (un diacre) ; 190 (vire ou vrre/virie s.) (un diacre). 

Dans tous ces cas, les dimensions des terres vendues sont petites. 

(2) 2 Hior. [EI 207,6, 17-18, 34, 91, 61, 116. 117, 119, 145, 174, 177, 180, 220, 
236-237, 269, 292, 313, 384 (vie s.); P. Flor. III 307 (vie s.); Stud. Pal. III 507 
(vre-vrre s.) ; Stud. Pal. XX 242, 3, 6, 13, 18 (vire s.). Ensuite, une série de textes 

du vrrre siècle : P. Lond. IV Copt. 1553, recto, 42, verso, 12-13, 24, 26, 29 ; 1554, 5 ; 

1555, 4-5, 35 ; 1556, 5, 11; P. Lond. IV 1420, 36, 38-40, 47, 49, 69, 77, 101, 108, 

163, 191, 200, 252, 264 ; 1421, 55-56 ; 1422, 50 ; 1424, 29, 56 ; 1431, 13, 23, 30, 43, 
79, 81 ; 1419, 33, 39, 150, 159, 271, 293, 335, 570, 627, 788, 926, 1062-1063, 1105, 
1110, 1124, 1140, 1165 ; 1432, 2, 5, 25-26, 28-29, 75, 85-86, 104 ; 1433, 76, 137- 
138, 140, 187, 235, 270, 330, 493 ; 1436, 33 a. 

(3) Stud. Pal. XX 103 (rve s.); BGU III 740 (byz.). 
(4) Il faut tenir compte aussi des cas où des fils de clercs prennent de la terre 

à bail. Voici les textes : SB 9776 (1ve s.) ; P. Flor. I 94 (ve s.) ; une série de textes 

du vre siècle, à savoir: Stud. Pal. III 24; 316; P. Bert. Zill. 7; PRG III 39; P. 

Cairo Masp. 11 67128 ; 67129 ; 67138, III, recto, 45 ; 67139, I, verso, 5, V, verso, 

4, 24; 67251; 67257. En outre: CPR IV 117 (vire s.) ; 148 (vure s.); Crum Copt. 

Ostr. 139 (vire/vurre s.) ; Crum ST 72. -Hall pl. 74 no. 1 nous montre une situation 

différente : un clerc s’engage à cultiver de la terre moyennant un salaire en nature ; 

je cite ce document dans ce contexte parce qu’il s’agit d’un témoignage concernant 

la culture de la terre par des clercs.



  

OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 163 
  

tres ; mais il est évident que la plupart de ceux qui prennent des terres 
à bail sont des paysans. Les archives des Apions fournissent plusieurs 
exemples d’ecclésiastiques recrutés parmi les paysans attachés à la 
glèbe et qui continuent à cultiver la terre des patrons (). Ces infor- 
mations s’accordent bien avec ce que nous savons par ailleurs sur le 
recrutement du clergé des églises privées dans les grands domaines (©): 
Enfin, un certain nombre de papyrus attestent des liens entre les 
clercs et l’agriculture, mais ils ne nous permettent pas d'établir exacte- 
ment le caractère de ces liens (#). 

Une partie considérable du clergé dans le monde chrétien de cette 
époque était recrutée parmi les commerçants et les artisans (). Ce 
fait est bien compréhensible si l’on songe que le christianisme était 
dans l’antiquité un phénomène urbain et a continué ensuite encore 
longtemps à l'être dans les pays où la vie citadine était intense. Que 
les cas où des clercs exerçaient le métier de commerçant ou d’artisan 
aient été fréquents, ressort des nombreuses constitutions impériales 
du 1ve et du ve siècle qui définissent la position du clergé en ce qui 
concerne la « collatio lustralis », c’est-à-dire l'impôt payé par les arti- 

sans et les commerçants. Les clercs étaient exempts de cet impôt 

à condition que leurs affaires eussent une envergure modeste. Cette 

() P. Lond. III 778, p. 279-280 ; P. Oxy. XVI 1911, 125, 130-131, 133, 202; 

1912, 20, 22, 35-36, 56, 72 ; 1917, 5, 12, 19, 23, 26, 29, 36, 78 ; 2019, 13, 65 ; 2036, 

3, 28 ; 2037, 19, 23, 34 ; 2038, 8, 4, 19 ; P. Oxy. XVI 2056, 14, 16; P. Oxy. XVIII 

2195, 4, 12, 62, 64, 135, 168, 170, 181, 183 ; 2197, 77, 137, 140, 141, 162, 193, 207- 

208 ; P. Oxy. XIX 2243 a, 15, 22-23. Des informations analogues pour Aphrodito 

sont contenues dans P. Lond. V 1673, 14, 16, 30, 106, 112-115, 118, 120-121, 125- 

126, 133, 169, 187, 234, 242, 365 ; et, pour le nome oxyrhynchite, en dehors des 

domaines des Apions, dans le P. Oxy. XVI 1892 (vre s.). 

(2) Une constitution impériale, C Th, XVI, 2, 33, de l’année 398, rend obli- 

gatoire le recrutement du clergé parmi les colons du domaine. 

G) Stud. Pal. XX 121, 22-23 (ve s.); PSI VI 695 (ve s.?); P. Oxy. VII 1072, 

15 (ve-vre s.); Stud. Pal. VIII 1298 (vie s.); P. Lond. V 1887 (vi®s.); Stud. Pal. 

XX 224 (vie-vrre s.); CPR IV 41 (vire s.); 39 (vire-vanre s.); Stud. Pal. X 255, 

16 (vire-virre s.). 

(4) Cf. Leonrios, Leben des heiligen Johannes des Barmherzigen, éd. Gelzer, 

p. 150.  



   

    

164 OCGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 

limitation témoigne de l’existence de riches entrepreneurs parmi les 

ecclésiastiques (©). 

Pour l'Égypte, nous ne possédons pas de preuves que le commerce 

ait été exercé par des clercs. L'absence de témoignages est due, fort 

probablement, au hasard de la conservation des sources, bien qu’il 

faille tenir compte aussi du fait que le commerce, avec son atmosphère 

particulière, semblait suspect aux chefs de l'Église. Le Pseudo-Atha- 

nase déclare carrément (canon 38, version arabe) que les prêtres ne 

doivent pas « vendre au marché ». Je suppose qu’il pensait exclusive- 

ment au commerce professionnel et qu'il n’entendait pas défendre 

aux ecclésiastiques d'aller de temps en temps au marché pour vendre 

les produits de leur travail artisanal ou de leur terre. Le canon 87 

du Pseudo-Basile se prononce également contre le commerce et lui 

préfère l'artisanat: les clercs ne doivent pas exercer de commerce, 

mais «apprendre un métier, pour vivre du travail de leurs mains » (?). 

Ces défenses n'étaient pas des «pia desideria » des auteurs des col- 

lections canoniques. Un texte copte, Crum Copt. Ostr. 29, montre 

que, dans la pratique, on exigeait effectivement que les clercs s’ab- 

stiennent de ce genre d'activités. Ce texte est un engagement signé 

par trois candidats au diaconat et adressé à l’évêque Abraham ; les can- 

didats s'engagent entre autres à ne pas exercer de commerce, à ne pas 

prendre d'intérêts et à ne pas s’éloigner sans en demander la permission. 

Par contre, nous possédons, pour l'Égypte, des preuves que certains 

ecclésiastiques exerçaient un métier artisanal. Passons en revue les 

cas attestés : 

— rapowdguoc (©) (tisserand produisant des tissus de lin spéciaux) : 

PRG THE 0 Cie es): 

Gen Sc A, 5 11; VI 208 2 M0, 14-:2/M6%2, 36, 
(2) Rxepez, Kirchenrechtsquellen, p. 270. Il est vrai que deux patriarches d’Ale- 

xandrie de l’époque arabe, Abraham (xe s.) et Jean VI (xrre/xrrre s.), ont été, avant 

de devenir patriarches, des marchands en gros ; mais j’hésiterais à tirer de ce fait 

des conclusions pour l’époque qui nous intéresse. (Cf., pour Abraham, Hist. Patr., 

II, 2, p. 135; pour Jean VI, Synaxaire, éd. Forget, p. 332.) 

(3) Sur ce métier, cf. E. WipszyckA, L'industrie textile dans l'Égypte romaine 

(Wroclaw-Warszawa-Krakéw 1965), p. 110-112. 

 



OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 165 
  

— ovimxovey6c (!) (probablement: tisserand de tissus en lin): P. 

Grenf. II 86 (fin du vie s.); 87 (début du var s.); 

= teinturien 2 NGrenf ICS (GENS); 

— potier: Stud. Pal. XX 263 recto, 10 (vx s.); Lefebvre RIC 395 ; 

— äbnoorodrns (marchand et producteur de bouillie de gruau) : LP. 

Cairo Masp. II 67156 (vre s.); 

— charpentier: Stud. Pal. X 259, 4-6 (vie s.); 

— sculpteur: Siud. Pal. XX 260, 9 (vr-vue s.); 

— voéomoiés (faiseur d’arcs) : P. Lond. III 1028, 20, p. 277 (vue s.); 

— uvawväoyns (meunier) : P. Cairo Masp. II 67139, V, recto, 13 

(WiRS)E 

— calligraphe : dans une source hagiographique (?) ; 

— médecin: P. Lond. III 1044, 37-38, p. 254-255 (vie s.); P. Lond. 

V 1898 (vire s.). 

En outre : un diacre qui se dit Ovdxwv xai âoronpdtns dirige une 

grosse boulangerie qui est probablement au service de l’État et qui 

reçoit le blé directement des villages ; il a pour collaborateur un laïc (©). 

Un cas probablement analogue est celui de Cosme, presbytre et ào- 

tomodtns à Arsinoe, dans Sud. Pal. XX 193 (vie-vrre s.). 

Il y a enfin un certain nombre de papyrus qui mentionnent pro- 

bablement des clercs-artisans, mais qui ne précisent pas leur métier (t). 

Il est naturel que l’Église recrute souvent ses cadres parmi les fonc- 

tionnaires de l'administration publique. En effet, un clerc devait sa- 

voir lire et écrire. Or il était plus facile de trouver des hommes possé- 

(1) "Op-"cit.,-p_25-26. 

(2) Scmminr, Fragmente einer Schrift des Märtyrerbischofs Petrus von Alexandrien, 

DST 

(3) Le dossier (Stud. Pal. III 209-236 ; Stud. Pal. XX 191; 272; 253; PRG 

V 46, 5) est du vrrre siècle : cf. mes remarques dans l’article Deux papyrus concer- 

nant les grands domaines byzantins, Chron. d'Ég. 43 (1968), p. 355. 
(4) P. Lond. II 391, p. 329-330 (vre s.?) : un presbytre prend à bail, avec deux 

autres personnes, une maison où se trouve un atelier artisanal; il se peut qu'il 

ait l'intention d’utiliser personnellement cet atelier. Crum Copt. Ostr. 106 (vire s.) : 

contrat passé entre un diacre et un artisan-clerc au sujet d’un travail artisanal. 

Crum VC 19: un prêtre donne sa fille en apprentissage. Crum Ryl. 252 (vire s.): 

on achète des clous chez un presbytre (peut-être est-ce lui qui les a produits).  



    

    

166 OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

dant une certaine culture parmi les fonctionnaires de l'État que dans 

d’autres groupes professionnels, par exemple parmi les artisans. La 

culture des clercs égyptiens de l’époque qui nous intéresse est d’ha- 

bitude sévèrement jugée par les savants ; plusieurs historiens n’hési- 

tent pas à traiter ces clercs d’illettrés. Ces opinions, cependant, n’ont 

pour fondement qu’une impression générale; elles n’ont jamais été 

vérifiées par une recherche détaillée. Je crois qu’une pareille recherche 

donnerait un tableau plus favorable. Je voudrais attirer l'attention 

des chercheurs sur une prescription des canons d’Hippolyte qui fait 

partie des contributions originales de l’auteur de cette compilation, 

et qui est donc née en Égypte au milieu du rv® siècle : le canon 9 en- 

visage le cas d’un clerc qui a changé de lieu d'habitation et qui de- 

meure inconnu au clergé du nouvel endroit : « si sa ville est éloignée, 

qu’on examine d’abord s’il est instruit ; c’est là le signe des prêtres » (1). 

L'Église ne trouvait pas d’inconvénient à ce que des fonctionnaires 

de l’État deviennent des clercs, mais elle désirait qu’ils abandonnent 

le service après l’ordination (?). Il est aisé d'imaginer que travailler 

(1) Les canons d’Hippolyte, éd. Coquin, p. 362-363. 

(2) Les Canons des apôtres envisagent le cas d’un évêque participant à la levée 

des impôts : la version arabe des Canons des apôtres, éd. J. et A. Perier, livre II, 

canon 53, p. 689 : « Il ne faut pas, nous l’avons dit, que l’évêque siège pour lever 

l'impôt, mais il doit se donner tout entier aux affaires de son église ; sinon, il devra 

abdiquer l’épiscopat, car le Seigneur a décrété que personne ne peut servir deux 

maîtres.» Plus tard, la possibilité qu’un ecclésiastique participe à la levée des 

impôts ne se présente qu'aux échelons inférieurs de la hiérarchie. Cf. par exemple 

le canon 7 du concile de Chalcédoine de 451, Acta conciliorum œcumenicorum, 

t. II: Concilium universale Chalcedonense, vol. I, pars IL, éd. E. Schwartz (Berlin 

1933), p. 159 : « Ceux qui sont entrés dans la cléricature ou qui se sont fait moines 

ne doivent pas prendre de service militaire, ni accepter une charge civile (ute éni 

otoatelar ute êni GËlay xoouxÿv Éoyeolai); ceux qui osent le faire et qui 

ne se repentissent pas de façon à revenir à ce qu’ils avaient auparavant choisi 

à cause de Dieu, doivent être anathématisés». Le Pseudo-Athanase, canon 22 

(version arabe) déclare : « None of the priests may concern himself with the matters 

of the land-tax». Les éditeurs voient dans ce canon du Pseudo-Athanase une dé- 

fense de travailler de la terre appartenant à d’autres. Cette interprétation me paraît 

tout à fait erronée. Interprété de cette façon, ce canon serait en contraste non 

seulement avec la réalité, mais aussi avec d’autres textes de droit canon qui ac-



        

   OCGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 167 
  

dans l'appareil de l'État, dont la corruption est bien connue pour cette 

époque, pouvait être peu conforme aux exigences de la morale chré- 

tienne. Cependant, ce désir des chefs de l’Église était difficile à réali- 

ser. Certes, il devait y avoir des cas où il était satisfait : un texte 

hagiographique (1) parle d’un scribe appartenant à une famille de scri- 

bes (nous ne savons pas à quel titre grec correspond le mot « scribe ») 

et qui, après avoir été ordonné presbytre, abandonna son emploi. 

L'auteur de ce récit ne semble pas s’étonner d’un tel acte. Toutefois, 

il est certain que, dans la majorité écrasante des cas, les fonctionnaires 

gardaient leur poste. 

L'époque arabe a laissé une série de documents attestant l’emploi 

de clercs dans la perception des impôts en nature et en espèces. Il 

s’agit de comptes de versements ou de quittances, publiés pour la 

plupart dans Sfud. Pal. III et VIII et provenant du Fayoum, dans 

certains cas d’Arsinoe. Les clercs rédigent ces documents tantôt seuls, 

tantôt avec un laïc. Les laïcs d’habitude ne se donnent pas de titre, 

mais parfois ils se disent yoauuatetc, plus rarement xepalaotai. 

Les presbytres et les diacres n’ajoutent que rarement le titre de yoau- 

uarteÿs où de xoAlextäproc à leur titre ecclésiastique (?). Ces quit- 

tances sont délivrées pour la fourniture de céréales au titre de l’em- 

bolè (5), ou pour le payement de la diagraphè par les habitants des 

ceptent comme une chose allant de soi que les clercs puissent être des colons. Il 

me semble évident que le canon en question interdit aux clercs de participer à la 

perception des impôts. 

(1) Synaxaire, éd. Wäüstenfeld, p. 309. 

(2) Toaunarteëc: Stud. Pal. XX 208 (vie s.). Kollextäguos: Stud. Pal. VIII 

1104 (vue s.); CPR IV 192 (vrre s.); PRG III 53, 16 (vue s.); P. Grenf. I 69, 6 

(ue-vine s.); CPR IV 55 (vie s.). D’autres textes seront cités dans deux no- 

tes suivantes. 

(3) Les quittances pour l’embolè sont publiées dans Stud. Pal. III 449-574 (il 

y en a sans doute encore quelques-unes parmi les textes fragmentaires ou parmi 

ceux qui ont un formulaire différent). Tous ces textes datent d’une période assez 

courte de la seconde moitié du vrre ou du début du vire siècle. Sur ce total d’au 

moins 125 quittances, 8 sont signées par des ecclésiastiques : Stud. Pal. IIX 483 ; 

490 ; 491; 492 (ces quatre quittances sont signées par une même personne, le 

diacre Menas) ; 481 ; 528 ; 532; P. Grenf. II 104 = Stud. Pal. III 506. Malgré le 

  

  



    

    

168 OCGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

différents quartiers d’Arsinoe (1), ou pour le payement des demosia (?). 

Dans Stud. Pal. VIII 837 (vrue s.), un clerc apparaît en tant qu’em- 

ployé de l'appareil fiscal au niveau de la pagarchie. À Aphrodito, 

au début du vue siècle, un presbytre est dit yovooüroôéxtnc (P. Lond. 

IV 1453, 1 ; 1459, 19). Dans le recueil de textes provenant de Balaizah, 

nous voyons trois presbytres agir en qualité de boëthoi, responsables, 

avec quatre laïcs, de la levée des impôts (©) ; étant donné le caractère 

monacal de cette localité, il est probable que les clercs jouent ici un 

rôle plus grand qu'ailleurs dans les affaires fiscales. 

D’autres documents attestent encore la présence d’ecclésiastiques 

parmi les fonctionnaires de l'État : 

— Stud. Pal. VIII 958 (ve-vie s.): diacre et dxoôéxrnc (collecteur 

des impôts). 

— Stud. Pal. X 115 (vue s.): une personne qui est presbytre et ye- 

oitns (fonctionnaire gérant un magasin public de blé), dresse un 

compte du blé dû au titre de l’embolè d’un chorion (village) du 

Fayoum. 

formulaire différent, je crois que Stud. Pal. III 78 doit être classé parmi ces textes 

et qu’il date de la même période. Les quantités de blé sont, dans tous ces cas, 

très petites ; il s’agit toujours de payements individuels. 

(1) Les quittances pour la diagraphè sont publiées, pour l'essentiel, dans Stud. 

Pal. IIX et VIII (du n°. 650 au n°. 756) et dans O. Tait II. Elles datent de la se- 

conde moitié du vrre siècle. Les quittances attestant l’activité des clercs sont les 

suivantes : Stud. Pal. III 604 ; 616; 656 ; 668 ; 691; Stud. Pal. VIII 702; 704; 

706 ; 709 ; 749 ; 756; O. Tait II 2069 ; 2080 ; 2082. A cette liste il faut ajouter 

Crum Ryl. 122 et sans doute aussi SB 10436 (vre/viue), quoique l'éditeur de ce 

texte déclare que sa provenance est inconnue. 

(2) Stud. Pal. III 609 (vre s.) ; Stud. Pal. VIII 1192 b (vre s.); CPR IV 12 (vue 

s.); Stud. Pal. VIII 860 (vire s.) ; une série de textes datés vrre-virre siècles : Stud. 

Pal. III 465; O. Tait II 2068 ; 2081 ; 2082. Il faut citer aussi, mais avec réserve, 

le compte publié dans Stud. Pal. X 44: [Adyoc] t@(») ôn[uootwr] O(1a) Mépgxov 

Ôluaxévov] ; la restitution n’est pas sûre; la datation proposée par Wessely (vie 

siècle) est tout aussi douteuse, car la plupart des textes de Stud. Pal. X sont 

d'époque arabe. 

(3) P. Balaizah II 102, 21 ; 133, 1 ; 136, 1, 7; 145, 1. Le recueil dans son en- 

semble est daté de la seconde moitié du vire et de la première moitié du vint 

siècle. Sur le rôle du boethos, voir P, Balaizah, PAp65)



  

OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 169 
  

— P. Cairo Masp. IT 67325, VIII, recto, 22 (vre s.): un presbytre 

et dioikètès, délégué par le pagarque, signe une quittance d'impôt. 

— Lefebvre RIC 430: un presbytre se dit juriste (oyolaotwdc) et 

ekdikos. 

— CPR IV 18 (vin s.): un diacre est leitourgos d’un village, 
— Crum Ryl. 323 (vue s.) : on prie un diacre et notaire de diminuer 

les obligations fiscales d’une personne ; ce diacre-notaire joue mani- 
festement un rôle officiel dans la localité. 

— Stud. Pal. III 95 (vie s.): un diacre est un chef de village (mei- 

zoteros) dans un village du nome hermoupolite. 
— P. Oxy. XNI 1917, 5; 2058, 1, 37 (vie s.), qui proviennent des 

archives des Apions, attestent la présence de clercs parmi les chefs de 

village. 

Les presbytres et les diacres jouent un rôle particulier dans la vie 

des villages égyptiens. Lorsque Aphrodito, menant une lutte contre 

les fonctionnaires de la pagarchie, envoie une plainte adressée à l’im- 

pératrice, c’est le clergé (14 clercs) qui la signe avant tout autre (P. 

Cairo Masp. IIT 67283, du vie s.). Dans un village du Fayoum, au 

cours de la période critique de l'invasion arabe, les presbytres orga- 

nisent les fournitures exigées par le chef de l'Égypte, le patriarche 

Kyÿros (P. Lond. I 113, 10 — Wäülck. Chrest. 8). Plusieurs textes da- 

tant en grande partie de l’époque arabe (1) révèlent la présence de 

clercs parmi les notables des villages, responsables devant les autori- 

tés. Des diacres ou des presbytres signent des matrices fiscales, des 

déclarations en matière d'impôts, destinées aux autorités supérieures, 

etc. Ce rôle officiel du clergé a déjà été remarqué par W. E. Crum 

dans son commentaire à une circulaire adressée par un pagarque aux 

chefs des villages et aux prêtres des villages et concernant les ou- 

vriers que les villages doivent fournir (Crum Ryl. 278, du vie s.). 

() P. Cairo Masp. III 67286, 2-3, 13-14 (vre s.) ; Crum BM 1079 (vue s.) ; KRU 

105 (vire s. : pour cette datation, voir W. C. Trzz, Datierung und Prosopographie 

der koptischen Urkunden aus Theben [Wien 1962], p. 39) ; PRG III 57 (vare-vinre SJ) 

P.Balaizah II 154 (vrre-vrrre s.) ; une série de textes du vire siècle : P. Lond. IV 

1441, 65; 1449, 42, 49, 55, 85; 1457, 30-31, 34, 104-105, 111, 118; P. Lond. IV 

Copt. 1552; 1553; 1562; Koptskie Teksty Ermitaïa 7; CPR IV 169; 185.  



   

    

170 OCGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

L'Église recrutait souvent ses cadres dans le monde des scribes 

professionnels et des notaires travaillant ou bien au service d’un bu- 

reau, ou bien de façon indépendante pour les besoins des particuliers. 

Nous trouvons des clercs qui sont notaires (ouuBolaoyodpor ou vo- 

moi: deux termes synonymes) (!) ou scribes (votäpror où yoauua- 

teïc) (2). Un certain nombre de documents privés, tels que testa- 

ments, contrats de bail, actes de vente ou de prêt, etc., ont été con- 

fectionnés par des clercs qui ne portent pas de titre autre que leur 

titre ecclésiastique. Mais, contrairement à ce qu’on pense générale- 

ment (?), ils ne sont pas nombreux. La quantité augmente avec le 

temps : exceptionnels au vie siècle, ils sont relativement nombreux 

au vie. Si nous regardons de près les textes provenant de Djeme, 

qui constituent la plus grande partie de nos documents coptes, nous 

constatons que la confection des actes par des scribes professionnels 

laïcs continuait à être la règle. Les clercs qui confectionnaient des 

documents, le faisaient en qualité de scribes occasionnels, en tant 

que gens sachant écrire. Il est probable qu'ils recevaient une rému- 

nération, mais nous n’en savons rien. 

(1) Lefebvre RIC 651 (xve-ve s.); Stud. Pal. III 46, 6 (vre-vre s.); P. Edfou 3 

(vire s.) ; Stud. Pal. III 347, 5 (vue s.) ; CPR IV 126 (vire-vaxre s.) ; P. Apoll. Ano 

57, 12 (vire s.). — Sur les notaires, voir A. STEINWENTER, Sludien zu den kop- 

tischen Rechtsurkunden aus Oberägypten, Stud. Pal. XIX (Leipzig 1920), p. 61-73 ; 

In., Das Recht der koptischen Urkunden (München 1955), p. 10-11. 

(2) PRG III 40, 11 (vie s.); CPR IV 31 (vire s.) ; Lefebvre RIC 785 ; P. Lond. 

IV Copt. 1562. — Sur les clercs employés en qualité de scribes, voir M. KRAUSE, 

Das Apa-Apollo Kloster in Bawit. Untersuchungen unverôffentlichter Urkunden 

als Beitrag zur Geschichte des ägyptischen Môünchtums (dissert. Leipzig 1958). 

(3) Cf. les remarques de STEINWENTER dans l’article Aus dem kirchlichen Ver- 

môügensrechte der Papyri, p. 19-20, qui met en doute l'opinion courante. Cette 

opinion, Steinwenter lui-même avait auparavant contribué à la créer. Dans Stu- 

dien zu den koptischen Rechtsurkunden, p. 62, il avait écrit : «… die Verfasser der 

KRU, die übrigens dem Anscheïine nach alle Kleriker waren... »; il suivait en 

cela J. KraALL, qui dans le Corpus Papyrorum Raineri, II (Wien 1895), p. 4, avait 

affirmé, au sujet de l'office de notaire: «in der arabischen Zeit ist das Amt fast 

durchgehends in den Händen von Diakonen». Les sources qui ont été publiées 

par la suite n’ont pas confirmé cette première opinion, 

           



OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ La 

Il faut encore considérer un dernier groupe professionnel représen- 

té parmi les clercs : les employés qui, au service des grands proprié- 

taires, occupent divers postes dans l’administration des biens fon- 

ciers. 

Cette activité était mal vue de l'Église. L’attitude de celle-ci est 

bien exprimée par les canons conciliaires. Le canon 3 du concile de 

Chalcédoine de 451 (?) déclare : « Il est venu à la connaissance du saint 

concile que quelques membres du clergé, par un honteux esprit de 

lucre, louent des biens étrangers et se chargent, moyennant rétribu- 

tion, d’affaires temporelles, en négligeant le service de Dieu, en fré- 

quentant par contre les maisons des gens du monde et en prenant sur 

eux, pour gagner de l’argent, la gestion des biens. Aussi le saint et 

grand concile a-t-il décidé qu’à l’avenir aucun évêque ou clerc ou moi- 

ne ne doit louer des biens ou se mêler de la gestion des affaires tem- 

porelles ; on excepte cependant les cas où on se trouve obligé par la 

loi d'accepter la tutelle des mineurs, ou bien lorsque l’évêque de la 

ville charge quelqu'un de s’occuper, par la crainte de Dieu, des af- 

faires de l’église ou des orphelins ou des veuves sans défense ou des 

personnes qui ont plus particulièrement besoin des secours de l’égli- 

se». La même question a fait l’objet de débats en 787, au concile 

œcuménique de Nicée : « Si l’on découvre que quelqu'un d’entre eux 

[sc. parmi les clercs] occupe la charge de ceux qu’on appelle major- 

domes (wetôteoo!), il devra résigner cette fonction, ou bien il sera 

déposé. Il vaudrait mieux qu’il aille instruire les enfants et les do- 

mestiques, en leur lisant les saintes écritures, car c’est pour cela qu'il 

a reçu les saints ordres » (2). 

En ce qui concerne le bas clergé égyptien, nous connaissons de nom- 

breux cas où son comportement ne se conformait pas à cette pres- 

scription des chefs de l'Église. En 583, l'honorable maison» des 

Apions conclut un contrat avec Serenos, diacre de la sainte église, 

(1) Acta conciliorum œcumenicorum, t. I1: Concilium universale Chalcedonense, 

vol. I, pars II, éd. E. Schwartz, p. 158. 

(2) RaLzes et Porces, Syntagma, II, p. 587-588, canon 10.  



    

    

172 OGGUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 
  

en vertu duquel elle lui confie pour un an la noovonoia (gestion) de 

certains biens-fonds : P. Oxy. I 136 (!). Serenos est tenu de collecter 

chez les paysans le blé et l'argent dont ils sont redevables, de livrer 

le blé au service de transport des Apions et de verser l’argent à la cais- 

se du domaine ; au cours de la perception, il devra tenir la compta- 

bilité, et, à la fin de son activité, il devra en rendre compte. Pour 

obtenir sa charge, il paye 12 sous d’or tù &£ ëfous mapeydueva dnèo 

naoauvôelas Tÿc aëtÿs moovonoias (les 12 sous d’or « qu’on paye par 

coutume à titre de rétribution pour la concession de ladite gestion ») ; 

il reçoit en revanche l’opsonion (probablement : allocation en nature) 

en même quantité que son prédécesseur (lignes 30-31). La charge 

devait être rémunératrice, si Serenos a accepté de payer une aussi 

grosse somme pour l'obtenir. Cet argent, il allait évidemment le pren- 

dre à son tour aux paysans. Il y a donc là tout ce qui était condamné 

par les pères des conciles : l'esprit de lucre, la participation aux af- 

faires d'argent, l’exploitation des pauvres, probablement les prêts à 

intérêt, sans lesquels l’agriculture ne pouvait pas fonctionner. 

Le cas de Serenos n’est pas isolé. Un diacre est enoikologos des 

Apions (?), il s’occupe donc des payements en espèces et joue, au be- 

soin, le rôle de caissier. Dans les bureaux de l’« honorable maison » 

des Apions travaillent des diacres notaires (*). Les données tirées des 

archives des Apions se retrouvent dans d’autres documents (). 

(1) Ce texte a été commenté par HArDpy, Large Estates, p. 88-93. 

(2) PSI I 81 (vie s.). Un autre clerc jouant le même rôle chez les Apions : BGU 

1 305 (vi° ss.) 

(4) P. Oxy. I 134, 32 ; XVI 1961, 26-29 ; 1985, 32 ; 1989, 27; XXVII 2480, 61. 

(3) P. Flor. III 325 (ve s.) ; Stud. Pal. VIII 1069 (ve-vre s.) ; PRG III 16 (vie s.); 

PSI V 474, 7-8 (vie s.) ; Stud. Pal. IIX 155 (vie s.); Stud. Pal. VIII 1027 (vie s.); 

J. W. B. Barxs, Two Coptic Letiers, The Journal of Egyptian Archaeology 45 

(959), n°. 2, p. 82-83 (vie s.); Stud. Pal. XX 233 (vre-vrre s.); Stud. Pal. VIII 

880 (vire s.); 1089 (vire s.); BGU III 809 (ar.). C’est probablement de la même 

façon qu’il faut interpréter Stud. Pal. XX 197 (ve s.); P. Cairo Masp. III 67327, 

6 (vie s.); Stud. Pal. VIII 1101 (vue s.); VPB IN 95, 177-180 (vire s.) ; P. Lond. 

IV Copl. 1639 (vrrre s.) ; P. Lond. IV 1419, 555 (vrrre s.) ; 1433, 379, 382 (vire s.).



OCCUPATIONS LAÏQUES DU CLERGÉ 17e 

Il est cependant probable que les clercs qui acceptaient de modestes 

emplois dont la tâche consistait à rédiger des documents ou à tenir 

à jour la comptabilité, suscitaient moins de protestations de la part 

des chefs de l'Église. Ils pouvaient, bien sûr, comme tant d’autres, 

piller les paysans ; mais leur emploi, en lui-même, avait un caractère 

technique et n’entraînait pas nécessairement la participation au monde 

trouble des affaires d'argent, qui inquiétait tellement les moralistes 

ecclésiastiques. 

 





BGU 

BIBLIOGRAPHIE 

Sources 

1. PAPYRUS, INSCRIPTIONS ET OSTRACA GRECS 

— Àgyptische Urkunden aus den kôniglichen Museen zu 
Berlin. Griechische Urkunden, I-II-III (Berlin 1895, 1898, 

1903). 

Les inscriptions grecques de Philae, Il: Les inscriptions grecques et 

latines de Philae. Haut et Bas Empire, éd. E. Bernand 

(Paris 1969). 

Lefebvre RIC — G. LereBvre, Recueil des inscriptions grecques chré- 

Ou 

PAler 

P. Amh. 

P. Antin. 

tiennes de l'Égypte (Le Caire 1907). 

= Greek Ostraca in the Bodleian Library at Oxford, éd. 

J. G. Tait et C1. Préaux, vol. II: Ostraca of the Roman 

and Byzantine Periods (London 1955). 

— Papyrus grecs du Musée gréco-romain d'Alexandrie, éd. 

A. Swiderek et M. Vandoni (Varsovie 1964). 

— The Amherst Papyri, 11: Classical Fragments and Docu- 

ments of the Ptolemaic, Roman and Byzantine Periods, 

éd. B. P. Grenfell et A. S. Hunt (London 1901). 

— The Antinoopolis Papyri, éd. J. W. B. Barns et H. Zillia- 

cus (London 1967). 
P. Apoll. Ano — Papyrus grecs d'Apollônos An6, éd. R. Rémondon 

P. Basel 

(Le Caire 1953. Documents des jouilles de l’Institut 

Français d'Archéologie Orientale du Caire, 19). 

— Papyrusurkunden der Üffentlichen Bibliothek der Uni- 

versität zu Basel, 1: Urkunden in griechischer Sprache, 

éd. E. Rabel (Berlin 1917. Abhandlungen d. künigl. Ge- 

sellschaft d. Wiss. zu Güttingen, Phil.-hist. Klasse, Neue 

Folge, XNI, 3). 

P. Berl. Zill. — Vierzehn Berliner griechische Papyri. Urkunden und 

Brieje, éd. H. Zilliacus (Helsingfors 1941. Soc. Scient. 

Fennica, Commentat. Hum. Lit. XI 4).  



   

    
  

BIBLIOGRAPHIE 

P. Bouriant = Les papyrus Bouriant, éd. P. Collart (Paris 1926). 

P. Cairo Masp. = Papyrus grecs d'époque byzantine, éd. J. Maspero, 

Catalogue général des antiquités égyptiennes du Musée 

du Caire, I-I-IIT (Le Caire OMIS OC) 

PASEUOURREE Tell Edjou. Fouilles Franco-polonaises. Les papyrus et 

les ostraca grecs, éd. J. Manteuffel (Le Caire 1937). 

P. Flor. — Papiri Fiorentini, documenti pubblici e privati delletà 

romand € bizantina, I, éd. G. Vitelli (Milano 1906); III, 

éd. G. Vitelli (Milano 1915). 

P. Giessen —= Griechische Papyri im Museum des Oberhessischen Ge- 

schichtsvereins zu Giessen, éd. E. Kornemann et P. M. 

Meyer (Leipzig-Berlin 1910-1912). 

P. Grenf. 1 = An Alexandrian Erotic Fragment and other Greek Pa- 

pyri, chiefly Ptolemaïic, éd. B. P. Grenfell (Oxford 1896). 

P. Grenf. II = New Classical Fragments and other Greek and Latin 

Papyri. Series IT, éd. B. P. Grenfell (Oxford 1897). 

P. Herm. Rees = Papyri from Hermopolis and other Documents of the 

Byzantine Period, éd. B. R. Rees (London 1964). 

P. Gronin. — Papyri Groninganae, éd. À. G. Roos (Amsterdam 1933). 

P. Lips. — Griechische Urkunden der Papyrussammlung zu Leipzig, 

éd. L. Mitteis (Leipzig 1906). 

P. Lond. — Greek Papyri in the British Museum. Catalogue, with 

Texts, vol. I, éd. F. G. Kenyon (London 1893) ; vol. 

II, éd. F. G. Kenyon (London 1898); NORD 

F. G. Kenyon, H. I. Bell (London 1907); vol. VTT 

Aphrodito Papyri, éd. H. I. Bell (London 1910); vol. VA 

éd. H. I. Bell (London 1917). 

P. Merton —= A Descriptive Catalogue of the Greek Papyri in the Col- 

lection of Wilfred Merton, I, éd. H. I. Bell, CRERRO 

berts (London 1948); IL, éd. B. R. Rees, H. IL. Bell, 

J. W. Barns (Dublin 1959). 

P. Michael. — Papyri Michaelidae, being a Catalogue of the Greek and 

Latin Papyri, Tablets and Ostraca in the Library of Mr. 

G. A. Michaïlidis of Cairo, éd. D. S. Crawford (Aberdeen 

1955). 

P. Monac. — Byzantinische Papyri in der k. Hof- und Staatsbibliothek 

zu München, éd. A. Heisenberg et L. Wenger (Leipzig- 

Berlin 1914). 

P. Nessana —= Excavations at Nessana, III: Non Literary Papyri, éd. 

J. Kraemer (Princeton 1958). 

P. Oxy. = The Oxyrhynchus Papyri, Vol. I, éd. B. P. Grenfell, A. S. 

Hunt (London 1898); vol. VI, éd. B. P. Grenfell, A. S.



BIBLIOGRAPHIE 177 

Hunt (London 1908) ; vol. VII, éd. A. S. Hunt (London 
1910); vol. X, éd. B. P. Grenfell, A. S. Hunt (London 
1914) ; vol. XI, éd. B. P. Grenfell, A. S. Hunt (London 

1915) ; vol. XII, éd. B. P. Grenfell et A. S. Hunt (London 

1916); vol. XVI, éd. B. P. Grenfell, A. S. Hunt, H. I. 

Bell (London 1924) ; vol. XVII, éd. A. S. Hunt (London 
1927) ;-vol. XVEIL, éd EF Bobel;-C He Robers, EP. 
Wegener (London 1941); vol. XIX, éd. E. Lobel, E. P. 

Wegener, C. H. Roberts, H. I. Bell (London 1948); 

vol. XXIV, éd. E. Lobel, C. H. Roberts, E. G. Turner, 

J. W. B. Barns (London 1957); vol. XXVII, éd. E. G. 

Turner, J. Rea, L. Koenen, J. F. Pomar (London 1962) ; 

vol. XXXIV, éd. E. G. Turner, T. C. Skeat (London 

1968). 

P. Par. — Die Pariser Papyri des Fundes von el-Faiûm, éd. C. 

Wessely (Wien 1889). 

PRG — Papyri russischer und georgischer Sammlungen, HE 

Spätrémische und Byzantinische Texte, éd. G. Zereteli, 

P. Jernstedt (Tiflis 1930); V: Varia, éd. G. Zereteli, 

P. Jernstedt (Tiflis 1935). 

PPrincs — Papyri in the Princeton University Collections, II, éd. 

E. H. Kase (Princeton 1936). 

PSI = Pubblicazioni della Società Italiana per la ricerca dei 

papiri greci e latini in Egitto. Papiri greci e latini, I, 

éd. G. Vitelli (Firenze 1912); IT, éd. G. Vitelli (Firen- 

ze 1914); V, éd. G. Vitelli (Firenze 1917) ; ir éd Ce 

Vitelli (Firenze 1920) ; VIII, éd. G. Vitelli (Firenze 1927) ; 

XII, éd. M. Norsa (Firenze 1943). 

P. Strasb. — Griechische Papyrus der kaiserlichen Universitäts- und 

Landesbibliothek zu Strassburg, I, éd. F. Preisigke (Leip- 

zig 1912); Papyrus grecs de la Bibliothèque Nationale et 

Universitaire de Strasbourg 169-300, éd. J. Schwartz 

(Strasbourg 1963). _ 

P. Vindob. Sijpesteijn — Einige Wiener Papyri (P. Vindob. Sijpesteijn), 

éd. P. J. Sijpesteijn (Lugduni Batavorum 1963. Papy- 

rologica Lugduno-Batava 11). . 

SB = Sammelbuch griechischer Urkunden aus Âgypten, com- 

mencé par F. Preisigke, continué par F. Bilabel et E. 

Kiessling (1915-). : 

Stud. Pal. III et VIII — Griechische Papyrusurkunden kleineren For- 

mats, éd. C. Wessely, Sfudien zur Palaeographie und Pa- 

pyruskunde, TIL (Leipzig 1904) ; VIII (Leipzig 1908). 

12  



    

    

178 BIBLIOGRAPHIE 

Stud. Pal. X — Griechische Texte zur Topographie ÂAgyptens, éd. C. 

Wessely, Studien zur Palaeographie und Papyruskunde, 

X (Leipzig 1910). 

Stud. Pal. XX — Catalogus Papyrorum Raineri, Series Graeca, Pars I: 

Textus Graeci papyrorum, qui in libro « Papyrus Erz- 

herzog Rainer — Führer durch die Ausstellung Wien 

1894» descripti sunt, éd. C. Wessely, Siudien zur Pa- 

lacographie und Papyruskunde, XX (Lipsiae 1921). 

VPB — Verôffentlichungen aus den badischen Papyrus-Samm- 

lungen, IV: Griechische Papyri, éd. F. Bilabel (Heidel- 

berg 1924) ; VI: Griechische Papyri, éd. G. A. Gerhard 

(Heïdelberg 1938). 

Wilck. Chrest. — L. Mrrreis, U. WILCKEN, Grundzüge und Chrestoma- 

thie der Papyruskunde, I. Band: Historischer Teil, II. 

Hälfte : Chrestomathie, éd. U. Wilcken, (Leipzig-Berlin 

1912). 

2. PAPYRUS, OSTRACA ET INSCRIPTIONS COPTES 

BKU — Âgyptische Urkunden aus den kôüniglichen Museen zu 

Berlin. Koptische Urkunden, I-II, éd. A. Erman, W. E. 

Crum, B. A. Turajew (Berlin 1902, 1905); III, éd. H. 

Satzinger (Berlin 1967-1968). 

CLT — Ten Coptic Legal Texts, éd. A. A. Schiller (New York 

1932. The Metropolitan Museum of Art). 

(CII — Corpus Papyrorum Raineri IV. Die koptischen Rechis- 

urkunden der Papyrussammlung der Üsterreichischen Na- 

tionalbibliothek, éd. W. C. Till (Wien 1958). 

Crum BM — Catalogue of the Coptic Manuscripts in the British Mu- 

seum, éd. W. E. Crum (London 1905). 

Crum Copt. Mon. — Coptic Monuments, éd. W. E. Crum, Catalogue 

général des antiquités égyptiennes du Musée du Caire (Le 

Caire 1902). 
Crum Copt. Ostr. — Coptic Ostraca from the Collections of the Egypt 

Exploration Fund, the Cairo Museum and others, éd. 

W. E. Crum (London 1902). 
Crum Ep. — The Monastery of Epiphanius at Thebes, I1: Coptic Os- 

traca and Papyri, éd. W. E. Crum (New York 1932). 

Crum Ryl. — Catalogue of the Coptic Manuscripts in the Collection 

of the John Rylands Library, éd. W. E. Crum (Man- 

chester 1909).



BIBLIOGRAPHIE 179 
  

Crum ST — Short Texts from Coptic Ostraca and Papyri, éd. W. E. 
Crum (Oxford 1921). 

Crum VC — Varia Coptica, éd. W. E. Crum (Aberdeen 1939). 

Hall Il Coptic and Greek Texts of the Christian Period from Os- 
traca, Stelae etc. in the British Museum, éd. H. R. Hall 
(London 1905). 

Koptskie Teksty Ermitaëa — Koptskie Teksty Gosudarstvennogo Er- 
mitaza, éd. P. V. Jernëtedt (Moskva-Leningrad 1959). 

Koptskie Teksty Muz. Puëkina — Kopiskie Tesksty Gosudarstvennogo 
Muzeja Izobrazitel’nykh Iskusstv im. A. S. Puëkina, éd. 
P. V. Jernëtedt (Moskva-Leningrad 1959). 

KRU — Koptische Rechisurkunden des achten Jahrhunderts aus 

Djême, éd. W. E. Crum, G. Steindorff (Leipzig 1912). 
P. Balaizah = Balaizah. Coptic Texts from Deir el-Bala’izah in Upper 

Egypt, I-II, éd. P. E. Kahle (Oxford 1954). 
P. Lond. IV Copt. — Greek Papyri in the British Museum, IV: The 

Aphrodito Papyri, éd. H. I. BELL, with an Appendix 

of Coptic Papyri, éd. W. E. Crum (London 1910). 

Tizz W. C., Die koptischen Ostraka der Papyrussammlung der Üster- 
reichischen National-Bibliothek (Wien 1960). 

Wadi Sarga — Wadi Sarga. Coptic and Greek Texts from the Excava- 

tions undertaken by the Byzantine Research Account, éd. 
W. E. Crum, H. I. Bell (Hauniae 1922. Coptica 3). 

Dans ce livre sont cités en outre les documents coptes publiés dans les 

articles suivants : 

Bars J. W. B., Two Coptic Letters, The Journal of Egyptian Archaeology 

45 (1959), p. 81-84. 
Revizzour E., Textes coptes extraits de la correspondance de St. Pésunthios, 

évêque de Coptos et de plusieurs documents analogues 

(juridiques ou économiques), Revue Egyptologique 9 (1900), 

p. 133-177; 10 (1902), p. 34-47; 14 (1914), p. 22-32. 
ScaiLLer A. A., The Budge Papyrus of the Columbia University, Journal 

of the American Research Center in Egypt 7 (1967), 

p. 79 sqq. 

3. SOURCES DE DROIT CANON 

Acta conciliorum œcumenicorum, t. Il: Concilium universale Chalcedo- 

nense vol. I, pars II, éd. E. Schwartz (Berlin 1933). 

(Canons des apôtres:) La version arabe de 127 canons des apôtres, éd. 

J. et A. Périer, Patrologia Orientalis, VIII (1912), 

p. 552-710.  



    

  

BIBLIOGRAPHIE 

  

180 

(Ghristodoulos :) O. H. E. BURMESTER, The Canons of Christodulus, Pa- 

triarch of Alexandria (A.D. 1047-1077), Le Muséon 45 

(1932), p. 71-84. 

Concilia Galliae, I (314-506), éd. Ch. Munier (Turnhout 1963. Corpus 

E Christianorum, Series Latina, 148). 

Cyrille I, Epistulae, Patrologia Graeca, 71. 

(Gyrille 11:) O. H. E. BURMESTER, The Canons of Cyril II, LXVII Pa- 

triarch of Alexandria, Le Muséon 49 (1936), p. 245-288. 

(Cyrille III :) O. H. E. BURMESTER, The Canons of Cyril III ibn Laklak, 

75th Patriarch of Alexandria (A.D. 1235-1250), Bulle- 

tin de la Société d’ Archéologie Copte 12 (1946-1947), p. 80- 

136 ; 14 (1950-1957), p. 13-150. 

Discipline générale antique (rve-1x s.), t. I, 2: Les canons des synodes 

particuliers, éd. P.-P. Joannou (Roma 1962. Pontificia 

Commissione per la redazione del Codice di diritto ca- 

nonico orientale. Fonti, fascicolo IX). 

(Gabriel ibn Turaik:) O. H. E. BURMESTER, The Canons of Gabriel ibn 

Turaik, LXX Patriarch of Alexandria (First Series), 

Orientalia Christiana Periodica 1 (1935), p. 5-45. 

GazgrATI G., Norme giuridico-morali per Arabi cristiani, [dans :] Sfudi 

in onore di A. Calderini e R. Paribeni, II (Milano 1957), 

p. 511-516. 

Hippolyte de Rome, La Tradition apostolique. Texte latin, introduction, 

traduction et notes de Dom B. Botte (Paris 1946. Sour- 

ces Chrétiennes). 

(Id.:) W. Tic, J. LetporpT, Der koptische Text der Kirchenordnung 

Hippolyts (Berlin 1954. Texte und Untersuchungen zur 

Geschichte der altchristlichen Literatur, V. Reïhe, 50). 

(Id.:) R. G. CoquiN, Les canons d’Hippolyte. Edition critique de la 

version arabe, introduction et traduction française, Pa- 

trologia Orientalis, XXXI, 2 (Paris 1966). 

Lerporpr J., Saïdische Auszüge aus dem 8. Buche der Apostolischen 

Konstitution (Leipzig 1904. Texte und Untersuchungen, 

Neue Folge, XI, 1 b). 
(Pseudo-Athanase :) W. Riez, W. E. CruM, The Canons of Athanasius 

of Alexandria. The Arabic and Coptic Versions edited 

and translated with Introduction, Notes and Appendices 

(London 1904). 

(Pseudo-Basile :) 1) W. E. CruM, The Coptic Version of the « Canons of 

St. Basil », Proceedings of the Society of Biblical Archaeolo- 

gy 26 (1904), p. 57-62. 

   

  



BIBLIOGRAPHIE 181 
  

(Id. :) 2) W. RteDEL, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats Alexan- 
drien (Leïpzig 1900), p. 231-288. 

(Ruazes et Porces, Syntagma :) ”. A. PaAnc, M. Horn, Zévrayua 
t@v Oelwy xai iegüy xavdvwy … etc., II (°AOfymour 1852). 

Riepez W., Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats Alexandrien, Zu- 

sammengestellt und zum Teil übersetzt (Leipzig 1900). 

Les Statuta ecclesiae antiqua, éd. Ch. Munier (Paris 1960). 
Théophile d'Alexandrie, Canones, Patrologia Graeca, 65, col. 29-68. 

4. SOURCES DE DROIT ROMAIN 

CU — Corpus luris Civilis, vol. II: Codex Iustinianus, recog- 

novit et retractavit P. Krueger (Berolini 1954 U). 

CTh — Theodosiani libri X VI cum constitutionibus Sirmondia- 

nis, edidit adsumpto apparatu P. Kruegeri Th. Momm- 

sen, vol. I, pars posterior : textus cum apparatu (Bero- 
lini 1905). 

5. SOURCES LITTÉRAIRES 

(Abu ’l-Barakat:) L. Vizrecourr, Les observances liturgiques et la 
discipline du jeûne dans l'Église copte, [contient la tra- 
duction d’un morceau de l’encyclopédie d’ABu ’L-BARA- 
KAT, La lampe des ténèbres], Le Muséon 36 (1923), p. 249- 
292 ; 37 (1924), p. 201-280 ; 38 (1925), p. 261-320. 

Abu Salih, The Churches and Monasteries of Egypt and some neighbouring 

Countries, edited and translated by B. Evetts (Oxford 

1895). 
(Actes des martyrs :) 1) H. HyvernaT, Les actes des martyrs de l'Égypte, 

tirés des manuscrits coptes de la Bibliothèque Vaticane 

(Paris 1886-1887). 

— 2) Acta martyrum, interpretati sunt I. Balestri et H. Hyvernat (Pa- 

risiis-Lipsiae 1908. Corpus Scriptorum Christianorum 

Orientalium, Scriptores Coptici, Series tertia, t. I, versio). 

— 3) Acta martyrum, II, additis indicibus totius operis, interpretatus 

est H. Hyvernat (Lovanii 1950. Corpus Scriptorum 

Christianorum Orientalium, Scriptores Coptici, Series 

tertia, t. Il, versio). 
AMÉLINEAU E., Histoire du patriarche copte Isaac. Étude critique, texte 

et traduction, Bulletin de Correspondance africaine 2 (Pa- 

ris 1890).  



  

182 

Apophthegmata 

BIBLIOGRAPHIE 

Patrum, Patrologia Graeca, 65. 

Dresouer J., Apa Claudius and the Thieves, Bulletin de la Société d’Ar- 

Ip., Apa Mena 

ELANSKAJA A. 

chéologie Copte 8 (1942), p. 63-86. 

. A Selection of Coptic Texts relating to St. Menas, edited 

with Translation and Commentary (Le Caire 1946. Pu- 

blications de la Société d'Archéologie Copte. Textes et 

Documents). 

I., Neizdannaja koptskaja rukopis’ iz sobranija Gosu- 

darstvennoj Publiënoj Büiblioteki im. E. Saltykova-Sée- 

drina [Un manuscrit copte inédit de la Bibliothèque Pu- 

blique Saltykov-Séedrin], Palestinskij Sbornik 9 [72] (1962), 

p. 43-66. 

Eutychios, Contextio gemmarum, sive Eutychii patriarchae Alexandrini 

Annales, Patrologia Graeca, 111 (1863), col. 889-1236. 

(Gnomes du saint concile :) J. LAMMEYER, Die sogenannten Gnomen des 

Conzils von Nicaea. Ein homiletischer Traktat des IV. 

Jahrhunderts, unter Zugrundelegung erstmaliger Edition 

des koptisch-sahidischen Handschriftenfragments der Bi- 

bliothèque Nationale zu Paris Copte-sahidique 129 14 (75- 

82) ins Deutsche übersetzt und untersucht (Beyrouth 1912). 

(Histoire des Patriarches Coptes:) 1) History of the Patriarchs of the 

Coptic Church of Alexandria, éd. B. Evetts, Patrologia 

Orientalis, I (1907), p. 99-214, 381-519. 

— 2) History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria (Aga- 

— 3) History 

— 4) History 

— 5) History 

— 6) History 

thon to Michael I: 661-766), éd. B. Evetts, Patrologia 

Orientalis, V (1910), p. 1-215. 
of the Patriarchs of the Egyptian Church, known as the 
History of the Holy Church by Sawirus ibn al-Mukaÿfa 

Bishop of al-Aëmünin, vol. II, part I (Khaël II-She- 

nouti I: 849-880), translated and annotated by Yassä 
‘Abd al-Masih and ©. H. E. Burmester (Le Caire 1943). 

of the Patriarchs of the Egyptian Church, etc., vol. Il, 
part II (Khaël III-Senouti II: 880-1066), éd. ‘Aziz 
Süryal Atiya, Yassä ‘Abd al-Masih, O. H. E. Burmester 

(Le Caire 1948). 
of the Patriarchs of the Egyptian Church, etc., vol. I, 
part III (Christodoulus-Michael: A.D. 1046-1102), éd. 

“Aziz Süryal Atiya, Yassa ‘Abd al-Masih, ©. H. E. Bur- 

mester (Le Caire 1959). 
of the Patriarchs of the Egyptian Church, etc., vol. I, 
part I (Macarius II-John V: A.D. 1102-1167), éd. An- 

toine Khater, O. H. E. Burmester (Le Caire 1968).



                  

BIBLIOGRAPHIE 183 
  

Jean Cassien, Conférences. Introduction, texte latin, traduction et notes 
par Dom E. Pichery, II-III (Paris 1958. Sources Chré- 
tiennes, 54). 

Jean de Nikiou, The Chronicle, translated from Zotenberg's Ethiopic 
Text by R. H. Charles (London-Oxford 1916). 

Jean Moschos, Pratum spirituale, Patrologia Graeca, 87, 3 (1865), col. 

2852-3112. 

Jean Rufus, évêque de Maïouma, Plérophories. Témoignage et révélations 
contre le concile de Chalcédoine. Version syriaque et tra- 
duction française éditées par F. Nau, Patrologia Orien- 
talis, VIII (1912), p. 1-208. 

LANTSCHOOT A. van, Les « Questions de Théodore». Texte sahidique, 

recensions arabe et éthiopienne (Città del Vaticano 1957. 
Studi e Testi 192). 

Leontios von Neapolis, Leben des heiligen Johannes des Barmherzigen, 
Erzbischofs von Alexandrien, éd. H. Gelzer (Freiburg 
1893). 

Magrizi (Al Magrizi), Geschichte der Kopten, übersetzt von F. Wüsten- 
feld. Arabischer und deutscher Text, Abhandlungen der 
Gesellschaft d. Wiss. zu Gôttingen 3 (1845/1847), p. 1-142. 

PÉRIER A., Lettre de Pisuntios, évêque de Qeft, à ses fidèles, Revue de 
l'Orient Chrétien 9 [19] (1914), p. 79-92, 302-323, 445-446. 

Rossr F., I papiri copti del Museo Egizio di Torino, trascritti e tradotti, 
I (Torino 1887). 

Socrates, Historia ecclesiastica, Patrologia Graeca, 67 (1864), col. 30-842. 
Sophronios (Sophronius Monachus Sophista), Narratio miraculorum SS. 

Cyri et Joannis sapientium anargyrorum, Patrologia Grae- 

ca, 87, 3 (1865), col. 3424-3676. 
Storia della chiesa di Alessandria. Testo copto, traduzione latina e com- 

mento di T. Orlandi, vol. I: Da Pietro ad Atanasio 

(Milano, 1968). 
(Synaxaire :) 1) Synaxarium, das ist Heiligen-Kalender der Coptischen 

Christen, aus dem Arabischen übersetzt von F. Wüsten- 

feld (Gotha 1879). 
— 2) Le synaxaire arabe jacobite (rédaction copte). Texte arabe publié, 

traduit et annoté par R. Basset, Patrologia Orientalis, I 

(1904), p. 215-379 ; III (1907), p. 243-545; XI (1916), 

p. 505-839; XVI (1922), p. 185-424; XVII (1924), 

p. 525-782. 
— 3) Synaxarium Alexandrinum, interpretatus est I. Forget, I (Romae 

1922. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium. 

Scriptores Arabici, Series Tertia, t. XVIII, versio).  



   

    

BIBLIOGRAPHIE 184 

— 4) A. KHATER, Nouveaux fragments du synaxaire arabe, Bulletin de 

la Société d'Archéologie Copte 17 (1963-1964), p. 75-100 ; 

18 (1965-1966), p. 109-138. 

Tue W. C., Koptische Heiligen- und Märtyrerlegenden I-II (Roma 1935, 

1936. Orientalia Christiana Analecta 102 et 108). 

Toco Mina, La martyre d'Apa Epima (Le Caire 1937. Service des An- 

tiquités de l'Égypte). 

(Vie de Pacôme:) F. HarxiN, Sancti Pachomii vitae Graecae (Bruxelles 

1932. Subsidia Hagiographica 19). 

(Vie de Pisenthios :) 1) E. AMÉLINEAU, Un évêque de Kejt au VII® siècle, 

Mémoires présentés et lus à l’Institut Égyptien 2 (1889), 

p. 261-424. 
— 2) E. A. T. W. Bupcz, Coptic Apocrypha in the Dialect of Upper 

Egypt, edited, with English Translation (London 1913). 

— 3) DE Lacy O’LEARv, The Arabic Life of S. Pisentius, Patrologia 

Orientalis, XXII (1930), p. 317-488. 

IT 

Principaux travaux 

ANTONINI L., Le chiese cristiane nell’Egitto dal IV al IX secolo secondo 
i documenti dei papiri greci, Aegyptus 20 (1940), p. 129-208. 

Bapawy A., Les premières églises d'Égypte jusqu’au siècle de saint Cy- 
rille, (dans:) Kyrilliana. Études variées à l’occasion du XV®* cen- 

tenaire de saint Cyrille (Le Caire 1947), p. 319-380. 
BASTEN M., Athanasius. Wirtschaftsgeschichtliches aus seinen Schriften 

(dissert. Giessen 1928). 
BEL H. L, Jews and Christians in Egypt. The Jewish Troubles in 

Alexandria and the Athanasian Controversy illustrated by Texts from 
Greek Papyri in the British Museum, with three Coptic Texts edited 

by W. E. Crum (London 1924). 
Bronpt B., Il diritto romano cristiano, 3 vol. (Milano 1952-1954). 

Borte B., L'origine des Canons d’Hippolyte, [dans :] Mélanges en l’hon- 

neur de Mgr. Michel Andrieu (Strasbourg 1956), p. 53-63. 
Ip., La Tradition apostolique de saint Hippolyte. Essai de reconstruction 

(Münster 1963. Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschun- 
gen 39). 

Bove L., Immunità fondiaria di chiese e chierici nel basso impero, [dans :] 

Synteleia V. Arangio-Ruiz, II (Napoli 1964), p. 886-902. 

   



    

BIBLIOGRAPHIE 185 
  

Brucx E. F., Totenteil und Seelgerät im griechischen Recht. Eine ent- 

wicklungsgeschichtliche Untersuchung zum Verhältnis von Recht und 
Religion, mit Beiträgen zur Geschichte des Eigentums und des Erb- 

rechts (München 1926. Münchener Beiträge zur Papyrusforschung 
und antiken Rechitsgeschichte). 

I, Kirchenväter und soziales Erbrecht. Wanderungen religiüser Ideen 
durch die Rechte der ôstlichen und westlichen Welt (Berlin-Gôttin- 
gen-Heidelberg 1956). 

BurmestTer ©. H. E., The Egyptian or Coptic Church. A Detailed De- 

scription of her Liturgical Services and Rites and Ceremonies observed 

in the Administration of her Sacraments (Le Caire 1967. Publica- 
tions de la Société d'Archéologie Copte. Textes et Documents.). 

BurLer A. J., The Ancient Coptic Churches of Egypt, 2 vol. (Oxford 

1884). 
CAUWENBERGH P. vAN, Coutumes ecclésiastiques en Égypte aux VII®- 

VIIIe siècles d’après les ostraca coptes, [dans :] Mélanges d’histoire 
offerts à Charles Moeller, 1 (Louvain-Paris 1914), p. 234-243. 

CHainE M., Chronologie des temps chrétiens de l'Égypte et de l'Éthiopie 
(Paris 1925). 

CHAULEUR S., Histoire des Coptes d'Égypte (Paris 1960). 

ConsTANTELOS D. J., Byzantine Philanthropy and Social Welfare (New 

Brunswick 1968), p. 149-276. 

CrAMER M., BAcur H., Der antichalkedonische Aspekt im historisch- 

biographischen Schrifttum der koptischen Monophysiten (6.-7. JR.), 

[dans :] GrizLmrisrer A., Bacur H., Das Konzil von Chalkedon. 

Geschichte und Gegenwart, II (Würzburg 1953), p. 337 sqq. 

Crum W. E., À Use of the Term « Catholic Church », Proceedings of the 

Society of Biblical Archaeology 27 (1905), p. 171-172. 

Ip., A Greek Diptych of the Seventh Century, Proceedings of the Society 

of Biblical Archaeology 30 (1908), p. 255-265. 
FErRARt DaLLe SpADE G., Immunità ecclesiastiche nel diritto romano 

imperiale, Atti dell’'Istituto Veneto 99 (1939), p. 107-248, réimprimé 

dans son livre Scritti giuridici, III (Milano 1956), p. 125-242. 

FESTUGIÈRE A. J., Lieux communs littéraires et thèmes de folklore dans 

l'hagiographie primitive, Wiener Studien 73 (1960), p. 123-152. 

FIKHMAN I. F., Egipet na rubeëe dvukh epokh. Remeslenniki i remes- 

lennyj trud v IV-seredine VII v. [L'Égypte au tournant de deux 

époques. Les artisans et le travail artisanal du IV° au milieu du 

VIIe siècle] (Moskva 1965). 
FrurTAz A. P., Una diaconia diocesana in Egitto, [dans :] Miscellanea 

liturgica in honorem L. Cuniberti Mohlberg (Roma 1949. Biblio- 

theca « Ephemerides Liturgicae »), p. 71-74.  



   

  

    186 BIBLIOGRAPHIE 

FourNERET P., Les biens d’'Église après les édits de pacification. Res- 

sources dont l’Église disposa pour reconstituer son patrimoine (thèse, 

Paris 1902). 
GaRITTE G., Constantin, évêque d’Assiout, [dans :] Coptic Studies in honor 

of W. E. Crum (Boston 1950), p. 286 sqq. 

GaupEMeT J., La formation du droit séculier et du droit de l'Église aux 
4e et 5° siècles (Paris 1957). 

In., L'Église dans l'empire romain (Paris 1958. Histoire du droit et 
des institutions de l'Église en Occident, III). 

Grar G., Geschichte der christlichen arabischen Literatur, I : Übersetzungen ; 
Il: Die Schriftsteller bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts (Città del 
Vaticano 1944-1947. Studi e Testi, 118, 133). 

HAGEmANxX H. R., Die rechtliche Stellung der christlichen Wohltätig- 
keitsanstaiten in der ôstlichen Reichshälfte, Revue Internationale des 
Droits de l'Antiquité, IIIe série, 3 (1956), p. 265-288. 

Harpy E. R., The Large Estates of Byzantine Egypt (New York 1931). 

Ip., À Fragment of the Works of the Abbot Isaias (P. Col. Inv. 553), An- 
nuaire de l’Institut de Philologie et d'Histoire Orientales et Slaves 
7 (1939-1944), p. 127-140. 

Ip., Christian Egypt: Church and People. Christianity and Nationalism 
in the Patriarchate of Alexandria (New York 1952). 

HERMAN E., Zum kirchlichen Benefizialwesen im byzantinischen Reich 
[dans :] Atti del V Congresso Internazionale degli Studi Bizantini, 
I (Roma 1931. Studi Bizantini e Neoellenici 5, 1), p. 657-671. 

Ip., Die kirchlichen Einkünfte des byzantinischen Niederklerus, Orien- 
talia Christiana Periodica 8 (1942), p. 378-442. 

HEerzoG R., Der Kampf um den Kult von Menuthis, [dans :] Pisciculi 

Franz Joseph Dôlger dargeboten (Münster 1939), p. 117-124. 
Jonnson A. C., WEsr L. C., Byzantine Egypt: Economic Studies (Prin- 

ceton 1949). 
JoxEs A. H. M., Church Finance in the Fifth and Sixth Centuries, The 

Journal of Theological Studies, N. S. 11 (1960), p. 84-94. 
Ip, The Later Roman Empire A.D. 284-602, 3 vol. (Oxford 1964). 
KAUFMANN C. M., Die Ausgrabung des Menas-Heiligtümer in der Ma- 

reotiswüste. Bericht über die von C. M. Kaufmann und J. C. E. 
Falls veranstaltete Ausgrabung des Nationalheiligtums der altchrist- 

lichen Âgypter, 3 vol. (Kaïiro 1906-1908). 
Kopp C., Glaube und Sakramente der koptischen Kirche (Roma 1932. 

Orientalia Christiana, vol. XXV, 1, Nr. 75). 

KRAUSE M., Apa Abraham von Hermonthis. Ein oberägyptischer Bischof 
um 600, 2 vol. dactylographiés (dissert. Humboldt-Universität, Ber- 
lin 1956).   



BIBLIOGRAPHIE 187 
  

LerorT L.-Th., La littérature égyptienne aux derniers siècles avant l’in- 

vasion arabe, Chron. d’Ég. 6 (1931), p. 315-323. 
Lerpozpr J., Schenute von Atripe und die Entstehung des national ägyp- 

tischen Christentums (Leipzig 1903. Texte und Untersuchungen XX, 

1 [Neue Folge X, 1]). 

Levéenxo M. V., Cerkovnye imustestva v V-VII vo. v vostoënorimskoj 

imperii [Les biens ecclésiastiques aux V°-VII® siècles dans l'empire 
romain oriental], Vizantijskij Vremennik 2 [XXVII] (1949), p. 11-59. 

Marrou H. I, L'origine orientale des diaconies romaines, Mélanges d’ar- 

chéologie et d'histoire 57 (1940), p. 95-142. 

MasPERo J., Théodore de Philae, Revue de l’histoire des religions 59 (1909), 
p. 299-317. 

Ip. Histoire des Patriarches d'Alexandrie depuis la mort de l’empereur 
Anastase jusqu’à la réconciliation des églises jacobites (518-616) (Pa- 
ris 1912). 

MearDus O., The Attitudes of the Orthodox Copts towards the Islamic 
State from the VIIth to the XIIth Century, Ostkirchliche Studien 13 
(1964), p. 153-170. 

In., Christian Egypt, Ancient and Modern, (Le Caire 1965. Cahiers 
d'Histoire Égyptienne). 

MopENA L. G., Il cristianesimo ad Ossirinco secondo i papiri, Bulletin 
de la Société d’ Archéologie d'Alexandrie 31 (1937), p. 254-269. 

In., Il cristianesimo ad Ossirinco. Papiri letterari e cultura religiosa, 

Bulletin de la Société d’ Archéologie d’ Alexandrie 33 (1939) p. 293-310. 
Monxs G. R., The Church of Alexandria and the City's Economic Life 

in the Sixth Century, Speculum 28 (1953), p. 349-362. 
Müzrer C. D. G., Benjamin I, 38. Patriarch von Alexandrien, Le Mu- 

séon 69 (1956), p. 313-340. 
Ip., Neues über Benjamin I, 38. und Agathon, 39., Patriarchen von A lexan- 

drien, Le Muséon 72 (1959), p. 323-347. 
In., Die koptische Kirche zwischen Chalkedon und dem Arabereinmarsch, 

Zeitschrift für Kirchengeschichte 75 (1964), p. 271-308. 
In., Was kônnen wir aus der koptischen Literatur über Theologie und Früm- 

migkeit der ägyptischen Kirche lernen ?, Oriens Christianus 48 (1964), 

p. 191-215. 
MunierR H., Le christianisme à Philae, Bulletin de la Société d’Archéo- 

logie Copte 4 (1938), p. 37-49. 
Munier M., Recueil des listes épiscopales de l'Église copte (Le Caire 1943). 

Muyser J., Contributions à l'étude des listes épiscopales de l'Église copte, 

Bulletin de la Société d'Archéologie Copte 10 (1944), p. 115-176. 
NAUTIN P., La conversion du temple de Philae en église chrétienne, Ca- 

hiers Archéologiques 17 (1967), p. 1-43.  



    

  

BIBLIOGRAPHIE 

  

188 

O’Leary DE Lacv, The Saints of Egypt (New York 1937). 

PrerLscHiereR G., Oxyrynchos, seine Kirchen und Klôsier, [dans :] Fest- 

gabe Alois Knôpfler gewidmet (Freiburg 1917), p. 248-264. 

RéMonDoN R., L'Égypte et la suprême résistance au christianisme, Bul- 

letin de l’Institut Français d'Archéologie Orientale 51 (1952), p. 63-78. 

In., L'Égypte au 5° siècle de notre ère. Les sources papyrologiques et 

leurs problèmes, [dans:] Atti dell’ XI Congresso Internazionale di 

Papirologia (Milano 1966), p. 135-148. 

Renaupor E., Historia patriarcharum Alexandrinorum jacobitarum ab 

S. Marco usque ad finem saeculi XIII cum catalogo sequentium 

patriarcharum (Parisiis 1713). 

ScHERMANN Th., Âgyptische Abendsmahlliturgien des ersten Jahrtausends 

(Paderborn 1912. Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums V, 

1-2 Heft). 

STEINWENTER A., Kinderschenkungen an koptische Klôster, Zeitschrift 

der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 42, Kanon. Abteiïlung 11 

(1921), p. 175-207. 

I., Die Rechtsstellung der Kirchen und Klôster nach den Papyri, Zeit- 

schrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 50, Kanon. Ab- 

teilung 19 (1930), p. 1-50. 
In., Die Ordinationsbitten koptischer Kleriker, Aegyptus 11 (1930-1931), 

p. 29-34. 
Ip., Das Recht der koptischen Urkunden, [dans :] Handbuch der Altertums- 

wissenschaft (fondé par I. von Müller), 4. Teil, 2. Band (München 

1955). 
Ip., Die Stellung der Bischôüfe in der byzantinischen Verwaltung Aegyptens, 

[dans :] Studi in onore di P. de Francisci, I (Milano 1956), p. 75-99. 

In., Aus dem kirchlichen Vermügensrechte der Papyri, Zeitschrift der 

Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 75, Kanon. Abteilung 44 (1958), 

p. 1-34. 

STROTHMANN R., Die koptische Kirche in der Neuzeit (Tübingen 1932. 

Beiträge zur historischen Theologie 8). 

Tizz W. C., Erbrechtliche Untersuchungen auf Grund der koptischen Ur- 

kunden. Sitzungsberichte d. Üsterreichischen Akad. d. Wiss., Philos.- 

hist. Klasse, Band 229, Abhandlung 2 (Wien 1954). 

Ip., Datierung und Prosopographie der koptischen Urkunden aus Theben, 

Sitzungsberichte d. Üsterr. Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Klasse, Band 

240, Abhandlung 1 (Wien 1962). 

In., Die koptischen Rechtsurkunden aus Theben, Sitzungsberichte d. Üsterr. 

Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Klasse, Band 244, Abhandlung 3 (Wien 

1964).   



BIBLIOGRAPHIE 189 
  

VanseB J. M., Histoire de l’église d'Alexandrie fondée par S. Marc, 
que nous appelons celle des Jacobites-Coptes d'Égypte (Paris 1677). 

Ware H. G. E., The Monasteries of the Wadi Natrun, Part Il: The 

History of the Monasteries of Nitra and of Scetis (edited by W. Hau- 
ser) (New York 1932. The Metropolitan Museum of Art Egyptian 
Expedition). 

WiNKkELMANN F., Paphnutios, der Bekenner und Bischof, [dans :] Pro- 
bleme der koptischen Literatur (Halle 1968), p. 145-153. 

Wincock H. E., CrumM W. E., The Monastery of Epiphanius at Thebes, I 
(New York 1926). 

WipszyckA E., L'Église dans la chora égyptienne et les artisans, Aegyp- 
tus 48 (1968), p. 130-138. 

In., Les factions du cirque et les biens ecclésiastiques dans un papyrus 
égyptien, Byzantion 39 (1969), p. 180-198 

In., Deux papyrus relatifs à l'administration ecclésiastique, Chron. d’Ég. 
45 (1970), p. 140-146. 

Ip, Les confréries dans la vie religieuse de l'Égypte chrétienne, [dans :] 
Proceedings of the Twelfth International Congress of Papyrology (To- 

ronto 1970. American Studies in Papyrology, 7), p. 511-525. 

 



LISTE DES TEXTES DISCUTÉS 

P. Giss. 54 (— Wilck. Chrest. 420) : p. 38. 
P. Oxy. XVI 1848: p. 84. 
P. Oxy. XVI 1894: p. 144-145. 
P. Oxy. XVIII 2197: p. 85 n. 3. 
PSI NIIIN9T: p. 123-125: 

SB 1449: p. 109. 
Stud. Pal. VIII 898-945 et 1074-1076 : p. 39-40 et p. 146 n. 2. 

Stud. Pal. VIII 1069 : p. 42 n. 8. 
Stud. PAL X 35% p.79: 
VPB IV 94: p. 125-130. 
Wadi Sarga 375: p. 141. 

 



INDEX 

Abraham, évêque d’Hermonthis 11, 73, 77, 99, 112, 159, 164. 

Agathon, patriarche d’Alexandrie 121-122. 

Alexandre II, patriarche d’Alexandrie 91-92, 131. 

Alexandrie, église d’—: 
clergé de la «grande église» 93. 

revenus 7, 57, 74. 

administration 149, 153 

biens fonciers 53 
maisons et ateliers 7, 57, 58, 62, 101-102. 

bateaux 63. 
bienfaisance 114. 

Antinoe : églises d— 60, 80. 
biens immobiliers des églises d'— 60-61. 

apaitètès (dmaurntc) 44-46, 143-144, 146, 149, 151. 

Aphou, évêque d’Oxyrhynchos 95, 111, 138. 

Aphrodito : églises d’— 38, 50-52, 78-80. 
biens fonciers des églises d’'— 50-52. 

Apions 26, 37, 48, 79-86, 108, 163, 171-172. 

ërlœua 27. 
Apollonopolis Parva: église épiscopale d'— 38, 125-130. 

Arabes : leur politique à l'égard de l’Église 8, 20, 56, 87-89. 

Arsinoe : clergé d'— 40, 160. 

évêque d'— 43, 109, 117, 123. 

église épiscopale d'— 39-43, 103-104, 108, 145. 

églises non épiscopales d’— 41, 43, 61-62. 

biens fonciers des églises d’— 39, 40-43. 

maisons et ateliers appartenant aux églises d— 58-59, 61. 

nosokomion d’— 117. 

artisans employés par des églises 103-104, 107-108. 

autarcie : tendance des églises à l— 121, 132. 

bail emphytéotique 35-36, 44-46, 53. 
Barnabé, évêque de Berenike 159. 
bateaux appartenant à des églises 42, 63, 75, 103-104. 
beneficium 94. 
Benjamin I, patriarche d'Alexandrie 159. 
bienfaisance ecclésiastique 86, 109-119, 139, 141, 150.  



   

  

192 

  

  

cadeaux des évêques au clergé 131. 

chancelleries ecclésiastiques 147, 152. 

Christodoulos, patriarche d’Alexandrie 18, 101, 122. 

clergé (à l’exclusion des évêques) : 

recrutement du — 154. 

nombre des clercs dans une église 93-94. 

« canon » dû aux clercs 95-96. 

entretien du — 93-98. 

clercs étant de riches propriétaires fonciers 160. 

clercs étant des paysans 96, 161-162. 

clercs étant des colons 163. 

clercs étant des artisans 164-165. 

clercs étant des commerçants 163-164. 

clercs étant des percepteurs d'impôts 167-168. 

clercs employés dans l’administration de grands domaines 171- 

173 

clercs employés dans l’administration publique 165-170. 

rôle des clercs dans les villages 169. À 

niveau culturel des clercs 165-166. 

courriers (oÿuuayou) 104. 
curateurs des églises 45-46, 150-158. 

Cyrille I, patriarche d’Alexandrie 18, 132. 

Cyrille II, patriarche d’Alexandrie 18, 73-74, 122. 

defensor ecclesiae 142-143. 

diakonia (ôvaxovia) 72, 125-128. 
dîme 71-73. 

dioiketès (drouxmtmc) 46, 134, 141-142, 151. 
Djeme : églises de — 12, 67, 121, 140. 

monastères de — 12, 76. 

Dioscore (Flavius —) d’Aphrodito 50, 54, 90. 

diyäriah 91-92, 122. 

donations pieuses 29-32, 63-65, 74-75. 
idées relatives aux donations 29-30, 64-65, 71. | 
donations de terres en faveur d’une église 36-37, 56. 
donations de terres en faveur d’un monastère 37. 
donations de maisons et d’ateliers 58. 
donations faites par de grands propriétaires fonciers 37, 78-85. 

dotations instituées par l’État 29, 37, 85-88.   



INDEX 193 
  

économe (oëxovôuoc) 53, 56, 101, 110. 

économe de l’église épiscopale 12, 47, 122, 128, 132, 134-139, 
145, 148. 

économes d’églises non épiscopales 47, 49, 59, 62, 125-130, 132, 
136-142, 145, 148. 

économes de monastères 135. 

églises privées 26-27, 37, 67, 75, 78, 80-83, 90-91, 130, 137. 

enoikologos (évouxoÂdyos) 42, 58-59, 143, 149, 172. 

éootaotuxr) 123-124. 
émixeluevos Ts Gylas éxxAnotias 145. 
équipement des églises 100-101. 

edxtoror 27, 70. 
eulogies 67, 96, 102. 

évêque : recrutement des évêques 154-155. 
évêques provenant de familles riches 158-160. 
évêques provenant de familles paysannes 159-160. 

dépenses personnelles de l’évêque 94-95. 

mensa episcopalis 94. 
pouvoirs économiques de l’évêque 27-28, 96, 132-134, 138. 

devoirs économiques de l’évêque à l'égard des églises de son 

diocèse 78, 121, 131 
dépendance de l’évêque à l’égard du patriarche 133-134. 

affaires économiques privées des évêques 95, 156. 

Fayoum, voir Arsinoe. 

fiscalité : charges fiscales des églises 35, 38, 49, 91, 92, 119-120. 

fossoyeurs 105. 

frais du culte 98-103. 

Gabriel I, patriarche d'Alexandrie 91. 

Gabriel ibn Turaik, patriarche d’Alexandrie 18, 74, 89, 92, 98. 
gerokomion (ymooxouetov) 115, 119. 

Hermonthis : église d’— 54 

évêques d’— 95, 107, 121, 159 ; voir en outre: Abraham. 

Hermoupolis : église épiscopale d'— 43-47, 105, 141-144, 151-153. 

églises non épiscopales d’— 47, 141. 

évêques d'— 158. 
biens fonciers des églises d'— 43-47. 

maisons appartenant à des églises d’— 59. 

nosokomion d'— 117. 

13  



   194 

Isaac, patriarche d’Alexandrie 161. 

Jacob, patriarche d’Alexandrie 74. 

Jean l’Aumônier, patriarche d’Alexandrie 8, 57, 149, 153: 

Jean, évêque de Beryllos 116, 159. 
Jean, évêque d’Hermonthis 107, 159. 

Jean III, patriarche d'Alexandrie 28, 57-58, 111-112. 

xabolix éxxÂnota, signification du terme 25-26. 

laïcs dans la gestion de l’Église 148-153. 
Lykopolis : évêque de — 100. 

magasins des églises 40, 100, 112, 139, 146. 
chefs des — 146-147. 

uaotépuor 27. 
messes pour les défunts 31-32, 69, 75-76, 85. 

Michel III, patriarche d’Alexandrie 87, 91, 102. 

Michel IV, patriarche d’Alexandrie 101. 
monastère de St. Phoïibammon à Thèbes 90-91, 99. 

nosokomion (voooxouetov) 115, 117-118. 

oixla, olxoc 38, 125. 
Gonitior 115, 118-119. 

église épiscopale d’— 48-49, 117, 138, 144, 146. 
évêques d’— 62, 84, 95, 128. 
clergé d’— 160-161. 

biens fonciers d’églises d'— 39, 48-49. 

maisons appartenant à des églises d— 59. 

nosokomion d’— 117. 

xenodochion d’— 119. 

nagañmuntns 146. 
payements : des fidèles à une église pour services religieux 73-74, 89. 

des églises à leur évêque 28, 122-130. 

des monastères à l’évêque 123-124, 126, 129-130. 
des évêques au patriarche 33, 121. 

Philae, église de — 105. 

philoponoi 150. 

Oxyrhynchos : églises d’'— 48-49, 79, 107, 114, 117, 138, 142, 144, 146. 

    

   
    

    

   
   

   

    

    

   
    

      

    
    

    

    

    



INDEX 195 
  a 

piae causae 110, 115-119. 

Pisenthios, évêque de Koptos 11, 21, 39, 66, 77, 111-112, 122-123, 159. 

politique de l’Église à l’égard de l’activité économique privée du clergé 

156-158, 163-164, 166-167, 171, 173. 

prémices 30, 70-72, 88. 

prisons privées des églises épiscopales 117. 

pronoetès (xoovonths) 44-46, 143-146, 149. 

prosphora (xooopooû) 30, 32, 65-70, 76-79, 81, 85-86, 92, 96, 98, 102. 

repas communs du clergé 96-97. 

sanctuaires : des saints Cyr et Jean, près d'Alexandrie 74, 147-148. 

de saint Menas 26, 74, 86, 108, 140-141, 147. 

Shenouti I, patriarche d’Alexandrie 91. 

simonie 95, 122. 

soldats au service d’une église 105. 

synodes épiscopaux 133. 

taxe ecclésiastique 83-84, 90-92. 
Tentyra, église de — 53, 136. 

testaments en faveur d’une église 30-31, 56, 69, 139. 

Thèbes, voir Djeme. 

Théophile, patriarche d'Alexandrie 18, DTE2S 5300 MID IDC 

119, 134. 
travaux de construction 105-109. 

xenodochion (£evodoyeiov) 115, 118-119, 139. 

 



 





FONDATION ÉGYPTOLOGIQUE 

REINE ÉLISABETH 

PAPYROLOGICA BRUXELLENSIA 

Volume 1: Tony ReEKmans (Louvain), À Sixth Century Account of 

Hay (P. land. inv. 653). 1962. 1 vol. in-8°, 86 pp., 4 pll, figg. 
140 Fr. B. 

Volume 2: Paul Bureru (Strasbourg), Les Titulatures impériales dans 

les papyrus, les ostraca et les inscriptions d'Égypte. 1964. 1 vol. 

in-80, 131 pp. . ; : : : . :  22DPATIE: 

Volume 3: Tony REEKMaANs (Louvain), La Sitométrie dans les Ar- 

chives de Zénon. 1966. 1 vol. in-8°, 108 pp. :  O0D PTE 

Volume 4: Revel A. CoLes (Oxford), Reports of Proceedings in Pa- 

pyri. 1966. 1 vol. in-80, 67 pp. . . ; : LOF E 

Volume 5: Pierre Vipaz-NAQUET (Paris), Le Bordereau d’ensemence- 

ment dans l'Égypte ptolémaïque. 1967. 1 vol. in-8, 48 pp. 

1207 B: 

Volume 6 : Paul MerTENs (Liège), Recherches de papyrologie littéraire. 

I. Concordances. 1968. 1 vol. in-80, xvi-65 pp. .  (SUPRrE 

Volume 7: Jacques Scawartz (Strasbourg), Papyri variae Alexandri- 
nae et Gissenses. 1969. 1 vol. in-80, 100 pp. . . Ur 

Volume 8 : Günter PorraKe (Berlin). Epimerismos. Betrachtungen zur 

Zwangspacht in Âgypten während der Prinzipatszeit. 1969. 1 vol. 

in-80, 112pp. : ; : : È : 220). 

Volume 9: Nicolas HouLwEeIN (Liège). Le stratège du nome. 1969. 

1 vol. in-80, 164 pp. : : : : + (O0IErAD: 

Volume 10: Ewa Wipszycka (Varsovie), Les ressources el les activités 

économiques des églises en Égypte du IV° au VIIIe siècle. 1972. 

1 vol. in-8°, 195 pp. . : : s 0 : . A0 Er. B. 

Volume 11 : Guido Bastranini (Florence), Gli strateghi dell’ Arsinoites 

in epoca romana. 1972. 1 vol. in-8°, 67 pp. . P220IFr1B  


