
    



   



 



 



 



 



UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

AEGYPTENS 

BEGRÜNDET VIOEN KURT. SIESEHE 

HERAUSGEGEBEN VON 

HERMANNKEES 

FUNFZEHNTER BAND 

Q 
1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim  





UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

AEGYPTENS 
BEGRÜNDET VON KURT SETHE 

HERAUSGEGEBEN VON 

HERMANNKEES 

FUNFZEHNTER BAND 

Q 
1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 
Hildesheim



Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1945 
Mit Genehmigung des Verlages ). C. Hinrichs, Leipzig 

Peinted in Germany 
Herstellung: fotokop, Reprografischer Betrieb GmbH, Darmstadt



MYTHE 

UND MYTHENBILDUNG 

IM ALTEN ÄGYPTEN 

VON 

SIEGFRIED SCHOTT 

oO 
) 

1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim



 



Vorwort 

Als vor bald zwanzig Jahren H. Schäfer eine Sammlung der in altägyptischen Texten ver- 
streuten „mythischen Fragmente“ anregte, stand ihm neben der allgemeinen Nützlichkei 
solchen Sammlung wohl die Möglichkeit vor Augen, daß sie das ergäbe, was in der ägyp 
Literatur fehlt, eine mehr oder minder zusammenhängende Darstellung der verschiedenen Mythen 
Diese Mythen erscheinen in dem reichen religiösen Textgut vornehmlich als eingestreute Bruch- 
stücke, als Sätze, die in Gottesdienst und Zauber fromme und beschwörende Handlungen auf 
Vorgänge der Götterwelt beziehen und hierdurch heiligen. Götter gelten nicht nur als Weltschöpfer 
und Naturmächte. Als Könige der Urzeit sollen sie vor den Dynastien der Geschichte und Halb- 
göttern die Kronen Acgyptens getragen haben. Die Götter einzelner Künste und Einrichtungen 
dürften zugleich als deren Erfinder angesehen worden sein, Thoth, der Herr der „Götterschrift“, 
‚Chnum mit seiner Töpferscheibe, auf der er alle Wesen formte, Sothis-Sirius, der leuchtende 
Stern, die Göttin, welche das in Aegypten sommerlich mit der Überschwemmung beginnende 
Jahr öffnet und die Zeitrechnung gebracht hat. Doch lassen sich derartige Anschauungen oft 
nur aus Anspielungen vermuten und bleiben selbst der ungeformte Hintergrund, den das mythisc 
‚Fragment an einer Stelle beleuchtet, indem es ein Ereignis aus der Tiefe der Göttergeschichten 
heraufholt. Die Mythe vom Sonnenauge und Mondsagen sind zunächst aus solchen verstreuten 
‚Fragmenten erschlossen worden und neben die wenigen Beispiele zusammenhängender mythischer 
Erzählungen getreten, die wir mit dem „Denkmal Memphitischer Theologie“, mit dem „Buch 
von der Himmelskuh,“ mit dem „Gerichtsstreit zwischen Horus und Seth“, mit dem „Buche vom 
Siege über Seth“, der Horusmythe von Edfu und der Mythe vom Sonnenauge eines demotischen 
‚Papyrus besitzen. Sie sind sämtlich mit Riten durchsetzt oder märchenhaft ausgestattet. Bei 
allen läßt sich streiten, ob hier reine Mythen vorliegen. In seinem Buch „Der Götterglaube im 
Alten Aegypten“ benützt H. Kees das weit verstreute mythische Gut, wobei er einiges seiner 
reichen Beute wie die „Harpuniersage“ unter „Horusmythus von Edfu‘, die „Jägersagen“, das 
‚Ersatzmotiv (Kultsagen)“', die „Ferne (Sagen) vgl. Einwanderung“ und anderes mehr im Stich- 

wörterverzeichnis am Schluß des Bandes zusammengefaßt hat. In dieser Zusammenstellung fällt 
auf, daß Kees vielfach nicht von Mythen, sondern von Sagen spricht und damit der Form ihres 
Erscheinens Rechnung trägt, die hinter den vielen mythischen Erwähnungen der Texte nicht ein 
geschlossenes Mythenwerk, sondern bloß erzählte Sage vermuten läßt. In einem besonderen Ab- 
schnitt über die „Mythenbildung“ ($. 183ff.) spricht Kees von „bestimmten Mythenrichtungen“, 
welche die verschiedenen „Perioden“ „bevorzugten“ ($. 186), was ebenfalls den kaum faßbaren, 
verborgenen Zustand der altägyptischen Mythe beleuchtet, der den verschiedenen Kulten ge- 
stattete, die Bedeutung ihres Gottes zu betonen. Schon seine knappen Ausführungen, als deren 
Beleg große Teile des Götterglaubens heranzuziehen sind, lassen ahnen, daß in Aegypten die 
Mythenbildung noch im Fluß ist. Was H. Kees von einer „Sammlung und Erforschung der zahl- 
zeichen Mythenbruchstücke“ (S. 286) erhofft, eben die Scheidung der verschiedenen Mythen- 
richtungen, erbringt eine „kritische Analyse“ weniger der Mythen selbst als der Formen, in denen 
sie auftreten. Innerhalb der ägyptischen Kultur erweist sich die Mythenbildung als ein geschicht- 
licher Vorgang, der an Denkmälern abgelesen werden kann, und der sich, wenn man unter „Mythe'“ 

einer 
     hen 

  

     



vi Vorwort 

eine literarisch geformte Göttergeschichte versteht, nur in einigen wenigen Beispielen vollendet. 
Dies im Einzelnen zu verfolgen und hierbei die verschiedenen Vorgänge der Mythenbildung ab- 
zuheben, ist Ziel und Aufgabe der folgenden Untersuchung. Ein Material von beispiellosem Reich- 
tum wirft auf die Entstehung von Mythen und die Wurzeln der Mythenbildung Licht, wie es kaum 

'e andere Kultur bietet, und hilft, Fragen der Mythenforschung in vorzüglicher Weise zu ent- 
scheiden. Stammt die Mythe aus dem Kult? Wie unterscheidet sie sich von Sage und Märchen ? 
Ist sie wirklich, wie es einmal Max Müller vermutete, eine „Krankheit“ der Sprache, die ihre Bild- 
haftigkeit zu wörtlich nimmt? Zugleich wird hier eine erste Geistesbewegung aufgedeckt, welche 
Welt und Geschichte in ihrer Weise verarbeitet und deutet. Das Ergebnis dürfte die Einschätzung 
von Mythen auch anderer Kulturen ermöglichen und so einen Beitrag darstellen, der über den 
engeren Rahmen unserer Fachwissenschaft hinausgeht, obwohl die erste Sichtung gerade Sonder- 
heiten der altägyptischen Kultur und ihrer Geschichte berücksichtigen muß und im engeren 
Rahmen einer bestimmten Mythe erfolgt. 

Unsere Wissenschaft ist reich an Versuchen, über den frühen Beginn der Geschichte hinaus 
in eine „Urgeschichte“ zu gelangen. Zweifellos hat die ägyptische Religion besonders in örtlicher 
Kultüberlieferung ältestes Brauchtum erhalten. Sethe vergleicht in seiner Abhandlung „Ur- 
geschichte und älteste Religion der Aegypter‘‘ die „aus verschiedenen Entwicklungsstufen stam- 
‚menden Elemente der ägyptischen Religion“ mit „geologischen“ übereinanderliegenden „Schich- 
ren“ ($.2) und meint: „Wenn man sie vorsichtig abhebt oder herauslöst, läßt sich daraus ein 
mehr oder minder klares Bild von der Urgeschichte des ägyptischen Volkes, dem allmählichen 
Aufwachsen des ägyptischen Staates gewinnen“. In den Rahmen des so entwickelten Bildes spannt 
Sethe auch die Mythe ein, die sich hierfür geradezu anbietet. Zwar trägt sie im Gegensatz zu ge- 
schichtlichen Nachrichten kein Datum ihres Ursprungs. Doch kann sie, wenn auch die Form, 
in der sie auftritt, erst im Laufe der Geschichte gefunden wird und sich zeitbedingt in ihr wandelt, 
mit dem, was sie erzählt, in die Vorgeschichte hinaufreichen und ihr Dunkel zu lichten helfen, 
wenn sie das, was man sich zur Zeit der beginnenden Mythenbildung über uralte Zeiten erzählte, 
als Göttergeschichte berichtet. Zwar taucht so die Mythe nicht selbst aus dem Strudel der Vor- 
zeit, sondern das, woran man sich bei ihrer Formung erinnerte. Doch könnte auch dies un- 
vergessene Machtverhältnisse bewahrt haben, die nun zu Göttergestalten verdichtet in die Mythe 
treten und sich so verhalten wie in der Vorzeit die um die Vormacht ringenden Teile Aegyptens. 
Die Mythe selbst sucht diesen Anschein zu vermitteln. Mit einer Bestimmtheit, die bald der 
Aussage geschichtlicher Nachrichten nicht nachsteht, berichtet sie über eine jenseits geschicht- 
licher Überlieferung liegende Zeit und entwickelt eine Geschichte, die mit der Entstehung der 
Welt beginnt. Eine Wissenschaft, die sich mit diesem literarischen Gut befaßt, kann ihre Daten 
nicht ablesen, sondern muß sie vorsichtig abschätzend gleichsam als historischen Kern aus my- 
thischer Kunde herausschälen und versuchen, diesen Kern mit dem archacologischen Befund der 
Vorgeschichte in Einklang zu bringen. Wenn dies gelingt, scheint die bisher stumme, auf Grund 
von Stilmerkmalen gestaffelte Reihe vorgeschichtlicher Funde eine Stimme zu gewinnen, die 
auch sie deutet und so die Vorgeschichte zwar nicht mit Daten versieht, ihre verschiedenen 
Kulturen aber doch richtungweisend mit den Ereignissen füllt, welche die Mythe berichtet. Der 
literarischen Mythenbildung ginge die Geschichte dessen, was die Mythen erzählen, voraus. In 
die Zeit der Vorgeschichte fiele das, was sich später die Zeit der Geschichte in der Mythe als etwas 
Uraltes erzählt. Die altägyptische Kultur bietet für Versuche, mythische Kunde in die Vorge- 
schichte zu verfolgen, ein reiches Material. Nach den vielen vorgeschichtlichen Funden, die an 
Hand von Werkzeugen und Tonware eine Reihe von Kulturen abzugrenzen gestatten und mit 
Zeichnungen an Felswänden und auf Krügen durch die beiden letzten Kulturen bis in die Früh- 
zeit führen, setzt die Geschichte um das Jahr 3000 mit beschrifteten Denkmälern ein, deren Reihe 
nicht mehr abreißt und durch Bruchstücke früher Annalen ergänzt und gesichert wird. Neben 
dieser Masse ausreichend datierter Denkmäler, die das schnelle Aufblühen der altägyptischen 

  

    

     

     



Vorwort vu 

Kultur verfolgen lassen, treten freilich erst gegen Ende des Alten Reiches größere Sammlungen 
religiöser" Texte, die in den Pyramiden von Königen das bis dahin zusammengekommene und 
bewahrte Erbe des königlichen Totenkultes enthalten. Diese Sprüche sind reich an Zitaten aus 
Mythen, die auch über die Zeit, che Erde, Himmel und die beiden Wüsten entstanden, erzählen. 
Sie sprechen von unterägyptischen Königen und spielen auf Vorgänge bei der Reichseinigung an. 
So bietet sich eine Gelegenheit, die Überlieferung der Mythe zu erproben. Haben sich hier Spruch- 
teile als heilige Worte, wenn schon nicht Sprüche und Spruchfolgen, wie es Sethe nachzuweisen 
suchte, aus mythischer Zeit erhalten? Versetzen sie unmittelbar, als Göttergeschichten ver- 
schlüsselt, in eine Urzeit? Kündet der „Streit“ von Hermopolis, den Atum beendete, der 
des Osiris an einer Kultstätte bei Busiris Empörungen und Niederlagen, die der Kampf um die 
Vormachtstellung zwischen aufstrebenden Staaten mit sich brachte? Ist der „Waffenplatz“ in 
der Nähe des heutigen Kairo, der Ort, an dem ‚gekämpft haben, ein vorgeschichtliches 
Schlachtfeld neben einer alten umfangreichen Siedlung, die erst kürzlich ausgegraben wurde ? 
Eine Untersuchung der Mythen auf ihren vorgeschichtlichen Kern hätte zur Aufgabe, das, was 
die Mythen erzählen, zu sichten und den Ablauf zu finden, der mit den Göttern mythische Ereig- 
nisse so ordnet, daß er sinnvoll dem archaeologischen Befund entspricht. In dieser Weise sind 
vielfach, zuletzt am folgerichtigsten und umfassendsten von K. Sethe die Mythen ausgewertet 
worden. Sie scheint sich zwanglos zu bieten, da das, was man von den Göttern erzählt, kaum 
gänzlich aus der Luft gegriffen ist, und darum eine Wahrheit, eben die „mythische‘“ Kunde, er- 
halten haben kann. 

Versucht man das, was die Mythe erzählt, in die Vorgeschichte hineinzusetzen, stellt sich 
heraus, daß sie schon da, wo sie sich am Befunde noch am leichtesten bewähren kann, an den 
ersten geschichtlichen Denkmälern versagt. Die Mythe läßt zwei Götter, Horus und Seth, um 
Aegypten streiten und gibt jedem von ihnen eines der beiden Länder, die mit der Reichsgründung 
geeinigt werden, in die Hand, und zwar Unterägypten an Horus und Oberägypten an Seth. Auf 
den ersten geschichtlichen Denkmälern liegen die Machtverhältnisse anders. Die Reichseinigung 
erfolgt von Oberägypten aus im Zeichen eines falkengestaltigen Gottes, nach dem sich die sieg- 
Teichen Könige „Horus“ nennen. Die Gottheit des zweiten feindlichen Landes ist weder Horus, 
noch Seth, sondern eine weitere Tiermacht, die erst später im Laufe der Geschichte der siegreichen 
Gottheit angeglichen und ihrerseits „Horus“ genannt wird. Seth gehört zu den oberägyptischen 
Standarten, an denen auf dem Keulenkopf eines der letzten oberägyptischen Könige „ 
„Kibitze“ — anscheinend ein Symbol der Bewohner Unterägyptens — und Bogen erhängt sind. 
Nicht Horus und Seth streiten so als Herren Ober- und Unterägyptens, der beiden letzten großen 
Reiche, die zu Aegypten geeinigt werden, sondern Horus und ein anderer Gott. Sucht man den 
‚Kern der Kunde über die beiden mythischen Götterfeinde, verweisen so die ersten geschichtlichen 
Denkmäler nach Oberägypten. Hält man demgegenüber an der späteren Machtverteilung fest, 
zwingt dies zu einer Kette von Hilfskonstruktionen, die bei der Art des vorgeschichtlichen Be- 
fundes, der im Delta während der entscheidenden Entwicklung Vergleichsmaterial vermissen 
1äßt und überhaupt nicht ausreichende Schlüsse über die in einem der beiden Ländern vor- 
herrschende Gottheit gestattet, weder entschieden widerlegt, noch bestätigt werden können, 
sondern im Dunkel einer mythischen Möglichkeit schweben, die den ersten geschichtlichen Zeug- 
nissen widerspricht. H. Junker hat kürzlich in einer Abhandlung über „Die politische Lehre 
von Memphis“ versucht, die Einschätzung der Mythe als Streitfall zwischen Aegyptologen heraus- 
zustellen, von denen eine Gruppe „den wesentlichen Anteil des Nordens an der Bildung des 
ägyptischen Staates betont, während die andere dabei den Süden ganz in den Vordergrund 
stellt‘‘ (S. 56). Er setzt im wesentlichen das von Sethe in „Urgeschichte und älteste Religion der 
‚Aegypter“ entwickelte Bild einer Rechtfertigung der Mythen einer anderen Meinung, alles, was 
die Mythen erzählen, „sei in das Reich des Mythos zu verweisen und stelle das Erzeugnis einer 

(5.57) gegenüber und unternimmt es im Folgenden, die Stellung der 

   

    

  

          

  

 



van Vorwort 

Deltapartei durch weitere Argumente zu stützen. Demgegenüber kann vorläufig festgestellt 
werden, daß die von Junker geschiedenen Parteien auf zwei verschiedenen Ebenen stehen, von 
denen aus sich kaum streiten läßt. Wogegen H. Junker auf Grund von Auslegungen der Mythen 
argumentiert, ist nicht eine andere Auslegung dieser Mythen, sondern der bis an den Rand der 
Geschichte verfolgbare Befund, der anscheinend der Mythe widerspricht. Mit der Mythe als 
wesentliches Zeugnis läßt sich gegenüber Daten, welche geschichtliche Denkmäler liefern, kein 
Beweis führen. Die Eigenart mythischer Kunde bringt es mit sich, daß sie erst gedeutet werden 
muß und mit jedem ihr widersprechenden geschichtlichen Datum weiter in einen grenzenlosen 
Geltungsbereich hinausrückt. Ein geschichtliches Ereignis steht fest, während in Aegypten auch 
später das Kräftespiel der Mythe in immer anderen Ereignissen erkannt wird. Seth ist nach ein- 
ander die Gottheit aller Feinde Acgyptens geworden. Kees stellt so in seinem Götterglauben 
„erlebte Geschichte“ und die „in ihrer Gestaltung vielfachem Wandel unterworfenen‘ „Mythen“ 
gegenüber (S. 216). Mit der Schrift, mit geschichtlichen Daten, den Wasserstandsmessungen, dem 
Steinbau und dem Schaltjahr wird auch die Form der Mythe erst in geschichtlicher Zeit gefunden. 
Hat nicht die Zeit ihrer Formung auch das, was sie von den Göttern erzählt, geprägt? Genügt 
ein Gefühl für das richtige oder gar lediglich für das mögliche, einen alten Kern, den sie vielleicht, 
enthält, herauszufinden ? Stellt sich aber heraus, daß nicht nur die Form, in der die Mythe erzählt, 
wird, sondern auch das, was sie als Mythe erzählt, geschichtlicher Zeit entstammt und geschicht- 
liche Verhältnisse spiegelt, kann sie die vorgeschichtlichen Machtverhältnisse nur dort deuten 
helfen, wo sie in lebendiger Tradition vom geschichtlichen Staat und seinen Kulten bewahrt 
werden. Auch die Mythe verlangt Kriterien, die gestatten, altes und neues voneinander zu trennen. 
Wird das, was sie in geschichtlicher Zeit erzählt, bedenkenlos als Vorgeschichte hingenommen, 
erfüllt es nicht nur die Vorgeschichte mit einem trügerischen Schein, sondern nimmt auch allen 
dem, was in geschichtlicher Zeit erst aufkommt, den Reiz der Neuheit 

‚Wenn wir uns vergegenwärtigen wollen, was an der ägyptischen Kultur und ihrer Geschichte 
in eigentümlicher Weise wertvoll oder auch nur, was in ihr auffallend ist, finden wir als erstes 
Merkmal das hohe Alter dieser Kultur, als zweites die lange, mehrtausendjährige Dauer und als 
drittes schließlich ihren scheinbar unveränderlichen Inhalt. Von fern gesehen scheint es, als 
stände hier etwa drei bis viertausend Jahre lang die Geschichte still, und als könnten selbst ge- 
waltsame Eingriffe wie der Einfall der Hyksos und die Eroberung durch die Perser das kulturelle 
Leben nur vorübergehend einschränken, aber nicht ändern. Besonders auffällig sind in diesem 
Zusammenhang die beiden letzten Eroberungen vor der Einführung des Christentums. Auch die 
Ptolemäer und die römischen Kaiser erscheinen auf den Denkmälern die alten Riten ausübend 
in ägyptischer Tracht und machen den Göttern fromme Stiftungen wie vorher die großen ein- 
heimischen Könige. Sethe hat einmal diese Erscheinung dahin umrissen, daß der Aegypter nicht 
vergessen könne, und daß er sozusagen seine Eierschalen ewig mit sich herumtrage. Ganz zweifel- 
los standen die Aegypter, solange ihre Kultur lebte, unter dem Gewicht ihrer Vergangenheit, 
das sie stolz und würdevoll trugen. Was wir mit derartigen Erwägungen erfassen, ist trotzdem 
ein Trugbild. Der Acgypter hat seine Überlieferung getragen, aber als Last über den lebendigen 
Kult und echtes Brauchtum hinaus erst in der Spätzeit, als er sich das Alte aus alten Schriften 
zusammensuchen mußte. Der ägyptische Kult hat sein Gut umständlich und liebevoll gepflegt, 
aber abgöttisch erst von dem Augenblick an, als das staatliche Leben zwar nicht zerschlagen, 
aber doch überfremdet war. So lange die ägyptische Kultur aus sich selbst heraus lebendig ge- 
blieben ist, sprudelt sie zu jedem Zeitpunkt ihrer Geschichte eine Fülle von Erscheinungen her- 
vor, die einen Reichtum zeigen, wie er nur den echten Blütezeiten aller Kulturen gegeben ist. 
Hätten wir die ägyptische Kultur in ihren Anfängen kennen gelernt, wäre nie das Bild der fast 
‚ewigen Gleichförmigkeit aufgekommen. So verfälscht das Gerüst der Mythologie, mit dem die 
überreichen Bilder und Texte der Spätzeit Kult und Religiosität stützen, die frühe Geschichte, 
und zwar zunächst unspürbar deshalb, weil ja auch die Spätzeit genau wie wir selbst aus dem, 

    

    

  

  

  

  

 



Vorwort 1x 

   
was von früher her zugänglich war, geschöpft hat. Wir werden so der Künstlichkeit dieses Bil 
nicht nur hinsichtlich seiner Darstellungsweise, sondern auch noch in der Vermengung dessen, 
was es zusammengebracht hat, erst gewahr, wenn wir die großen Blütezeiten eine nach der anderen 
auf ihre Eigenheit hin uns verlebendigt haben. Dann erkennen wir, daß es in der lebendigen 
Kulturentwicklung keine auffällige Stetigkeit und keine schematische Wiederholung gibt, und 
daß auch hier Überlieferungen nicht mehr gelten als überall in Kulturbewegungen von Völkern. 
Sie werden nicht mitgeschleppt, sondern solange getragen, als sie lebendig sind und sinnvoll 
scheinen. Auch älteres Gut wird allem Anschein nach mehr als einmal aufgegeben und sogar 
‚gründlich zerstört, noch ehe es überlebt zu sein scheint. Vielleicht lebt es dann noch in einigen 
Schriftzeichen und Symbolen, in Sprüchen alter Bücher, oder in verborgenen Kulten der Provinz 
weiter, so daß es die Spätzeit wie so vieles andere wieder hervorholen kann. Ein großer Teil, 
darunter vieles, was uns auf frühen Denkmälern überliefert ist, verschwindet wieder und wird 
nie mehr, auch nicht zu dem Scheinleben der Spätzeit erweckt. E: 
‚nungen, die nicht mythologisch belangvoll sind, gerade das eigentümliche der v 
'Epochen, alles das, was die Innigkeit ihrer Religiosität, die Stärke ihrer Frömmigkeit und die 
Weise der Durchdringung des alltäglichen Lebens mit aufrichtig geübten Bräuchen zeigt. Denn 
was in den Blütezeiten von Herzen kam, gilt in der Spätzeit nur noch als Mittel zur Speku- 
Nation oder zur magischen Gewalt und muß so unfruchtbar bleiben. Auch die Mythenbildung 
kommt in Aegypten dadurch, daß die Geschichte in vormythischer Zeit einsetzt, plötzlich als 
etwas Neues in Gang und gewinnt die eigentümliche Form der Göttergeschichte erst in einer 
längeren Entwicklung. Das Feld, aus dem die Mythe mit ihren Erzählungen schöpfte, liegt jen- 
seits wirklicher Kunde über die vergangene und die gegenwärtige, zeitgenössische Welt. Wie 
‚man den Himmel als Frau, die Erde als Mann und die Urelemente als die Götterpaare „Tiefe“, 
„Unendlichkeit“, „Finsternis“ und „‚Unsichtbar“ erklärte, ohne es wirklich begründen zu können, 
setzt man auch vor die Geschichte mythische Gestalten, die auf den späteren Zustand hinführen. 
Werden sie für Reste verschollener Wirklichkeit genommen, so entkleidet man sie ihres my- 
tischen Charakters und verliert zugleich ein geschichtlich wertvolles Anzeichen desse 
‚man zur Zeit der Mythenbildung glaubte. Auch die geschichtliche Überlieferung ist lückenhaft 
und will als Entwicklung erst verstanden und gedeutet werden. Doch entfällt in ihr gegenüber 
stichhaltigen Erklärungen der Streit der Meinungen bis weitere Funde neuerlich den Horizont 
weiten. Gerade der Umstand, daß in Aegypten die Mythenbildung in geschichtlicher Zeit erfolgt, 
gestattet, festen Boden zu gewinnen. Aus praktischen Gründen beschränkt sich die Untersuchung 
zunächst auf das Material des Alten Reiches. Eine erste, vorläufige Darstellung erschien als 
„Spuren der Mythenbildung“ in Bd. 78 der Zeitschrift für Aegyptische Sprache und Altertums- 
kunde ($. 2{f.), die sich jedoch mit dem letzten Kapitel gleichen Titels der vorliegenden Arbeit 
nicht deckt. 

  

  

  

       

  

sind vor allem die Erschei-   

'hiedenen     

  

  

    

  

 



 



Inhaltsverzeichnis 

      

    

      

    

         

    

  

    

            

    

  

   
   

Vorwort . v 
Ben un usinenhiktung iutalte ask v 
Mythe und Urgeschichte .. vi 
Widerspräche zwischen Mythe und Frühgeschichte var 
Tradition und Mythenbildung van 

1. KAPITEL. 
Quellen und Götterlehren ......... x 

1. Die Pyramidentexte .. M 1 
2. Schrifterfindung und Frühzeit 2 

Eigenart der frühen Schrift . 2 
Annalen und Denkmäler der Frühzeit . 4 

3. Festspiele und Dramatische Texte 6 
Bilder zum Jubilaeumsfest 6 
Der Ramesseum-Papyrus . 7 
Die Speisetafel der Pyramidentexte 8 
Das Butische Begräbnis 9 

4. Das Aufkommen des Sonnenkultes . 10 
Wandbilder der 3. Dynastie . ar 
Wandbilder in Tempeln der 5. und 6. Dynastie 12 
Re-Atum .. 2 
Sonnenkult der 5. Dynastie . 15 
Ältere Spuren eines Sonnenkultes . © 
Re in den Pyramidentexten 7 
Re in Hymnen und Litaneien 29 

5. Varianten und Redaktion der Pyramidentexte m ee 20 
6. Die Neunheiten 2 

Das Göttersystem der Neunheit 2 
Die beiden Neunheiten a 23 
Ersatz anderer Götterbezeichnungen durch gewählte Ausdrücke 24 

7. Heliopolis und Memphi 25 
Geb und der Kult von Memph 25 
Die Rolle des Königtums .. 27    



xu Inhaltsverzeichnis. 

II. KAPITEL. 
Entstehung der Mythe als Form ... 

1. Zur Formung der Mythe .... 
Das Erscheinen der Mythe im Kult 
Ausbildung der Mythe im Totenglauben ... 

2. Die Dramatischen Texte 
Mythe und Festspiel 
Gegenwärtigkeit der Mythe im Festspiel a 
Entrückung der Mythe durch Dehnung der Verweise - 
Jüngere Form der Dramatischen Pyramidentexte 
Führung der Mythe durch die Kulthandlung 

   
      

S
E
H
E
 

  

   ae
 

      

    

   
3. Die Hymnen mit der Namensformel 

König und Gott als Gegenstand der Hymne 
Umsetzung Dramatischer Texte in Hymnen 
Die Namensformel 
Die Hymne als Übergang zur mythischen Form 

    

    

   
4. Götterlehren und Litaneien . 

Die mythische Form des Denkmals Memphitischer Theologie. 
Ursprung der Formen des Denkmals . 2 
Denkmal und Litaneien als Götterlehre 

5. Die Verklärungen .... e 
Verklärungen in Ichform und Anrede . 
Die Aussage in Ichform als mythische Verwandlung 
Jenseitigkeit der Verklärung 
Formen mythischer Zitate 
Mythische Erzählungen am Spruchbeginn 

    
  

   
          

       
    

  

6. Zusammenfassung . 53 

III. KAPITEL. 

Dogma, Kult und Mythe 55 

  

1. Heilige Orte . 
Kultorte im Festspicl . & 
Orte in der Namensformel . 
Mythische Orte der Verklärungen 

2. Das Wortspiel 
Wortspiel zwischen Kult und Mythe . 
Wortspiel zwischen Preis und Namen . 
Wortspiel und Dogma in Verklärungen . 

3. Kult und Mythe 
4. Ursprung der Mythe im Königtum .. 

Verlegung der königlichen Nekropole nach Memphis . 
Der König als Horus und Seth . 
Osiris und die Mythe von Memphis 
Horus und sein Feind .. 
Vorgeschichtliche Rollen des Königtums . 

  

   

  

    

  

     

  

  

      

  

V
E
T
H
E
R
E
T
T
E
S
 

S
E
H
H
 

   



Inhaltsverzeichnis 

5. Das Dogma der Mythe ... 
Das Horusauge. 
Das Horusauge als Götterrolle . 
Das Horusauge als Krone und Dogma .. 
Wandel des Dogmas mit der Reichseinigung 

      

  

6. Das Dogma der Götterlehren .. : 
Das Dogma der Mythe von Memphis 
Der Sonnengott als königliches Dogma . 
Das Horusauge im Wandel des Dogmas 
Der Sonnengott über dem Königtum    

IV. KAPITEL 
Der mythische Gottesbegriff . 

1. Gottheit und Macht in Zaubertexten . 
Der Gottesbegriff in den Zaubertexten 
Mächte und Kronen .. 
Verzauberung der Welt 

. Zaubersprache und Bilderschrift 
3. Tiermächte der Frühzeit 

Die Schminktafeln von Hierakonpolis . 
Erste Spuren der Vermenschlichung . 
Die Narmerpalette 
Denkmäler einer Zeitwende 

4. Die Vermenschlichung der Mächte 
Die Mittel der Vermenschlichung 
Der Vorgang der Vermenschlichung 
Nicht vermenschlichte Kultsymbole 

Der mythische Gottesbegriff 
Aufkommen des Begriffes „Gott“ 
Der ‚Gott', der ‚große Gott‘, die ‚Götter‘ 
Der ‚göttliche Falke‘ 
Vergottung der Menschengestalt durch Reste der Tierform ... 

6. Vermenschlichung und Mythe 
Die alten Götter . 
Vermenschlichung der Bezichung zwischen Gott und Mensch . 
Aufkommen der Götterschicksale 
Vermenschlichung dessen, was man von den 

7. Der ‚große Gott‘ der Mythe ... 

    

    
   

    

     

        

    

    

   
   

      

V. KAPITEL. 
Spuren der Mythenbildung .. 

1. Ergebnisse der Untersuchung 
2. Vorformen der Mythe 

Zaubertexte und Verklärungen 
Mythische Durchdringung des Grundbestandes 
Reste vormythischer Vorstellung . 

   

  
   

        

xun 

72 
7X 
73 
74 
75 
27 
22 
78 
79 
Br 

110 
10 
zur 
zur 
112 
114



XIV Inhaltsverzeichnis. 

3. Die Mythe der Dramatischen Texte . 
Aufkommen der Osirismythe . 

  

König Djoser, seine Vorgänger und die Mythe . 

  

Form und Inhalt der Mythe im Festspiel..... 
4. Die Mythe der Hymnen 

Vom Festspiel zur Hymne . 
Von der Götterrolle zum mythischen Gott 
Inhalt der Mythe der Hymnen 

    

5. Die Mythe der Litaneien und Götterlehren 
Form und Inhalt der Mythe in den Litaneien. 
Die Litaneien und das Dogma der Pyramidenzeit . 
Die Auseinandersetzung der Götterlehren . 

6. Die Mythe der Verklärungen 
Die Verklärung am Grabe 
Die Deutung der Mythe 
Die Verklärung der königlichen Secle 
Die Form der Mythe in den Verklärungen 
Verklärung durch das mythische Ereignis 
Die mythische Welt ... 

7. Schlußwort zur Mythenbildung 

   

                

      

  

   

  

25 
115 
17 
18 
11 
19 
120 
122 
123 
123 
124 
126 
128 
128 
129 
131 
132 
133 
134 
135



1. KAPITEL 

Quellen und Götterlehren 

1. Die Pyramidentexte 
Die dem Auftreten nach ältesten Textsammlungen finden sich in Pyramiden von Königen 

der 5. und 6. Dynastie bei Sakkara. Sie „treten ganz unvermittelt, plötzlich, wie aus dem Nichts 
hervorschießend“! im Totenkult auf und betreffen ihn und das Schicksal der toten Könige. Daß 
dieser Kult auch die Speisetafel und Schlangenbeschwörungen umfaßt, gehört zu den Eigenarten 
des altägyptischen Totenglaubens. Der Tote soll davor bewahrt werden, zu hungern und zu 
dürsten, und sich mit den Beschwörungen gegen die im Gestein der Wüste lebenden Schlangen 
schützen könren. Diese nach dem Ort ihres Auftretens „‚Pyramidentexte“ genannten Sammlungen 
zeigen den Zustand, bis zu dem die Literatur des Totenglaubens gegen Ende des Alten Reiches 
gediehen ist. K. Sethe hat in seiner kritischen Ausgabe dieser Texte? Paralleltexte aus den ver- 
schiedenen Pyramiden untereinandergestellt. Wenn man einzelne Wörter durch die beiden Bände 
seiner Ausgabe verfolgt, zeigt es sich, daß trotz der Möglichkeiten, welche die Hieroglyphenschrift 
mit ihrer mannigfachen Zeichenverwertung bietet, die Paralleltexte häufig dieselben, oft selt- 
samen Schreibungen, ja sogar dieselben Fehler? aufweisen. Auch treten ganze Gruppen von 
Sprüchen in mehreren Pyramiden in der gleichen oder in einer nur wenig veränderten Reihenfolge 
auf. Dies und die Fälle auffälliger Deckung lassen auf gemeinsame Vorlagen schließen, deren 
Schreibweise und Spruchfolgen bei der Abschrift mehr oder minder genau übernommen wurden. 
Ehe die Texte in die Pyramiden gerieten, wurden sie in anderer Weise — nach einzelnen ver- 
Ständnislos abgemalten Zeichen zu urteilen auf Papyri in hieratischer Schrift — überliefert. Daß 
Papyri im Kult als Bücher gebraucht wurden, zeigen Bilder der Beamtengräber, auf denen schon 
im Alten Reich Totenpriester „Verklärungen‘“ von Papyrusrollen ablesen®. Diese den feierlichen 
Ablauf der Kulthandlungen leitenden „Träger der Festordnung (hrj-hb.1)"® genannten Vorlese- 
priester halten häufig eine Papyrusrolle als Zeichen ihrer Würde in der Hand. Daß die Pyramiden- 
texte nicht für den König, in dessen Pyramide sie erscheinen, verfaßt worden sind, läßt ihr Um- 

1X, Scthe, Die Totenliteratur der alten Acgypter, die Geschichte einer Sitte (Sitzgsber. Pr. Ak. d. 
Wiss. Phil Hist. KL 1031, 18) 8.4 

2 X. Sethe, Die altägyptischen Pyramidentexte, Das Sethe's Ausgabe zugrundeliegende Material ist 
inzwischen durch neue Funde auch aus der Zeit des Alten Reiches wesentlich erweitert worden. Ausgrabungen 
der Pyramide des Königs Pepi IL, der jüngsten dieser Pyramiden, erbrachten eine Fülle neuer Bruchstücke, 
die von G. Jequier, Le Monument fundraire de Pepi II, Bd. ı vorbildlich veröffentlicht wurden. Hinzu 
kommen die in den Pyramiden der Gemahlinnen dieses Königs und eines Königs der 8. Dynastie erhaltenen 
und von G. Jequier, La Pyramide d’Oudjebten, Les Pyramides des Reincs Neit et Apouit, La Pyraniide 
@’Aba veröffentlichten Abschriften (vgl. auch Sethe, Die Totenliteratur der alten Acgypter S. 10, Anm. 2). 

3 So die Wiederholung der Überweisung an „jene vier Jünglinge, die im Osten des Himmels sitzen‘“ 
(Pyr. 1104/1105), das Fehlen von „Isis“ (entsprechend Pyr. 160b) in Pyr. 1640c. 

4 8. Schott, Untersuchungen zur Schriftgeschichte der Pyramidentexte, S.9. 
5 Sethe, Die Totenliteratur der alten Acgypter 8.5. 
6 Sethe hat ÄZ 70, 134 zwei in gespaltener Kolonne stehende Priestertitel, Hrj-)b (+1) Wi 

    

   

 



2 I. Quellen und Götterlchren 

fang und die Verschiedenheit der zusammengekommenen Teile vermuten. Zu einer Reihe von 
Sprüchen finden sich zudem Varianten, die eine längere Textgeschichte voraussetzen. Die Sich- 
tung dieses umfangreichen Materials, das bis in die Spätzeit in Gräbern, an Särgen, auf Papyri 
und anderenorts immer wieder auftritt, ist noch nicht abgeschlossen. Den umfassendsten Glie- 
derungsversuch hat K. Sethe im Anschluß an seine Ausgabe der Pyramidentexte und ihre Be- 
arbeitung für Kommentar und Übersetzung! unternommen. Er nahm das Bild, weiches sie über 
eine Urzeit Acgyptens boten, für den Niederschlag vorgeschichtlicher Entwicklung und ver- 
suchte, sie für „Urgeschichte und älteste Religion der Aegypter“ auszuwerten. Aus der Über- 
zeugung, daß die Mythe von Heliopolis selbst vorgeschichtlich ist, benützte er den heliopoli- 
tanischen Charakter eines Textes als Kriterium seines hohen Alters. Eine kritische Einstellung 
‚gegenüber derartigen Anzeichen fordert H.Kees, der in seinem Buche „Der Götterglaube im 
Alten Aegypten“ erneut darauf hinweist, daß Mythen Kultpropaganda darstellen können 
und überall die Heimat der sie pflegenden Kulte als urzeitlich, ja als älteste Stätte erweisen 
(8. 183{f.). Sethe selbst hat in seinem Kommentar eine Reihe anderer auch sprachlicher und 
kulturgeschichtlicher Kriterien entwickelt, ist jedoch nicht mehr zu einer Zusammenfassung und 
‚Auswertung dieser Merkmale gekommen. Derartige Kriterien versprechen gegenüber dem my- 
thischen Selbstzeugnis stichhaltiger zu sein. Schon die Schrift, in welcher die Texte niederge- 
schrieben sind, gestattet textkritische Feststellungen. An den Denkmälern ist die Entwicklung 
der Schrift seit frühgeschichtlicher Zeit an immer zahlreicheren Beispielen verfolgbar. Eine 
Reihe von Textgruppen zeigt in den Pyramiden Spuren einer Schriftform, welche weit über die 
Zeit ihres Erscheinens hinaufreicht?. Es sind Texte, die auch von Sethe festgestellte Altertüm- 
lichkeiten der Sprachform zeigen. Im wesentlichen umfassen sie die „Dramatischen Texte“ der 
Speisetafel und Hymnen des Totenkultes mit der Formel „in Deinem Namen...“, während die 
Masse der Verklärungen in zeitgenössischer Schrift niedergeschrieben ist. Von den beiden älteren 
Textgruppen erweist sich die eine als von der anderen abhängig. Die Hymnen des Totenkultes 
enthalten Sätze und Satzfolgen der Dramatischen Texte, bringen sie jedoch, wie dies zu erwarten 
ist, nicht als Aussprüche von Göttern, sondern als Rede des Preisenden und beziehen sie nur 
noch auf einen, den jeweils gepriesenen Gott. Das zeitliche Verhältnis dieser beiden Textgruppen 
zu den Verklärungen wird durch eine mittels Einschub des Wörtchens „jener“ zu „in jenem 
Deinem Namen..." erweiterte Form der Namensformel, welche in den Verklärungen® erscheint, 
bestätigt. So ist hier an formalen Anzeichen eine rohe Gliederung des überlieferten Textgutes 
gewonnen, die sich im Einzelnen bewähren muß. 

    

  

2. Schrifterfindung und Frühzeit 
Ehe jedoch darangegangen werden kann, die derart gegliederten Texte auf die Rolle, die 

in ihnen die Mythe spielt, auszuwerten, muß versucht werden, Anhaltspunkte zu finden, welche 
die verschiedenen Textgruppen im Ablauf der Geschichte mit festen Daten verankern. Der 
Zeitpunkt der Schrifterfindung setzt der schriftlichen Überlieferung eine obere Grenze. Diese 
Errungenschaft, die gestattet, ein Bild durch Beischriften zum Denkmal zu machen, und so ge- 
schichtliche Überlieferung erst ermöglicht, fällt in Aegypten in die Zeit der Reichseinigung. Die 
vielen vorgeschichtlichen Funde aus ägyptischem Boden zeigen während der beiden letzten, nach 
dem ersten Fundplatz Negade benannten Kulturen auf Tongefäßen zwar Bildschmuck, jedoch 
  

  

1. K. Sethe, Übersetzung und Kommentar zu den altägyptischen Pyramidentexten, nach dem Tode 
Sethes von C. E. Sander-Hansen herausgegeben. 

2 S. Schott, Das mythische Reich von Heliopolis (Bericht über den VI. Internationalen Kongreß für 
Archacologie, Berlin 21.—26. August 1939, S. 266ff.). 

3 Vereinzelt findet sich die erweiterte Namensformel auch in Hymnen (Pyr. 614, 616, 767) und in 
Litaneien (Pyr. 1587, 1595, 1596, 1605). 

 



Eigenart der frühen Schrift 3 

nirgends Schriftzeichen. Das am westlichen Wüstenrand zwischen Dendera und Theben gelegene 
Negade ist das alte Ombos, die Stadt des mit anderen Göttern „Herr von Oberägypten“ ge- 
‚nannten Gottes Seth, der in der ägyptischen Religion eine wechselnde, oft unheilvolle Rolle 
spielt, obwohl er neben Horus als zweiter königlicher Gott gilt. Auch auf Felszeichnungen der 
Wüste, die sich in die am archacologischen Befund erschlossene Staffelung eingliedern lassen, 
fehlt bis zum Auftauchen der ersten Königsnamen! überall die Schrift. Einzig in Schiffsstandarten 
der zweiten Negadekultur und in einzelnen Gerätformen und Amuletten lassen sich Vorformen 
‘von Göttersymbolen und Hieroglyphen finden, die jedoch nirgends als Schriftzeichen verwendet 
werden. Die Schrift selbst taucht plötzlich auf. der im Tempelbezirk des Falkengottes von 
Hierakonpolis, der oberägyptischen Kronenstadt, gefundenen übergroßen Schminktafeln und 
Keulenköpfe aus der Reichseinigungszeit zeigen auch Schriftzeichen, welche Namen der Könige, 
Titel ihrer Beamten und Namen eroberter Städte und besiegter Länder überliefern. Auf der 
‚Narmerpalette wird ferner ein königlicher Palast und die Gelegenheit des dargestellten Triumphes, 
vermutlich ein Fest genannt. Die dargestellten Gottheiten, die wie Falke, Stier und Löwe und 
königliche Standarten in den Kampf eingreifen oder wie die Seelen von Hierakonpolis und die 
Himmelsgöttin als symbolhafter Schmuck verwandt werden, sind nicht beschriftet. Die Gräber 
der Könige der beiden ersten Dynastien in Abydos, Beamtengräber in Sakkara und verstreute 
Einzelfunde haben eine Fülle weiterer Beispiele früher Schriftverwertung ergeben. Dies Material 
gestattet heute, trotzdem viele Einzelheiten unverständlich geblieben sind, die Eigenarten dieser 
Hieroglyphenschrift zu erkennen und ihre Verwendungsmöglichkeiten abzuschätzen. Noch 
fehlen wesentliche Elemente, welche die entwickelte, früher bekannt gewordene Hieroglyphen- 
schrift ausmachen. Zwar lassen sich ihre Grundzüge nicht restlos auf einen Nenner bringen, 
so daß sich auch hier — vereinzelte — Ausnahmen finden. Doch zeigt diese frühe Schrift im 
großen Ganzen ein viel einheitlicheres Gepräge als die spätere, gegenüber deren Möglichkeiten 
sie geradezu einseitig und künstlich anmutet und so den Charakter einer Erfindung noch an 
sich trägt. Das zugrundeliegende System, welches die Verwendung von Bildern als Hieroglyphen 
ermöglicht hat, ist einfach und beruht auf der Übereinkunft, die Bilder mit dem Lautwert dessen, 
was sie darstellen, auch phonetisch zu verwenden. Hierbei werden — wie in anderen Schriften — 
‚nur die Konsonanten als „Wortgerippe“ berücksichtigt. Doch macht es nichts aus, ob ein Bild 
als Lautzeichen einen, zwei oder mehr Konsonanten birgt. So muß in der frühen Schrift jedes 
Zeichen gelesen werden. Noch fehlen die Deutzeichen, welche später das Lesen erleichtern. Auch 
die Vieldeutigkeit, welche gestattet, ein und dasselbe Bild verschieden zu lesen, wird nur vereinzelt 
durch Zusatzbuchstaben beseitigt, die erst mit der Djoserzeit häufiger und oft vollständig neben 
die älteren Mehrkonsonantenzeichen treten, so daß nun über die Lesung dieser Zeichen kein 
Zweifel mehr bestehen kann. In der frühen Schrift läßt sich, da die Zusatzbuchstaben fehlen, noch 
darüber streiten, ob der zweite Teil des Namens „Narmer“ mr oder 3° zu lesen ist. Die Vielheit 
der Zeichen erschwert so die Lesung statt sie zu erleichtern. Eine alleinige Verwendung von 
'Einkonsonantenzeichen hätte die Lesung schon damals wie in der Buchstabenschrift eindeutig 
festgelegt. Zwei weitere Fehlerquellen kommen hinzu. Neben den Vokalen mußte die frühe Schrift 
‚zur Gewinnung ihrer zu lesenden Bilder auch Feminin-, Plural- und Dualendungen der Bildworte 
unberücksichtigt lassen. Nur so konnte d.t „Schlange“ zu d, h.t „Leib“, zu h, wp.t „Gehörn““ 
zu wp, nb.t „Korb“ zu nb, h3.t „Vorderteil“ zu 33, ph.wj „Hinterteil“ zu ph, ".wt „Schilf“ 
(Pyr. 367) zu 5 werden. Da diese Endungen phonetisch erst im Laufe der weiteren Schriftent- 

      

  

    

    
  

1 J.J. Clöre, Un Graffito du roi Djet dans le Dösert arabique (Annales Service des Antiquites, Bd. 38, 
85 ff). H. A. Winkler, Rock Drawings of Southern Upper Egypt Bd. 1, S. 10, Taf. ı1. 

2 vgl. V. Vikentiev, När-Ba-Thai (Journal of Egyptian Archacology, Bd. 17, 67ff.). Zu ähnlichen 
Fällen im alten Textgut vergl. Sethe, Dramatische Texte $. 133, wo er erwägt, ob man ein ideographisch 
geschriebenes Verbum dbm oder phr zu lesen hat. 

  

 



4 1. Quellen und Götterlehren 

wicklung geschrieben werden!, können auch gegenüber ursprünglich „weiblichen“ Zeichen Zweifel 
entstehen, wie sie gelesen werden sollen. Heißt der mit der „Schlange“ (d) geschriebene König 

„Schlange“ oder trägt er ein anderes den Konsonanten D enthaltendes Wort als Namen. Sind 
ie beiden aneinander geschriebenen Körbe mit ihrem Lautwert Nb.1j „Herrinnen‘ zu lesen, wie 
es der Königinnentitel „welche sich mit den Herrinnen vereint“ vor dem Namen der Neith. 
hotep vermuten läßt®, oder als die „beiden Herren“, die sonst en Schrift mit zwei 
Falkenstandarten geschrieben werden®? Auch eine bestimmte Ordnung der Zeichen in Zeilen, 
vor- oder nebeneinander kommt erst auf. Zunächst gibt vielfach nicht die Konsonanten- und 
Wortfolge der Rede den Ausschlag. Götternamen werden zu allen Zeiten gern respektvoll voran- 
gestellt. In der frühen Schrift wechselt man bei Wiederholungen derselben Worte mit der Zeichen- 
folge. Letzte Worte geraten auf Herkunfts- und Eigentumstäfelchen und Stelen in zufällig noch 
vorhandene Lücken“ 

Erfindungen dienen einem bestimmten Zweck und müssen sich als nützlich erweisen, um 
weiter entwickelt zu werden. Die frühe Schrift findet sofort eine Fülle von Verwendungen, Sie 
dient zur Beschriftung von Bildern und Grabsteinen, zu Herkunftsangaben und Eigentums- 
bezeichnungen auf Gefäßen, Siegeln und Täfelchen, und zu anderem mehr, Ihre in die ferne Zu- 
kunft zielende Aufgabe fand die Schrift in der Überlieferung denkwürdiger Ereignisse, die nicht 
nur auf Gedenktäfelchen von Salbgefäßen die Gelegenheit ihrer Überreichung in Erinnerung 
hielten, sondern auch zu Annalen zusammengestellt Geschichte künden. In Bruchstücken, von 
denen sich das ergiebigste in Palermo befindet, sind Annalen erhalten, die unter dem König 
Neferirkare, dem dritten König der 5. Dynastie, auf den beiden Seiten eines Denksteines in langen 
übereinanderliegenden Zeilen angebracht wurden. Die Einrichtung dieses Steines, dessen Be- 
deutung grundlegend von H. Schäfer in seiner Abhandlung „Ein Bruchstück altägyptischer 
‚Annalen erschlossen wurde, zeigt das allmähliche Anwachsen der Schriftverwendung. Für jedes 
Jahr finden sich durch die Hieroglyphen „Jahr“ abgetrennte Notizen, die mit der Zeit umfang- 
reicher werden und unter waagerechten Zeilen mit den Namen der Könige und ihrer Mütter in. 
Regierungen abgeteilt sind. Den geschichtlichen Königen geht — unter verlorenen gemeinsamen 
Überschriften — eine Reihe unter- und oberägyptischer Könige voraus, von denen Namen, jedoch 
keine Jahresdatierungen überliefert sind. Nach dem verfügbaren Raum muß sie lang gewesen 
sein. Nimmt man sie für Folgen von Generationen, führt sie in unvorstellbare Zeiten zurück. 
Der Umfang der Jahresnotizen wächst mit der Zeit. Zunächst wird bis zu König Ntrj-mı die 
Schrift gedrängter. Die Felder zeigen unter Snofru das drei- bis vierfacheihrer ursprünglichen Weite 
und nehmen in der 5. Dynastie ein vielfaches des ursprünglichen Raumes ein. Dies Anwachsen dürfte 
der geschichtlichen Entwicklung der Jahresnotizen entsprechen, deren Echtheit durch weitere Um- 
Stände verbürgt scheint. Einrichtungen wie die Angabe derNilhöhen und die zunächst zweijährige 
„Schätzung“ erscheinen erst im Verlauf der Entwicklung, andere wieder zweijährige „Horusdienst‘“ 

      

    der frül   

  

      

    

  

  

  

      

1 Auch in phonetischen Schreibungen fehlen zunächst die Endungen, so in Md(.1) (Petrie, Royal 
Tombs, Bd. 1, Taf. 7,4, Bd.2, Taf. 7, 10) und in Hntj Mn(-tju) „Erster der Westlichen“‘ (Petrie, Abydos 
Ba. 2, Taf. 12, 278) 

2 Petrie, Royal Tombs, Bd. 2, Taf. 2, ı1. 
3 Sethe, Beiträge zur ältesten Geschichte Ägyptens (Untersuchungen zur Geschichte und Alter- 

tumskunde Ba. 3) $. 31 
4 vgl. auch A. Scharff, Eine archaische Grabplatte des Berliner Museums (Studies presented to F. LI. 

Griffith) 8. 349. 
5 H. Schäfer, Ein Bruchstück altägyptischer Annalen (Abh. d. K. Preuß. Ak. d. Wiss. 1902, Anhang) 

Weitere Bruchstücke, von denen zwei schon wegen des Fehlens der wagerechten Trennungszeilen nicht zu 
demselben Denkmal gehören können, wurden von H. Gauthier, Quatre fragments nouveaux de la pierre 
de Palerme (Musce Kyptien Bd. 3, S. 29) und Petrie, New portions of the Annals (Ancient Egypt 1916 
S. 1148) veröffentlicht und von K. Sethe für die Zeit der 4. und 5. Dynastie in seinen Urkunde ndes Alten 
Reiches $. 23511. zusammengestellt



Annalen und Denkmäler der Frühzeit 5 

verschwinden. Sogar die Schrift hat trotz Angleichung an ihre spätere Form, wofür die Einsetzung 
des Königsringes! und die Feminin-Endungen zeugen, weitgehend zeitgenössische Formen bewahrt, 
was ihre Entzifferung erschwert hat?. Am Anfang der Jahresnotizen dürfte unter dem Namen des 
ersten geschichtlichen Königs das Datum „Jahr der Vereinigung der beiden Länder, Umzug um die 
Mauer (der Residenz)“ gestanden haben, die anläßlich der späteren Regierungswechsel den Beginn 
derRegierung eines neuen Königsmarkiert undsodieThronbesteigungalsErinnerungsfestandie Ver- 
einigung der beiden Länder feiert, als ob Aegypten mit dem Tode eines jeden Königs auseinander- 
fiele. Den vorübergehend mit der „Schätzung“ verkoppelten „Horusdienst‘“ konnten Borchardt 
und Kees als Steuerleistung an den Königshof erklären®. Hier wie in dem ersten Königsnamen, 
der auf einer Reihe von Denkstelen in heraldischem Gleichmaß den Falken über dem den Namen 
tragenden „Palaste“ zeigt, wird „Horus“ als Wort gebraucht, welches dazu dient, den König 
als Gott zu bezeichnen, der nach anderen Jahresnotizen als ober- und unterägyptischer König 
geschieden erscheint. Doch zeigt ein Elfenbeinkamm des Königs „Schlange“t, daß der Falke 
auch als Himmelsgott galt. Über dem Horusnamen des Königs schweben ihn schützend die Flügel 
der oberägyptischen Kronengöttin, auf welcher der Falkengott in seiner Barke fährt (s. $. 75). 
‚Auch der Name eines zum „ersten Male“ im 13. Jahre des Königs Nirjmw gefeierten Festes. 
„Verehrung des Horus vom Himmel“ (Schäfer, $.24) nennt diesen Gott, der auch dem „be- 
rühmten“, „noch in späteren Zeiten genannten“ Weinberge des Djoser „Stern des Horus an 
der Spitze (ntj) des Himmels“ den Namen gegeben hats. Den Ruhm dieses Falkengottes künden 
auch die Namen der Weinberge von Königen der 2. Dynastie „Aufgang des Sternes des Horus 
(IP-3-Hr)“ des Königs Hip-ihm.wj® und „Stern des Horus der Seelen ($b3-HrB3.u)“ des 
Königs H“-$hm.wj?, nachdem „Horus“ in den Weinbergnamen der Könige Dr und „Schlange“ 
noch den Horusnamen dieser Könige voranging, so daß hier deutlich wird, wie sich der Falken- 
kult, den das Aegypten einigende Königtum auf sich bezog, vom Königskult wieder ablöst. Neben 
der Thronbesteigung werden während der Thinitenzeit unter anderem das „‚Jubilaeumsfest“, der 
„Lauf des lebenden Apis“ und das „Sokarfest‘“ mehrfach gefeiert. Auch die „Fertigung (mij.d)“ 
von Statuen und Standarten für Min, für die Pantherkatze auf dem Richtgerät (M3fd.ı), für die 
Göttin der Schrift ($3.), für die "Töchter' des (unterägyptischen) Königs® geschehen für könig- 
liche Kulte der Residenz, die damals schon in Memphis zu suchen ist. Der schakalsgestaltige 
Gott, dem mehrfach Statuen angefertigt werden, dürfte nach einer Krugaufschrift und Pyramiden- 
stellen noch als „Erster der Westlichen‘“? gegolten haben, als der er in Abydos, der Totenstadt. 
dieser Könige verehrt wurde (s. S. 10). Auch Ortskulte werden erwähnt. So wird der Tempel 
des Widdergottes won Herakleopolis besucht. Dieselben Feste, Gottheiten und Kulte erscheinen 
auch auf den Denkmälern der Frühzeit. Sie lassen sich aus Personennamen um einige Gottheiten 
vermehren. So erfreut sich die Göttin Neith einer besonderen Beliebtheit. Die in den Annalen ge- 

  

  

   

    

  

   

  

    

  

      

     

  

1 Vom Ring umschlossene Königsnamen erscheinen erst mit Djoser. Auf Grund dieses Befundes 
wollte Sethe, Beiträge zur ältesten Geschichte Acgyptens $. 34 den König He-ihm, in dessen Kruginschriften 
die oberägyptische Kronengöttin auf einem, das Wort B5 umschließenden Ring steht, in die 3. Dynastie 
verweisen. Doch hat schon E. Meyer, Geschichte des Altertums Bd. ı, 2 $. 142 daran gezweifelt, daß die 
„umschlossenen Buchstaben bä den Eigennamen des Königs bezeichnen“. Wie auf der Narmerpalette Unter- 
ägypten unter der Klaue des Falken dürfte auch unter der Klaue der Geiergöttin ein feindliches Land 
(6. W. Hölscher, Libyer und Aegypter $. 21) niedergehalten sein. 

2 Vgl. die Schäfer, Ein Bruchstück altägyptischer Annalen $. 27 Nr. 4 und Sethe, Beiträge zur ältesten 
Geschichte Aegyptens $. 50 vermutete „Geburt des Königs H'-Shm.wj, die sich als „Anfertigen‘“ einer 
Statue dieses Königs herausstellte (Sethe, Urkunden des Alten Reiches S. 236, 3) 

3 H. Kees, Aegypten (Kulturgeschichte des Alten Orients) S. 46, 
4 H.Kees, Der Götterglaube im alten Aegypten $. 42, Ann. 7 und Abb. 4 
5 vgl. Sethe in J. Garstang, Mahäsna and Bet Khalläf, S. 21 
8 G. Maspero, Ann. Service Bd. 3, 8. 187. 
7 FI. Petrie, Royal Tombs, Bd. 2, Taf. 23, 199, 200. 
8 Sethe, Kommentar zur Pyr. 804a. 9 Petrie, Abydos Bd. 2, Taf. 12, 278. 

      

   

   



6 I. Quellen und Götterlehren 

‚nannten Tempel „‚Freund der Götter“, „Throne der Götter“ und „Kühlung der Götter“ dürftenals 
Reichsheiligtümer errichtet worden sein. Sie dienen nicht bestimmten Göttergesellschaften wie 
den Seelen von Heliopolis oder der Neunheit. Erst in der 5. Dynastie ändert sich der Götter- 
bestand in auffälliger Weise. 

  

3. Festspiele und Dramatische Texte 

Die Schrift wird erst in geschichtlicher Zeit zu einem Mittel entwickelt, das sich zur Wieder- 
gabe umfangreicher Texte eignet. Die Einführung von Leschilfen, wie sie Deutzeichen und Zu- 
schreibung des Lautwertes zu Mehrkonsonantenzeichen darstellen, zeigt, daß schon dem Acgypter 
die Entzifferung seiner ursprünglichen Schrift Schwierigkeiten bereitet hat, die ermit diesen Mitteln 
beseitigte. Doch hat sich die frühe Schrift in einigen Verwendungen erhalten. Alte Titel werden 
lange nach Einführung der ausführlicheren Schrift knapp und altertümlich, die einzelnen Bestand- 
teile mit je einem Zeichen, weibliche Priestertitel ohne Feminin-Endung geschrieben, ebenso 
Opfergaben in Listen auf Stelen, Götternamen in Tempeln. Diese Beispiele bereichern unsere 
Kenntnis der frühen Schriftform. Auffällig ist ihre Verwendung auf einer Bildfolge, die erst im 
Sonnentempel des Königs Niuserr® der 5. Dynastie erscheint und feierliche Kulthandlungen an- 
1äßlich des Jubilaeumsfestes dieses Königs darstellt. Auf diesen Bildern sind nicht nur die Titel 
der am Fest teilnehmenden Beamten und die Namen der dort erscheinenden Götterbilder und 
Standarten in der knappen alten Schrift geschrieben, sondern auch Angaben über die Kulthand- 
lungen selbst. Die Einfügung der Schrift in die Bilder erfolgt in Bildlücken und gelegentlich so, 
daß die Figuren mitgelesen werden müssen!. Noch fehlen Schriftzeilen und Schriftblöcke, die 
sich schon auf älteren Denkmälern der Beamtengräber finden. Wenn H. Kees feststellt, daß die 
Jubilaeumsdarstellungen aus dem Sonnenheiligtum des Niuserr „das thinitische Ritual wieder- 
geben‘'2, so kann dies wörtlich verstanden werden. Hier wie später in den Pyramidentexten 
wurde eine alte Vorlage verwendet. Diese Vorlage mag mit ihren figürlichen Darstellungen im 
zeitgenössischen Stil umgeformt worden sein. Der Schriftcharakter der alten Beischriften ist je- 
doch getreulich bewahrt. Diese Beischriften zeugen ebenso wie die Wahl der auf diesem Denk- 
mal erscheinenden Götter, welche die von Denkmälern der Frühzeit bekannten nur um einige 
wenige Ortsgötter vermehren, für das Alter der Vorlage, die in eine Zeit hinaufreichen muß, in 
der man die alte Schriftweise noch allgemein angewandt hat. Da die neue Schriftweise während 
der zweiten Dynastie ausgebildet wird und auf Siegeln der Djoserzeit um sich greift, dürfte die 
Vorlage der Bilder des Jubilaeumsfestes im Tempel des Niuserr® der frühen Thinitenzeit ent- 
stammen und für den Geist, der damals das Königtum beseelte, zeugen. Auf diesen Bildern fehlt 
jede Anspielung auf Mythen. Man könnte meinen, daß hier wie bei noch älteren königlichen 
‚Triumphzügen Mythen deshalb keinen Platz haben, weil diese Bilder irdische Vorgänge darstellen. 
Der König empfängt Abordnungen der großen Heiligtümer des Landes und besucht Kapellen 
der Landesgötter, die ihm als oberägyptischem König Pfeil und Bogen, als unterägyptischem 
König ein Szepter überreichen. Doch zeigen spätere Rituale, daß gerade derartige Veranstaltungen 
Anlaß zur Erinnerung an mythische Ereignisse, Gelegenheit zur Vergegenwärtigung der Mythe 
werden konnten. Wenn Hinweise darauf in den Bildern des Jubilaeumsfestes fehlen, so sind sie 
entweder in der Darstellung entfallen, obwohl schon damals der König eine Götterrolle trug, 
oder fehlen deshalb, weil sie noch nicht bestanden. Der Palast, in dem der König das eigentüm- 
liche Festgewand an- und ablegt®, heißt der „Göttliche“, die Sakristei, die im Dramatischen Text 

  

    

1 Zu der engen Verbindung zwischen Schrift und Bild vergl. auch H. Grapow, Sprachliche und 
schriftliche Formung ägyptischer Texte 8. 14, 58 Anm. 2. 

2 H. Kees, Götterglaube $. 208. 
3 F. W. von Bissing, H. Kecs, Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Re-Heiligtum des Rathures 

S.18£., v. Bissing, Kees, Das Re-Heiligtum des Königs Ne-Woser-Re Bd. 2, Taf. 9, 20.



Bilder zum Jubiläumsfest. Der Ramesseumpapyrus 7 

selbst die Rolle des Osiris trägt (s. S. 55). Hätte der König mit dem Festgewand etwa die Rolle 
des Osiris übernommen, wäre er wohl den Göttern der Landesteile auch als „Osiris“ vorgestellt 
‘worden. Doch trägt Niuserre lediglich seinen Ringnamen. Die alte Vorlage dürfte statt dessen 
entweder keinen Namen oder einen der in der Thinitenzeit üblichen Horusnamen, die auch 
in Jubilaeumsbildern auf Herkunftstäfelchen und Siegeln stehen?, gezeigt haben. Daß der König 
als „Horus und Seth‘‘ auftritt, eine Möglichkeit, welche der alte Königinnentitel „Die welche 
Horus und Seth sicht‘'? ergibt, ist ebenfalls unwahrscheinlich, da er Horus von Edfu und Seth 
von Ombos als die oberägyptischen Landesgötter besucht. Eine andere königliche Götterrolle 
kennen wir nicht. So dürfte der König in seiner Eigenschaft als regierender Herrscher, der Horus 
genannt wird, abwechselnd die Kronen Ober- und Unterägyptens tragen und die mit der Thron- 
besteigung verbundenen Riten ausüben, die ihn als König von Ober- und Unterägypten best 
tigen. Demnach scheinen die Bilder vom Jubilaeumsfest keinen verborgenen mythischen Sinn zu 
bergen, sondern einzig an das erste Mal der geschichtlichen Krönung eines ober- und unterägyp- 
tischen Königs anläßlich der Reichseinigung zu erinnern, von der uns die Narmerpalette und ein 
Keulenkopf desselben Königs verkürzte Darstellungen in einem Bilde überliefert haben, wenn 
auch dort der König noch nicht das in der Pyramidenzeit schon altertümliche Festgewand trägt 
Es bleibt zu erwägen, ob damals neben einem solchen nicht „mythischen‘“ Festspiel andere Fest- 
spiele, wie sie aus späterer Zeit überliefert sind, Platz fanden, oder ob die mythischen Götter- 
rollen der am Festspiel teilnehmenden Personen etwas neues darstellen, das zu dem Festspiel 
hinzukommt. 

K. Sethe veröffentlichte im Jahre 1938 einen bei Grabungen Quibell’s im Ramesseum von 
‚Theben gefundenen Papyrus des Mittleren Reiches, dessen eigentümliche Form und Schreibweise 
auch Sethe's Auslegekunst Schwierigkeiten bereitete, die er jedoch im wesentlichen meisterhaft 
gelöst hat?, Auffällig ist schon die Einrichtung des Textes. Über einer Bildreihe, die am unteren 
‚Rande des Papyrus einzelne Kulthandlungen in zusammen 31 Bildern darstellt, steht ein Text, 
der die Zeilen meist nicht ganz ausfüllt. Vermerke an der Spitze der Zeilen gliedern den Text 
in kurze Götterreden, von denen jeweils mehrere zu einer Szene mit besonderem Titel zusammen- 
gefaßt sind. Sethe konnte so den ganzen Text in 45 Szenen abteilen. Die Zahl der Szenen über- 
steigt die Zahl der Bilder der Bildreihe, da diese verschiedentlich mehrere dieselben Gegenstände 
betreffende Szenen zu einem Bilde zusammenfaßt. Die Bilder stehen — bis Bild 22 — genau 
unter dem zugehörenden Text, der zwischen sorgfältig gezogenen Zeilen geschrieben ist. Durch 
in verschiedener Höhe angebrachte Querlinien sind die Szenen weiter gegliedert. Diese Unter- 
teilung trennt von den Götterreden Vermerke, die auf die Gegenstände der Reden, ihre my- 
thischen und kultischen Entsprechungen verweisen und zusätzlich Kulthandlungen und Orte 
angeben. So entsteht ein kunstvolles Schema, das offenbar notwendig ist, um eine Übersicht 
über die ineinander verschachtelten, vielfachen Bezüge zwischen Titel, Reden und Vermerken 
zu gestatten. Sethe hat diese Handschrift zusammen mit dem in Teilen ähnlich gegliederten 
„Denkmal memphitischer Theologie“ veröffentlicht und beide „Dramatische Texte“ genannt, 
wobei er betont, daß sie nicht als „Drama in unserem Sinne“ (S. 95) bezeichnet werden können, 
daß jedoch ihre „Formen und Voraussetzungen“ „dramenartig“ anmuten. Er sicht im Ramesseum- 
‚papyrus „ein Festspiel zeremoniösen Charakters, dessen Elemente eine religiöse symbolische, echt 
‚mysterienhafte Ausdeutung erfahren‘ (ibd.). In diesem Festspiel tragen die auftretenden Personen 
— der König, Beamte und Priester — und die Gegenstände des Kultes Götterrollen, die ihnen 
durch die verschiedenen Vermerke zugeschrieben werden. Die Reden, die von ihnen gesprochen 
werden oder sie betreffen, sind Götterreden und entspringen dem, was man über diese Götter 

    

    

    

  

1 s0 auf der von H. Kees, Die Opfertanzdarstellung auf einem Siegel des Königs Usaphais (Nachr. 
Gesellschaft d. Wiss. zu Göttingen, Neue Folge Bd. 3, Nr. 2, $. 21ff,) behandelte Darstellung 

2 Sethe, Urgeschichte $. 76, Anm. 5 
3 K. Sethe, Dramatische Texte zu altägyptischen Mysterienspielen, S. Sıff



8 T. Quellen und Götterlehren 

  

erzählt, ihren Mythen. Macht schon dieser Umstand die Texte des Ramesseumpapyrus für unsere 
Untersuchung bedeutsam, so wird ihre Bedeutung durch die altertümliche Form, in der sie auf- 
treten, gesteigert. Zwar ist der Papyrus für einen König des Mittleren Reiches als „Festspiel auf 
die Thronbesteigung Sesostris 1.“ (S. 98) geschrieben, doch geht er, wie seine Schreibweise zeigt, 
auf eine weit ältere Vorlage zurück. Sethe betont, daß der Text „überall in den Sprüchen, die 
seinen Dialog bilden, das höchste Alter sowohl in seiner Sprache, wie in seinem Inhalt‘“ atmet. 
(bd.), und ihn in die Anfänge der geschichtlichen Zeit, in denen sich nach Bildung des geschicht- 
lichen Staates fast alle Institutionen des ägyptischen Königtums ausgebildet zu haben scheinen‘, 
verweist. Völlig konnte der spätere Kopist den Schriftcharakter der alten Vorlage nicht wahren. 
Wohl unbewußt fällt er in die Schreibweise seiner Zeit, von denen Sethe ($. 91) einige Beispiele 
zusammengestellt hat. Im allgemeinen ist jedoch der Text zwar nicht in der ältesten, auf Denk- 
mälern der Frühzeit und in den Bildern des Jubilaeumsfestes erhaltenen Schreibweise geschrieben, 
zeigt jedoch eine nur wenig gelockerte Form, wie sie gegen Ende der Thinitenzeit und in Teilen 
der Pyramidentexte erscheint. Hierzu gehört die Bevorzugung „phonetischer, wo nicht alphabe- 
fischer“ (8.91) Schreibungen. Femininendungen und Pluralbezeichnungen, phonetische Kom- 
‚plemente zu Mehrkonsonantenzeichen fehlen weitgehend. In dem Bildteil scheinen wie in den 
Darstellungen zum Jubilacumsfest und den Beamtengräbern die Figuren der Bilder als Deut- 
zeichen der Schrift zu dienen. Schon wegen des über die Bildreihe gestellten Dramatischen Textes 
würde man die ursprüngliche Vorlage gegenüber den Bildern zum Jubilaeumsfest für jünger 
halten. Doch wäre zu erwägen, ob nicht bei jenen Bildern ein ähnlicher, sie ebenso begleitender 
‚Text bei der Übertragung auf die Tempelwände fortgefallen ist, und so im Ramesseumpapyrus. 
die Urform beider Texte vorliegt. Die Schrift entwickelt sich, wie oben (S. 6) festgestellt wurde, 
so, daß sie überhaupt erst in der zweiten Dynastie die Zeile findet und die Wiedergabe längerer 
Sätze gestattet. Ältere Denkmäler, wie Gedenktäfelchen und frühe Stelen sind in der Raumauf- 
teilung noch unbeholfen und verteilen die Zeichen einer zusammengehörenden Gruppe mehr oder 
‚minder zufällig über den zur Verfügung stehenden Raum. Nicht die Form, in der die Bildreihe 
beschriftet ist, wohl aber die Form des Dramatischen Textes dürfte demnach erst während der 
zweiten Dynastie gefunden worden sein. 

Die Bilder zum Jubilaeumsfest gehen auf eine Vorlage zurück, die älter ist als die Vorlage 
der Dramatischen Texte des Ramesseumpapyrus. Nicht ausgeschlossen scheint es, daß der Bild- 
streifen unter diesen Texten, der — wie Bilder zum Jubilaeumsfest selbst — Reden enthält 
(6. 8.61), einen älteren Grundstock bildet, auf den der Dramatische Text erst aufgebaut worden. 
ist. Diese Bilder lassen sich mit den Bildern zum Jubilaeunısfest vergleichen und können schon 
wegen ihrer Beschränkung auf Kulthandlungen mit ihnen gleichaltrig sein. Auch die wenigen 
eingestreuten Reden, von denen nur zwei erhalten sind, betreffen Vorgänge des Kultes und spielen 
wie die Reden beim Jubilacumsfest nicht auf Mythen an. Sie fchlen im Dramatischen Text, in 
den doch sämtliche Reden zu den dargestellten Handlungen hineingehören. So scheint in den 
Bildstreifen ein selbständiges Ganzes vorzuliegen, bei dem auch gesprochen wird, und zu dem 
der Dramatische Text mit seinen mythischen Entsprechungen der Kulthandlungen erst nach- 
träglich hinzukam. Die Dramatischen Texte des Ramesseumpapyrus kehren zum Teil in zwei 
weiteren miteinander verwandten, ebenfalls in dramatischer Form verfaßten Textgruppen wieder, 
in den Texten zur Speisetafel der Pyramidentexte und in dem Ritual der „Mundöffnung“, das 
in einer Abschrift eines thebanisches Grabes aus der Saitenzeit mit einem „Rollenverzeichnis" 
endet!. Selbst diese späte Abschrift läßt durch die Wandlungen, welche die Texte im Laufe der 
Zeit erfahren haben, noch Reste der eigentümlichen Schriftform, in der sie einst niedergeschrieben. 
wurden, erkennen. Sie tritt in den Pyramidentexten deutlich hervor, obwohl man zur Zeit ihrer 
Niederschrift — wie es die Gräber und die Mehrzahl der Sprüche der Pyramidentexte selbst 

        

  

1 J. Dümichen, Der Grabpalast des Patuamenap, 2. Abt., Taf. 13, 77.



Die Speisetafel der Pyramidentexte 9 

zeigen — schon anders geschrieben hat. Noch wird £ „Brot“ mit dem alten Zeichen, das im all- 
gemeinen nur noch als Zeichen für den Laut { und nun mit einem neuen Deutzeichen zusammen 
als Schreibung für „‚Brot‘‘ benützt wird, geschrieben. Noch werden Mehrkonsonantenzeichen ohne 
‚jeden oder mit ungewöhnlich spärlichem lautlichen Zusatz verwandt, noch fehlen häufig Feminin- 
Endungen. Wie in den Dramatischen Texten des Ramesseum-Papyrus finden sich daneben pho- 
netische Schreibungen mit Einkonsonantenzeichen ohne Deutzeichen, Schreibungen, die zu zeigen 
scheinen, wie man bisher nie geschriebene Worte, für die man kein neues Zeichen findet, buch- 
stabiert, so daß Schriftbilder entstehen, die unserer Schreibweise nahekommen. Schon auf Grund 
des Schriftcharakters dürften diese Texte in ihrer ursprünglichen Form mit den Dramatischen 
Texten des Ramesseum-Papyrus gleichaltrig sein, wenn sie auch so, wie sie in den Pyramiden 
erscheinen, als Ganzes nicht mehr die alte Form tragen, sondern eine Reihe von Sprüchen auf- 
genommen haben, die nicht dramatisch sind und auch nach Stilmerkmalen, vor allem auf Grund 
der Namensformel, einer späteren Zeit entstammen. H. Junker hat in seiner Abhandlung über die 
politische Lehre von Memphis! zu den ersten Versuchen, auf Grund von $ 
midentexte zu datieren, Stellung genommen und gerade im Zusammenhang mit der Speisetafel 
darauf verwiesen, daß „die Fassung der Speiseliste in den Pyramidentexten jung ist und sicher 
nicht vor die 4. Dynastie gesetzt werden kann“, und daß „die Bestimmung des Alters nach dem 
Schreibstil‘‘ „in diesem Falle vollkommen‘ versage (S. 60). Doch kann die Speisefolge der könig- 
lichen Tafel sich anders entwickelt haben als die Speisefolge der Opfertafel in den Beamtengräbern, 
mit deren Reihe H. Junker die Speisefolge der Pyramidentexte vergleicht. Eine Übereinstimmung 
jüngeren Datums könnte, solange nicht ältere ebenfalls anders geformte königliche Listen ge 
funden werden, darauf beruhen, daß erst damals die königliche Liste in den allgemeinen Toten- 
kult eindringt. Doch auch abgesehen davon besagt eine Umgliederung, Ausweitung oder 
schränkung der Liste nichts für das Alter ihres Grundbestandes. In den Beamtengräbern fehlen 
zudem gerade die den Gaben in den Pyramidentexten beigeschriebenen Götterreden, welche die 
dramatische Form der Speisetafel ausmachen. Diese Reden übertragen dem toten König die Rolle 
des Osiris, was damals wohl lediglich dem König gegenüber möglich war, und durften aus diesem 
Grunde in den Beamtengräbern keinen Platz finden. Für die Götterreden selbst ist die Reihen- 
folge belanglos, da sie zusammenhanglos nebeneinanderstehen, und so ihre Reihenfolge beliebig 
verändert werden kann. Schließlich zeigen die Dramatischen Texte der Speisetafel, wie im Ein- 
zelnen auszuführen ist (s. S. 34), gegenüber Varianten im Ramesseum-Payprus vielfach jüngere 
Fassungen, was sowohl das Vorhandensein einer gemeinsamen älteren Fassung wie die Vornahme 
einer Textredaktion bestätigt. 

Die Untersuchung hat zwei frühe, sich deutlich scheidende Schichten des altägyptischen 
religiösen Textgutes ergeben. Von ihnen scheint sich die ältere auf Darstellungen von Festhand- 
lungen zu beschränken, die sie mit Götternamen, Titeln der teilnehmenden Personen, Stichworten, 
welche die Handlung selbst betreffen, und den knappen Reden, die sie begleiten, beschriftet. Die 
Vorlagen derartiger Denkmäler dürften als Bildrollen, die dem „Vorlesepriester“ als Leiter des 
Festverlaufs zum Anhalt dienten, vorzustellen sein. Bisher wären zwei derartige Festrollen, die 
Bildreihe des Jubilaeumsfestes und die dem Dramatischen Ramesseumpapyrus als Unterlage die- 
‚nende Bildreihe erschlossen. Wie das Beispiel des Ramesseumpapyrus zeigt, wurden diese Fest- 
zituale — nach Merkmalen der benützten Schrift zu urteilen nicht vor der zweiten Dynastie — 
durch Dramatische Texte bereichert, so daß jetzt die handelnden Personen Götterrollen tragen, 
und ihre Reden als Götterreden die Kulthandlungen begleiten. Zu diesen Dramatischen Texten 
gehören der inschriftliche Teil des Ramesseum-Papyrus, der die dramatische Form am vollstän- 
Ständigsten bewahrt hat, das Ritual der Mundöffnung und die Reden der Speisetafel. Gegenüber 
diesen angeführten Denkmälern nimmt eine weitere Bildfolge, die zuletzt H. Junker als „das Bu- 

1 H. Junker, Die politische Lehre von Memphis (Ablı. der Pr. Ak. d. Wiss. 1941, Phil. hist. Kl. 
Nr. 6) 8. 5off, 

    

  

   chriftmerkmalen Pyra- 

  

      

    

 



10 T. Quellen und Götterlehren 

tische Begräbnis“! anläßlich eines glückliches Fundes in den Grabungen der ägyptischen Univer- 
sität im Pyramidenfeld von Giza besprochen hat, eine Sonderstellung ein, da hier Bilder er- 
scheinen, die im Gegensatz zu den bisher behandelten Denkmälern nicht dem königlichen Kult 
entstammen. H. Junker konnte gegenüber früheren Erklärungen auf Grund des erweiterten Ma- 
terials feststellen, daß diese Bildreihen ursprünglich nicht das „Osirianische Begräbnis" de 
stellen, sondern Begräbnisriten, die in den „Totenkult der Privaten“ früher eindringen als der 
Osiriskult (S. 31). Diese Bilder, die formal zu den Bildreihen, also der älteren der beiden bespro- 
chenen Gruppen gehören, werden — soweit es die zunächst spärlichen Inschriften erkennen lassen 
— mit Beischriften in zeitgenössischer Schrift verschen, die sich mit einigen wenigen Ausnahmen 
auf Angaben über Kulthandlungen beschränken und keine Anspielungen auf Mythen enthalten, 
Doch bemerkt Junker, daß sich „keine bestimmte Regel, weder für die Bildfolge, noch für die 
‚Auswahl der Szenen, noch für deren Wiedergabe herausgebildet‘' hat (8. 10). Die Überlieferung 
erfolgt so anscheinend damals noch nicht mittels Vorlagen, sondern an Hand des in den verschie- 
denen Nekropolen geübten Rituals und konnte sich deshalb mit der Entwicklung des Totenkultes 
und dessen Verpflanzung nach Oberägypten leichter wandeln als zum Beispiel die Rituale der 
Mundöffnung. Doch wird auch später in Oberägypten an den Stätten des butischen Rituals mit 
den Namen ihrer unterägyptischen Heimat festgehalten, wenn nun auch auf der Totenfahrt Aby- 
dos und Busiris besucht werden.? Die Priester tragen dabei, wie in den anderen Ritualen alter- 
ümliche Titel, so daß auch hier vermutlich noch im Alten Reich Vorlagen geschaffen worden. 
sein dürften. Für die Mythenbildung können diese Bildreihen gerade durch die negative Fest- 
stellung Junker's bedeutsam werden, daß im Alten Reich das in den Nekropolen der Residenz ge- 
übte Begräbnisritual,' welches offensichtlich unterägyptisches Brauchtum wahrt, nicht „osiria- 
nisch“ ist. Hätte Osiris in Unterägypten schon als Totengott gegolten, wäre er wohl mit den 
Resten dieses vorgeschichtlichen Rituals viel früher in den Totenkult auch der Beamten einge- 
drungen. Osiris gehört anscheinend zu einer neuen Welle des Götterglaubens, die erst der ge- 
schichtliche Königskult hochbringt, und die erst gegen Ende des Alten Reiches in den Bereich 
desallgemeinen Totenglaubens hinüberschlägt. Auch im königlichen Totenkult der Frühzeit scheint 
noch ein anderer Herr über die Geister zu herrschen. Auf einem Steingefäß der Frühzeit aus 
‚Abydos wird in altertümlicher Schreibweise — ohne phonetische Komplemente und Pluralendung 
— ein schakalsgestaltiger Gott „Erster der Westlichen‘ genannt (s. $. 5), eine Bezeichnung, die 
später mit dem gleichen Bilde Osiris als Namen zugeschrieben (Pyr. 592) und schließlich neben 
Osiris als Anubis gedeutet wird (Pyr. 1833). In den Dramatischen Texten des Ramesseumpapyrus 
gilt Osiris als vorzügliche Götterrolle, die auch der verstorbene König trägt. So scheint sein Kult 
zusammen mit der dramatischen Form der Mythe aufgekommen zu sein. Ehe jedoch Folgerungen 
gezogen werden, soll auf dem Wege der Textgliederung weitergeschritten werden, die freilich für 
die beiden verbleibenden großen Gruppen der Pyramidentexte, die Hymnen mit der Namens- 
formel und die Verklärungen nicht auf Grund des Schriftvergleiches erfolgen kann, weil Inschriften 
aus königlichen Tempeln und Pyramiden der 3. und 4. Dynastie fast völlig fehlen. Bildlos (s. $. 22), 
einzig durch ihre Gliederung und erlesene Statuen wirkend boten sich die großen Pyramidenbauten 
der Nachwelt. Die geistige Bewegung, welche diese erneute Steigerung königlicher Machtentfaltung 
ausgelöst hat, läßt sich weder hier noch in den Beamtengräbern fassen. 

    

    

  

  

4.Das Aufkommen des Sonnenkultes 
Immer wieder stellen in der Entwicklung der altägyptischen Kultur die Denkmäler einer 

‚neuen Epoche etwas bis dahin Unbekanntes sofort formvollendet heraus, was eine vorangehende, 
1 ML Junker, Der Tanz der Ms und das Butische Begräbnis im Alten Reich (Mittig. Deutsches Institut 

für Äg. Altertumskunde in Kairo, Bd. 9, 1) 
2 .Kees, Totenglauben und Jenseitsvorstellungen der alten Ägypter, S. 3581



Das Butische Begräbnis. Wandbilder der 3. Dynastie ın 

nicht an Denkmälern verfolgbare Entwicklung vermuten läßt. Für das Auftauchen der Pyramiden- 
texte, die zum Ende des Alten Reiches als umfangreiche Textsammlung erscheinen, wurde dies 
schon bemerkt. In ähnlicher Weise überraschend tauchen zunächst die Tempelbauten und später 
ihr Wandschmuck auf, ohne daß Vorformen eine zu ihnen führende Entwicklung künden. Die 
Bauten des Pyramidenbezirks König Djosers bei Sakkara tragen die Spuren ihrer Vorform an 
sich. Wie man an früheren Steingefäßen in mühevoller Arbeit Verschnürung und Geflecht ihrer 
Vorbilder aus vergänglichem Material nachahmte, ehe man glatte Steinformen fand, zeigen die 
ersten Steinbauten Elemente einer Holz, Rohr und Matten verwendenden Bauweise, deren Ge- 
bäude wir als Schriftzeichen kennen'. An den Pyramidenbauten der 4. Dynastie erscheint dann 
die Form, die dem neuen Material entspricht. Glatt und schmucklos wirken diese Totentempel 
und ihre Pyramiden durch ihre steinerne Wucht und die klaren Raumverhältnisse ihrer Teile. 
Die „Ziegel“fassaden des Mauergevierts des Djoserbezirks mit ihren mächtigen ntoren sind 
ebenso verschwunden wie Bündelsäule, Pflanzenkapitell und Mattenornament der einzelnen Bau- 
teile. Zu den Elementen, die der Steinbaustil beseitigt, gehört auch der Bildschmuck, der sich in. 
‚Tempelbauten nach einigen Anzeichen zu entwickeln begann. In unterirdischen Räumen der Stufen- 
Pyramide Djosers sind während der Freilegung des Pyramidenbezirks durch Grabungen der Alter- 
tümerverwaltung sechs Wandbilder dieses Königs bekannt geworden, die ihn beim Besuch von 
Heiligtümern ober- und unterägyptischer Landesgötter — Horus von Edfu und der „große Weiße 
(Pavian)‘“ von Oberägypten und der unterägyptische „Horus von Letopolis‘“? — und beim Opfer- 
tanz darstellen. Diese Bilder genügen, um zu zeigen, daß man sich Räume und Höfe der Tempel- 
bezirke belebt, von Festlichkeiten und Riten des Totenkultes erfüllt vorstellen muß. Die Viel- 
räumigkeit der einzelnen Anlagen, die große Zahl der Kapellen des „Festhofes“®, seine unter- 
teilte Sakristei und viele Nebenräumlichkeiten lassen vermuten, daß hier königliche Feste, vor 
allem das ‘Jubilaeumsfest’, mit einer Prachtentfaltung gefeiert wurden, welche die erst später 
erscheinenden Bilder dieses Festes nur ahnen lassen. Dafür, daß in der Djoserzeit der Tempelbau 
weiter entwickelt wurde, wobei es zur später wieder aufgegebenen Anbringung von Wandbildern 
kam, haben in den Jahren 1903 bis 1906 im Tempelbezirk von Heliopolis unternommene Gra- 
bungen Schiaparelli's ein Anzeichen erbracht. Aus diesen Grabungen kamen Trümmer eines Denk- 
‚males* nach Turin, welches nach den von R. Weill veröffentlichten Strichzeichnungen des Bild- 
schmucks und Feststellungen Sethe's® König Djoser der Neunheit von Heliopolis errichtet hat. 
Die Bilderin erhabenem Relief, deren Feinheit und sorgfältige Ausführung Weill rühmt und eine von 
H. Schäfer veröffentlichte Photographie (Taf. IIIb) bestätigt? zeigen auch Namen Djosers und Reste 
eines Bildes des Königs mit ihm zu Füßen sitzenden Angehörigen. Seinen Beinamen „Goldsonue‘“ 
trägt auf dem von Schäfer veröffentlichten Ausschnitt Geb als Halsschmuck. Von den Göttern, 
die “unisono’ in einer gleichlautenden Rede dem König als Entgelt für „dieses schöne Haus“ das 
Leben und das Heil, welches bei ihnen ist, und viele Jubilaeen versprechen®, hat Sethe Schu, 
Geb und Seth erkannt. Daß neben ihnen die anderen Götter der Neunheit von Heliopolis darge- 

  

  

  

   

1 A. Scharff, Archacologische Beiträge zur Frage der Entstehung der Hieroglyphenschrift (Sitzgsber. 
Bayer. Ak. d. Wiss. Phil.-hist. Abt. 1942, 3) S. 13ff. 

.l, The Step Pyramid, Bd. 1, S. 5, 33, 591. Bd. 2, Taf. 15ff., goff.; vgl. H. Kees, 
Sakkara (Nachr. Ges. d. Wiss, zu Göttingen, Phil.-Hist, Kl. 1920, $. 5741) 

3 vgl. A. Hermann, Führer durch die Altertümer von Memphis und Sakkara, S. 6ff. 
4 Nach der Kleinheit der erhaltenen Reliefs zu schließen, dürfte es sich — worauf mich H. Kees 

aufmerksam macht — um Trümmer eines Bauteiles, etwa den steinernen Schrein eines Ziegelgebäudes, 
handeln. 

5 Weill, Monuments nouveaux des premitres dynasties (Sphinx, Bd. 15, S. ff) 
8 Sethe, Dramatische Texte $.79, Anm. 1 
7 Schäfer, Der Reliefschmuck der Berliner Tür aus der Stufenpyramide und der Königstitel Hr-nb 

(Mitt. Deutsches Institut für Äg. Altertumskunde in Kairo, Bd. 4, S. ff, Taf. 22) 
8 Sethe, Urkunden des Alten Reiches S. 1531. 

     



12 T. Quellen und Götterlehren 

stellt waren, ist wahrscheinlich. Doch ließe sich daran zweifeln, ob sie schon damals „‚Neunheit“ 
genannt wurden, da die Götter von Heliopolis in den Annalen der 5. Dynastie-als „Seelen von 
Heliopolis“ (s. $. 15) auftauchen. Es müßten denn die „Seelen“, die in der Fassung des Toten- 
buchspruches 115 des Neuen Reiches auf R&, Schu und Tefnut zusammengeschrumpft sindt, als 
Sammelbegriff auch die Neunheit umfassen, wie es für Verklärungen ein Pyramidenspruch be- 
zeugt (s. $.22). Unter König Snofru ist Bildschmuck auch in Pyramidentempel aufgenommen, 
wie es bisher unveröffentlichte Blöcke eigentümlicher Schönheit aus einer amerikanischen Gra- 
bung zeigen. Nach diesen ersten, nur in Trümmern überkommenen Anfängen lassen die Pyra- 
midentempel der Könige der 4. Dynastie jeden Bildschmuck vermissen, der erst in der folgenden 
Dynastie in mannigfacher Pracht wieder auftaucht. H. Junker hat in der Stilentwicklung der 
Beamtengräber einen ähnlichen Stilwandel festgestellt. „Die Szenen des täglichen Lebens 
schmücken die Gräber bis zum Beginn der 4. Dynastie. Sie verschwinden dann vollkommen aus 
den Kammern und treten erst wieder zu Beginn der 5. Dynastie auf“. In der Entwicklung des 
Bildschmuckes sowohl der Tempel wie der Gräber klafft so zwischen der 3. und 5. Dynastie eine 
Lücke, Es scheint als hielte das dargestellte Leben eine Zeit lang den Atem an, um dann plötzlich 
in inzwischen gesammelter Fülle erneut hervorzubrechen. Was geht in der Zwischenzeit vor? Daß 
diese Zeit, welche architektonisch die reine Pyramidenform findet, in religiöse Untätigkeit ver- 
fallen wäre, ist bei der Wucht und Klarheit ihrer Grabbauten undenkbar. Man muß im Gegenteil 
erwarten, daß sich damals der Totenglauben zu derselben neuen Würde umformt, freilich ohne 
sich sofort um die Verewigung seiner literarischen Form zu kümmern. 

Einen neuerlichen Wandel bringen die Bauten der 5. Dynastie, von denen aus den Ausgra- 
bungen der Deutschen Orientgesellschaft der Pyramidentempel des Königs Sahure ausreichend 
bekannt geworden ist, um eine Vorstellung der Ausstattung dieser Tempel zu gestattent. Nach den 
wenigen älteren Beispielen von Bildschmuck, der in den Tempeln der Pyramiden von Giza fehlt 
und in den Beamtengräbern der 4. Dynastie auf Inschriften und das Bild des am Gabentisch 
sitzenden Toten beschränkt wird, tragen jetzt die weiten Wände der Tempel und ihrer Tor- 
bauten am Tale großflächige Bilder, die wieder die Frage nach ihrer Vorform aufkommen lassen, 
da diese Kunst schon meisterhaft, in großem Stile angewendet erscheint. Doch findet sich außer 
den erwähnten Beispielen aus der Zeit vor den Erbauern der großen Pyramiden und dem spar- 
samen Schmuck der Beamtengräber, der erst während der 5. Dynastie bereichert wird und seine 
Fülle gewinnt, nichts, was auf eine längere Ausbildung dieser Kunst und Vorstufen weisen könnte. 
‚Da in dem von der ägyptischen Altertümerverwaltung ausgegrabenen Pyramidentempel des Königs 
Pepi II. der 6. Dynasties dieselben Motive wiederkehren, scheint sich eine feste Tradition für 
Auswahl und Verteilung dieser Bilder entwickelt zu haben, die bis in das Neue Reich lebendig 
bleibt und sich noch in den Tempeln der 20. Dynastie in Theben als wirksam erweist. Die Bilder 
betreffen die Taten des Königs, seine Feldzüge gegen feindliche Länder, Auszüge, Erscheinungen 
und Jagden, die Feier von Festen und den ewigen Totenkult des Königs, wobei Einzelheiten der 
in den beiden Totentempeln der 5. und 6. Dynastie erhaltenen Bilder vom Triumph über Libyen 

  

    

   
  

    

  

    

    

1 Sethe, Die Sprüche für das Kennen der Seelen der heiligen Orte, 8.13, 34%, 8.16, 8. 
2 Neuere Grabungen in Giza haben diesen vor allem am Taltempel der Chefrenpyramide gewonnenen 

‚Anschein erschüttert. H. Junker macht Giza, Bd. 6, $.0, Anm.2 auf den „überraschenden“ Fund von 
zwei Bibcken mit Relichlarstellungen aus dem oberen Tempel der Cheopspyramide aufmerksam, die 
vielleicht von einer seitlich gelegenen Hbid-Kammer stammen. So könnten — wie in den Gräbern der 
4. Dynastie auch an den Pyramidenbauten von Giza in Deschränktem Maße Bildschmuck verwandt 
Worden sein 

3 Junker, Giza, Bd.3, 8.66. 
4 L. Borchardt, Das Grabdenkmal des Königs Sahu-Re, Ders., Das Grabdenkmal des Königs Ne- 

ferirkere, Ders., Das Grabdenkmal des Königs Ne-user-re. Hinzu kommen die Bilder vom Aufweg der 
Pyramide des Königs Unas, Selim Bey Hassan, Ann.-Serv. 38, s1of 

5 6. Jequier, Le Monument funraire de Pepi IL. 
  

  



Wandbilder in Tempeln der 5. und 6. Dynastie 13 

zeigen, daß auch hierfür Schablonen gefunden und verwendet worden sindt. Da sich die Inschriften 
auf Bildtitel und kurze Beischriften beschränken, sind sie mythisch unergiebig. Doch finden sich 
(Götter als thronende oder stehende Gestalten dargestellt, vor welche der König in der Ausübung 
‚von Kulthandlungen tritt. Auch nehmen die Götter, gegenüber den Gestalten der frühen Schmink- 
tafeln vermenschlicht, an dem Geschehen der Welt teil, indem sie dem König Gefangene zuführen 
und die Beute in Annalen verzeichnen. Wenn Kronengöttinnen den König als himmlische Mütter 
säugen, wird auch hier etwas nie Gesehenes dargestellt, was literarisch in den Pyramidentexten 
immer wieder abgewandelt wird. Umfangreiche Trümmer, die im Tempel des Königs Pepi II. eine 
Wiederherstellung der Wandverteilung gestatten, zeigen, daß in beiden Tempeln die Götter 
‚Aegyptens nach den beiden Landeshälften getrennt zusammengefaßt waren. Neben ihren Kapellen 
in ober- oder unterägyptischer Bauweise empi (chtopfer. Unter den oberägyptischen 
Göttern sind einzig die „großen Weißen (Paviane)“ mit eigentümlichen Kapellen noch tiergestaltig 
dargestellt. Der entsprechende Teil der unterägyptischen Wand ist zerstört. In ihrem niederen 
Teil kann man dort die Stiere Apis und Mnevis(?) vermuten. Auf dem Bruchstück einer solchen 
Wand im Tempel des Sahure scheint Horus von Edfu nun gegenüber dem im Tempel Pepi IT. 
die Seelen von Hierakonpolis anführenden Seth? mit seiner Kapelle in unterägyptischer Bauweise. 
als unterägyptischer Gott zu gelten®. Wie die königlichen Toilettengötter® dürfte er mit der im 
Alten Reich waltenden Bevorzugung Unterägyptens dorthin geraten sein, nachdem er in den Bil- 
dern zum Jubilaeumsfest und in den unterirdischen Räumen der Djoserpyramide noch als ober- 
ägyptischer Gott, den der König im oberägyptischen Ornat besucht, gilt. Neben den Pyramiden- 
tempeln haben die Könige der 5. Dynastie Sonnenheiligtümer errichtet, die als eine weitere Neue- 
fung dieser Zeit angesehen werden müssen. Eines dieser Heiligtümer, die als Kern einen mächtigen 
Obelisken umschlossen, wurde durch Grabungen F. W. v. Bissing’s erschlossen. In diesem Sonnen- 
heiligtum fanden sich neben den Bildern zum Jubilaeumsfest in der sogenannten „Weltkammer“ 
Bilder der drei altägyptischen Jahreszeiten. Sie werden gern als Symbole des neuen naturnahen 
Geistes gewertet, dem Tempel und Gräber ihren Wandschmuck verdanken, und der in der Gestalt 
des Sonnnegottes seine Krönung findet. Vor mehreren Bildreihen, die in bunter Fülle das Leben 
in den verschiedenen Jahreszeiten wiedergeben, stehen menschengestaltig Verkörperungen von 
Überschwemmung“, „Saat“ und „Sommer“ selbst®, die sich der Künstler des Grabes des Mere- 
ruka aus der 6. Dynastie als Vorwurf seines auf eine Staffelei gestellten Bildes gewählt hat?. In 
den Personifikationen der Nile und anderer Naturmächte, wie des „Meeres (Wd-wr)“ und des 
„Getreides (Npr)“, die im Tempel des Sahur® neben Städten und Gauen ihre Gaben bieten, lassen 
sich weitere Beispiele dieser Wendung zur Natur erkennen. 

‚Von zwei Seiten ist in letzter Zeit betont worden, daß der Sonnengott RE seine führende 
‚Rolle erst während des Alten Reiches erlangt. H. Junker hat in seinen beiden Abhandlungen über 
das Denkmal Memphitischer Theologie auch die in Memphis „bekämpfte politische Lehre von 
Heliopolis“® behandelt und meint, daß „in der 5. Dynastie, die Heliopolis den entscheidenden Sieg 
brachte“, mit der „auf der Spitze des Obelisken‘“ ruhenden „Sonnenscheibe“, dem Mittelpunkt 

    

  

    

      

    

          

  

  

1 vgl. W. Hölscher, Libyer und Aegypter, 8. 13, Anm. 5. 
2 Jequier, Pepi II, Bd. 2, Taf. 50,52. Zu den „großen Weißen“ vgl. H. Kees, Die Opfertanzdar- 

stellung auf einem Siegel des Königs Usaphais (Nachr. Ges. d. Wiss. zu Göttingen, Neue Folge, Bd. 3, 
Nr. 2) 8. 26ff. 

3 Jequier, PepiIL, Bd. 2, Taf. 5o. 
4 Borchardt, Sahu-Re, Bd. 2, Text, $.07. Abb. Blatt 10. 
5 Jquier, Pepi II, Bd. 2, Taf. 58,60; zu diesen Göttern H. Kees, Götterglaube S. 100, Kees, ÄZ 77, 24ff. 
6 L. Borchardt. Vorläufiger Bericht über die Ausgrabungen bei Abusir im Winter 1899/1900 (AZ 

Bd. 38) S.08. 
7 W. Wreszinski, H. Schäfer, H. Grapow, Atlas zur altägyptischen Kulturgeschichte, Teil 3, Taf. ı 
8 H. Junker, Die politische Lehre von Memphis (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1941, Phil-hist. Kl. Nr. 6), 

62 

  

  



14 1. Quellen und Götterlchren 

  

des Heiligtums, das der König dem Gott neben seiner Pyramide errichtet”, der Gott der Stadt 
Heliopolis wieder in seinem „Urbild‘“ erscheint (S.63). H. Kees kommt in seinem Buche „Der 
Götterglaube im Alten Aegypten“ zu demselben Ergebnis ($. 230ff.), das bei ihm jedoch da- 
durch eine entscheidendere Bedeutung gewinnt, daß er die „Umstellung des heliopolitanischen 
Götterkreises auf den Sonnenkult‘' als „Umbruch“ kennzeichnet und nicht auf einen in Helio- 
polis schon heimischen älteren Sonnenkult zurückführt. „Re als Sonnengott paßte nicht in das 
heliopolitanische System“ ($. 230). Der Sonnengott verdanke diese Stellung seiner „unter allen 
kosmischen Mächten eindringlichsten Erscheinung“, die den „heliopolitanischen Geltungsan- 
spruch“ „unterstreichen‘“ konnte (S. 233). Der Sonnengott wird so in hervorragender Weise als 
universale Gottheit angesehen, die das Leben des Alten Reiches umprägt und seiner Religion 
einen neuen Mittelpunkt gibt. Wenn demgegenüber Junker in R@ einen alten Ortsgott erkennen 
will, so entspringt dies vor allem seiner Einschätzung der Namensverbindungen, in denen zwei 
Gottheiten dogmatisch als wesensgleich zusammengeschlossen werden. R& trägt die beiden Doppel- 
namen Rö-Atum und R&-Harachte. In der angeführten Abhandlung ($. 30) nimmt Junker den 
Doppelnamen R&-Atum als Anzeichen dafür, daß sich R dem Gotte Atum unterordnen mußte. 
In diesem Doppelnamen wird der Name des Sonnengottes vor den Namen des heliopolitanischen 
Weltschöpfers gestellt, der in dem dortigen Göttersystem an der Spitze seiner Neunheit steh 
R&, der in der Neunheit fehlt, tritt mit dem Doppelnamen an seine Stelle. Doch wird nicht ein 
aufkommender „lokaler“ Gott dem „universalen‘, „an den Anschluß gesucht wird“, vorange- 
stellt, sondern ein dogmatisch jüngerer, ebenfalls universaler Gott, der nun für sich mit seiner 
eigenen Universalität auch die des älteren Gottes beansprucht. Der im Doppelnamen vorangesetzte 
Gottist dermit ihm benannte. Amon-Re bezeichnet Amon, Rö-Atum und R&-Harachte bezeichnen 
RE, und auch der hellenische Synkretismus nennt mit Zeus-Amon einen griechischen Gott, der, 
nach Bildnissen zu urteilen, in griechischer Weise vorgestellt, mit seinem Beinamen auch in 
‚Aegypten heimisch werden sollte, wobei der Grieche zweifellos seinem Gotte Zeus die eine weitere 
Welt umspannende Universalität zuschrieb. Auch R@ wurde mit seinen Doppelnamen als das 
Wesen der Götter Atum und Harachte umfassende Gottheit proklamiert. R& als Sonnengott 
übernimmt die Universalität sowohl des Weltschöpfers Atum wie die des älteren Sonnengottes 
Harachte — „Horus vom Lichtlande‘, dem Sonnenaufgangsplatz in der Ostwüste — einer Form 
des zum Weltgott erhobenen königlichen Gottes der Reichseinigung. Wenn Junker der in Sethe’'s 
Urgeschichte geäußerten Meinung, der Sonnenkult dokumentiere „die älteste Form der Kosmo- 
‚gonie“ ($.58) entgegenhält, „daß wir für die Verehrung der Sonne außerhalb Heliopolis nicht 
den geringsten Beweis haben; ihr Vorkommen in einem Königsnamen der 2. Dynastie kann nicht 
als solcher gelten“2, kann man dies dahin erweitern, daß überhaupt Nachrichten über einen vor- 
und frühgeschichtlichen Sonnenkult fehlen. Wenn Junker's Versuch der Deutung des Titels der 
}Hohenpriester von Heliopolis, den man auf Grund jüngerer ausführlicher Schreibungen und ähn- 
licher Wortbildungen mit „der Größte der Schauenden‘“ zu übersetzen pflegt, als „der den Großen 
schaut“ zuträfe, würde dies zeigen, daß in Heliopolis vor R& ein anonym als „der Große“ bezeich- 
nete Gott verehrt wurde. In dem bisher nachgewiesenen älteren Textgut fehlt Re. An dem Jubi- 
Iacumsfest nimmt ein als „Heliopolitaner“ bezeichneter Priester in eigentümlicher, an ein Frauen- 
kleid erinnernder Tracht? teil. Im Ramesseum-Papyrus findet sich der Hohepriester von Heliopolis, 
dessen Titel bisher nachweisbar Imhotep der Baumeister der Djoserpyramide als erster trägtt, 
beim Aufrichten des Pfeilers von Memphis in stummer Rolle. Auch in der Speisetafel der Pyra- 

    

  

    

  

1 H. Junker, Die Götterlehre von Memphis (Abh. d. Pr. Ak.d. Wiss. 1939, Phil.-hist, Kl. Nr. 23) $. 18. 
2 Junker, Götterlehre $. 33. Vgl. dazu Kees, Götterglaube, 8. 234. 
3 Zu diesem Gewand, das man schon auf einer der Schminkpaletten (J. Capart, Primitive Art in 

Egypt, Abb. 179) erkennen kann, vgl. H.Kees, Kulturgeschichte 8. 243. 
4 H. Kees, Kulturgeschichte S. 326.



Re-Atum. Sonnenkult der 5. Dynastie 

  

15 

‚midentexte fehlen sowohl Re wie Atum, die in verschiedener Weise erst in den Hymnen erscheinen 
und erst in den Verklärungen aus verschiedenen Bereichen zusammenkommen. 

Die Einführung des Sonnenkultes als Staatsreligion ist so auffällig, daß über ihre Ansetzung 
auf den Beginn der 5. Dynastie nicht gestritten werden kann. Noch heute trifft die Darstellung 
Eduard Meyer's in seiner Geschichte des Altertums (Bd. 1/2, 2031f.) das Wesentliche. Die Könige 
der 5. Dynastie errichten neben Pyramide und Totentempel in der westlichen Wüste Sonnen- 
'heiligtümer, deren Namen aus Priestertiteln und bis zum dritten König der fünften Dynastie aus 
den Annalen (s. $. 4f.) bekannt geworden sind. Die Märchen des Papyrus Westcar stellen in einer 
legendären Erzählung, deren Handlung am Hofe des Königs Cheops beginnt, die drei ersten Könige 
der 5. Dynastie als Söhne des Priesters eines sonst unbekannten Sonnenkultes! vor, die Re selbst 
erzeugt hat, Der älteste von ihnen soll Hoherpriester in Heliopolis werden. E. Meyer vermutet 
hierin einen „historisch völlig richtigen Kern‘! und meint, daß „die Gestaltung des neuen Kultes 
‘von dieser Stadt, der Zentrale des religiösen Lebens in Aegypten, ausgegangen“ sei ($. 205). Auf 
diese Einschätzung der Stadt Heliopolis wird noch besonders einzugehen sein (s. $. 25f.). Die helio- 
politanisch gefärbte Kultlegende, welche die Könige der 5. Dynastie feiert, umgibt sie mit dem 
Märchenmotiv eines mächtigen, um seine Herrschaft besorgten Vorgängers und läßt mit ihnen 
‚eine Zeit allgemeiner religiöser Blüte und frommer Stiftungen beginnen. Was die Sage erzählt, 
bestätigen überzeugend die Jahresnotizen der Annalen. Sie verzeichnen in noch einmal vergrößer- 
ten Feldern unter den Königen der 5. Dynastie ein gewaltiges Anwachsen der Zuwendungen 
und dürften deshalb unter dem dritten König dieser Dynastie als „Denkmal“, weiches die Stif- 
tungen verbrieft, in den geförderten Tempeln aufgestellt worden sein. Nie vorher sind ähnliche 
Zuwendungen an Kulte in die Jahresnotizen aufgenommen worden. Der ursprüngliche Zweck der 
einzelnen Notiz, das Jahr nach einem besonderen Ereignis zu nennen, ist aufgegeben. Unter den 
Kulten steht Heliopolis mit seinen „Seelen‘“ zunächst an der Spitze. Nach den Angaben der er- 
haltenen Jahresnotizen scheint der Sonnenkult während der 5. Dynastie erst um sich zu greifen. 
Während der erste König der Dynastie „Re“ und „Hathor“ nach den Seclen von Heliopolis 
(Urk. I, 240, 12, 14) und den Göttern seines Sonnenheiligtums (ibd. 241, 9, 11) mit Stiftungen be- 
denkt, macht sein Nachfolger Zuwendungen an R& in besonderen Kultstätten. Neben einem RE 
im Sonnenheiligtum dieses Königs werden „‚R£ in der Brüderschaft‘ — dem nach den Schlangen- 
steinen benannten Reichsheiligtum —, „R& in der oberägyptischen Sakristei (Nirj)“ und „Re 
im Dache“ genannt?. Auch die mit Re zusammen in den Vordergrund rückende Göttin Hathor 
"hat eine Bereicherung ihrer Kulte erfahren und unter anderem in Sonnenheiligtum und Pyramide 
dieses Königs für ihre dort aufgestellten Statuen oder Wandbilder Kultnamen erhalten (Urk. I, 
244, 5,17). Sahure hat demnach den Kult des R& in Reichsheiligtümer eingeführt. Ein beson- 
derer Kult des Gottes RE in Heliopolis selbst könnte in den Annalen lediglich aus dem Umstand 
erschlossen werden, daß Re und Hathor einmal in einer Aufzählung von Stiftungen unmittelbar 
hinter den „Seelen von Heliopolis“ genannt werden (Urk. I, 240, 6ff.). Doch markiert hier das 
die Liste für die Seelen abschließende „in alle Ewigkeit“ einen Absatz, hinter dem Stiftungen 
anderer Art beginnen. In den Stiftungen des folgenden Jahres finden sich zwischen die „Seelen 
‘von Heliopolis“ und R@ und Hathor die Götter des Sonnenheiligtums eingeschoben, so daß man 
hier ihre Kulte dort suchen würde, wo man einen Kult des Sonnengottes erwarten kann, und wo 
die umfangreicheren Stiftungen Sahur’s (s. 0.) Re und Hathor mit besonderen Kultnamen nennen, 
während ähnliche Kultnamen für Heliopolis fehlen. Jedenfalls werden R& und Hathor sowohl von 
den „Seelen von Heliopolis“ wie von der seit Sahur& genannten, vor die Seelen tretenden „Neun- 
heit“ (Urk. I, 245, 5, 246, 14), die hier in der Bibliothek des Reichsheiligtumes „Brüderschaft‘“ 

  

  

  

  

    

  

I.RE von Sachbu und nicht R&-Harachte von Heliopolis, vielleicht ein Anzeichen dafür, daß im 
Märchen der Kult des Sonnengottes in Heliopolis erst durch den ältesten der Könige der 5. Dynastie, dem 
hier die dortige Hohenpriesterwürde geweissagt ist, eingeführt wird, 

2 Urk. I, 243, 15{f., ebenso unter Neferirkard Urk. I, 247, 171f.



16 T. Quellen und Götterlchren 

  

erscheint, geschieden. Daß damals trotz des Umsichgreifens des Sonnen Masse der Sti 
tungen den „Scelen von Heliopolis“ zukommt! und dort unter die Verwaltung von jetzt zwei 
Hohenpriestern gestellt wird (Urk. I, 247, 3), läßt die Lösung vermuten, welche die Doppelnamen 
Re-Atum und Re-Harachte ergeben. Danach wäre damals Re mit diesen beiden, schon in beson- 
deren Heiligtümern verehrten, als „Seelen von Heliopolis“ zusammengefaßten Kulten die innige 
Verbindung eingegangen, die diese Kulte in Personalunion auf seine Gestalt übertrug und so 
Heliopolis einen einzigen Ortsgott gab. Die natürliche, anscheinend vorgefundene Verbindung des 
RE mit der Himmelgöttin Hathor bestätigt, daß der Kult des Rö nicht in Heliopolis erwachsen 
ist, wo die Himmelsgöttin Nut heißt und nach der Kultübertragung seine Enkelin wird, während 
Hathor als Saosis— „sie kam und war groß“ — die Genossin des zur Abendsonne erklärten Gottes 
‚Atum und Mutter des „Skarabaeus‘“, der Morgensonne in Heliopolis einzieht®. Die eigentümliche 
Vorstellung eines von der Himmelsgöttin geborenen, jugendlichen, schnell alternden Sonnen- 
gottes, der sich in ihr neu erzeugt, dürfte im besonderen Kult der Hathor erwachsen und auf den 
sich selbst erzeugenden Weltschöpfer erst übertragen worden sein. Als ein solcher Kult käme der 
Kult der „Hathor, Herrin der (südlichen) Sykomore“ bei Memphis in Betracht, die in Statuen- 
gruppen des Königs Mykerinos der 4. Dynastie als dessen Schutzgöttin auftritt. Die Annalen der 
5. Dynastie stellen R@ und Hathor zunächst ohne jeden Zusatz vor, worin der Versuch erkannt 
werden kann, sie — wie früher Horus — als die großen, an keinen bestimmten Kult gebundenen 
Götter zu proklamieren. 

Mit Ausnahme einiger in den Fels gehauener Barken, deren Vorläufer schon in Ziegeln ge- 
formt bei archaischen Beamtengräbern von Sakkara erscheinen, findet sich auf dem Pyramidenfeld 
der Könige der 4. Dynastie nichts, was sich mit dem Kult der Sonnenheiligtümer vergleichen 

‘Be oder auf das Aufkommen des neuen Gottes hinwiese. Einzig die Wahl des Namens Re zur 
Bildung von Königs- und Eigennamen, die nach vereinzelten frühen Beispielen? während der 
4. Dynastie einsetzt, und die vereinzelte Bezeichnung derselben Könige als „Sohn des Re“ noch 
‚am Rande der königlichen Titalatur®, nachdem sich vorher Djoser „Goldsonne“ (s. $. 11) genannt 
hatte, zeigen, daß Re schon damals ein Begriff war, der an Göttlichkeit alle anderen Gottesvor- 
stellungen überragte. Dieser Begriff scheint über den bestehenden Kulten schwebend erwachsen 
zu sein. Er bezeichnete wohl zunächst einfach den Sonnengott als wirkliche Sonne wie in dem 
Ausdruck „jede Sonne“ (rnd) für „täglich“. Wie später im Neuen Reich das Wort „Sonnen- 
scheibe (itn)“ gewählt wurde, um neben dem Sonnengott R& die Wirklichkeit seiner Erscheinung 
zu preisen, die im Amarnakult vorübergehend als „Aton“ dogmatisiert wurde, scheint im Alten 
Reich neben dem Weltgott in Falkengestalt die theologisch als sein Auge erklärte Sonne zunächst 
mit R& als sichtbare Erscheinung abgehoben zu werden und erst allmählich auch dogmatisch eine 
Gewalt zu gewinnen, die sie im allgemeinen Götterglauben vermutlich als Zeuge am Himmel 
(6. 5.83) immer schon besaß. Wenn sich der König als Sohn des R@ bezeichnen kann, ist der 
Sonnengott unter den Weltgöttern schon an die erste Stelle gerückt. Wäre ein anderer Gott, der 
Himmelsfalke, Atum oder Harachte, von größerem Ansehen und weiterem Geltungsbereich über 
ihm gestanden, hätten die Könige der 4. Dynastie ihn zum Vater erwählt. Daß die „amtlich ver- 
breitete Geburtslegende"® auf die ersten Könige der 5. Dynastie lautete, trotzdem sich schon 
ihre Vorgänger „Sohn des R@“' nannten, dürfte zeigen, daß man später den entscheidenden Schritt 
der Verbindung zwischen Sonnengott und Königtum an die Schwelle der 5. Dynastie verlegte, 
und daß alles vorangegangene nicht gewertet wurde. Wäre von den Königen der 4. Dynastie ein 
‚Kult des Sonnengottes geschaffen worden, hätte die Kultlegende, die zwar den Ruhm des Cheops 

    

  

  

       

    
    

    

      

   

  

  

1 Kees, Götterglaube $. 250, Anm. ı 
2 Kees, Götterglaube S. 222. 
3 Kees, Götterglaube $. 234, 2491. 
4 H. Müller, Die formale Entwicklung der Titulatur der ägyptischen Könige $. 681. (seit Chefren belegt) 
5 Kees, Götterglaube $. 250.



Ältere Spuren eines Sonnenkultes 77 

als König nicht schmälert, jedoch eine Blütezeit der Kulte erst für die Zeit der neuen Dynastie 
verheißt, an die Namen der großen Pyramidenerbauer angeknüpft und nicht an die Könige, die 
fern von Giza in kleineren Maßstäben neu zu bauen begannen. Die Könige der 5. Dynastie müssen 
so in einem nicht an der Größe ihrer Bauwerke gemessenen Ruhm gestanden haben und dürften 
vornehmlich als Erbauer der Sonnenheiligtümer als Begründer des Sonnenkultes gelten. Wählten 
die großen Pyramidenerbauer, die in ihren Pyramidentempeln auf jeden Wandschmuck ver- 
zichteten, den Sonnengott deshalb zum Vater, weil er noch an keinen, oder doch nur an un- 
bedeutende Kulte gebunden war? Auch der Kult von Heliopolis scheint noch im Alten Reich als 
Provinzialkult gegolten zu haben, da er nach Zeugnis der eigenen Mythe durch Privilegien, wie 
wir sie aus Schutzdekreten der 6. Dynastie kennen, von Verpflichtungen nicht nur gegenüber den 
‚Königen, sondern auch gegenüber den Gaufürsten befreit werden mußte (Pyr. 1041). Den wirk- 
lichen Wandel in der Einschätzung seines Kultes, dessen Hohepriester in alten Bezichungen zu 
Königshof und Residenz stehen (s. $. 15), dürfte erst die 5. Dynastie gebracht haben, indem sie 
das dogmatisierte, was vorher seit Chefren in dem königlichen Beinamen „Sohn des R&“ zum 
Ausdruck kam. Weshalb die neue Lehre hierbei auf Heliopolis als Hauptkultstätte verfiel, ist 
mangels älterer Denkmäler, die ein Anwachsen der Bedeutung dieser Stadt zeigen könnten, nicht 
ersichtlich. Vielleicht kann man in der Errichtung eines Schreines für die Neunheit unterKönig 
Djoser eine besondere Förderung dieses Kultes vor anderen Kulten erkennen, zumal da Djoser's 
Baumeister Hoherpriester von Heliopolis war. An der Spitze der Götter dieser Kapelle dürfte Atum 
gestanden haben, der mit seinem „‚Kinderpaar (s3.4)“ Schu und Tefnut vor allen anderen Göttern 
als in Heliopolis heimisch gilt. Wann und in welcher Weise Harachte, der „Herr des Lichtlandes“ 
neben ihn tritt, ist ebensowenig geklärt. Das bisher früheste Vorkommen auf Bruchstücken des 
Sonnenheiligtums des Niuserr& nennt ihn schon „R&-Harachte“ mit den Beinamen „Herr der 
Richtigkeit, Herr der beiden Länder, Erster der Götter“2. In den Pyramidentexten stehen Atum 
und Harachte in verschiedenen, einander nicht einmal berührenden Kreisen und werden lediglich 
dadurch, daß Re in beide eindringt, miteinander verbunden. Der Kultplatz des Atum gilt als 
„Hügel“ (s. 5. 19) und nicht als Lichtland®. Neben diesem „Hügel“ erscheint das „'Phönix’haus“, 
über das wir nichts näheres wissen, mit dem Obelisken (Pyr. 1652), in dem man das Gegenstück 
der Pfeiler der Sonnenheiligtümer erkennen könnte. Harachte ist im Gegensatz zu Atum mythen- 
los geblieben. 

Sucht man nach diesen Feststellungen den Sonnengott in den vorläufig unterschiedenen 
(Gruppen der älteren religiösen Literatur (s. $. 2), so ergibt sich als auffälliger Umstand, daß R&, 
wie schon früher bemerkt wurde, in den Dramatischen Texten völlig fehlt. In den Hymnen mit 
der Namensformel findet er sich einzig in dem Osiris zugeschriebenen Namen „Lichtland, aus 
welchem R& hervorkommt“ (s. S. 40). In den Verklärungen erscheint demgegenüber Re in einer 
Fülle von Beispielen, so daß im Textgut das Auftauchen des Sonnengottes beim Übergang von 
den Hymnen zu den Verklärungen erfolgt. Auf die neue Welt, welche die Verklärungen als my- 
thisches Reich eröffnen, wird noch ausführlich einzugehen sein (s. 8.47f.). Sie tritt ebenso plötzlich 
und unvermittelt in Erscheinung wie der Sonnengott in den Jahresnotizen der Annalen. Mit einem 
Schlage sind die Tore des Himmels geöffnet, und die Schleusen aufgetan, durch welche der Strom 
der Mythe fließt. Die strahlende, übermächtige Erscheinung dieses Reiches ist R&, der als der 
„große Gott“ über den Himmel fährt. In seinem Schiff und in seiner Residenz, „jenem hohen 
Schloß“, verfügt R& über einen Hofstaat, der den Glanz des irdischen Königshofes spiegelt und 

      

  

1 Kees, Re-Heiligtum Bd. 3, $. 41, Nr. 318, 346, 352. Bei dem falkenköpfigen Gott auf einem Siegel 
aus Bet Khalläf (J. Garstang, Mahäsna and B&t Khalläf, Tat. o) dürfte es sich um den von anderen Siegeln 
bekannten libyschen Gott 38 (vgl. Kees, Götterglaube $. 23) handeln. 

2 In den Pyramidentexten wird Atum nur vereinzelt in Zusammenhang mit dem Lichtlande gebracht. 
Pyr. 879 steht Atum mit „jenen Göttern des Lichtlandes “(als ihr Herr?) in Zusammenhang. Pyr 3958/b 
ist „die Macht des Königs im Lichtlande wie (die des) Atum, seines Vaters, der ihn geboren hat“ 

  

 



18 T. Quellen und Götterlchren 

das Leben eines Königs des Alten Reiches an den Himmel versetzt mit Archiven, Boten und 
Schreibern, mit Zeremonienmeistern, Mundschenk und Verwaltern der Einkünfte, mit den fünf 
Mahlzeiten, von denen drei am Himmel und zwei — das Frühstück und die Abendmahlzeit — 
an der Erde eingenommen werden, mit dem morgendlichen Bad, den Fahrten über schilfbestandene 
Gewässer, Empfängen am Hof und erheiternden Festen. Die Masse der Verklärungen atmet so, 
den Geist der Zeit des ausgehenden Alten Reiches. Wenn auch in ihnen gelegentlich älteres Text- 
‚gut verarbeitet erscheint, und so als Verklärungen eine Reihe von Sprüchen verwandt werden, 
die sich auf Kulthandlungen und fromme, den Totenkult betreffende Wünsche beschränken, tritt 
doch mit den Sprüchen, in denen der Sonnengott erscheint, ein großer im Wesentlichen ge- 
schlossener Textbestand hervor, der nichts für die Pyramidenzeit Altertümliches an sich hat und 
sich dadurch sowohl von den Dramatischen Texten wie auch von den Hymnen abhebt. Einige 
weitere Merkmale bestätigen diesen ersten Eindruck. An den Stiftungen der Könige der 5. Dy- 
nastie fällt auf, daß sie auf den erhaltenen Bruchstücken der Annalen fast ausschließlich an 
unterägyptische Götter gehen und aus unterägyptischem Landbesitz erfolgen. Neben den Seelen 
'von Heliopolis, R& und Hathor werden die Götter des Tempels des Reihergottes von Buto (Urk. I, 
241, 13), Gottheiten von Busiris (Urk. I, 244, 9, 11), Formen des Ptah von Memphis (Urk, 
244, 13, 249, 6), die Götter des „Waffenplatzes“ Babylon (Urk. I, 247, 5) und der „Weiße Stier‘ 
(Urk. I, 245, 1) genannt, denen einzig die — neben der unterägyptischen Kronenschlange Uto 
genannte — oberägyptische Kronengöttin und die Götter der oberägyptischen ‘Sakristei (mfrj)? 
gegenüberstehen. Zwar sind nur Bruchstücke der Annalen erhalten. Schon das „erste Male einer 
Reise nach Oberägypten‘“ (Urk. I, 243, 3) dürfte auch Zuwendungen an oberägyptische Kulte 
gebracht haben, deren Liste mit dem anschließenden Text verloren ging. Doch zeigt auch die 
Reihenfolge in der Anführung der beiden Länder als „Unter- und Oberägypten“ (Urk. I, 245, 
138,1, daß damals Unterägypten gegenüber Oberägypten bevorzugt wird. Beides, die Bevor- 
zugung unterägyptischer Kulte und die Reihenfolge „‚Unterägypten, Oberägypten‘ läßt sich auch 
aus den Verklärungen belegen. Sowohl die Dramatischen Texte wie die Hymnen mit der Namens- 
formel beschränken sich im Wesentlichen auf Kulte der Residenz, wozu in den Dramatischen. 
Texten des Ramesscumpapyrus einige unterägyptische, in den Hymnen an Osiris vor allem ober- 
ägyptische Kultorte hinzukommen (s. 8.57). Re wird als unterägyptischer Gott mit der roten 
Krone (Pyr. 702) gepriesen und mit dem Kult von Buto (Pyr. Spr. 334) in Zusammenhang ge- 
bracht. In mehreren Spruchfolgen von Speisetexten?, die den toten König vor Hunger und Durst 
bewahren sollen, wird vor allem Buto als Kultstätte genannt und dort neben der „Flamme“ 
(die rote Krone) der „Skarabaeus“ (die Morgensonne) gepriesen. Sethe nennt einzelne dieser 
Sprüche „Texte aus butischer Zeit‘'%, während er andere „auf die Pyramidenzeit selbst‘ datiert*. 
In Wirklichkeit dürfte die Hervorhebung von Buto — in anderen Verklärungen von Buto und 
Heliopolis — der Bevorzugung Unterägyptens während der 5. Dynastie entspringen, welche 
den Kult der alten Landeshauptstadt aufleben läßt und in den Verklärungen auch mit der Nen- 
mung Unterägyptens vor OberägyptenS und der unterägyptischen Krone vor der oberägyptischen. 
(Pyr. 724) zum Ausdruck kommt. 

  

   

  

1 Die während der 4. und 5. Dynastie übliche Reihenfolge (vgl. Sethe, Kom. Bd. 3, $. 337, ÄZ Ba. 44, ıff) 2 Pyr. Spr. 338/353. Spr. 400/409. 
3 Sethe, Kom. Bd. 3, $. 55, (270), 275, 286. 
4 Sethe, Kom. Bd. 3, 8.54 (vBl. 8.49, S. 12). 
5 Dyr. zozc/ösge. Beide Stellen sind von Sethe, Kom. Bd. 1, $. 120 und Bd. 4, 8.113 verschieden 

bewertet. Vgl. auch Kees, Horus und Seth, 1. Teil S. 56. Pyr. 624, 725 wird Buto vor Hicrakonpolis genannt, 
Pyr. 1107 die unterägyptische vor der oberägyptischen Kronengöttin, die „Seelen von Buto‘“ vor den 
„Seelen von Hierakonpolis“ (Pyr. 478, 942, 1253), die „Wächter von Buto“ vor den „Wächtern von Hiera- 
konpolis“ (Pyr. 705, 1013). Einzig in einem Schlachtritual findet sich die Reihenfolge „Seelen von Hiera- 
konpolis“, „Seelen von Buto“ (Pyr. 1549) und Pyr. 904 die Reihenfolge „Seelen von Heliopolis“, „Seelen 
von Hierakönpolis“, „Seelen von Buto“ 

    
  

 



RE in den Pyramidentexten, R& in Hyı   'n und Litaneien 19 

‚Kann so die Masse der Verklärungen als der Teil der Pyramidentexte, in dem sich die neue 
Stellung des Sonnengottes manifestiert, angeschen werden, so läßt sich an anderen Sprüchen das 
Aufkommen dieser Lehre verfolgen. Daß R& in den Hymnen einzig in einem Osiris zugeschrie- 
‚benen Namen „Lichtland, aus welchem R& hervorkommt‘ (s. $. 17) genannt wird, zeugt sowohl 
für Ruhm und Bedeutung des aufkommenden Sonnengottes wie auch für die noch unumstrittene 
Stellung des Gottes Osiris im königlichen Totenkult, die er erst später an Re abgibt (s. S. S1f.) 
In Pyramidenweihtexten, von denen einige, nach ihren Namensformeln zu urteilen, jünger sind 
als die Hymnen, wird Atum, der von selbst entstandene Urgott, der den König und seine Pyra- 
‚mide schützen soll, mit seinen Namen „Hügel“ und „Skarabaeus“ (Pyr. 1587 vgl. 1652), jedoch 
‚nicht als R& angerufen. Die Litanei, welche Namen und Pyramide des Königs den ewigen Be- 
stand der Namen der „großen Neunheit in Heliopolis“ sichern soll (Pyr. 1660ff.), fügt hinter 
(den Namen von Atum, Schu, Tefnut, Geb, Nut, Osiris und Seth die Namen einiger weiterer 
(Götter an, unter denen nach Horus in Buto (DV.t) auch Re und sein „Lichtland“ vor dem augeı 
losen Falkengott von Letopolis und der Kronengöttin Uto von Buto (Dp) genannt ist. Das „Licht- 
land“ nimmt hier für R& die Stelle der Kults‘ätten ein, an denen die Namen der anderen Götter 
„stark“ sindt. Mit ihr wird auch hier Re und nicht Horus in Verbindung gebracht. Eine weitere 
Litanei, in welcher Osiris mit seinem Namen der großen und der kleinen Neunheit von Heli 
polis als in den Stätten des „Butischen“ Begräbnisses (s. $. 10) eingeführt vorgestellt wird, zeigt 
keine Anspielung auf R&2. In der letzten Litanei dieser Spruchfolge steht der König auf „dieser 
Erde, die aus Atum kam, dem Speichel, der aus dem Skarabäus kam“ (Pyr. 199) vor seinem Vater 
Re, der hier mit alten, zum Teil unverständlichen Sonnennamen unter anderem als „großer 
Wildstier‘“ und „großer Nachen“ (Pyr. 201) gepriesen wird. Der Sonnengott soll den König über 
‚Himmel (Kbhw)“ „Lichtland (39.1) und die „Neun Bogen“, d. h. die ganze Welt zum Herrscher 

einsetzen, damit er die „Neunheit‘“ mit Opfern ausstatten kann, und ihm den „Hirtenstab‘ 
die Hand geben, „welcher das Haupt Unter- und Oberägyptens niederhält‘“ (Pyr. 202). Sethe 
hat in dem folgenden Teil des Spruches, der in dem König den „Zauberreichen (d. h. Seth) 
‚Ombos, den Herrn des oberägyptischen Landes“ (Pyr. 204) und Horus verkörpert siel 
altes Krönungsritual des lebenden Königs erkennen wollen®. Doch setzt der Spruch den König 
ausdrücklich nicht nur über die oberägyptischen und unterägyptischen Götter, sondern auch 
(über deren Geister und spielt so auch in diesem Teil auf seine Stellung im Totenreich an. Eine 
Reihe anderer Merkmale zeigen das verhältnismäßig junge Alter des Textes, so die Erweiterung 
‚des Wortes für Oberägypten ($m‘) in Angleichung an den Ausdruck für Unterägypten „unter- 
ägyptisches Land“ zu „‚oberägyptisches Land“ (t3-$m‘) (Pyr. 204), die oben erwähnte Umkehrung 
der alten Folge in der Nennung der beiden Länder, die Verfehmung des Gottes Seth, der hier 
‚nicht mit Namen genannt wird und als bei seiner Geburt von seiner Mutter vor Ekel ausgespien 
gilt und „sprachliche Formen, die“ wie Sethe meint, „cher auf eine jüngere Entstehung innerhalb 
der heliopolitanischen Periode führen würden“ + Im Folgenden nimmt der im Kult des Gottes 
Atum in Heliopolis gereinigte König am Wege des Sonnengottes über den Himmel in seinen 
beiden Barken teil (Pyr. 209, 210) und kehrt schließlich in die Umarmung seines Vaters Atum 

  

    

  

  

  

  

    

  

  

      

  

     
    

    

  

  

4 Auf Grund dieses Götterbestandes schließt Sethe, Urgeschichte $.148 auf einen „älteren aus 
Jeliopolitanischer‘ (d.h. vorgeschichtlicher) „Zeit stammenden Kern“, der in butischer Redaktion vorliegt, 
Doch genießen in den Jahresnotizen der altagyptischen Annalen die Neunheit, R& und unterägyptische Götter 
erst während der 5. Dynastie eine bevorzugte Stellung. 

2 vgl. Sethe, Urgeschichte, $. 149ff, wo Sethe diesen Spruch ebenso beurteilt wie den vorher an- 
geführten. 

3 Sethe, Urgeschichte $. ıruff, Kom. Bd. 1, 8. tioff, 
4 Sethe, Urgeschichte $. 112, Kom. Bd. 1, $. 121, wo er — wie bei anderen Sprüchen (Kom., Bd. 1 

5.108) — den Befund durch Annahme einer nachträglichen „Umarbeitung zum Totentext“ zu erklären 
sucht. Doch finden sich in diesem Spruch Zeile für Zeile Anspielungen auf die den toten König betreffende, 
jenseitige Welt. Sie lassen sich nicht ohne Zerstörung des Zusammenhanges herauslösen.



20 1. Quellen und Götterlchren 

  

zurück (Pyr. 212, 213). Noch scheint Re über dem Kult von Heliopolis, von dem dortigen Orts- 
‚gott geschieden, als Himmelserscheinung und Symbol der Weltherrschaft zu schweben. Gegen- 
über diesen Sprüchen eines heliopolitanischen, gelegentlich den Sonnengott nennenden, ja preisen- 
den Kultes, die als eigentümliche Form die Litanei entwickelt haben, stellen Verklärungen eine 
neue Lehre heraus, in der RE nun die Formen des Atum als Namen trägt. Ein Spruch sieht den 
König in dem Schiff des Sonnengottes, in welchem Re zum Lichtlande fährt (Pyr. 1687), und 
läßt ihn auf dem Thron des R& als Richter über die Götter Platz nehmen, weil er selbst RE ist, 
der aus der (Himmelsgöttin) Nut, die Re täglich gebiert, hervorkam. In diesem Spruch, einem der 
wenigen, in dem der Doppelname „Re-Atum‘“ vorkommt, gelten die Formen des Gottes von 
Heliopolis, Atum und ‘Skarabaeus’, als Namen des R&. Der Tote wird angesprochen: „Sie (die 
Götter) lassen Dicht entstehen wie Re in jenem seinem Namen ‘Skarabacus’. Du steigst zu ihm. 
empor wie RE in jenem seinem Namen 'R@. Du wendest Dich zurück aus ihrem Blick wie Re 
in jenem seinem Namen “Atum’“ (Pyr. 1695). Hier ist Re durch die ihm zugelegten Namen in 
drei Formen geschieden. Die beiden älteren Erscheinungen des Gottes von Heliopolis umrahmen 
als Morgen- und Abendsonne seine "R@- — Sonne — genannte Gestalt, in der er sich mittäglich 
den Göttern am Zenith des Himmels zuwendet. Wie der Erste der Westlichen in Osiris ist Atum 

n RE aufgegangen. Die Einordnung des Sonnengottes in die Götterwelt ist vollzogen, nachdem 
in Hymnen und Litaneien Re und sein Lichtland noch neben anderen Symbolen der angerufenen 
Gottheit zum Preise und dem Namen des Königs zum Vorbild diente. Mit dem eigenen Namen 
trägt nun Re die Namen seines Vorgängers in ‚Heliopolis. Er ist der Gott, in dessen Fülle der 
dort ältere Gott aufgeht, was die frühere Deutung des Doppelnamens R&-Atum bestätigt. 

        

    
  

  

    
  

  

     

  

5. Varianten und Redaktion der Pyramidentexte 

  

Wie im Einzelnen die angeführten Sprüche zu datieren sind, sei dahingestellt. Für unsere 
Untersuchung kommt es darauf an, möglichst umfangreiche Textgruppen in ihrer Masse mit, 
einiger Sicherheit zeitlich festzulegen. Nachdem dies an Hand von Merkmalen der Schrift für 
die Dramatischen Texte in die Zeit der 2. oder 3. Dynastie gelungen ist, gestattet das Aufkommen 
des Sonnenkultes als auffälligstes Ereignis der Blütezeit des Alten Reiches, die Masse der Ver- 
klärungen auf die 5. Dynastie zu datieren. Durch Hymnen, Weihtexte und Litaneien läßt sich 
das Aufkommen des Sonnengottes verfolgen. Von diesen Sprüchen dürfte die Masse in der 4. Dy- 
nastie, der Zeit der großen Pyramidenerbauer entstanden sein. Wie sich in ihnen die Mythe 
bildet und immer weitere Bereiche erobert, ist das Thema der späteren Untersuchung. Einige 
weitere Merkmale erleichtern die Unterscheidung der verschiedenen Textgruppen. Das Textgut 
selbst trägt ja die wesentlichen Merkmale seiner Geschichte an sich. Sowohl die Hymnen wie auch 
die Verklärungen schöpfen aus dem Schatz des älteren Textgutes, wobei sie diese Stücke nicht so, 
wie sie überkommen sind, übernehmen, sondern sie mehr oder minder verwandeln und den neuen 
Verhältnissen anpassen. So entstehen Varianten, deren Verschiedenheit sich von den Abwei- 
chungen der in Sethe's Ausgabe der Pyramidentexte untereinander geschriebenen Paralleltexte 
wesentlich unterscheiden. Die Paralleltexte sind Abschriften ein und derselben Vorlage, der sie im 
allgemeinen sorgfältig folgen. Abweichungen entstehen durch Eigenheiten oder Unaufmerksam- 
keiten der Schreiber, die gegenüber den für sie altertümlich geschriebenen Vorlagen in ihre zeit- 
genössische Schrift verfallen. Darüber hinaus findet in allen Pyramidentexten eine Schlußredaktion 
statt. Ihre auffälligsten Eingriffe sind Ausmerzung und Veränderung von Zeichen, die auf Grund 
einer abergläubigen Einschätzung der Bilderschrift nicht in königliche Pyramiden passen®, die 
Einführung von Königsnamen in Dramatische Texte und Hymnen und die Umsetzung der Ver- 
klärungen aus der ersten und der zweiten Person, in denen der tote König entweder selbst sprach 

1 in der Schlußredaktion durch den Königsnamen ersetzt. 
2 P. Lacau, Suppressions et modifications de signes dans les textes fundraires (AZ Bd. sr, S..11t). 

   



Varianten und Redaktion der Pyramidentexte zu 

oder angeredet war, in die dritte, die nun über ihn erzählt und das Einfügen der Königsnamen 
erleichtert. Eine wirkliche Bearbeitung des vorgefundenen Textgutes läßt sich in einigem Umfang 
nur in der Pyramide des Königs Pepi feststellen!. Dort werden vorgefundene Ausdrücke gelegent- 
lich durch gesuchte Ausdrücke ersetzt, so weitgehend v 
das Wort „gelangen“ (443), das an die Stelle von „kon 
„fahren“ und mit transitiver Bedeutung sogar für „mitnchmen‘ 
vielfach Glücksworte wie „für das Leben“, „für Leben und Glück“ und Wunschsätze wie „möge 
er ewig leben“ ein (ibd. S.8). Vereinzelt ergreift die Redaktion auch die in den Texten ge 
Götter und göttliche Wesen. Diese Fälle sind für den Geist der Zeit aufschlußreich. So verrät der 
Ersatz von „Gans“ durch „Falke‘ (Pyr. 1484), von „Heuschreck“ durch 
alten Erdgott rw durch „Sternenwelt (D3.0" 
sprünglichen Bildes wirkenden dogmatischen 
ein, dessen Einführung nicht allzuweit zurückliegen kann. Einige wenige ähnliche Fälle in den 
anderen Pyramiden gleichen demgegenüber in der Mehrzahl Eigentümliches dem 
wenn in der Pyramide des Teti der Horus gegenüberstehende „„Sticr‘ 
(Pyr. 418) oder neben Geb, dem Erdgott, für R& die Himmelsgöttin Nut erscheint (Pyr. 6985 N) 
Gegenüber diesen, an der oft auffälligen Deckung gemessen, geringfügigen Abweichungen zeigen 
die Varianten einen umfangreicheren Wechsel sowohl im Wortlaut wie in der Schreibweise. Wahren 
"bei der Übernahme von Sätzen und Satzfolgen aus Dramatischen Texten die Hymnen noch, soweit 
dies möglich ist, den Wortlaut, so ist dies bei der Variierung ganzer Texte der Verklärungen ı 
der Fall. Sie erscheinen in verschiedener, oft gründlich überarbeiteter Form und lassen so 
Teges, religiöses Leben erkennen. Götternamen werden durch andere ersetzt, Beinamen erhalten 
Zusätze, die sie verdeutlichen, Verschiedenheiten im Wortgebrauch zeigen den Wandel der Sprache. 
Wenn es gelingt, diese Varianten zueinander in das ri Verhältnis zu stellen und so Varianten- 
folgen zu erhalten, läßt sich an ihnen mit der Geschichte ihrer Texte die religiöse und sprachliche 
‚Entwicklung, die sie umgreifen, ablesen. Der früheste Zeitpunkt, in den Textvarianten zurück- 
reichen können, stellt das Datum der Erfindung der Schrift. Doch wurde schon festgestellt (s. 
S.3£.), daß sich die Schrift nicht sofort zur Überlieferung umfangreicher Texte eignet. Noch in 
den Dramatischen Texten reichen fortlaufende Textstücke nicht weit und reihen sich in das 
Schema der auch in Bildern festgehaltenen Ritualhandlungen ein. Ältere Spruchvarianten können. 
nur dann erhalten sein, wenn dieselben Texte an verschiedene Orte gerieten und dort mündlich 
überliefert wurden. Sie dürften voneinander stark abweichen und Spracheigentümlichkeiten 
zeigen. Alle Abweichungen jedoch, die sich im Verlauf schriftlicher Tradition einstellen, ent- 
stammen einer Zeit, die kaum über die Djoserzeit hinaufreicht. 

    

  chiedene Verben der Bewegung durch 
ien“, „dahingehen“, „untergehen“, 

atritt, Dieselbe Pyramide fügt 
        

     

  

      nnten    
    

  

„‚Harachte“, von dem 
den auf Kosten der Anschaulichkeit 

t der Zeit, 

  

des ur-     
    Sonnenkultes 

  

  
r setzt Symbole des 

    
  'blichen an, so, 

a       Seth‘ ersetzt w       
      

    

   
   

6. Die Neunheiten 

  

Die auffälligste Erscheinung der Textredaktion, die sich über mehrere Schübe verfolgen 
läßt, ist das Umsichgreifen des Götterbegriffes der „‚Neunheit‘. Die „Neunheit“ ist eine Ableitung 

von dem Zahlwort „neun (psd)“, die — wie die Dualbegriffe „die beiden Töchter“ und „die beiden 

Löwinnen“ für das Götterpaar Schu und Tefnut — dem weiblichen Element folgt und deshalb 
als Femininum (pöd.i) erscheint. Geschrieben wird die Neunheit im Alten Reich mit neun Götter- 
zeichen, deren Lautwert — wien entsprechenden Schreibungen der beiden Falken für die „Herten“, 
der Wappenpflanzen für die Länder in „Vereinigung der beiden Länder“ — unberücksichtigt 
bleibt. Die Neunheit ist anscheinend ein in Heliopolis erwachsener Begriff. Die schon angeführte 

    

1 Schott, Untersuchungen zur Schriftgeschichte der Pyramidentexte, $. 71 
2 2. B. die Kronengöttin von Elkab durch Nut (Schott, Spuren der Mythenbildung ÄZ Bd. 78, 8.00) 
3 z.B. die Erweiterung des Namens „Der sich auf den Osten stützt (Dir hr’Bbt.n“ (Pyr. 253d, 

7696) zu „RE, der seinen Arm im Osten erhebt (Dir rmn m’. (Byr. 15326, 18624, 21750).



22 1. Quellen und Götterlehren 

Stelle eines Pyramidenweihtextes ruft als „große Neunheit in Heliopolis“ die Götter Atum, 
Schu, Tefnut, Geb, Nut, Osiris, Isis, Seth und Nephthys an (Pyr. 1635). Von ihnen sind auf den 
Trümmern des von Djoser in Heliopolis aufgestellten Schreines die Götter Schu, Geb und Seth 
erhalten (s. $. 12), die schon damals als Angehörige einer Göttergesellschaft gelten, da sie mit- 

u den König in der ersten Person Pluralis — „wir geben Dir...“ — dieselbe Rede 
sprechen. Diese Neunheit, die Sethe „ein ganz künstliches Produkt“ nennt!, dürfte zunächst 
nichts anderes als ein theologisches System gewesen sein. Es fällt schwer, mit ihm die Mythe 
nicht zu verbinden. Doch muß man versuchen, sie wie die Göttergesellschaften anderer Kult- 
stätten zu verstehen, die miteinander auch Familien bilden oder in loseren Bezichungen stehen 
und zum Teil nie eine Mythe gewinnen. Erst wenn dies System begriffen ist, kann erwogen werden, 
ob essich mit der Mythe deckt, und ob ihm die Mythenbildung vorangeht. Das System von Helio- 
polis gibt Atum, dem Ortsgott, vier Götterpaare bei, von denen dasersteals „‚Kinderpaar (s2.4j) des 
‚Atum“ mit ihm in einer innigeren Verbindung steht, so daß diese drei Götter den Grundstock der 

unheit bilden dürften. Er selbst ist das ursprünglich ungeteilte Ganze und bleibt auch nach der 
Schöpfung sein Herr. Sein Name kann zugleich „Der noch nicht entstandene“ und „Der Voll- 

der Gott vor und nach der Schöpfung bedeuten und klingt an das Wort „Weltall (im) 
päter mit der Sonnen- 

hu und Tefnut sind 

  

     
   

einander 

  

    

  

  

       
       

      

      

endet 
an, wobei man s 
scheibe gekrönten „Herrn des Alls (nb-tm)“ vorstellen muß. 
die Urelemente der Schöpfung in Heliopolis „Luft“ und „Feuchte“. Von ihnen trägt Schu den 
Himmel und Tefnut die Erde (Pyr. 1405). Das zweite Paar Geb und Nut sind Erde und Himmel. 
Sie gelten als Kinder von Schu und Tefnut. Soweit ist das Göttersystem durchsichtig und deckt 
sich mit der Mythe, die Schu seine Kinder trennen läßt, während sie Tefnut keine besondere Rolle 
zuweist. Dem Göttersystem von Hermopolis, der „Achtheit‘' entsprechend, welches die Welt als 
Wirken der Götterpaare, „Tiefe“ „Unendlichkeit“, „Finsternis“ und „Unsichtbar“, den negativen. 
Komponenten von Wasser, Erde, Feuer und Luft erklärt, würde man auch für die weiteren Paare 
der „Neunheit‘“ Naturgötter erwarten und in diesem System mit altägyptischer Spekulation. 
Osiris und Isis als Nil und Aegypten, Seth und Nephthys als umliegende Wüste vermuten. Die 
Mythe erklärt diese vier Götter zusammen mit Horus als Kinder der Nut. Der Umstand, daß 
in der Neunheit Horus fehlt, zeigt, daß sich System und Mythe nicht decken. Das Fehlen des 
Horus versuchte Sethe in seiner Urgeschichte mit der Annahme zu erklären, Horus habe bei einer 
vorgeschichtlichen Einigung des Reiches die „Gegenwart“ repräsentiert und sei deshalb „nicht 
in die Neunheit aufgenommen‘ (S. 100). Dies träfe ebenso für das geschichtliche Reich zu, in 
dem sich die Könige Horus nennen, und so Horus im lebendigen König verkörpert ist, der in 
den Dramatischen Texten seine Rolle trägt. Doch gibt es ein System, welches auch Horus ein- 
schließt. Die fünf Schalttage des altägyptischen Jahres gelten als Geburtstage der Kinder der 
‚Nut. Hier brauchte man fünf Götter und hat zu Osiris, Seth und den beiden Schwestern Horus 
hinzugenommen, obwohl er mythisch nicht als Kind der Nut, sondern als Sohn der Isis gilt, 
Auch die Mythe hat zunächst einen beschränkten, sich bald weitenden Personenkreis, zu dem 
früh schon Thoth hinzugehört, der außerhalb des Systems bleibt, jedoch in Anrufungen zusammer 
mit Horus der Neunheit nachgestellt wird, weil das System nicht alle wesentlichen Götter umfaßt 
Die Mythe erweist sich als an solche Systeme von Götterlehren nicht gebunden. Darum müssen 
Systeme und Mythen besonders betrachtet und eingeschätzt werden. Erst wenn man beide erkannt 
hat, 1äßt sich ihre gegenseitige Durchdringung beurteilen. Ein gutes Beispiel bietet hierfür das 

  

ch ihn freilich als Menschen, als den menschengestaltigen 
ine Kinder 

      

        
  

  

    

   
    

1 Sethe, Urgeschichte $. 00. 
2 Sethe übersetzt Urgeschichte $. 05 „das AIl“, „das Ganze“ oder „das Nichts“, Kees, Götterglaube, 

S.144 „der noch nicht Vorhandene“. 
3 Horus als Kind der Nut wird so als „Älterer Horus“ („Arueris“) von „Horus, Sohn der Isis‘ unter- 

schieden (s. Kees, Götterglaube $. 250f.). Plutarch laßt De Iside 12 eine vermittelnde Lösung, nach welcher 
Osiris mit Isis Arueris im Mutterleib erzeugt hätte, erkennen.



Das Göttersystem der Neunheit. Die beiden Neunheiten 23 

Denkmal Memphitischer Theologie, über das noch besonders zu handeln ist (s. $.42f.). Hier sind 
Götterlchre und Mythe so voneinander geschieden, daß sie H. Junker, der letzte Bearbeiter, mit 
Erfolg getrennt als Götterlehre und Politische Lehre von Memphis behandeln konnte, ohne im 
wesentlichen von der einen auf die andere verweisen zu müssen. 

Der Begriff der Neunheit fehlt in den Dramatischen Texten und taucht in den Hymnen 
nur vereinzelt auf (Pyr. 626, 1628), wo er sich als Variante des allgemeinen Ausdrucks „Götter“ 
(Pyr. 578) erweist und so entweder heliopolitanische Redaktion oder das Anwachsen der Bedeu- 
tung des Kultes von Heliopolis kündet. In Pyramidenweihtexten, die den Kult des Sonnengottes 
noch vermissen lassen, tritt die „große Neunheit in Heliopolis“ in den königlichen Totenkult 
(Pyr. 1655, 1660). Diese Texte, die Teile aus Osirishymnen verwerten (Pyr. 1057, 1659), stellen 
die Pyramiden unter den Schutz des heliopolitanischen Weltschöpfers und seiner Neunheit, die 
heliopolitanisch als „Herrin der Neunheiten“ gepriesen wird (Pyr. 1064), was erweist, daß neben 
ihr noch andere Neunheiten bestanden. In Heliopolis selbst tritt neben sie die „kleine Neunheit“, 
Sie wird in den Pyramidentexten nur einmal bei der Einführung des Gottes Osiris genannt (Pyr. 
178). Neben der „großen (3.1) Neunheit in Heliopolis‘ findet sich eine zweite, mit einem anderen 
Wort für „groß (wr)“, das häufig den Nebensinn „älter“ trägt, ausgezeichnete Neunheit. Zu- 
sammen bilden sie im Kult des Sonnengottes die „beiden großen (3) und gewaltigen (ur) Neun- 
"heiten vor den Seelen von Heliopolis“ (Pyr. 1689). Diese beiden Neunheiten spielen in der Masse 
der Verklärungen eine besondere Rolle. Sie scheinen zum Inbegriff der Göttlichkeit geworden zu 
sein, den die Redaktoren — oder die Verfasser — an ihnen geeignet scheinenden Stellen einfügen. 
Ein Spruch, in welchem der tote König unter anderem zum Stern verklärt wird, ist in vier ver- 
schiedenen Fassungen erhalten! Durch diese Fassungen läßt sich das Aufkommen des Begriffes 
der Neunheiten verfolgen. In der ältesten fehlt er noch. In einer jüngeren Fassung findet sich 
die „große (wr.t) Neunheit“ an Stelle des Ausdruckes „Bögen“ für die Völker der Erde und 
zwar in dem Satz: „Vor Dir zittern die neun (Bögen)‘“ (Pyr. 794/2012) und in dem Beinamen des 
„Wegöffners‘“ „Richter und Gauverwalter der Bögen“ (Pyr. 804/1013). In den beiden jüngsten 
Fassungen sind an beiden Stellen und an einer dritten (Pyr. 797/1714) die „beiden Neunheiten‘“ 
getreten (Pyr. 1259, 1710, 1719). Als Vorbild des Ausdruckes „Richter und Gauverwalter der 
Bögen“ sieht Sethe einen erst in der 5. Dynastie aufkommenden Titel (Pyr. 80,4 Kom.) und 
‚nimmt dies als Anhaltspunkt zur Datierung. Die Redaktion auf die „große Neunheit“ und die 
‚beiden Neuheiten“ setzt erst nach Einführung des Titels, also erst während der fünften Dy- 

nastie ein. In Sprüchen der Pyramide des Königs Unas, des letzten Königs der 5. Dynastie finden 
sich schon die beiden Neunheiten. In den Jahresnotizen der Annalen wird unter den ersten 
Königen der 5. Dynastie nur die Neunheit genannt?. Die Vorliebe für die beiden Neunheiten 
ist demnach während der 5. Dynastie aufgekommen. Texte, welche diese Ausdrücke enthalten, 
sind entweder während der 5. Dynastie — oder später — redigiert oder verfaßt worden. Diese 
Ansetzung rückt eine Reihe von Sprüchen in das richtige Licht, wovon hier nur ein Beispiel 
gegeben werden soll. Wenn sich der König RE gegenüber als „‚Heliopolitaner“ bezeichnet und sich 
darauf beruft, daß auch seine Mutter und sein Vater Heliopolitaner sind (Pyr. 482), so atmet 
dies den Geist der 5. Dynastie, die in dem folgenden R& als Oberhaupt der beiden Neunheiten 
und Nefertum, den memphitischen Gott der Lotusblüte, als Oberhaupt der Menschen erklärt 
(Pyr. 483), der hier für Ptah, den Ortsgott der Residenz die irdische Gewalt ausübt, während R& 
über die Götter herrscht. Wie zur Bezeichnung der Menschen das Wort „Menschheit (rhj.“ ge- 
wählt wird, welches früher einmal im oberägyptischen Staat die unterägyptischen Feinde als 
„Kibitze“ bezeichnete (s. S.71), werden die „beiden Neunheiten“ als Ausdruck für „Götter“ 
gebraucht. Dieser Ausdruck ist so ein Beispiel einer gewählten, vielfach gesuchten Sprache, die 
sich gerade in den Verklärungen findet. Wenn neben der „Neunheit‘‘ Geb (Pyr. 1279, 1621 Var.) 

1 Pyr. 70316, toruff,, 1250ff, ı7ioft. 
2 Urk.1,245,5: 246,13, 15 mit einem Kult in der Bibliothek? des Reichsl 

  

     

          

    

  

  
ums ‚Brüderschaft‘. 
 



  

24 1. Quellen und. Götterlchren 

und neben den beiden Neunheiten Atum (Pyr. 1489, 1982), RE (s. 0.) oder R&-Atum (Pyr. 1694#f.) 
genannt werden, sind diese Ausdrücke auch theologisch begründet. In Parallelsätzen werden 
sie als Synonym für „Götter“ gebraucht — „vor Dir schweigen die Götter, die Neunheit legt ihre 
Hände an ihre Münder“ (Pyr. 254, vgl. 1169/1170), „der Stern, vor dem sich die Götter beugen 
und die beiden Neunheiten zittern“ (Pyr. 537, 538), „die Götter jauchzen und die Neunheiten 
jubeln“ (Pyr. 1233, 2141). Der Ausdruck „die beiden Neunheiten insgesamt“ (Pyr. 304) dürfte 
das einfachere „alle Götter“ umschreiben. Für die „Götter“ der Hymnen, die vielfach selbst ver- 
einheitlichend anstelle der „Horusdiener“ und des „Sethgefolges“ getreten sind (s. S. 44£.),setzen. 
die Verklärungen nacheinander die „Neunheit‘“ und die „beiden Neunheiten“, weil sie im Kult 
von Heliopolis die Rolle der Horusdiener im Kult des Horus und der Götter im Kult des Osiris 
tragen. 

Neben dieser sinnvollen Bevorzugung findet sich eine weitere Verwendung des Ausdruckes 
„die beiden Neunheiten“. Er tritt vielfach nicht nur dort auf, wo früher das schlichte „Götter“ 
verwendet wurde, sondern wird wie schon für die Bögen an die Stelle anderer Wörter in den Text 
eingesetzt. Die Bedeutung der so entstehenden Sätze läßt sich oft nur aus Varianten erschließen. 
In einer Reihe von Fällen gibt hierbei der Lautbestand der Wörter die Veranlassung, so bei dem 
Worte „Bogen (pd.wt), ebenso bei Sothis ($pd.i), an deren Stelle nun die Neunheit den toten 
König gebiert!, und bei dem Worte „Lippen“ ($p-4), das verschiedentlich durch die beiden 
Neunheiten ersetzt ist, was an eine These der Götterlehre von Memphis erinnert, welche Zähne 
und Lippen des die Welt im Sprachvorgang durch Benennen aller Dinge erschaffenden Schöpfers 
als „‚Neunheit“ erklärt. In anderen Fällen fehlt jedoch als Ursache das Wortspiel, so, wenn Re 
am Himmel — statt des nach späteren Varianten zu erwartenden Geb — an der Erde die beiden 
Neunheiten gegenüber treten (Pyr. 121), wenn sich neben Geb als Vater statt Nut die Neunheit 
als Mutter des Osiris findet (Pyr. 258) und neben Horus statt Thoth (Pyr. 1507/ 1089) nun die 
beiden Neunheiten (Pyr. 1373) den König kleiden und schmücken. In diesen Fällen wird das vor- 
gestellte Bild zu Gunsten reiner Spekulation zerstört. Denn die Neunheit kann zwar als dog- 
matischer Begriff zusammengefaßt werden, wird aber damit zu einem unvorstellbaren Gebilde. 
Wenn sie den König gebiert, so ist dies nur noch als Dogma zu verstehen®. Die beiden Neunheiten 
anstelle des Thoth machen das Ritual undurchführbar. Vom aufgeführten Mysterienspiel wird 
es zur bloß verlesenen Verklärung, Auch der Ersatz der „Bögen“ durch die Neunheit bringt einen 
Schwund sowohl an Anschaulichkeit wie an politischer Bedeutung. Denn wenn die „Bögen“, 
die Völker der alten Welt, vor dem König zittern, zeigt dies die ganze irdische, vorstellbare Macht 
des güttergleichen Königs. Wie sollen jedoch Götter, die als Väter und Mütter des Königs gelten, 
vor ihm zittern ? Eine derartige Redaktion sucht nur noch nach Gelegenheiten, das zum Inbegriff 
von Kult und Mythe gewordene Dogma herauszustellen, ohne sich um die Anschaulichkeit des 
Erzählten zu kümmern. Wie die Varianten zeigen, erfolgt dieser Vorgang erst während der 5. Dy- 
nastie und beschränkt sich nicht auf die Bevorzugung der Neunheit. Wenn anstelle des Aus- 
druckes „Bug des Schiffes des R@“ (Pyr. 710) die Bezeichnung „Nase des Schiffes der beiden 
Neunheiten‘ (Pyr. 906 Var.) gewählt wird, so tritt hier das Merkmal gesuchter Sprache der spe- 
kulativen Redaktion der späten 5. Dynastie doppelt auf. Beispiele dieser blütenreichen Sprache 
lassen sich aus vielen Verklärungen beibringen und zeigen, wie schr man sich um schöne Worte 

  

     

  

    

  

  

1 vgl. Pyr. 262a und A. de Buck, The Egyptian Coffin Texts, Bd. 2, $. 63 
2 Schott, Die beiden Neunheiten als Ausdruck für „Zähne“ und „Lippen“ (AZ Bd. 74, 941f.). Ein 

weiteres Beispiel findet sich Pyr. 458, wo die „Neunheiten‘ des Königs mit dem „unvergänglichen Sieben- 
gestirn“, d.h. seine Lippen mit dem Gerät der Mundöffnung, „gereinigt“, d.h. „geöffnet‘“ werden. 

3 Dazu paßt die Feststellung von Junker, Die politische Lehre von Memphis, $.64, „daß die Be- 
zeichnung ‘Sohn’‘* „in den Pyramidentexten vorwiegend sinnbildlich verwendet wird". Wenn Sethe, Kom. 
zu Pyr. 2585 meint, daß „dic Neunheit‘' hier „als Weib behandelt‘ sei, so umschreibt dies den Tatbestand. 
Doch dürfte die Neunheit (die Variante Pyr. 2206 hatte — nach Jquier, Les pyramides des reines Neit 
et Apouit, Neit Z. 7 — „die beiden Neunheiten“) kaum als Frau personifiziert vorgestellt worden sein. 

  

  

    

  

  

  

  



Ersatz anderer Götterbezeichnungen durch gewählte Ausdrücke 25 

und Umschreibungen bemüht. Ansätze dieser spekulativen Sucht lassen sich in den Drama- 
tischen Texten allenfalls in der Rollenverteilung und in den Hymnen im Namen der Namens- 
formel (s. S.41) finden. Diese Bezeichnungen sind oft so gesucht, daß es schwer fällt, unter 
ihrem schönen Schleier die bekannten Götter zu entdecken. Anfänglich werden sie den Gott- 
heiten in Litaneien nach den bekannten Namen zugerufen, wie in dem schon angeführten 
Beispiele R& unter anderem die Namen „großer Wildstier“ und „großer Nachen“ (s. $. 19), der 
roten Krone von Unterägypten „Flamme“, „Große“ und „Zauberreiche“ (Pyr. 194, vgl. 196), 
Nephthys unteranderen „‚Äbendbarke‘'t. Ausanderen Beispielen wissen wir, daß Isis und Nephthys. 
auch als Morgen- und Abendbarke galten. Später setzt man derartige Beinamen anstelle der üb- 
lichen Namen ein. Wer würde, ohne dies zu wissen, in dem „Sohn der Morgenbarke, welchen sie 
gebar“ (Pyr. 1194), als der sich der König dem Fährmann vorstellt, Horus erkennen? Es be- 
durfte theologischer Gelchrsamkeit sowohl, derartige Umschreibungen zu prägen, wie auch, sie 
zu verstehen?. Im Schiffe des Sonnengottes steht auf Bildern des Neuen Reiches am Bug die 
„Wahrheit“ als Göttin des Rechts. Sie hat man in der Bezeichnung „Wunsch der Götter am 
Bug des Sonnenschiffes“ (Pyr. 490) zu erkennen. So nennt man in den Verklärungen Nut die 
„„Gottesgebärerin‘‘ (Pyr. 258) und „die große Bahre“ (Pyr. 658), Geb den „‚Ausgebreiteten‘‘ (Pyr. 
604), Seth den „Herrn des Sturmes“ (Pyr. 261), Thoth den „Richter derbeiden Götter“ (Pyr. 273) 
oder „Schlichter des Streits“ (Pyr. 306). R& den „Großen unter den Göttern“ (Pyr. 548), das 
Lichtland „Ufer des R&“ (Pyr. 273). Auch die Gefilde am Himmel „Feld des Schilfs“, „Opfer- 
feld“, „Feld des Skarabacus“, „Feld von Malachit‘' (Pyr. 936) erklären sich zunächst als ge- 
wählte Bezeichnungen des Himmels. Von den alten im Kult überkommenen Namen und Bei- 
‚namen der Götter, an die sie erinnern — „Erster der Westlichen‘‘ des Gottes von Abydos, „große 
Wildkuh“ der Kronengöttin von Elkab — lassen sie sich im Allgemeinen durch die Art ihrer 
Verwendung scheiden. Während die neuen gesuchten Ausdrücke oft nur dies eine einzige Mal 
benützt werden, gehören die alten Beinamen zu einem festen Bestande, der sogar von Gottheit 
zu Gottheit wandert. 

  

  

  

  

7. Heliopolis und Memphis 

Die gesuchte Anonymität der Gottesbezeichnungen, welche in den Verklärungen die Götter 
sowohl mit dem Glanz überkommener Reste wie mit den Früchten jüngster theologischer Spe- 
kulation umgibt, hat dazu geführt, daß es heute schwer fällt, den Anteil der verschiedenen Lehren, 
die an dieser Verschleierung mitgewirkt haben, zu entwirren. Im Zusammenhang mit der Rolle 
des Osiriskultes in Heliopolis und Memphis meint H. Junker in seinem Aufsatz „die politische 
Lehre von Memphis‘: „Wir haben uns daran gewöhnt, von der Überarbeitung der Texte durch 
die Schule von Heliopolis zu sprechen; vielleicht aber muß mit einem ähnlichen Einfluß der 
Hauptstadt Memphis auf die Entwicklung der Sprüche gerechnet werden“ (S. 67). Das Denkmal 
Memphitischer Theologie, welches Junker zu dieser Stellungnahme veranlaßt, gibt in seiner 
„politischen“ Mythe selbst eine Ursache der in Frage gestellten Einschätzung. Der Hauptgott 
dieser Mythe, der die streitenden Götter richtet und die „Königsburg“ anlegen läßt, ist nicht 
Ptah, der Ortsgott von Memphis, sondern der Erdgott Geb. Dieselbe überragende Rolle spielt 
Geb auch im Dramatischen Ramesseum-Papyrus und in einer Reihe der Hymnen mit der Namens- 
formel der Pyramidentexte, die auf Grund der in ihnen genannten Götter und Orte ebenfalls als 
memphitisch angesehen werden müssen (s. $. 57). Sethe kennzeichnet in seiner Bearbeitung des 

1 Pyr. 150 — wie das „möget Ihr Euch seiner erinnern!“ zeigt — mit Nephtlys zusammen genannt, 
jedoch von ihr geschieden. Pyr. 210 sind jedoch Isis und Nephthys — RE und dem „großen Nachen“ (Pyr. 
209) entsprechend — mit den beiden Barken gleichgesetzt; vgl. Jequler, La pyramide d’Aba, Zeile 3691. 

2 Eine Weiterentwicklung dieses Vorganges ist die zeitgenössische ‚bürokratische® Ausdeutung, 
die z.B. in T. „Akte“ () anstelle von „Arm“ () setzt (Byr. 275c, 2862), vermutlich in Anlehnung an 
Pyr. 408c, wo dem König von Orion, dem Göttervater, ein Diplom, das ihn als „großes Macht‘“ bestätigt, 
ausgestellt wird (vgl. Sethe, Kom.) 

  

 



26 1. Quellen und Götterlchren 

Ramesseumpapyrus Geb als „Oberhaupt“ und „Obersten der Götter“ ($. 155, 167, 175). Als 
Erdgott und Vater des Osiris nimmt Geb gegenüber den anderen Göttern eine überragende Stellung 
ein, indem er ihnen gebietet, ihren Streit schlichtet und auch von Horus Meldungen entgegen- 
nimmt. Sethe spricht auf Grund dieser auch anderenorts feststellbaren Stellung des Erdgottes 
in seiner Urgeschichte geradezu von einer „Religion des Geb“ (S. 59). Kees betont, daß auch „in 
Heliopolis“ „zunächst Geb voran“ stand!. Nach der bisherigen Untersuchung dürfte diese Macht 
des Geb nicht in Heliopolis erwachsen sein, da er dort neben Atum als Ortsgott in eine unter. 
geordnete Stellung gerückt wäre, wenn sein Herrschaftsanspruch nicht schon gesichert war. Die 
Dramatischen Texte und noch die Hymnen zeigen, daß dies in Memphis geschah. Hier ist Geb 
der oberste Gott und füllt anscheinend mythisch den Platz des Ortsgottes Ptah aus, als dessen 
„Stellvertreter“ er noch im Neuen Reiche gilt®. Wenn von „Geb vor seiner Neunheit‘ die Rede 
ist (Pyr. 255, 1868), so scheint er auch einmal eine eigene Neunheit besessen zu haben. Dies könnte 
eine memphitische Gegenbildung zu der aufstrebenden „großen Neunheit‘‘ von Heliopolis ge- 
wesen sein. Doch billigt die Mythe Geb auch innerhalb der heliopolitanischen Neunheit die Rolle 
des „Sprechers“ zu, was als Anerkennung seiner Stellung als Herr der Residenz verstanden 
werden kann. Es ist auffällig, daß sich die Neunheit ohne das Prädikat „groß“ in den Pyramiden- 
texten ausnahmslos im Zusammenhang mit Geb findet. Sie taucht in einer Hymne an Geb auf, 
welche die Neunheit in heliopolitanischer Zusammensetzung voraussetzt (Pyr. Spr. 592). Doch 
wird hier Geb— wie Ptah im Denkmal Memphitischer Theologie— als der „einzige große Gott“ aus- 
drücklich auch über Atum gestellt, der sich ihm freiwillig untergeordnet haben soll (Pyr. 1617). 
‚Auch dies Dogma dürfte nicht in Heliopolis, sondern in Memphis erwachsen sein. So erweist 
sich in den Pyramidentexten gerade das ältere Textgut als memphitisch. Nach der bisher ge- 
troffenen Gliederung erscheinen die ersten Sprüche heliopolitanischen Geistes — Pyramiden- 
weihtexte (Spr. 600, 601) und die Litanei, welche Osiris den Göttern der Neunheit vorstellt 
(Spr. 219) — als Übergangsformen zwischen den Hymnen und Verklärungen. Das Denkmal 
Memphitischer Theologie könnte mit ihnen gleichaltrig sein, da es ebenfalls zwischen den Hymnen 
und den Verklärungen steht. Durch übernommene Sätze mit den Hymnen verbunden scheint 
es mit seiner Ansetzung der Neunheit — nicht der beiden Neunheiten — als Zähne und Lippen 
des Ptah (s. $. 24) das Vorbild der gleichartigen Einsetzung der beiden Neunheiten in den Pyra- 
‚midentexten geworden zu sein. So dürften „Litaneien“ und „Lehre“ gleichaltrige Dokumente der 
Auseinandersetzung zwischen Heliopolis und Memphis darstellen, die mit der Einführung des 
Sonnenkultes zu Beginn der 5. Dynastie anscheinend zu Gunsten der Sonnenstadt entschieden 
wird. Doch bricht damit weder das Erscheinen memphitischen Textgutes ab, noch beschränkt 
es sich auf Dokumente der Auseinandersetzung mit der anderen großen Lehre des Alten Reiches. 
Unter den Verklärungen finden sich Sprüche, in denen Sethe memphitisches Gedankengut er- 
kannt hat?. Wenn auch in den Verklärungen Ptah kaum und Memphis überhaupt nicht genannt 
werden, finden sich doch — besonders in der jüngsten Pyramide — Götter aus anderen mem- 
Phitischen Kulten wie Sokaris von Sakkara, Min vor den Reichskapellen, Apis vor dem Serapeum 
(Pyr. 1998) in Sprüchen, die Merkmale ihres memphitischen Ursprunges tragen. Zu bedenken 
ist auch, daß schon die beiden letzten Könige der 5. Dynastie keine Sonnenheiligtümer errichten, 
und daß nach Manetho die 6. Dynastie wieder aus Memphis stammen soll 

In den Varianten der Verklärung, welche die Abwandlung der „neun Bögen“ in die „beiden 
‚Neunheiten“ ergaben, tritt in dem Satz: „Erde höre auf das, was die Götter sagen, was RE sagt! 
(®yr. 795) zunächst „Geb“ (Pyr. 2013) und schließlich „Horus“ (Pyr. 1712) an die Stelle des 
Sonnengottes. Hier findet anscheinend eine nach Einführung des Sonnenkultes rückläufige Be- 
wegung statt, die jedoch den Sonnengott nicht wieder völlig verdrängt, da er in den Varianten 
an anderen Stellen belassen wird. In den beiden jüngeren Varianten taucht Sokaris von Sakkara 

1 Kees, Götterglaube $. 227. 2 A. Mariette, Abydos Bd. 1, Taf. 364, 
3 z.B. Kom., Bd.2, 8. 1z1ff,, 308, 312. 

  

  

    
  

      

    

    

 



Geb und der Kult von Memphis. Die Rolle des Königtum 27 

(Pdu-s) in einer Aufzählung von Göttern auf, mit denen der tote König verglichen wird, so daß 
‚man hier memphitische Bearbeitungen einer ursprünglich heliopolitanischen Verklärung erkennen 
möchte. Sie hätte zunächst Geb als memphitisches Oberhaupt der Götter und später ausgleichend 
Horus, den alten königlichen Gott für den heliopolitanischen Himmelsherrn eingesetzt und so 
ältere in Memphis erwachsene Verhältnisse wiederhergestellt. In ähnlicher Weise erschi 
in einer anderen Verklärung Geb offensichtlich R& angeglichen als Himmelskönig (Pyr. 
Derartige Schlüsse überschätzen den Einfluß priesterlicher Spekulation auf das Kön 
Alten Reiches. In einem Gebet um Speisen wird ein Gott, dessen Name Wr-k3.f, wie Sethe ver- 
mutet, in die Zeit der Könige Schepseskaf und Userkaf führt, „Mundschenk des Horus, Zere- 
‚monienmeister der Laube des Re und Küchenältester des Ptah“ genannt (Pyr. 560 Var.). Sethe 
bemerkt zu diesen, Titeln der königlichen Verwaltung nachgebildeten Beinamen ver- 
lockend in den drei Amtern bei den drei Göttern, Horus, R& und Ptah eine Bezugnahme auf die 
drei Perioden der Urgeschichte von Buto-Hierakonpolis, Heliopolis und Memphis zu vermuten! 
(ibd. Kom.). Doch dürfte die Nebeneinanderstellung der Beinamen lediglich die gemei 
Wurzel der drei Gottesbegriffe bieten, die sämtlich dem Königtum entspringen und so im 
Reich gleichwertig nebeneinanderstehen. Die Art und Weise, in welcher der Sonnenkult erscheint, 
spricht dafür, daß er nicht in Heliopolis erwachsen ist, sondern dorthin vom Königtuj 
5. Dynastie verpflanzt wurde, nachdem RE vorher heimatlos wie die anderen Götter der Mythe, 
‘vom Königtum zum Symbol seiner Macht erwählt und entwickelt wurde. Neben ihm büßt Atum, 
soweit er nicht in ihm gänzlich aufgeht, an Bedeutung ein. Als Abend- oder Nachtsonne tritt 
der Weltschöpfer in die Finsternis zurück, aus der sich täglich der neugeborene Sonnengott 
strahlend erhebt. Eine derartige Umwertung eines alten Ortsgottes durch eine neue, freilich bald 
den Ruhm der Sonnenstadt mehr als die alte Gottheit kündende Gestalt, scheint nur durch 
königliche Wahl und nicht durch priesterliche Spekulation in Gang kommen zu können. Mit 
Heliopolis dürften die Könige der 5. Dynastie ihre eigene Schöpfung gepflegt haben, ohne darum 
Memphis aufzugeben. Ihre Pyramiden und Sonnentempel rücken von Giza am Rande der Wüste 
näher an Sakkara und Memphis heran. Nur mit Atum als Gottheit einer abwegigen, vielleicht 
Tührigen Lehre kann sich die Lehre von Memphis auseinandersetzen, wie dies im Denkmal Mem- 
Phitischer Theologie geschehen ist. Hinter der Lehre dieses Denkmals steht noch das Königtum, 
werden doch seine Symbole gepriesen, und der Gott der Residenz auch zum Schöpfer der Orts- 
kulte erklärt. Ein in Heliopolis residierendes Königshaus hätte sich dies nicht bieten lassen. 
So dürfte auch die neue Lehre, in der das Königtum den Sonnengott über alles stellt und für 
sich selbst das Sohnesverhältnis zu diesem Gott beansprucht, Memphis als Residenz nicht über- 
sprungen, sondern ergänzt und umschlossen haben, wie es in der schon erwähnten Textstelle, 
die R& als Oberhaupt der beiden Neunheiten und Nefertum, den Gott von Memphis als Herrn 
der Menschheit preist (s. $.23), zum Ausdruck kommt. Wenn in den Verklärungen Heliopolis 
häufiger genannt wird, als jede andere Stadt, so spricht auch dies nicht für Heliopolis als Heimat 
des Kultes einer alten Hauptstadt. In Heliopolis selbst hätte man schlicht vom „Fürstenhaus“, 
vom „Richter“ und der „großen Neunheit‘‘ gesprochen. Wenn man zu diesen Begriffen das „von 
Heliopolis“ hinzusetzt, erfolgt die Benennung “on außen her. Ebenso spricht auch das Vor- 
kommen der Stadt „Buto‘ in Verklärungen cher gegen als für ihren Ursprung aus dieser Stadt, 
denn einen König, der wirklich dort regiert, hätte man wie später die in den Friedhöfen ihrer 
Städte begrabenen Beamten sagen lassen: „Ich komzne aus meiner Stadt“ und nicht „Ich bin 
aus Buto gekommen‘‘t. Echte Texte aus butischer Zeit trügen vermutlich die Merkmale ihrer 
Herkunft ebenso unauffällig an sich wie memphitische Texte des Alten Reiches, deren Ursprung 
auf Grund der vorkommenden Kultstätten gesichert scheint. 

  

  

    

    

      
   

   

  

   

  

         

in der       
  

     

    

   

mit dem 

  

1 vgl. Sethe, Kom., Bd. 3, $.70. Auch der aus Buto kommende König bezeichnet 
ursprünglich oberägyptischen Wort für „König (Nj&w.i)“ der geschichtlichen Zeit (Pyr. 13742).



II. KAPITEL 

Entstehung der Mythe als Form 

1. Zur Formung der Mythe 
Mythen vermitteln die Kunde einer vor dem Menschen erschaffenen, über ihn erhabenen 

Welt, die auch seine Erde umschließt und sein Schicksal leitet. Sie setzen als Gegensatz das 
Bewußtsein geschichtlicher, in die Gegenwart einmündender Wirklichkeit voraus und können 
sich schon deshalb erst nach Anbruch der Geschichte jenseits einer in Annalen und Archiven 
greifbaren Überlieferung herausbilden. Die Weite menschlicher Vorstellung und Ahnung sind 
ihre Grenzen, überkommene rätselvolle Gestalten, heilige Gegenstände und vieldeutige Hand- 
lungen ihr Kernbestand an Symbolen des nicht anders Faßbaren. Es bedarf einer besonderen 
Form, eine solche Welt zur Sprache zu bringen. Aus der in Kult und Frömmigkeit gefundenen 
gehobenen Sprache entwickelt die Mythenbildung ihre Form, die erst mythische Erzählung er- 
möglicht. Vom scheuen Preis der Gottheit im Morgenlied, vom Bannen feindlicher Mächte durch 
die Nennung ihrer Namen bis zur offenen Erzählung von Mythen, welche den Beginn einer ewigen 
Urzeit vor die schon Jahrhunderte zählende Geschichte überlieferter Namen und Daten setzt, 
ist es ein langer Weg, dessen schlichtes Ergebnis nur Spuren der Herkunft bewahrt hat. Meist 
verliert er sich mit den ersten verschollenen Daten in der Frühzeit der Völker. In Ägypten läßt 
sich dieser Weg am ältesten Textgut noch verfolgen. Zwar erscheinen die ersten umfangreichen 
Sammlungen religiöser Texte erst in Pyramiden von Königen der 5. Dynastie gegen Ende des 
Alten Reiches. Doch enthalten sie auch Sprüche und Spruchfolgen, die mehr oder minder redi- 
giert älteren Epochen dieser ersten geschichtlichen Blütezeit entstammen. Die Erfindung der 
Schrift, welche um die Zeit der Reichseinigung den Beginn der Geschichtlichkeit ermöglicht und 
auslöst, stellt das Datum, über welches schriftliche Tradition nicht hinaufreichen kann. Die Art 
des Auftretens der Schrift, die sich zunächst auf Namen, Beischriften, Siegel und Herkunfts- 
angaben, in den Annalen auf knappe Sätze beschränkt und erst in der 2. Dynastie ihre end- 
gültige Form findet, läßt vermuten, daß es einiger Zeit bedurfte, bis sie zur Überlieferung um- 
fangreicher Texte dienen konnte. Doch zeigen die älteren Texte Eigenheiten gerade der frühen, 
neugeformten Schrift. Auch in ihren knapp gefaßten Götterreden, in ihrer Wörter und Zeichen 
sparenden Anordnung dürften sich Merkmale früher Textgestaltung erhalten haben. Weitere 
Eigenheiten sind bei der Niederschrift der Pyramidentexte, nicht ohne Spuren zu hinterlassen, 
im Wesentlichen schon beseitigt, haben sich jedoch in einer Reihe noch später auftauchender 
Texte, vor allem im Dramatischen Ramesseum-Papyrus erhalten. Sie zeigen eine im Folgenden 
zu untersuchende Form, gegenüber welcher sich die Masse der Pyramidentexte als jünger erweist. 
‚Noch fehlen mythische Zitate und Vergleiche, noch trägt der König nicht die vielen Götterrollen, 
die ihn später auf dem Wege zu seinem Vater, dem Sonnengott, verklären. An seiner Stelle sprechen 
die Götter zueinander und vollziehen — in Gestalt des Königs und der anderen Teilnehmer am 
Festspiel — das heilige Ritual. Geschlossen als Festspiel tritt hier die mythische Welt vor unsere 
Augen. Sie trägt keine eigene literarische Form, welche die Mythe — wie das „Es war einmal“ 
des Märchens — kennzeichnet. Doch kündet sich die Mythe als eigentümliche Erzählung schon 
 



Das Erscheinen der Mythe im Kult. Ausbildung der Mythe im Totenglauben 29 

an. Die Erklärungen der Kulthandlungen, welche die Götterreden begleiten, — „Das ist Horus, 
der zu seinen Kindern spricht“ — sprengen den dramatischen Rahmen, indem sie sich weder 
als Rede noch als Handlung aufführbar an den Zuschauer wenden, und erklären die Kulthand- 
lung als mythischen Vorgang. Wird ein solcher Vermerk von der Kulthandlung getrennt und 
als einst geschehen erzählt — „‚Horus sprach zu seinen Kindern“ —, so ist die Mythe als Sprach- 
form gefunden. Aus der Bewegung zur vollendeten Form zurückblickend läßt sich die Mythen- 
bildung geradezu als Formproblem verstehen, als ein Bemühen, das überkommene heilige Gut 
auf eine einzige Formel zu bringen und durch sie Weltlauf und Einzelschicksal zugleich zu er- 
klären. Diese Formel ist die Mythe. Durch das mythische Zitat wird ein immer wiederkehrender 
Vorgang an das erste Mal der Göttergeschichte angeschlossen. Nachdem die dramatische Form, 
das Festspiel der Menschen mit Götterrollen, im Kult gefunden wurde, erwächst die mythische 
‘Form im Totenglauben, in welchem sich Ewigkeit und Gegenwart unmittelbar begegnen. Dem 
toten König — und später jedem seligen Toten — kommt die vermittelnde Rolle zu. Er geht 
im Tode zu den Göttern der Mythenbildung, die sich in den Teilen der ewigen Welt, menschen- 
gestaltig vorgestellt, verkörpern. Durch die auf ihn bezogene oder ihm in den Mund gelegte 
Rede wird ein mythischer Vorgang zitiert und damit für den Weg aus der irdischen, den zit 
senden noch oder gerade nicht mehr umschließenden Gegenwart die mythische Ewigkeit be- 
schworen. 

Der königliche Totenglauben findet in der Verklärung eine literarische Form, mit der er 
den König in die mythische Welt versetzt. Er überbrückt mit ihr die Kluft zwischen geschicht- 
licher Gegenwart und göttlicher Ewigkeit, in welche der tote König eingeht. Es ist noch nicht 
die Mythe selbst, die hier in mythischer Form erscheint, sondern der Weg des Königs „zu seinen 
Götterbrüdern“. Die neue Form macht den Tod zum mythischen Ereignis — „Du bist davon- 
gegangen, damit Du den Stätten des Horus gebietest. Du bist davongegangen, damit Du den 
Stätten des Seth gebietest. Du bist davongegangen, damit Du den Stätten des Osiris gebietest“ 
(Pyr. 218 Var.); „Ich gehe davon, damit ich R€ besuche“ (Pyr. 948); „Ich gehe ein Davongehen 
als Auge des Horus“ (Pyr. 976). Sie verklärt so das Leben gerade bei seinem Ende, indem sie 
den Weg der Seele verfolgt und mit Götterschicksal vergleicht. Sie beschwört den Leichnam, 
nicht zu verfallen, nimmt gegen einen älteren Totenglauben Stellung und verhilft dem Toten 
zur Wiedergeburt durch eine neue Mutter als unvergänglicher Stern, so daß er „seine erste Mutter, 
die er gekannt hat, nicht mehr kennt“ (Pyr. 1428). Man könnte einwenden, daß auch in Dra- 
matischen Texten der tote König die Rolle des Osiris trägt und damit in die mythische Weit 
versetzt ist. Doch geschieht dies dort mit eigenen Mitteln, die wir dramatisch nennen, und die 
auch dem toten König noch eine Rolle zuweisen. Die Verklärung benützt demgegenüber die Form 
der Erzählung, welche — im Munde des toten Königs — aus einem mythischen Bereich herüber- 
tönt. Man kann die Geeignetheit des Begriffes „mythisch“ für die Form derartiger Verklärungen 
bezweifeln und eine Erschließung dieses Begriffes an echten Mythen fordern. Doch würde ein 
so gewonnener Begriff gerade gegenüber den Anfängen der mythischen Form versagen. Alle 
derartigen Begriffe sind Hilfsmittel, die erst im Verlaufe einer Untersuchung anschaulich werden. 
Auch der Begriff „dramatisch“ ist gegenüber den sogenannten altägyptischen Dramatischen 
Texten nur eine vorläufige Hilfe, denn daß diese Texte nicht das, was wir heute Drama nennen, 
darstellen, wird niemand bestreiten. Da diese literarische Form im Kult erwachsen ist, könnte 
man sie auch literarisch „Kultform“ nennen und statt von Dramatischen Texten von „Kult- 
texte‘ sprechen. Schon wenn diese Texte treffender „Festspiele“ genannt werden, treten ihre 
„dramatischen“ Reden neben anderen Vorgängen — wie Umzüge und Wettspiele — zurück. 
Doch bleibt dann die Eigenart der Rollenverteilung, in der sich die Rollenverteilung echter 
Dramen anzeigt, unberücksichtigt. Die selbständige Entwicklung literarischer Formen setzt 

      

      

    

    

  

  

   

    
15. Sethe, Dramatische Texte 8.95.



30 IT. Entstehung der Mythe als Form 

schon eine von allem anderen abgelöste Formkunst voraus, während doch literarische Formen 
wie andere Kunstmittel zunächst für andere, nicht literarische Zwecke geschaffen und als hierfür 
glückliche Formeln benützt werden. Auch zur späteren Kunstform erstarrt tragen sie noch einen 
Rest ihrer einstigen Bestimmung, Die Zauberformel, welche die Schlange als dämonische Macht 
bannen soll, spricht ihren Gegenstand an, umkreist und bedroht ihrerseits das Bedrohliche und 
läßt es nicht frei, bis es „fällt und weicht“. Besonders wenn derartige Formeln dem kleinen 
Horusknaben „mit dem Finger im Munde“ (Pyr. 663, 664) zugeschrieben werden, erinnert ihre 
Sprache an die Weise, mit der man in einer Art Kindersprache zu Kindern spricht, eindringlich, 
beschwörend, mit eigentümlicher, sprunghafter Gedankenführung. Damit tragen diese Zauber- 
sprüche lediglich ihre eigene für den besonderen Zweck geeignete Form, sei es, daß sich der Be- 
schwörer selbst durch diese eigentümliche Sprachform als Kind kennzeichnet, dem die Schlange 
nichts tut, sei es, daß er zu der Schlange wie zu einem unberechenbaren Wesen spricht, welches. 
man in anderer Weise überzeugen muß als einen Mecıschen. Zweck dieser Sprachform ist es, die 
Giftschlange zu verzaubern. Zweck der mythischen Sprachform könnte es sein, den Abstand, 
welcher zwei verschiedenartige Welten, die mythische und die irdische, trennt, erzählend zu be- 
wältigen. Dies gelingt der Verklärung in besonderer Weise, da sie dem toten König folgt, der 
selbst in die Welt der Götter davonging. Wie mit der dramatischen Form nicht sofort das Drama, 
wäre auch mit der mythischen Form nicht sofort die Mythe gegeben. Die wirkliche Entwick- 

    
    

  

      

   

lung ist, wie im Folgenden gezeigt werden soll, noch verwickelter. Gehen doch sowohl die er- 
zählende Form der Verklärung wie auch die als Lehre vorgetragene echte Mythe, beide auf ver- 
schiedenen Wegen herausgebildet, auf Dramatische Texte zurück, so daß hier eine doppelte 
Entwicklung von der dramatischen zur mythischen Form vorzuliegen scheint. Inwieweit die 
Textentwicklung diese und andere Formen aneinanderschließt, sollen die folgenden Unter- 
suchungen erweisen. Vorwegnehmend kann jedoch schon betont werden, daß die verschiedenen 
Formen zwar sprunghaft als etwas anderes in Erscheinung treten, jedoch unbedenklich alte 
Formen weiterverwenden. In der mythischen Erzählung finden dramatische Gespräche Platz. 
Auch thematisch bleibt ja älteres Gut bewahrt. Mit dem Sonnengott hat die Mythenbildung 
ein Symbol gefunden, das nicht nur den Horizont noch einmal weitet und das altägyptische 
Weltbild krönt, sondern auch auf ältere Mythen Licht wirft und ihre schönen Gestalten neu be- 
leuchtet. 

  

  

  

  

    

2. Die Dramatischen Texte 
Bei der Durchsicht der Quellen und ihrer vorläufigen Gliederung wurden auf Grund der 

Eigenart ihrer Schrift Bildreihen mit spärlichen, dargestellte Vorgänge, handelnde Personen und 
ihre Reden wiedergebenden Beischriften als ihrer Form nach ältestes literarisches Gut erkannt. 
In dieser Form erscheinen Festspiele, vor allem die Zeremonien des Jubilacumsfestes, das auch 
‚mit seinem Götterbestand in die Thinitenzeit hinaufreicht (s. S. 6f.). Ein zweites Festspiel, welches. 
erst in einer Abschrift des Mittleren Reiches, dem von Sethe in seinen „Dramatischen Texten 
zu Altägyptischen Mysterienspielen‘“ (S. 81ff.) veröffentlichten Ramesseum-Papyrus erscheint, 
zeigt über einer Bildreihe, die sich formal von den Bildern des Jubilaeumsfestes nicht unter- 
scheidet, Dramatische Texte. Schriftmerkmale lassen in ihnen eine zwar ebenfalls altertümliche, 
aber doch gegenüber den Bildreihen jüngere Erscheinung vermuten (s. $. 8), was darin eine 
Bestätigung finden kann, daß hier die mit einigen Reden selbständigen Festhandlungen durch 
die Dramatischen Texte nicht etwa ergänzt, sondern umgewandelt werden. Die Kultvorgänge 
gewinnen in den Dramatischen Texten einen neuen, mythischen Inhalt und werden so als Sinn- 
bilder mythischen Geschehens erklärt. Damit erhalten die den Kult ausübenden Personen und 
sogar Gegenstände des Kultes Götterrollen. Die feierlichen Handlungen werden nun durch Reden, 
die zwar mit Wortspielen auf die Gegenstände der Handlungen anspielen, sich jedoch inhaltlich 
nur als Teile von Mythen verstehen lassen, begleitet, In der Gegenwart des Kultes tritt die Mythe 

   

  



| 
vor die Augen der Gläubigen, näher und greifbarer, als dies in den auf eine jenseitige Welt weisenden. 
Verklärungen geschehen kann. Dieser merkwürdige Befund, der auf die Verwurzelung des älteren 
religiösen Textgutes im Kult ein Licht wirft, zeigt, daß formal gesehen dieMythe nicht in einer 
eigenen Form auftritt, sondern sich einer fremden bedient, die früher einmal im Kult erwachsen 
ist. Erst im weiteren Verlauf löst sie allmählich diese Verwurzelung, bis die Mythe nicht mehr als 
Festspiel, sondern einzig als Mythe, die ewige, bald ferne, bald gegenwärtige Götterwelt be- 
treffend, dargestellt wird. Für das Verständnis dieser Ablösung ist es wichtig zu wissen, wie 
im Einzelnen Mythe und Kulthandlung verknüpft sind, und wie hierbei die Mythe zur Sprache 
‚kommt. Zur Herausstellung und Verdeutlichung der Bezüge werden in den Dramatischen Texten 
die verschiedenen Mittel angewandt, welche die Schrift und besonders die Hieroglyphenschrift 
bietet. In senkrechten Zeilen geschrieben finden sich über mit dem Vermerk „zu sprechen“ ein- 
geleiteten Reden einander zugewandt die Schriftzeichen des sprechenden und des angesprochenen 
Gottes, wobei der angesprochene Gott der allgemeinen Schriftrichtung entgegensieht. Unter 
den Reden findet sich zwischen Strichen, die unsern Klammern entsprechen, der mythische Gegen- 
stand, über welchen die Rede geht, meist ein Gott, aber auch mythische Vorgänge. Darunter 
folgt — in einer neuen "Klammer? — die dazugehörende kultische Entsprechung — wie „Palmen- 
zweig“ nach „Osiris“ (Dr. T. $. 124) oder „Wettkampf“ nach „‚es kämpfen Horus und Seth‘ 
(Dr. T. S. 166). Weitere Vermerke können Teilnehmer an der Kulthandlung, den Ort der Handlung 
oder, wie der Vermerk „in der Wüste herumziehen‘“ (Dr. T. $. 129), die Szene abschließende Kult- 
'handlungen betreffen. Die einzelnen Szenen werden durch in besonderen Zeilen geschriebene 
Titel eingeleitet, die unter „Es geschah, daß..." die Kulthandlung der Szene beschreiben und 
sie mit‘... (ein Gott) ist es, welcher... (eine Handlung im mythischen Geschehen)“ erklären. 
So wird zum Beispiel das „Bringen des Brustlatzes (£nj) durch den Vorlesepriester“ mit „Horus 
ist es, welcher seinen Vater umarmt (knj) und sich an Geb wendet‘ erklärt (Dr. T. $. 211). Nach 
dieser Erklärung trägt der Vorlesepriester die Rolle des Horus. Der Brustlatz gilt als Osirist 
Wer mit Geb angeredet ist, wird nicht gesagt. Sethe vermutet in ihm eine Rolle der wirklichen 
Erde, den im Erdboden gegenwärtigen Erdgott, der im Festspiel als „Oberhaupt“ und „Oberster 
der Götter“ auftritt (s. $.26) und in Memphis den als 73-{nn „Erhabenes Land“ mit der Erde 
verbundenen Ortsgott mythisch vertritt. Bringen — und Tragen — des Brustlatzes wird als 
Umarmung des toten Gottes durch seinen Sohn erklärt. Die zu dieser Szene gehörende Rede: 
„Ich habe diesen meinen Vater, der müde geworden ist, umarınt, bis er wieder ganz gesund (@nb) 
geworden ist“, zeigt, daß sich Horus an Geb wendet, um ihm die Wiederherstellung seines Vaters 
mitzuteilen. Die Rede ist in zwei Teile zerlegt, von denen beide im Wortspiel auf den Brustlatz 
und ein Stück (#nb) von ihm (Dr. T. $. 213) anspielen. Sie sind beide als Osiris erklärt und werden 
in zweiten Vermerken ausdrücklich erwähnt. Ein Schlußvermerk nennt „‚Buto“ als Ort der Hand- 
lung. Diese Szene findet sich auch bildhaft dargestellt in der Bildreihe unter dem Dramatischen 
‚Text2. Dort findet sich der Szenentitel als vom „Vorlesepriester“ zu sprechende Rede: „Bringt 
12 Brustlätze. ..!" und weicht auch mit der Zahlangabe von der dramatischen Fassung ab. Der 
‚Vorlesepriester trägt nicht den Brustlatz, sondern läßt als Festleiter 12 Brustlätze bringen. Der- 
artige Verschiedenheiten können die Vermutung bestätigen, daß die Bildreihe als selbständiges 
estritual vorhanden war, ehe die — wie dies Beispiel zeigt, recht freie — dramatische Bearbei- 
tung hinzukam. 

‚Vom Dramatischen Text eignen sich zur Aufführung die Kulthandlungen und die Götter- 
reden mit den sie einleitenden Vermerken — „zu sprechen von ... zu Alles übrige kann 
zwar gelesen oder vorgelesen werden oder als Vorschrift für den Festleiter dienen, jedoch nicht 
aufgeführt werden. Erklärungen und Vermerke machen den Eindruck eines theologischen Kom- 
mentars. Doch atmen auch die Götterreden in ihrem Verhältnis zu den Kulthandlungen den- 

1 Sethe, Dramatische Texte $. 213 (Aum. 1020). 
2 ib. 8.256, Bild 22. 

Mythe und Festspiel zu 

    
  

    

   
    

  

     
   

  

  

  

   

  

  

    

 



    

32 der Mythe als Form 

selben Geist. Die Kulthandlung wird zum Vorgang der Mythe erklärt und ihr Gegenstand durch 
ein Wortspiel in die Götterrede einbezogen. Mythe und Kultgegenstand dürften demnach gleich- 
zeitig mit der Kulthandlung verknüpft worden sein. Wenn die Reden hierbei die mythische Hand- 
lung vorzugsweise in der Form der Vergangenheit (ddm.nf) wiedergeben, einer Form, die sich bis in 
späte Tempel als Form der Götterreden erhalten hat, so dürfte hier nicht eine besondere feierliche 
Form vorliegen!, sondern sich der Ablauf des Festspieles auswirken. Zunächst wird die Kult- 
handlung vollzogen, hier der Brustlatz angelegt und gebracht, und dann erst die Rede geführt, 
welche die vollzogene Handlung anzeigt. Anders ist ein feierlicher Verlauf des Festspiels nicht 
vorstellbar. Mit dem Imperativ — „Bringt mir mein Auge, das Perlengehänge...“ (Dr. T. $. 185) 
— wird zu Handlungen, die erst im folgenden geschehen, aufgefordert. Auf Zustände wie das 
Duften der Salbe am Leibe des Königs wird durch „wie lieblich ist..." (Dr. T. 8.124, 8.139) 
in der Gegenwartsform hingewiesen. Reden, welche Kulthandlungen wie das Erheben von Opfer- 

h mit „Ich hebe es Dir an Dein Gesicht‘'2 gegenwärtig 
geschehend erklärt. So dürfte die Form der dramatischen Rede, welche die mythische Handlung 
in die Vergangenheit verlegt, zwar etwas bedeuten, jedoch nicht auf eine mythische Vergangen- 
heit, das „erste Mal“ des Geschehens in mythischer Urzeit, anspielen, sondern auf die schr nahe 
Vergangenheit der soeben vollzogenen Kulthandlung, und so Mythe und Kult noch inniger 

altägyptisch mit Partizipialkonstruktionen wiedergegebenen, in die Ver- 
‚gangenheit weisenden Relativsätze dürften nicht auf ein einst geschehenes Ereignis verweisen, 
sondern den gegenwärtigen Kultgegenstand erklären. Wenn Horus zu Seth sagt: „Bringe mir 
mein Auge, das Du wütend gemacht hast, das blutrot ward in Deinem Munde!“, so geht dies 

auf den gerade herbeigebrachten Karneolschmuck, der als durch Seth erzürntes, blutig gebissenes 
‚Auge des Horus erklärt wird. Wollte man in der Rede einzig eine Anspielung auf eine geschehene 
Untat des Seth sehen, verlöre der dramatische Verlauf seine Unmittelbarkeit. Die rote Perle 
ist das gerötete Auge und zugleich Beweisstück dieser Untat des Seth. Es gehört mit zu dem 
dramatischen Charakter des Festspiels und zu seinem symbolischen Wert, daß die Mythe — wie 
ja auch unser Drama immer wieder aufführbar gestaltet ist und mit der Aufführung aufs neue 
geschieht. Das Festspiel rückt die Mythe in die Gegenwart. Auch die Sätze über das Horusauge 
in deı Speisetafel mit Wortspielen auf die Opfergaben — „welches sie ausgespieen haben‘ (Pyr. 92), 
„welches er gefangen hat‘ (Pyr. 60c Var.), „welches er von Seth genommen hat“ (Pyr. 95) — 
und viele andere haften an dem gegenwärtigen „Auge“ und geben vor, daß diese mythischen 
Ereignisse soeben im Festspiel geschahen. Aus einem ähnlichen Zusammenhang dürften gleiche 
Satzbildungen in Schlangenbeschwörungen auf mythische Gegenwart und nicht — wie es nahe- 
liegt — lediglich als Anspielungen auf Ereignisse der Urzeit, zu deuten sein. Der „Nagel des 
Atum“ (Pyr. 229) — vermutlich die Kralle des Ichneumons‘ — befindet sich noch auf dem Rücken 
des Schlangendämons von Hermopolis — wie im Schriftbild das Messer auf dem Rücken des Seth 
und der Zahn oder Dorn am Kopf der „‚Ohnmächtigen“ (Pyr. 558 M) —und hat dadurch nicht mur 
den Streitfall beseitigt, sondern verhütet ihn — wie dies die späteren Varianten der fraglichen 
Beschwörung verdeutlichen? — für alle Zeiten. Auch die Vergangenheitsform der einleitenden 
Vermerke der Festspielszenen, welche nach „Es geschah, daß...“ die Kulthandlung schildern, 
kann im Zusammenhang mit der dramatischen Gegenwart verstanden werden, ohne daß auf eine 
übertragene, nun gegenwärtige Bedeutung — deren Ursprung aus ihrem alten Gebrauch her- 
geleitet werden könnte — zurückgegriffen werden braucht*. Die Kulthandlung geht, wie schon 

  

  

       
     

  

gaben begleiten, werden auch myt) 

  

  

     verknüpfen. Auch d 

  

  

  

    
  

    

  

  

   

  

   
    

  

    

1 vgl. A. Erman, Acgyptische Grammatik (1928) $ 311 
2 Dyr. 6nc, Setle, Dram, Texte 8.190 (81), vgl. ibd. 8.173 (67) in der Vergangenheitsform. 
3 Scthe, Dram. Texte 8. 180 (75). Zu der Übersetzung „wütend machen“ vgl. Erman, Grapow, 

Wörterbuch, Bd.3, . 151 (2). Sethe übersetzt: „..., das karneolrot ward für Dich...“ 
4 vgl. Sethe, Kom. Pyr. 4254. 
5 Scihe, Kom. Pyr. 2290. 6 Junker, Götterlchre S. 5off. 

 



Gegenwärtigkeit der Mythe im Kult. Entwicklung der Mythe durch Dehnung der Verweise 33 

bemerkt wurde, der Rede voraus. Man könnte so den einleitenden Vermerk und die folgende 
‚Rede zusammenfassend übersetzen: „Nachdem...(die Kulthandlung) geschehen ist, was. ..be- 
deutet, spricht... (ein Gott) zu... (einem anderen Gott)“. Für eine Beurteilung der Entwicklung 
der mythischen Form sind diese Feststellungen wichtig. Das dramatische Festspiel ist wirklich 
das, was man von einer vor den Augen geschehenden Vorstellung erwartet, eine Vergegenwär- 
tigung. Eine Verlegung des mythischen Rahmens in die Urzeit findet nicht statt. Vor den Augen 
der Anwesenden vollziehen Könige und Priester in Götterrollen das heilige Spiel, welches die 
Mythe ewig neu entstehen läßt und im heiligen Brauch am Leben erhält, Gerade die Gegenwart 
und das Geschehen der mythischen Handlung machen für den am Festspiel Beteiligten das auch 
ihn heiligende Ereignis aus. 

Ein weiteres Beispiel der Gegenwärtigkeit und Unmittelbarkeit der Handlung in den 
Dramatischen Texten ist der alleinige Gebrauch der Demonstrativpronomen „dieser“, „die 
und „dieses“. Die auf entferntere oder zeitlich entlegenere Dinge hinweisenden Fürwörter „jener“, 
„jene“ und „jenes“? treten nur — vor allem in den Erklärungen — als Kopula mit der Bedeu- 
deutung „ist es“ auf und richten sich noch im Geschlecht nach dem Erklärten, während sie 
später® — in den Verklärungen— schon zu dem gleichförmigen pw „ist es“ erstarrt sind. Mit 
„dieser Große“, „dieser mein Vater“, „wie lieblich ist dies, was aus diesem Deinem Vater 
kam“ (Dr. T. $.139) wird auf gegenwärtige Gestalten hingewiesen, was sich von Sätzen wie 
„der König kommt, sein Gesicht ist das jenes Großen, des Herm der Kronenschlange, der mit 
dem, was an ihm verletzt war, stark ward“ (Pyr. 297) — Horus, der sein verletztes Auge als 
Krone wiedergewinnt — und den vielen Götternennungen der Verklärungen wie jene Götter, 
welche das Sonnenschiff rudern (Pyr. 922), „jene beiden großen Götter, die aus Heliopolis 
kamen“ (Pyr. 1010) und „jene vier Wesen, welche Atum erschuf (m$j) und Nut gebar“ (Pyr. 
2057), die sämtlich einzig in die mythische Welt verweisen, abhebt. Texte des älteren Totenkultes 
und der Dramatischen Texte der Speisetafel und des Opferrituals ergeben weitere Beispiele von 
Hinweisen auf das unmittelbar gegenwärtige, auf „dies Dein Opfer (phr)“ (Pyr. 818), auf „diese 
Deine Libation (Plural) (Pyr. 22), auf „dies Dein Brot“ und „dies Dein Bier (Plural)“ (Pyr. 
870), auf „dies Dein reines Wasser (Plural) (Pyr. 864), auf „dies Horusauge“ (Pyr. 113), 
„diese Rnn-wt.t“ — eine Kleidergöttin — (Pyr. 1755) und „dies, was ich (der Sohn) Dir getan 
habe“ (Pyr. 1879). Auch in Beschwörungen wird „diesem Mann "(Pyr. 231), „dieser Schlange, 
welche aus der Erde kam“ (Pyr. 442), mit „dieser Hand“ (Pyr. 672), „diesem Nagel“ (Pyr. 
424), „diesem Fuß“ und „diesem Arm“ (Pyr. 685 vgl. Kom.) gedroht, mit „dies ist der Nagel 
des Atum“ (Pyr. 229) auf den Finger des Beschwörers hingewiesen. Die Pyramidenweihtexte 
sprechen noch von „dieser Arbeit“ und „dieser Pyramide“ (Pyr. 16531f., 1600ff.), von „diesem 
Haus“ (Pyr. 1266), von „dieser Pyramide und dieser Gotteshalle“ (Pyr. 1278). Auch in den 
Verklärungen findet sich das „dies“, um die gegenwärtige Welt von der fernen, in die sich der 
König hineinbewegt, abzuheben, um „diesen Tag‘, das heißt das „heute“ des königlichen Be- 
gräbnisses von „jenem Tag, an welchem er (Osiris) gestorben ist“ (Pyr. 1090) zu unterscheiden. 
Besonders in Gesprächen wird in der direkten Rede noch das „dies“ verwandt. So wird über 
den — vom Sprecher aus gesehen — gegenwärtigen Ort, auch wenn er in mythischen Gefilden 
liegt, als „diese Stätte, die herrlicher ist als irgendeine Stätte“ (Pyr. 931), im Gegensatz zu 

  

  

    

    

     

     
  

   
    

  

        

  

  

  

  

  

1 pie, tw, nıo weist im Gegensatz zu pn, In, nn auf entferntere Dinge und wird auch von Sethe meist 
späteren Entwicklung tritt das entschiedenere pf, #/ „jene: 
identexten findet) an die Stelle des älteren pw und ti (vgl 

jener“ ... wechselnd 
     
„jenen“ (das sich auch schon in den Pyrai 
Sethe, Die Sprüche für das Kennen der Seelen der heiligen Orte, $. 155 (Index) „„puj‘ 
mit pfi...). 

2 Im dramatischen Ramesseum-Papyrus ist die veränderliche Kopula, die sich in den Pyramiden- 
texten auch in redigierten Sätzen aus Dramatischen Texten noch findet, beseitigt. Vgl. „Isis ist es und 
Nephthys“ Dr. T. $. 226 (120) und Pyr. 1280b. 

5 VAe av: schat 

     

 



34 TI. Entstehung der Mythe als Form 

„jenen schönen reinen Stätten, welche sie“ (die Urgötter)“ „für RE geschaffen haben, als sie ihn 
auf ihre Throne setzten“ (Pyr. 1692) gesprochen und nach dem gegenwärtigen Zustand mit „Wie 
ist Dir dies geschehen ?“ (Pyr. 931) gefragt. Doch wird in jüngeren Varianten mehrfach älteres 
„dies“ durch „jenes“ ersetzt. Nun fällt „jener Große" (Pyr. 819), dessen Haupt R& heben soll, 
und nicht mehr „dieser Große“ (Pyr. 7973), der auch in den Dramatischen Texten gegenwärtige 
Gott (s. 0). Nicht mehr „diese Deine Würde“ kommt aus dem Munde des R& (Pyr. 800), nicht 
mehr „diese Deine Verklärung“ wird von Anubis befohlen (Pyr. 797), sondern „jene Deine 
Würde“ (Pyr. 1720) und „jener Dein Geist, zu dem Du auf Befehl der Götter werden sollst“ 
(Pyr. 1714). Innerhalb der Verklärungen ist so fortschreitend eine Dehnung der Verweisung fest- 
zustellen. Es wird nicht nur, nun mit Vorliebe, auf eine mit dem Sonnengott an den Himmel 
erückte mythische Welt verwiesen, sondern auch das bisher Gegenwärtige, Unmittelbare durch 

durch „jenes“ in die Ferne gerückt, anscheinend, um es den Menschen und der 
irdischen Welt zu entziehen. Auch die Umwandlung der Namensformel aus „in Deinem Namen“ 
in das jüngere „in jenem Dein diesem Vorgang, in dessen Verlauf nun 
nicht mehr von „Deinem Thron“, sondern von „jenem Deinem Thron aus Erz“ (Pyr. 873 Var.) 

gesprodl ällen auch in das Textgut des Opfer- 
rituals ein, obwohl hier im allgemeinen die ältere Form gewahrt bleibt. So wird nun gesagt: 

inde ist (pıo statt älterem tw) jenes (nw statt älterem nn „dies“), was Horus seinem 
Vater gemacht hat“ (Pyr. 740). Eine Bestätigung des jüngeren Alters dieses Textes kann darin 
gefunden werden, daß an ihn ein weiterer Ritualtext mit Merkmalen der fortgeschrittenen 
Mythenbildung anschließt. Er enthält im Gegensatz zur Masse der in dramatischer Form ver- 
faßten Ritualtexte die Namensformel, und zwar schon in ihrer erw 
in einer Erwähnung des Re und seines Lichtlandes (Pyr. 741) 

in Vergleich mit den Texten des Dramatischen Ramesseum-Papyrus zeigt, daß die Dra- 
matischen Texte des Opferrituals der Pyramiden nicht mehr ganz. in ihrer ursprünglichen Form 
vorliegen. Bis auf einzelne Titel der Kulthandlungen und die Bezeichnungen der Optergaben 

ie szenischen Vermerke entfallen. Die Rollenangaben sind vereinzelt als Anreden — „‚Thoth, 
gib ihm seinen Kopf!“ (Pyr. 10) anstelle „Geb spricht zu Thoth: „Gib ihm seinen Kopf!“ (Dr.T. 
8.153) — in die Rede einbezogen worden. Zu einem Spruch gegen Feinde (Pyr. 16) könnte man 
vermuten, daß hier bei einer solchen Einbeziehung ein Irrtum unterlaufen ist, weil jetzt nach- 
einander erst Osiris und dann Thoth aufgefordert werden, gegen Feinde des Königs vorzugehen. 
In einem verwandten Text wird zweimal Thoth angesprochen (Pyr. 1330). Vor der Redaktion. 
dürften die Götternamen der Anreden gefehlt haben und in einem oder zwei gleichlautenden 
‚Vermerken Osiris als der Gott, welchen die Rede an Thoth betrifft, bezeichnet gewesen sein. 
‘Von dort wäre er durch einen Irrtum des Redaktors in die — von Geb oder Horus — an Thoth 
gerichtete Rede geraten sein. Auffälliger und weitergehend ist die Redaktion, mit welcher in 
den Pyramiden Dramatische Texte für den Totenkult auf den verstorbenen König bezogen 
werden. Im Kult des lebenden Königs wird das Horusauge dem König, der — wie der erste seiner 
großen Namen zeigt — vornehmlich als „Horus“ galt, als das eigene Auge überbracht, Hierbei 
tritt der Götterbote Thoth als Mittelsmann auf, der das verlorene Auge sucht, es mit seinem 
Fisch- oder Jagdnetz fängt und das von Seth geraubte diesem wieder entreißt. Werden Teile 
des Festspiels als Ritual auf den Kult des toten, als Osiris geltenden Königs übertragen, ent- 
stehen neue Verhältnisse. Nicht mehr der „Kellermeister“ — der königliche Mundschenk mit 
der Rolle des Thoth — trägt dem König das Mahl auf (Dr. T. S. 190), sondern dieser selbst als 
Sohn seinem toten Vater. Das Horusauge wird so nicht mehr seinem natürlichen Besitzer ge- 
bracht, sondern von ihm seinem Vater Osiris für die im Tode erloschenen Augen übergeben, 
damit er wieder sche (Pyr. 55). Trotz dieser veränderten Situation werden die begleitenden Reden 

    

  

  

    

  

  

    

       atz des „die    

  

  

    

n Namen“? gehört z      
      

    en wird. Diese Umwandlung dringt in 

  

   

      

erten Form, und endet 

      

    
     

  

      
    

  
2 Sethie scheint Kom. Pyr. 616 (Bd. 3, $.131) die Bildung ohne pw für jünger zu halten,



Jüngere Form der dramatischen Pyramidentexte 35 

unbedenklich übernommen. Dies wird durch die Anonymität, mit der zum Beispiel von Feind 
und Feinden mit „er“ und „sie“ gesprochen wird, erleichtert. Auch da, wo Seth als Gegner ge- 
‚nannt wird, fällt die Übertragung kaum auf, da ja Seth als Feind beider Götter gilt. Horus, 
(der die Rolle des Thoth übernommen hat, rettet nun selbst sein Auge vor Seth (Pyr. 95), was 
— wie sich im Verlauf der Untersuchung erweisen wird — der Vorform der Mythe vom Horus- 
auge nahekommt (s. $. 70f.). Auch die Rolle des Thoth, nach dem in die Ferne gezogenen Auge 
(des Horus auszuziehen, wird im Pyramidenritual Horus selbst gegeben (Pyr. 31), obwohl noch 
in der auf den Sonnengott übertragenen Fassung in ihrer späten Form es gerade Thoth ist, der 
als kleiner Hundskopfaffe auszieht und das Auge durch seine Beschwörungen besänftigt!. Im 
Allgemeinen beschränkt sich so die Redaktion darauf, aus dem Vermerk: „Thoth spricht zu 
'Horus‘ das „Horus“ in die Rede aufzunehmen, so daß nun statt „Nimm Dir Dein Auge und sei 
glücklich darüber!“ (Dr. T. S. 190) „Nimm Dir das Auge des Horus und sei glücklich darüber!“ 
(Pyr. 59) oder „Nimm Dir das Auge des Horus, über das er glücklich war!" (Pyr. 59) dasteht 
In einigen wenigen Fällen wird eine andere Lösung gefunden und der tote König nicht mit „Osir 
‚sondern mit „Horus als Osiris‘ angesprochen. Doch folgt auch hier nicht das alte „Nimm Dir 
Dein Auge!‘ sondern das aus ihm redigierte: „Nimm Dir das Horusauge an Dich!“ Die Erkl 
rungen der Dramatischen Texte, welche einer mythischen Form nahekommen, sind in das Py- 
Tamidenritual nicht übernommen. Doch finden sich verschiedentlich Spuren ihres alten Vor- 
kommens. In einem zweiten, schon erwähnten Spruch gegen Feinde (Pyr. 1335/1336) scheint 
die ursprünglich mit „Es geschah“ eingeleitete Kulthandlung „daß der König in die Stätten des 
‚Anubis eingeführt wurde“ hinter die Erklärung „‚Horus ist dies, welcher gekommen ist, seinen 
‘Vater Osiris zu suchen“ gestellt und aus dem Vermerk „Horus spricht zu Thoth“ das „Thoth“ 
als Anrede vor die beiden Reden „Verschone niemanden, der meinen Vater haßt!‘“ und „Eile, 
damit Du siehst, wie mein Vater gebracht wird!” gesetzt zu sein. Auch die Rede „Dies ist das 
‚Auge des Horus, welches er von Seth (zurück) erbat“ (Pyr. 65) scheint durch die Kopula ihre 
Herkunft aus einem Vermerk erkennen zu lassen, der den Titel der Szene „an seine linke Hand 
legen“ erklärte, wobei das Wortspiel auch das, was an die Hand gelegt werden sollte, ergäbe. 
Beides, Kulthandlung und Erklärung, könnten so „Es geschah, daß der Speisebedarf (dbh.t-Atp) 
an seine linke Hand gelegt wurde, das ist das Auge des Horus, welches er von Seth (zurück) er- 
bat (dbh)““ gelautet haben. Auch der in ein Ritual des Totenkultes eingeschobene Vergleich „wie 
Horus, der seinen Vater rächte“ (Pyr. 573) dürfte aus einem Vermerk, wie ihn Sethe in einer 
Szene des Ramesseum-Papyrus mit „Horus ist dies, der seinen Vater Osiris rächt“ (Dr. T. $. 134) 
ergänzt, an seine jetzige Stelle gerückt sein. 

Die Dramatischen Texte können nicht — wie es schon Sethe feststellte — „als ein Drama 
in unserem Sinne“ „bezeichnet werden“ (Dr. T. $.95). Sieht man auf die Mythe, so ist eine ge- 
schlossene, fortlaufende Handlung nicht zu erkennen. Den Verlauf des Festspieles diktiert das 
Ritual der Kulthandlungen, in den Pyramiden die Abfolge der Speisetafel. Eine Veränderung 
der Speisefolge, wie sie Junker an den Speiselisten in der frühen 5. Dynastie festgestellt hat 
(6. 5.9) kann unbeschadet des Zusammenhanges der in ihren Götterreden zur Sprache kommen- 
den Mythen vorgenommen werden, da ein solcher Zusammenhang überhaupt nicht besteht. 
Die Kulthandlungen, die Darreichungen, Erhebungen, Umzüge und alle anderen Riten, sind 
der die Handlung tragende Teil des Festspieles. Gegenüber unserem Drama nimmt die sichtbare 
Handlung mehr Raum ein und trägt eine betonte Bedeutung®. Die Schauspieler werden auf der 
Szene bekleidet und mit ihren Insignien versehen, ja sie scheinen erst dort ihre Rolle aus dem 

            

     

      

  

1 W. Spiegelberg, Der ägyptische Mythos vom Sonnenauge $. 4ff. 
2 Pyr. 19, 21, 55, 831 
3 Dies ist in den nicht dramatisch bearbeiteten Festspielen — den Bildern zum Jubilaeumsfest und 

dem Ramesseumpapyrus in seiner ursprünglichen Porm (s. $. 7£.) — noch mehr der Fall. Nur kurze Rufe 
— wie sie sich etwa Artisten bei Vorführungen zurufen — begleiten die heilige Handlung.



36 II. Entstehung der Mythe als Form 

Mund des Vorlesepriesters zu empfangen!. Es ist durchaus möglich, daß der ganze Text ein- 
schließlich der Reden von einem Vorlesepriester verlesen wurde. Die Formel „Es geschah, daß“ 
atmet vorgetragene Feierlichkeit. Die Erklärungen gewännen so, an Aufführende und Zuschauer 
gerichtet, einen besonderen Sinn. Sethe weist darauf hin, daß die Rollen häufig wechseln und 
von einer zur anderen der dargestellten Personen springen. Auch kann ein Gott in derselben. 
Szene doppelt gespielt erscheinen. Da hier die Götter noch kaum mit Namen angesprochen werden, 
ist es nur mit Hilfe der Vermerke — „‚Thoth spricht zu Horus“ — möglich, bei den wechselnden. 
Bezichungen zu wissen, worum es geht. Der ganze mythische Teil scheint so mit seinen Ver- 
merken in dramatischer Form den Kulthandlungen, wie sie die Bildreihe unter dem Text alle 
darstellt, beigefügt und auch bei der Aufführung neben der Vorführung der Kulthandlungen 
einhergegangen zu sein. Das Festspiel trüge dadurch eine eigentümliche, jedoch durchaus sinn- 
fällige Form, die sich von unseren Dramen noch auffälliger abhebt. Als Handlung ergeben die 
Szenentitel des Ramesscum-Papyrus im Wesentlichen, daß der König ein Schiff kommen läßt, 
es ausrüstet und besteigt, daß er unter Festlichkeiten und Spielen, welche die der Reichseinigung 
vorangehenden Kämpfe symbolisieren, gekrönt wird, und daß er schließlich seinen verstorbenen 
Vater betreut und kleidet. An diese Handlung, deren einzelne Vorgänge, wie Sethe betont, oft 
nur „mimisch“ (Dr. T. $. 96ff.) dargestellt wurden, sind die mythischen Erklärungen auf Grund 
einer in anderem Zusammenhang zu untersuchenden Symbolik angeschlossen. Zwar könnte die 
ganze Handlung mythisch als Auszug des Horus, seinen Vater zu suchen und zu begraben, ver- 
standen werden. Doch setzt sich diese Möglichkeit gegenüber den vielen Einzelzügen, die sich 
aus dem Wechsel der Riten ergeben, nicht durch. Die mythische Situation wechselt beständig. 
Sie folgt dem Spielablauf und entspringt den Möglichkeiten, welche die vielen Personen und 
Gegenstände der Kulthandlung als Träger der wenigern Götterollen bieten. Die entstehenden 
Entsprechungen müssen sinnvoll und glaubhaft sein und symbolische Werte berücksichtigen. Die 
gefundenen Werte müssen aufeinander abgestimmt sein, um eine mythische Handlung zu ge- 
statten, wobei die Namen der Kultgegenstände im Wortspiel den Wortlaut der Götterreden und 
damit das, was mythisch zur Sprache kommt, festlegen. So bricht die mythische Handlung immer 
wieder ab und wechselt ihren Gegenstand schon innerhalb der Szenen. Es ist offensichtlich, daß 
auf diese Weise keine fortlaufende Mythe zustandekommen kann. Sethe hat so auch bei der 
Wiedergabe des Inhalts den Ablauf der Kulthandlungen geschildert, jedoch auf eine Zusammen- 
fassung der mythischen Erklärungen verzichtet. Noch ständen „die darstellenden Personen und 
ihre Erlebnisse oder Handlungen” — das heißt der Kult — und nicht „die Geschichte der dem 
Osiriskreis angehörenden Götter" — das heißt die Mythe — „im Vordergrund“ (Dr. T. S.95), 
was den Gegensatz dieser Dramatischen Texte zu echten Dramen kennzeichnet, denn dort führt 
eine einzige, mit den Rollen auf die Schauspieler fallende Handlung, während in den Dramatischen 
Texten eine schon vorhandene Kulthandlung mittels der Mythe dramatisiert wird. Die Mythe 
legt hierbei Rollen und Götterreden über den Kultablauf, ohne seine Ordnung zu stören. Sie be- 
läßt es bei der vorgefundenen Form und erklärt lediglich in ihrer Weise die Festhandlung, an 
die sie sich mit ihren Götterreden anhängt. So bilden die Dramatischen Texte eine eigentüm- 
liche Übergangserscheinung, in welcher sich die Mythe als etwas Neues erweist, das zwar dem 
vorhandenen Kult seinen Sinn verleiht, sich jedoch noch nur über das Vorhandene legt und eine 
eigene Handlung nicht durchsetzt. Solange das Kultspiel führt und die Speisefolge leitet, kann 
keine fortlaufende mythische Handlung aufkommen, obwohl die Mythe Riten als Götterspiel 
erklärt und die Dinge des Kultes durch Götterreden heiligt. Hierzu müßte sich die Mythe ver- 
selbständigen und die mit der Kulthandlung eingegangene Verbindung lösen. Dies ist in den 
Götterhymnen mit der Namensformel geschehen. Sie springen nicht mehr von Rolle zu Rolle 
und richten sich an einen einzigen, an den gepriesenen Gott. 

1 Die darstellenden Personen sind, „wie die Bilder unter dem Text zeige 
stellen (Sethe, Dram. Texte $. 95). 

    

   

  

  

    

  

  

  

      

meist unmaskiert vorzu-



Führung der Mythe durch die Kulthandlung. König und Gott als Gegenstand der Hymne 37 

  

3. Die Hymnen mit der Namensformel 
Wenn jemand aus den Götterreden und Erklärungen der Dramatischen Texte alles, was 

die einzelnen Götter betrifft, zusammensuchen und ordnen wollte, würde er es nicht anders be- 
ginnen, als dies anscheinend bei der Redaktion der Götterhymnen mit der Namensformel ge- 
schehen ist. Die Reden sind aus dem Mund der handelnden Personen genommen. An den ge- 
‚priesenen Gott gerichtet, verlaufen sie aneinandergereiht, ihn allein ansprechend bis zu ihrem 
'Ende. In den Pyramiden stehen sie im Totenkult und sind an den toten, Osiris genannten König 
gerichtet! oder rufen eine andere Gottheit wie den Erdgott Geb als die den Toten aufnchmende 
Erde und die Himmelsgöttin Nut als den ihn umschließenden Sarg an. Die jetzt an Osiris, den 

gerichteten Hymnen wurden von A. Rusch zusammenfassend behandelt®. Er sah in dem 
‚Erscheinen dieser Texte in den Pyramiden ein Anzeichen des Eindringens des Osirisglaubens 
in den Totenkult, das sich in den Beamtengräbern durch das späte Alte Reich verfolgen läßt, 
und wollte Teile der Texte auf ihre Ursprünge — im Osiriskult erwachsene Litaneien verschie- 
dener Prägung® — zurückführen. Dieser Versuch, dem auch Sethe trotz mancher Ablehnung in 
seinem Kommentar im Wesentlichen zustimmt, sieht die Hymnen ursprünglich an den Gott 
Osiris gerichtet. Erst durch Einfügung des Königsnamens — in den Hymnen an andere Götter 
durch Gleichsetzung (Pyr. 1870, 1615) oder durch eingeschobene Sätze, die den König in den 
Preis des Geb, der Nut und des Schu einschalten, als würden die Götter nur deshalb angerufen, 
damit sie ihren Sohn und Enkel schützen und verklären — seien sie auf den toten König be- 
zogen, der nun — über die Rollenzuteilung der Dramatischen Texte hinaus — dem Gott Osiris 
gleichgesetzt und selbst ein Osiris geworden ist. Nimmt man die Königsnamen heraus, scheinen 
sich reine Götterhymnen zu ergeben. Die Sprüche werden, wie Sethe meint, „dadurch erst ver- 
‚nünftig“ (Kom. III, 80). In der Tat passen einige Einzelheiten auf den königlichen Toten nur 
(über eine Angleichung an Osiris. Denn nicht der König, sondern Osiris kann sinnvoll die Namen 
von Osirisstätten des Alten Reiches tragen (Pyr. 581 Var., 627), ist als „‚Wegöffner“ Herr von 
Assiut (Pyr. 630 Var.) und umfaßt als der „ertrunkene Gott“ noch die Wasser der großen Meere 
(Pyr. 628, 620). Doch lassen andere Umstände an diesem klaren Bilde zweifeln, obwohl fraglos 
die Königsnamen erst bei einer späteren Redaktion eingesetzt sind*, Die Verwandtschaft größerer 
Teile der Hymnen mit den Dramatischen Texten ist auffällig. Rusch hat in seinen Untersuchungen 
ihren Festspielcharakter betontS. Sethe stimmt dem im Kommentar der Pyramidentexte zu und 
verweist laufend auf Entlehnungen von Textstücken und Beziehungen zum Speiseopfer und zu 
anderen Dramatischen Texten®. Zu einigen weiteren Textstücken dürften die dramatischen Vor- 
formen, die sich vereinzelt noch erschließen lassen (s. 8. 38£.), verloren sein. Innerhalb der Hymnen 
erweisen sich diese Entlehnungen als der Grundbestand, der um die übrigen in Form und Inhalt 

  

     

    

    
    

  

  

    
  

     

1 In den Verklärungen steht der Königsnamen im Allgemeinen ohne vorgesetztes „Osiris“, was als 
Zeichen dafür genommen werden kann, daß bei der Schlußredaktion (mit einigen Ausnahmen bei P.) ledig- 
lich der Königsname — und nicht „Osiris N." — eingesetzt wurde. Die Anrede „Osiris N.“ ist so neben der 
‚Namensformel in den Pyramidentexten ein formales Merkmal der Hymnen 

2 A. Rusch, Ein Ösirisritual in den Pyramidentexten (AZ Ba. 60, $. 1611). 
3 ÄZ.60, 8. 1oft 
4 In den Osirishymnen findet sich der Königsnamen nur „im Anfang und am Ende“ (Sethe, Kom. 

134.3, 5.80) in bisonderen Anrufen. Einzelne Hymnen an Nut zeigen keinerlei Bezug auf den König (Pyr. 
778 (8. 69, N. 72), 780, 783). In den Verklärungen, die den König mit der 2. Person anreden (s. 8.47) it 
der Befund ähnlich. Vereinzcit findet sich hier „Osiris“ angeredet, ohne daß der Königsnamen nachgesetzt 
ist (Pyr. 549, 10124 (N.), 10696 (ält. Text) val. 1004d, 1250e). In vielen dieser an den „Vater“ gerichteten 
Sprüchen fehlt auch nach der Schlußredaktion der Königsname (Pyr. 74341. (M.), 788#f., 79311., Booft., 
817/818, Soft, 1641 u.a. m) oder findet sich lediglich in einem einzigen Anruf (Pyr. 572D, 735D, 7224 
(N), 8274, 8334 (832b), 84a, 16398, 17034 u.a.m) 

5 ÄZ0, 8.30. 
8 Sethe, Kom. Bd. 3, $.80, 8.93, $.131 

  

  

    

  

   



38 II. Entstehung der Mythe als Form 

jüngeren Teile (s. S. 41) erweitert wurde. Wenigstens der Grundbestand der Hymnen geht auf 
äen königlichen Kult der Dramatischen Texte zurück. Es ist so zu untersuchen, ob die Hymnen als 
Ganzes deren Festspielcharakter wahren, oder ob sie tatsächlich aus dem königlichen Kult auf 
die Kulte einzelner Götter übertragen worden sind. Der Wortlaut des Preises setzt verschiedent- 
lich gleichzeitig geschehende Kulthandlungen voraus, so, wenn Osiris angesprochen wird: „Horus 
ist das in Deiner Umarmung!“ (Pyr. 636) oder gebeten wird, die Rede des Horus entgegenzu- 
‚nehmen (Pyr. 6x1 Var.), wobei die Hymne selbst diese Rede bilden könnte. Auch wenn die Rede 
über ein gegenwärtig ablaufendes mythisches Geschehen geht und aussagt, daß Horus (Pyr. 
575, 609) oder Isis (Pyr. 632 Var.) kommt, oder Geb Horus (Pyr. 590) und die beiden Schwestern 
(Pyr. 577 Var.) bringt, liegt der Gedanke nahe, daß diese mythische Gegenwart wie in den Dra- 
matischen Texten durch Kulthandlungen ausgelöst ist. Auch die Rufe: „Erwachel“ (Pyr. 651, 
612) und „Stehe auf!“ (Pyr. 609 Var.) setzen die Aufbahrung des angerufenen Gottes voraus. 
Ist nun in diesem angerufenen Gott wie in den Dramatischen Texten und in der uns über- 
kommenen Schlußredaktion der tote König in seiner Götterrolle oder die Göttergestalt eines 
Tempels zu erkennen? Wenn man eine Stetigkeit der Entwicklung annehmen darf, ist der Gegen- 
stand der zugrundeliegenden Kulthandlung der tote König als Osiris geblieben, obwohl die Form 
der begleitenden Rede verändert wurde. Am auffälligsten tritt dies an dem Fehlen der Ver- 
merke, die in den Dramatischen Texten auf die Kulthandlungen verweisen, in Erscheinung. 
An ihre Stelle sind die „Namen“ getreten, die nın Kultgegenstände wie das „Königsschiff“ 
nicht mehr mit einer Götterrolle verbinden (Dr. T. S. 103), sondern sie wie die Barke des Sokaris 
(Pyr. 620) dem Gott zum Namen geben. Danach hat sich das alte Verhältnis zwischen Kult und 
Mythe umgekehrt. Nicht mehr Kulthandlung und Kultgegenstand sind Grundlage und für die 
literarische Form entscheidend, sondern der bisher hinzukommende mythische Bezug, dem nun 
ein Kultgegenstand als „Name“ angefügt wird. „Reichsheiligtum“ und „Weiße Kapelle“ sind 
aus Vermerken über den Ort! zu Namen des gepriesenen Gottes geworden (Pyr. 577 Var.), oder, 
werden in anderer Weise in die Rede einbezogen (Pyr. 1659). Auch wenn noch Kulthandlungen 
diesen Preis begleitet haben, liegt mit ilim eine neue, nicht mehr dramatische Form vor, die der 
‚mythischen Erzählung näher gekommen ist. 

In den Hymnen mit der Namensformel sprechen nicht mehr die Götter, das heißt die im 
Festspiel ihre Rollen tragenden Personen, sondern jemand, der außerhalb des Kreises der my- 
tischen Gestalten steht. Dies ist weder Horus oder Geb — wie vereinzelt zeitgenössisch ein- 
gesetzt ist? — noch Thoth, sondern jemand, der auch über diese Götter spricht, vermutlich der 
Vorlesepriester. Er berichtet der gepriesenen Gottheit das, was bisher die im Kult handelnden 
Personen aus ihrer Götterrolle heraus sprachen, und muß nun sagen, wer das, was erzählt wird, 
getan hat. Statt „Ich bin gekommen auf der Suche nach Dir. Ich bin Horus!“ (Pyr. 11) der drama- 
tischen Rede, welche Horus bei der Mundöffnung selbst zu Osiris spricht, wird in der Hymne 
erzählt: „‚Horus ist gekommen, er sucht Dich!“ (Pyr. 575). Statt „Dies ist das harte Auge des 
Horus, tu es in die Hand!“ (Pyr. 249 Var.) wird nun erzählt: „Horus hat Dir sein hartes Auge 
gegeben, hat es Dir in die Hand gelegt!" (Pyr. 614). Statt „Osiris N., nimm Dir das Horusauge“ 
— nach dem Ramesseum-Papyrus aus „Horus nimm Dir Dein Auge“ redigiert (y. Dr. T. S. 190) 
— „welches ich von Seth genommen habe“ (Pyr. 1839) berichtet die Hymne: „Horus nahm sein 
‚Auge von Seth‘ (Pyr. 59x Var.). Statt „Richte Dich zu mir auf, begibt Dich zu mir, entferne 
Dich nicht von mir!‘“s, bittet die Hymne „Richte Dich auf zu Horus, begib Dich zu ihm, ent- 
ferne Dich nicht von ihm in Deinem Namen ‘Himmel’! (Pyr. 645). Statt „Thoth, heile ihn, 

    

  

  

  

  

  

  

  

1 Dram. Texte $.233 (130), 139 (30), 216 (108), 230 (127). 
2 „Horus“ Pyr. 5834 (P), vgl. Pyr. 12642 (P.), „Geb“ Pyr. 779 (P), vgl. „Isis und Nephthys“ 

Pyr. 12804 (P.); alle diese Falle finden sich in der Pyr. P. und dürften so der Redaktion dieser Pyramide 
entstammen. 

3 Pyr. 216 mit Binbezichung eines Vermerkes (s. S.41).



Umsetzung dramatischer Texte in Hymnen 39 

damit das was an ihm ist, aufhöre!“ (Pyr. 830), womit Thoth angesprochen wird, erzählt die 
Hymne: „... Er (Geb) veranlaßte, daß Thoth Dich heilt, und daß das, was an Dir ist, aufhört! 
(Pyr. 639). Die Hymnenform läßt auch noch den szenischen Vermerk des Dramatischen Textes, 
der bei der Schlußredaktion der Pyramidentexte entfiel (s. S. 35), und „Geb spricht zu Thoth“ 
gelautet haben muß, erkennen. Spuren derartiger Einbeziehung szenischer Vermerke finden sich 
allenthalben. „Er (Horus) veranlaßte Thoth, den Anhang des Seth zurückzutreiben“ (Pyr. 575) 
läßt „Horus spricht zu Thoth: „Treibe den Anhang des Seth zurück!” oder ein ursprüngliches: 
„Treibe sie zurück!“, dem der das „sie“ erklärende Vermerk „Anhang des Seth“ folgte, erkennen. 
Im letzteren Falle wäre ein weiterer Vermerk in den Wortlaut der Hymne einbezogen worden. 
„Horus veranlaßte, daß Du Deinen Feind packtest“ (Pyr. 579), dürfte auf „Horus spricht zu 
Osiris: „Packe Deinen Feind!“ zurückgehen. „Horus veranlaßte, daß Dich Isis und Nephthys 
rächen“ (Pyr. 584), ergibt: „Horus spricht zu Isis und Nephthys: „Rächt Osiris!“ — was viel- 
leicht aus „Ich räche Osiris!''2 verlesen ist. Allen diesen Reden dürfte in der dramatischen Form 
der Vermerk „Osiris“ gefolgt sein, um anzuzeigen, daß sich die Rede auf diesen — in der Hymne 
gepriesenen — Gott bezog, ein Vermerk, den die Hymne, die ja ihren ganzen Inhalt unter den 
Namen der gepriesenen Gottheit stellt, entbehren kann. Für den Geist der Umsetzung in die 
Hymnenform scheint die Wahl von „veranlassen, daß“? anstelle von „sprechen zu“ bezeichnend 
zu sein. Wenn auch das Veranlassen kaum anders als durch Rede und Zuruf vorgestellt werden 
kann und so den alten Sachverhalt durchaus wahrt, stellt doch die neue Form dem Gepriesenen 
unmittelbar die vollendete Handlung vor Augen, welche der gleiche Wortlaut als Aufforderung 
erst auslöst. Um das veranlaßte Ergebnis anzuzeigen, müßte der Dramatische Text dort, wo er 
nicht selbst erzählt, der Rede ein „und er tat es“ oder „und so geschah es“ folgen lassen. Ob 
auch Vermerke, welche in den Dramatischen Texten die Kulthandlung mythisch erklären, auf 
den gepriesenen Gott bezogen in die Hymnen eingegangen sind, läßt sich nicht mehr sicher fest- 
stellen. Zwar klingt in „Horus ließ Thoth Deinen Feind bringen. Er stellte Dich auf seinen 
Rücken“ (Pyr. 651) der zweite Satz an den Vermerk des Ramesseum-Papyrus „Osiris ist es (der 
Palmenzweig auf dem Schiff), der auf den Rücken des Seth gestellt ist“ (Dr. T. S. 124) an. Doch 
kann dieser Satz auch aus „‚Horus spricht zu Osiris; „Ich’habe Dich auf seinen Rücken gestellt‘“ 
mit einem folgenden Vermerk „Seth“ redigiert sein. Mit der Kulthandlung tilgt die Form der 
Hymne auch das erklärende „ist es“, das sich vielleicht — von dem Erklärten abgesetzt und nun 
betont — in den Eingangsworten einer Hymne an Osiris „Horus ist das (nu) in Deiner Um- 
armung“ (Pyr. 636) erhalten hat (s. a. $. 38). Im allgemeinen beginnen die Hymnen mit Anreden 
wie „Erwache!“, „Erhebe Dich!“ und „Stehe auf!‘ oder mit Sätzen, die aus ersten Aussprüchen 
dramatischer Szenen redigiert sind (Pyr. 575, 583). Ob Fälle, die nach Anruf des gepriesenen 
Gottes sofort mit der mythischen Erzählung beginnen — „Geb bringt Dir Horus“ (Pyr. 634 
Var.) — auf eine Erklärung — „Geb ist es, der Horus zu Osiris bringt“ — oder eine Rede des 
Geb „Ich bringe Dir Horus“ — zurückgeht, ist nicht mehr zu erkennen. Im übrigen lauten in 
den Dramatischen Texten die Erklärungen den Götterreden häufig recht ähnlich”, Ihre Form 
kommt, wie früher bemerkt wurde, einer mythischen Form näher und könnte der Umsetzung 
dramatischer Rede in die preisende Erzählung zum Muster gedient haben. 

Die hymnische Form hat die Mythe von den Kulthandlungen abgelöst und nimmt die 
‚Vermerke der Dramatischen Texte nur insofern auf, als sie die Mythe betreffen und zur Klar- 
stellung ihrer Handlung nötig sind. Gänzlich scheinen freilich auch die Hymnen nicht auf die 
Erwähnung von Dingen des Kultes, mit denen die Aussprüche der Dramatischen Texte durch 
Wortspiele verbunden sind, verzichten zu wollen. In der Formel „In Deinem Namen...“ ist 

  

    
    

  

  

  

  

1 oder: „Ich räche ihn!“ mit dem erklärenden Vermerk „Osiris“. 
2 Sethe bezeichnet Kom. Bd. 3, S. 188 das „Horus veranlaßte‘' als „eine fast überflüssige Einleitung 

zu einer von anderen Personen ausgeführten Handlung“. 
3 z.B. Dram. Texte $, 220 (111/112), 8.230 (126/127).



40 II. Entstehung der Mythe als Form 

ein neues Mittel gefunden, auf Dinge des Kultes zu verweisen und Opfergaben als „Frisches 
Wasser“ (Pyr. 25 Var.), als „Der aus dem Katarakt kam“ (Pyr. 24 Var.) und „Wegöffnerin‘“ 
(Pyr. 643 Var.), Sänften (Pyr. 580 Var.), Prozessionsbarken wie die auf einem Schlitten stehende 
Barke des Sokaris (Pyr. 620) und eine andere des Osiris (Pyr. 631), Götterbilder und Idole, wie 
das „große Feuersteinmesser (in seinem Schrein)“ (Pyr. 627) und ein Stier auf seinem Schlitten 
(Pyr. 653), heilige Stätten und Reichsheiligtümer, Friedhöfe, Grab und Sarg (Pyr. 616) an den 
Preis der Gottheit anzuschließen. Wenn diese Namen nur vereinzelt dieselben Gegenstände 
nennen, auf welche die Vermerke der Dramatischen Texte verweisen, so mag dies einmal daran 
liegen, daß nur ein Teil der Quellen, aus welchen die Hymnen schöpften, erhalten ist. Auch 
hat sich i en der Götterglauben gewandelt. Neue Götter und Kultformen erscheinen, 
wie die N: Lichttal, aus welchem R& hervorkommt“ (s. $. 17) und „Horus in der 

* (Pyr 1636) zeigen, in der Namensformel (s. $.62). Eine Verwandtschaft der Namen mit 
i merken Dramatischer Texte kann auch der U igen, daß auf 

beide mit Wortspielen angespielt wird. Es scheint, daß die Namensformel geradezu für den Zweck, 
auch Dinge des Kultes an den Text anzuschließen und so ältere Verbindungen zwischen ihnen 
und der mythischen Rede zu wahren, geprägt worden ist, obwohl auch wirkliche Namen wie 

okaris“ (Pyr. 620), „Osiris“t, „Geb“ (Pyr. 1615) und „Nut“ (Pyr. 780), Beinamen wie „Herr 
von Assiut‘“ (Pyr. 630 Var.) und „Der von Busiris“ (Pyr. 614), Namen und Beinamen wie „Horus, 
der seinen Vater rächt“ (Pyr. 633 Var.) und „Horus, Oberhaupt seiner Menschheit‘‘ (Pyr. 644) 
vorkommen. Auf Grund dieser wirklichen Namen hat man versucht, auch die anderen „Namen“ 
besonders bei Ortsbezeichnungen als den Gott mit „der von...“ preisend — „in Deinem Namen 
“(Der von den) beiden Palästen’“? zu erklären. Hier scheint sich die innige Zusammengehörigkeit. 
‚von Ort und Ortsgott auszuwirken, zu der unsere Sprache in der Redewendung „die ganze Stadt 
spricht davon“, die auch Ort und Einwohner gleichsetzt, vergleichbares bietet®. Doch übersieht 
die Erklärung, welche die Namensformel allzu wörtlich nimmt, ihren Ursprung aus einer älteren. 
literarischen Form. Man braucht nur die Rollenverteilung der Sethe'schen Veröffentlichung des 
Ramesseum-Papyrus durchzusehen, um zu erkennen, welche Dinge alle auf einzelne Götter, vor 
allem auf Osiris und das Horusauge bezogen werden können und sie verkörpern. Was früher 
Rolle war, wird neben dem Kultort der mythischen Handlung zum Namen. Auf Rolle und Namen. 
verweisen in gleicher Weise Wortspiele. Beide sind, wie Textvarianten der Pyramidentexte er- 
weisen, gegenüber Götterrede und mythischem Preis entbehrlich. In vielen Fällen fehlt die Namens- 
formel — trotz der Wortspiele — an Stellen, an denen sie in Varianten erscheint*. In anderen 
Fällen findet sich an ihrer Stelle das einfachere „als“ (m)® — „Horus brachte Dir die Götter 
und hat sie Dir aufgestellt als Schilf (Baumaterial), sie erleuchten Dein Gesicht als Weiße (Ka- 
pellen)“ (Pyr. 1659). Varianten dieser Sätze lassen die mit als angeschlossenen alten Vermerke, 
auf die auch hier Wortspiele verweisen, aus (Pyr. 613, 641). Auch die mit „als“ eingeführten 
Schlachtviehbezeichnungen der Reden eines Schlachtrituals „Ich schlug Dir den, der Dich 
schlug (kw) als Stier (iR), ich schlachtete Dir den, der Dich schlachtete ($m3) als Wildstier (im3)“ 
(Pyr. 1544 Var.) dürfte mit „als“ alte Vermerke an Götterreden anschließen. Eine schöne Be- 
stätigung hierfür ergibt die Form dieser Kulthandlung im Ramesseum-Papyrus — „Ich habe 
Dir die geschlagen, die Dich schlugen“ mit dem Vermerk „Stiere“ (Dr. T. $.134) — welche 
in der Tat Rede und Vermerk voneinander absetzt. Ähnlich haben in späterer Zeit redigierte 

  

    

    
   

         
    & g     

  

        
    

      

  

  

  

1 Jequier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit, Zeile 359. 
2 vgl. Sethe, Kom. Pyr. 5776, 6148. 
3 vgl. die von Sethe Kom. Pyr. 750d gegebenen altägyptischen Beispiele und Kees, Zu den neuen 

Zoser-Reliefs aus Sakkara 8.63 „Die Verbindung einer heiligen Behausung mit einem göttlichen Insassen 
in Form direkter Gleichsetzung liegt dem ägyptischen Empfinden näher als uns‘, 

4 Pyr. 0rob, Oyıb, 640b, 16354, 6525, 6368, :586b. 
5 Pyr. ı14 gegen Pyr. 614d. 

 



Die Namensformel. Die Hymne als Übergang zur mythischen Form 4 

‚Texte szenische Vermerke durch die Wörter mj „wie“ und ’ „vergleichbar“ aufgenommen 
(6. $. 113). Namensformel und Anknüpfung durch m „als“ findet sich gelegentlich auch in den 
Hymnen mit der Namensformel nebeneinander, ohne daß ein wesentlicher Unterschied in ihrer 
‚Anwendung erkennbar wird!. Ein weiteres Beispiel für die Aufnahme alter Vermerke findet 
sich in der Rede „Entferne (hrj) Dich nicht vom Grabe!“ (Pyr. 216), dessen ältere Form „Ent- 
ferne Dich nicht von mir!“ und „Entferne Dich nicht von ihm!“ von Hymnen mit (Pyr. 645) 
und ohne (Pyr. 586) Namensformel „in Deinem Namen „Friedhof (hrj.i)“ erkennbar ist. Das 
Wortspiel dürfte ursprünglich auf Horus (Hr), den seinen Vater ansprechenden Gott gewiesen, 
‚und ein zweiter Vermerk das „Grab“ als Ort der Handlung gegeben haben. Dem Wortspiel zu- 
liebe hat die Hymne „Grab“ durch „Friedhof“ ersetzt, nachdem sie diesen Vermerk für die 
Namensformel wählte, was bei „Horus“ in einer Rede an die Himmelsgöttin schlechterdings, 
‚nicht möglich war. 

Festspiel und Ritual bringen als fortlaufende Handlung nicht die Mythe, sondern den Kult 
zur Aufführung. Die Kulthandlungen werden lediglich aus verschiedenen Mythen erklärt und 
durch Götterreden, welche auf den Namen des in dieser Handlung stehenden Kultsymbols mit 
Wortspielen hinweisen, geheiligt. Auch die Hymnen preisen die angerufene Gottheit nicht mit 
einer vollständigen und zusammenhängenden Erzählung ihrer Mythe, sondern mit Stücken 
mythischer Erzählung, zwischen denen die Erzählung abbricht und neu beginnt. Schon vor- 
getragene Themen werden wiederholt. Auch wenn in den „Namen“ Heiligtümer, Bezeichnungen 
des Grabes (Pyr. 616) und die Meere (Pyr. 628/629) einander folgen, erstrecken sich diese Zu- 
‚sammenhänge nicht über ganze Sprüche. Man hat nicht Hymnen auf Osiris zusammengestellt, 
die ihn einmal in seinen Heiligtümern, ein anderes Mal in seinen Formen oder wieder als den er- 
trunkenen Gott und Herrn des Wassers, des Niles und des Meeres preisen. Sethe, der sich gegen 
einen Versuch, in diesen Texten in Unordnung geratene Stücke solcher „Litaneien“ zu schen, 
wendet (Kom. IIT, 79), nennt hierbei „die unlogische, anachronistische Reihenfolge der Sätze 
mit ihren Wiederholungen desselben Gedankens an mehreren Stellen“ „echt ägyptisch“, was 
‚jedoch die scheinbare Unordnung nicht erklärt. Kennt doch auch die ägyptische Literatur längere 
fortlaufende Erzählungen, Märchen und Mythen. Der Grund des Zustandes dieser Hymnen ist 
ihre Herkunft aus den Dramatischen Texten, in denen die Kulthandlung und nicht eine Mythe 
Ablauf und Folge der Götterreden bestimmte. Dies Verhältnis zwischen Kult und Mythe ist, 
trotzdem die einzelnen Aussprüche von den Kulthandlungen abgelöst dem gepriesenen Gott 
erzählt werden, noch nicht ganz aufgehoben. Nach der Wahl der Namen, die in der Mehrzahl 
‚Kultsymbole nennen, zu urteilen, sollen die Hymnen mit Osiris, dem erschlagenen Gott, den 
königlichen Leichnam, mit der Himmelsgöttin, welche ihren Sohn umschließt, das königliche 
Grab, mit dem Erdgott Geb in seinem Namen „Horus, der sein Bauwerk nicht mehrmals auf- 
führen muß“: den Erdboden, mit diesen und den anderen Göttern der „großen Neunheit von 
Heliopolis“ Pyramiden und Totentempel der Könige weihen. Man kann sie darum auch Grab-, 
Sarg-, Pyramiden- und Tempelweihtexte nennen. Für den besonderen Zweck hat man aus Pest- 
spielen ehrwürdige Götterreden zusammengesucht und hierbei, wie neuauftretende literarische 
Mittel, darunter der Parallelisımus — „denn Du bist ihr Herr“. . . „denn Du bist ihr Gott“ (Pyr. 
630 Var.) —, die Verdoppelung — „Mögest Du nicht Atemnot leiden! Mögest Du nicht stöhnen!“ 
(®yr. 590 Var.) — zeigen, den so gewonnenen Grundbestand erweitert. Auch neue, mit dem 
Sonnenkult aufkommende Anschauungen künden sich an, neben Re in seinem Lichtlande (s. 0.) 
ebenso vereinzelt Sothis (Pyr. 632), in Rufen an die Himmelsgöttin, der Glaube an die Wieder- 
geburt als unvergänglicher Stern, der später gegen den älteren Totenglauben Stellung nimmt 
(6. S.29). Kultsymbole und Rollen der Dramatischen Texte sind entweder in den Wortlaut der 

  

       

  

    

  

    

     

    

1 Pyr. 1658/1659, wo man 1658 und 1659a/b entsprechend dem auf Horus bezogenen ‚in seinem 
Namen...“ anstelle des „als“ ein auf die Götter bezogenes „in ihrem Namen..." erwarten könnte, 

2 Pyr. 16225, wörtlich: „Horus, der seine Arbeit nicht wiederholt". 
  

 



42 I. Entstehung der Mythe als Form 

Erzählung aufgenommen, oder hinter die Namensformel getreten oder als jetzt unwesentlich 
entfallen. Als Mysterienspiel sind die Hymnen nur noch in der Form aufführbar, daß nun Hand- 
lungen rein mimisch dargestellt die Verlesung des Textes begleiten. So kommt, trotzdem von 
einer reinen mythischen Form keine Rede sein kann, die Hymne einer mythischen Erzählung 
näher als jede Szene des Festspiels. In den vielen, lose aneinander gereihten Episoden wird die 
Mythe nicht mehr wie in den Szenen des Festspieles aufgeführt, sondern der angerufenen Gottheit 
zu ihrem Preis erzählt, um das ihr zum Namen gegebene Kultsymbol zu weihen. Die Mythe ist 
von der Kulthandlung abgelöst und steht nun als mythisch noch nicht geordnetes Ganzes vor 
dem gepriesenen Gott mit seinen noch mit dem Kult verbundenen Namen. Damit bleibt auch die 
Hymne der kultischen Gegenwart verhaftet. Dem gegenwärtigen Gott und vergotteten König 
wird erzählt, Die in Erde, Grab, Sarg und Leichnam verkörperten Gottheiten werden ange- 
sprochen. Osiris soll erwachen und aufstehen. Die Himmelsgöttin soll über ihren Sohn fallen 
und „diesen Ältesten“ unter ihren Kindern umarmen (Pyr. 778). Diese Götter antworten nicht. 

Sie tragen stumme Rollen, mit ihnen jetzt auch Horus, der — vielleicht in der Gestalt des lebenden 
Königs verkörpert! — vor den Gott tritt, während der Vorlesepriester die Hymnen verliest. 
Seine Rede, die nicht mehr von Götterausspruch zu Götterausspruch springt, sondern erzählt, 
ist der mythischen Form entschieden näher gekommen. Von der dramatischen Form ist nur 
das „Du“ verblieben, welches den gepriesenen Gott anredet. Träte an seine Stelle ein „er“, das 
nicht mehr den gegenwärtigen Gott anspricht, sondern auf ihn als mythische Gestalt verweist, 
wäre auch der gepriesene Gott aus seinem Kult in das allgemeine Feld mythischen Geschehens 
gerückt und damit eine Möglichkeit mythischer Erzählung gegeben. 

  

  

  

4. Götterlehren und Litaneien 
Zwischen den Hymnen mit der Namensformel und der letzten großen Gruppe der Pyra- 

midentexte, der Masse der „Verklärungen“, stehen Sprüche, die Teile der Hymnen wenig ver- 
ändert übernehmen, jedoch mehr noch als die Hymnen mit der Namensformel das Aufkommen 
eines neuen Glaubens erkennen lassen. Sie sind strophisch gebaut. Die in den Hymnen er- 
schienenen Formelemente, Verdoppelung und Viergliedschema, sind zu streng gegliederten Lita- 
neien von großem Schwung und Umfang erweitert, die den Geist der Zeit der Pyramidenerbauer 
atmen, der sie entstammen. Die Namensformel, aus deren Skandierung sich die Form der Litanei 
entwickelt haben kann, erscheint leicht abgewandelt — „in Deinem Namen ‘im’ Orion‘ (Pyr. 
186), „Sin’ Buto“ (Pyr. 188); der Name des Königs soll gedeihen wie Götternamen 'an’ ihren 
Kultstätten (Pyr. 1660ff.). Diese umfangreichen Sprüche lassen zum ersten Male Göttergesell- 
schaften erkennen. Die Pyramidenweihtexte, die zum Teil noch hymnische Form tragen, und 
ein Spruch, der Osiris den Göttern vorstellt, wenden sich an die große Neunheit von Heliopolis, 
deren Macht und Zusammensetzung in diesen Sprüchen gleichsam als Dogma verkündet wird. 
Ebenfalls zwischen Hymnen und Verklärungen fällt auf Grund formaler Merkmale das Denk- 
mal Memphitischer Theologie Sethe war in seiner Bearbeitung dieses berühmten Denkmals, 
dem ersten Teil seiner „Dramatischen Texte“, geneigt, die Entstehung des in einer späten Ab- 
schrift vorliegenden Originals in früheste geschichtliche Zeit hinaufzusetzen. Junker hat in zwei 
Abhandlungen „Die Götterlehre von Memphis“ und „Die politische Lehre von Memphis“ (s. 
$.25) Gründe einer späteren Ansetzung beigebracht®. Lediglich die „Gespräche“ „aus drei 
Schauspielen‘“ seien älter und dienten dazu, „die im erzählenden Text aufgestellten Sätze zu 
bekräftigen und zu erklären‘“3. Ein Blick auf die Rahmenerzählung, welche die dramatischen Ge- 
spräche umschließt, zeigt, daß eine rein mythische Form vorliegt. „Geb befahl, daß sich die 

   

  

1 vgl. Sethe, Kom. Bd. 3, $. 80. 
Die Götterlchre von Memphis S. ff. 
Die politische Lehre von Memphis $. 1381. 

 



Die mythische Form des Denkmals memphitischer Theologie “ 

(Götter versammeln. Er schied Horus und Seth und verhütete, daß sie stritten. Er setzte Seth 
als oberägyptischen König ein in Oberägypten, bis zu dem Ort, an dem er geboren ward, in 
'$w. Und es setzte Geb Horus als unterägyptischen König ein in Unterägypten, bis zu dem Ort, 
an dem sein Vater ertrunken war, in „Hälfte der beiden Länder“ (Memphis). Und so stand Horus 
auf einer Stätte, stand Seth auf einer Stätte, indem sie sich über die beiden Länder in Tura ver- 
trugen. Das war die Abgrenzung der beiden Länder“. Hier wird in geläufiger Rede Mythe erzählt. 
Die hymnische Form hätte nahegelegen. Ist doch das Denkmal Memphitischer Theologie zum 
Preise des Gottes Ptah von Memphis verfaßt. Seinen Ruhm, seine Rolle als Weltschöpfer und 
urzeitlicher König, der sich selbst erzeugte, kündet ein einleitender Abschnitt, an den die oben 
gegebene mythische Erzählung anschließt, und der von Junker „Götterlehre“ bezeichnete zweite 
Abschnitt des Denkmals. Schon der einleitende Abschnitt benützt zum Preis nicht die zweite 
Person, sondern stellt die Größe des Gottes gleichsam unpersönlich fest. In zwei Ausrufen wird 
über ihn gesprochen. „'Der sich selbst erzeugte’ sagt Atum, ‘Der die Neunheit schuf’ (sagen die 
Götter)‘*2. Auch diese Ausrufe sprechen ihn nicht an und bezeugen so einen Abstand von Ehrfurcht, 
den selbst Atum, der Herr von Heliopolis, nicht überbrückt. Dadurch, daß Ptah nicht hymnisch 
angesprochen, sondern die Mythe als „Denkmal seiner Größe schlicht wie ein Ereignis der Ge- 
schichte erzählt wird, entsteht dieser eindrucksvolle, unpersönliche Rahmen, wird die mythische 
Form gefunden. Den Gott durch einen mythischen Bericht preisend, setzt sie die natürliche Form 
des Preises, die Anrede voraus. Diese Zurückhaltung kennzeichnet auch die Auseinandersetzung 
der Götterlehre mit dem heliopolitanischen Gedankengut. Gegen die neue Lehre wird nicht 
polemisiert, Heliopolis überhaupt nicht erwähnt. Seine Götter sind in das memphitische Weltbild 
einbezogen und Ptah unterstellt, als bestände darüber nur diese eine Meinung. Nur der Ein- 
geweihte erkennt die gegen den aufstrebenden Kult gerichtete Spitze. Einzig bei dem Schöpfungs- 
akt sind beide Lehren — die drastische Vorstellung von Heliopolis und die überlegte von Mem- 
Phis — nebeneinandergestellt. „Es entstand ja die Götterneunheit des Atum durch seinen Samen 
und seine Finger. Die Götterneunheit sind aber die Zähne und Lippen in diesem Munde (dem 
Munde des Ptah), der den Namen aller Dinge nannte“®. In seiner Übersetzung unterstreicht 
Junker den Gegensatz, indem er — sinngemäß — hinter das „aber“ der memphitischen Lehre 
ein „(in Wirklichkeit)“ einfügt. Dem zurückhaltenden Ton des Denkmals genügte das „aber“ 
‚zur Andeutung eines Gegensatzes. Für die zeitliche Festlegung des Denkmals und sein Verhält- 
nis zu der Namensformel, die selbst nicht angewandt wird, aufschlußreich ist die Verlagerung 
des Schöpfungsvorganges in den Mund, wo die Zunge durch Nennen der Namen alle Dinge der 
Welt und die Götter erschafft. Der Gebrauch von „Neunheit“ als Ausdruck für „Zähne und 
Lippen“ ist zu den „beiden Neunheiten“ erweitert in Verklärungen der Pyramidentexte ein- 
gegangen‘. Hier liegt ein Gedankengut vor, das noch in den Hymnen mit der Namensformel, 
welche erst vereinzelt die „Neunheit“ und die „große Neunheit‘‘ nennen, keinen Platz fände, 

‚Für die Verwandtschaft mit älterem — ebenfalls memphitischem — Textgut finden sich 
auch formale Anzeichen. In dritter Person über Ptah gesprochen erscheinen dieselben Aussagen 
—, welcher als König von Oberägypten erschienen ist, welcher als König von Unterägypten 
erschienen ist“® —, nun in Zeilenspaltung, mit denen früher in zweiter Person Geb (Pyr. 1626) 
und Osiris (Pyr. 776, 1795) gepriesen wurden. Auch die mythische Erzählung und die „Gespräche“ 
bringen gleichlautende Sätze, die sich mit geringen Abweichungen in Hymnen mit der Namens- 
formel finden (s. u.). Die Ortsangaben „in $w“, „in Hälfte der beiden Länder“ sind hinter „Ort, 
an dem er geboren wurde“ und „Ort, an dem sein Vater ertrank“ in gleicher Weise nachgesetzt, 
wie die durch die Namensformel oder m „als“ eingefügten Ortsangaben der Hymnen (s. S. 40), 

  

  

  

  

    

1 Dram. Texte $.23 (ff), Junker, Polit. Lehre $.23. 
2 Dram. Texte $. 22 (6), Junker, Polit. Lehre $. 20, 
3 Dram. Texte $.57 (55), Junker, Götterlchre 8. 55, ASchott, AZ 74,048. 5. 8.24). 
5 Dram. Texte 8.21 (4), Junker, Pol. Lehre 8. 20.



44 

  

als Hinw 
in dem „Gespräch“, wo sie in einem weiteren Vermerk Platz gefunden hätten und vielleicht in 
einer ursprünglichen Fassung standen. Das Gespräch, welches den wiedergegebenen Sätzen 

    
die Bearbeiter des Denkmals betonen, liegt hier ein Dramatischer Text vor, 

der zur Bekräftigung der erzählten Mythe herangezogen wird. Nach Sethe reicht er weit vor die 
Abfassung der Erzählung zurück (Dr. T. $.18), nach Junker kann das benützte „Schauspiel“ 
jedoch nicht der frühgeschichtlichen Zeit entstammen, da es der Machtverteilung der ersten 
beiden Dynastien nicht Rechnung trägt!. In Wirklichkeit dürfte dies Gespräch, das nun nach 
der Erzählung den wirklichen Vorgang darstellt, zur selben Zeit verfaßt sein, wie die Erzählung, 
Für beide wurde auf ältere Texte und ältere literarische Formen gegriffen. Erzählung und Ge- 
spräch zusammen entsprechen mit den Vernferken der Form einer mit „es geschah‘ eingeleiteten 
Szene des Ramesseum-Papyrus, wie sie in der dritten Szene des Denkmals? mit der Kulthand- 
lung — „Es geschah, daß man Binse und Papyrus an das Doppeltor des "Hauses des Ptah’ an- 
brachte“ — und der Erklärung — „das ist Horus und Seth, die sich vertrugen und verbündeten“ — 
vorliegt. Mythologisch ausgeschmückt führt die umfangreich gewordene „Erklärung“ zu einem 
weiteren „Gespräch“, welches die letzten Sätze der erzählenden Erklärung aufnimmt. Die my- 
thische erzählende Form ist hiernach in der Tat aus der Form der „Erklärung“ entstanden, die 
in den Dramatischen Texten einer mythischen Form nahe zu kommen schien (s. $.31). Auch 
vor dem ersten Gespräch entspricht der erzählende Teil der „Erklärung“, an deren Form das 
erklärende „das war (pu)“ des letzten Satzes anklingt. Anscheinend wird so zwar bewußt eine 
alte Form verwandt, jedoch das Material erst — wie einst in den Hymnen mit der Namensformel 
— für den besonderen Zweck zusammengetragen. Auch das Gespräch? zeigt nicht mehr voll- 
ständig die alte Form. Zwar entsprechen die Vermerke „Geb spricht zu Seth“, „Geb spricht 
zu Horus“ und „Geb spricht zu Horus und Seth“ und die den Reden folgenden Vermerke „(das 
betrifft) Seth“ und „(das betrifft) Horus“ dem alten Muster. Doch fehlen Hinweise auf Kul 
'handlungen. Es folgen unmittelbar Vermerke über den mythischen Ort „Oberägypten (Sm 
„Unterägypten (Nk)“ und „Ober- und Unterägypten“. Auf diese Orte deutet nur die Rede des 
Horus „Eile bis zu dem Ort, an welchem Dein Vater ertrank (mA)!“ mit einem Wortspiel hin. 
In der Rede des Seth „Eile zu dem Ort, an dem Du geboren (m&j)* wurdest!“ fehlt es zu Ober- 
ägypten. Erst die ältere Fassung in Hymnen mit der Namensformel ergibt es in einer dort Osiris, 
preisenden Erzählung: „bis zu dem Ort, an dem Du gestorben ($m) bist!“ (Pyr. 24 Var.). So 
dürfte auch die Rede an Horus über den Tod seines Vaters Osiris einmal unmittelbar an Osiris. 
gerichtet gewesen sein und — wie es in der Hymne vorliegt (Pyr. 24 Var.) — „bis an den Ort, 
an dem Du ertrunken bist!“, gelautet haben. In der Mythe können „sterben“ und „ertrinken‘“ 
nur Osiris betreffen. Als Wortspiele müssen sie einem alten Dramatischen Text entstammen, 
der zwar auf Ober- und Unterägypten verwies®, jedoch anders lautete, als er im Denkmal er- 
halten ist. Aus der Fassung der Hymnen mit der Namensformel, in der die Vermerke, auf welche 
die Wortspiele verweisen, ausgefallen sind, lassen sich noch die älteren, die Reden einleitenden 
Vermerke „Horus spricht zu den Göttern“ — nach dem Ramesseum-Papyrus® aus „Horus 

   
  

   

    

    

      

  

     

      

  
1 Junker, Pol, Lehre $. 1zff 

3) era Lens 
3 Dram. Texte 8.27 (t02ff.), Junker, Pol. Lehre 8.23. 
4 möj „gebären‘“ wohl — worauf mich Kecs aufmerksam macht — als Wortspiel auf Si, die Geburts- 

stadt des Seth, anstelle des älteren im gewählt, 
5 möglicher Weise auf die „oberägyptische‘“ und die „unterägyptische Zauberreiche“, die Kronen, 

die in den schon zum Vergleich herangezogenen Texten genannt werden (Pyr. 1624bje, 18320) 
8 Dram. Texte 8. 201 (90), $.208 (99/100), zu der Redaktion von „Götter“ aus „Horuskinder“ und 

„Sethgefolge“ vgl. Sethe, Kom. Bd. 3, $. 142. 

  

 



  

Ursprung der Formen des Denkmals. Denkmal und Litaneien als Götterlehre 45 

spricht zu dem Sethgefolge“ redigiert — und „Horus spricht zu den Horuskindern“ ermitteln. 
Der letzte Satz dieses Gesprächs, den Geb an beide Götter richtet: „Ich habe Euch geschieden!“ 
dürfte von dem Verfasser des Denkmals zugefügt worden sein. Er enthält kein Wortspiel, welches 
auf „Ober- und Unterägypten‘“ verweist. 

Im Denkmal Memphitischer Theolo Größe des Gottes Ptah zu erweisen, 
in altertümlicher Form Mythen, die ihn und seine Stadt betreffen, erzählt und gleichsam als 
Beleg alte, für diesen Zweck überarbeitete Götterreden, welche einst Kulthandlungen begleiteten 
und später Osiris priesen, beigefügt. Daß darüber hinaus die dramatische Form angewandt wird, 
um die Reden als authentisch zu erweisen, und daß ihr da 
der Erzählung die größere Altertümlichkeit innewohnte 
in deren „Gespräch“ das zuvor erzählte — Geb reut es, Acy 
gegeben zu haben — nun als neuer Spruch des Geb in dramatischer 
Diese Rede ist — was die Bearbeiter des Textes b 
anders aufgebaut als die alten dramatischen Szenen 
Schema der dramatischen Form hineingepreßt worden, ui 
‚um sechs Aussprüche des Geb an die Neunheit, abgeteilt noch hinter den sechs auf „Horus“ 
verweisenden Vermerken weiterläuft. Hierbei sind die dorthin fallenden Wörter so gewählt oder 
determiniert, daß sie an die üblichen zweiten Vermerke erinnern. Sogar der Anschein zwischen 
„Aussprüchen‘“ und „Vermerken‘“ bestehender Wortspiele wird durch Wahl der Worte und 
Wiederholungen erreicht. Dabei stellt alles dies eine einzige Rede dar, mit welcher Geb E 
als Sohn seines ältesten Sohnes zum Erben einsetzt. Dramatische Texte müssen damals als 
altertümlich gegolten und dem Verfasser des Denkmals bekannt und zugänglich gewesen sein, 
da er sie sowohl stark redigiert in seine mythische Erzählung übernahm, wie auch nach ihrem 
Muster ein Schema aufbaute, welches den Anschein erweckt, als läge nicht die Rede eines Gottes, 
sondern sechs Aussprüche, jeder von zwei Vermerken gefolgt, vor. Im ersten Beispiel waren 
alte Reden des Horus an die Götter Ober- und Unterägyptens über Osiris auch inhaltlich ver- 
ändert, nun an Seth und Horus gerichtet, Geb zugeschrieben worden. Die Rede des zweiten Bei- 
spiels dürfte — schon wegen ihrer Länge — keinem Dramatischen Text entstammen, vermittelt, 
‚jedoch so, wie sie jetzt dasteht, den Anschein eines solchen Textes. Hat man bei der Redaktion 
der Festspielsprüche in Hymnenform im allgemeinen den Wortlaut der Aussprüche gewahrt 
und sie nur aus den sie einführenden und erklärenden Vermerken bereichert, kümmert man sich 
jetzt nicht einmal mehr um die Erhaltung des Wortspieles. Unbedenklich wird der Text so ge- 
staltet, daß er der neuen Lehre dient. Die Hymnen haben an eine Gottheit gerichtete oder sie 
betreffende Aussprüche gesammelt und erzählen sie dieser Gottheit, die Form der Anrede des 
Ausspruches wahrend. Die mythische Form des Denkmals, welche in den Erklärungen und in 
Götterreden, die an niemanden gerichtet über einen Zustand gehen, ihre Vorläufer hat, berichtet, 
die Mythe gleichmütig erzählend, niemandem und jedem zugewandt. Der Rahmen des Kultes, 
der das Drama umschloß und die Hymnen durch die Götter, welche sie entgegennahmen, noch. 
umspannte, ist endgültig gesprengt. Wo Kultgegenstände erwähnt werden, gehören auch sie zu 
dem theologischen Denkmal und nicht in eine vor den Augen von Zuschauern sich abspielende 
Gegenwart. Die einfache Umsetzung von der zweiten Person in die dritte Person der Erzählung 
scheint hierfür zu genügen. Einige wenige Partikeln, vor allem die Konjunktion &w „und da“? 
erleichtern den Fluß derHandlung. Wenn auf Ptahnoch mit „dieser Ptah“® und „dieser Vereiniger" + 
auf Memphis noch mit „dieses Land‘ hingewiesen wird, so siegt hier der Zweck der Lehre über 

    

  ie werden, um       
    

    

nals gegenüber der mythischen Form 
zeigt vor allem die zweite „Szene“, 
gypten geteilt und nicht Horus allein 

mengefaßt wird! 
ihren Übersetzungen berücksichtige 
Is fortlaufende Rede ist sie in di 

Is handele es si 

  

  

  

      
    

alte     
    d zwar so, daß sie, h     

                

1 Dram. Texte $.28 (13a)ff., Junker, Pol. Lehre $. 31. 
2 Dram. Texte $.4, Junker, Götterlehre $. 141, 
3 Dram, Texte $. 21 (3), Junker, Pol, Lehre S. 20. 
4 Dram. Texte $. 21 (4), Junker, Pol. Lehre S. 20. 
5 Dram. Texte $. 37 (166), Junker, Pol. Lehre 8. 36.



46 IL. Entstehung der Mythe als Form 

die mythische Form. Der Gott ist nicht nur Gestalt der Mythe, der, welcher einst alle Dinge 
durch seine Ansprüche schuf, sondern auch der gegenwärtige Gott in seiner Stadt, die eben- 
falls nicht nur als mythischer Ort geschildert wird. Der Zweck der Lehre, den Anspruch des 
Gottes Ptah und seiner Stadt herauszustellen, gibt dem Denkmal sein Gepräge. Hierfür hat der 
Verfasser allem Anschein nach bewußt sein Denkmal in eine Form gekleidet, die den alten im 
Königskult erwachsenen Stil benützt, „die Tatsachen einfach und klar berichtet und jeden 
Schwulst vermeidet“, wobei zum ersten Male das entstand, was wir auch literarisch Mythe 
nennen können. Wenn man von diesem Denkmal an die etwa gleichaltrigen, großen Litaneien 
der Pyramidentexte zurückgeht, kann man in ihnen zwar nirgends dieselbe Form mythischer 
Erzählung, aber doch weitere Beispiele des Geistes, der das Denkmal Memphitischer Theologie 
erfüllt, und des Geistes, gegen den es sich wendet, finden. Während noch die Hymnen an Osiris 
den Preis der Gottheit erzählend vortragen, spürt man in jüngeren Hymnen, in Pyramiden- 
weihtexten und Litaneien, in denen allen die Neunheit erscheint, den ordnenden und dogma- 
tischen Geist einer neuen Epoche. Göttergesellschaften werden als Urgötter (Pyr. 4461f.), als 
Götter einer viergeteilten Welt (Pyr. 752ff.) und als Neunheit zusammengestellt, wobei im Wesent- 
lichen ein und derselbe Götterbestand verwandt wird. Die Grundform der Litanei — „Er kommt 
zu Dir, o Krone! Er kommt zu Dir, o ‘Flamme’! Er kommt zu Dir, 0 "Große'! Er kommt zu Dir, 
0 "Zauberreiche’!“ (Pyr. 194) sammelt umgekehrt auf eine einzige Gottheit die Namen, welche 
die Hymnen in ihren Preis noch regellos einstreuten. Neben Geb, der in einer jüngeren Hymne 
mit „Du bist der große Gott, Du allein!“ (Pyr. 1616) gepriesen wird, steigt über Atum Re mit 
einer Fülle von Namen auf (s. $. 19), den der tote König nun als Vater besucht. Hier ist die neue 
Form der Verklärung erreicht, in welcher das Königtum aus den streitenden Dogmen in eine 
‚neue mythische Welt hinaustritt. Zwar wird damit die soeben gewonnene mythische Form schon 
wieder gesprengt, aber zugleich der Rahmen der Mythe grenzenlos geweitet. 

  

  

  

    

5. Die Verklärungen 
Die Pyramidentexte tragen über jeder Zeile in altertümlicher Schrift den Vermerk „zu 

sprechen!“, unter dem die Angabe, wer zu wem spricht, fehlt. Dieser auch die Spruchanfänge 
abhebende Vermerk ist der einzige noch allgemein angewandte Rest der alten dramatischen 
Form. Er zeigt, daß die Sprüche feierlich vorgetragen werden sollten, ein Vorgang, welcher in- 
schriftlich das „Verlesen vieler Verklärungen“ genannt wird. Zu diesem Vermerk scheint der 
auffällige Umstand, daß in vielen der Texte vor der Schlußredaktion der tote König selbst sprach, 
nicht zu passen, Man könnte verstehen, daß er aufgefordert würde, die Texte zu lesen. Jedoch 
dürfte die Aufforderung, die Texte zu rezitieren, nicht ihm, sondern dem Vorlesepriester gelten?. 
‚Aus dessen Munde tönt gleichsam die Stimme des verstummten Toten. Er spricht für den König 
die Reden, mit denen sich dieser Dämonen und Göttern, welche er auf seinem Wege trifft, vor- 
stellt, damit sie ihn mitnehmen, vorbeigehen lassen oder einem der großen Götter melden. Sinn- 
voller schiene es, die priesterliche Rede in dritter Person über den König sprechend zu führen. 
Dieser Zustand ist durch eine Schlußredaktion, welche das „ich“ durch den Königsnamen er- 
setzt, auch hergestellt worden. Daß dies — um den Namen des Königs zu nennen — erst bei der 
Abschrift der Vorlagen geschah, zeigen Verschiedenheiten der einzelnen Pyramiden. Er wurde 
mitunter vor allem in der Pyramide des Königs Pepi, erst an der Wand über der schon stehenden. 
ursprünglichen Fassung vorgenommen®. Eine andere große Zahl von Verklärungen ist in der 

1 Junker, Pol. Lehre $. 41 
2 vgl. Sethe, Die Totenliteratur der alten Aegypter, $.8£, $.238.; Pyr. 921 werden der „Spruch 

vom rechten Weg‘ und der „Spruch vom Aufstieg“, Pyr. 1245 der „Spruch vom Aufstieg“ und der „Spruch 
‚vom Verscheiden“ durch das „Horusgeleit‘“ rezitiert. 

3 Die noch erkennbare ursprüngliche Fassung wurde von Sethe in seiner Ausgabe der Pyramidentexte 
(6. Bd. 1, S. XI) als „älterer“ und — bei zwei korrigierten Fassungen — als „älterer und ältester Text“ 

     



Verklärungen in Ichform und Anrede 7 

  

zweiten Person abgefaßt. Einzelne Pyramiden haben auch dies „Du“ teilweise durch den Königs- 
‚namen ersetzt!, so daß nun im gleichen Text zu dem König und über ihn gesprochen wird. Der 
Wunsch, den Namen des Toten zur Geltung zu bringen und durch stetes Nennen in Erinnerung 
zu halten, ist stärker als die alte einheitliche Form. Eine Reihe dieser Texte zeigt durch die 
Anrede „Vater“, daß sie dem das Begräbnis durchführenden Sohn in den Mund gelegt sind 
und den Zustand der Dramatischen Texte wahren, in denen der neue König von dem verstor- 
benen mit „dieser mein Vater“ spricht. Wie schematisch und oft verständnislos die Schluß- 
redaktion der Pyramidentexte auf den Namen des Königs vorgenommen wurde, zeigt der Um- 
stand, daß gelegentlich auch das „ich“ solcher Reden durch den Königsnamen ersetzt wurde, 
so daß nun der König zu sich selbst spricht®. Die Textredaktion hat ein Verfahren entwickelt, 
das gegenüber dem älteren Textgut versagt. Der für die Entwicklung der mythischen Form 
entscheidende Schritt liegt jedoch vor dieser Schlußredaktion beim Übergang von der zweiten 
auf die erste Person, zwischen den Sprüchen, welche den Toten anreden und den Sprüchen, in 
denen er selbst spricht. Denn sie betreffen inhaltlich verschiedene Welten. In den „Sohn“-Texten 
kommt der Erbe zu seinem Vater und redet ihn an. Er bittet ihn, zu erwachen und sich zu er- 
heben, damit er das, was ihm sein Sohn und Erbe getan hat, sieht*. Diese älteren Sprüche zeigen 
‚den Totenkult so, wie er sich am Grabe vor dem Leichnam vollzieht, und greifen nicht wie die 
Ich-Texte in den mythischen Bereich der Götterwelt hinüber. Erst in ihrer späteren Form öffnen 
auch sie mit einleitenden Sätzen verschiedener Art wie „Der Himmel spricht, die Erde zittert!" 
(Pyr. 549 Var.) oder „Geöffnet sind die Türen des Himmels, aufgetan ist das Tor der Nut!“ 
(Pyr. 1291) sofort einen mythischen Bereich. Wenn der Tote spricht, hat er anderes zu sagen 
als sein ihn betreuender Sohn. Die Rede des toten Königs — genauer seiner zum Himmel auf- 
steigenden Seele — geht über die jenseitige mythische Götterwelt, eine Aussage, welche als authen- 
tisch gegolten haben muß. Sie kann als vorzüglich mythisch gelten, da sie das, was kein Sterb- 
licher schaut, zur Sprache bringt, wenn sie sich auch nicht seherisch an die zuhörenden Menschen, 
sondern auf dem Wege zu den Göttern fortschreitend an die mythischen Gewalten wendet. Diese 
‚Erzählung scheint vollständig von den Dingen eines gegenwärtigen Kultes gelöst. Selbst wenn 
auch ihre Rezitation von Kulthandlungen begleitet war — der Wortlaut verschiedener Ein- 
leitungen läßt Libationen und Räucherungen vermuten —, wäre dies durch keine Formel mehr 
ausgedrückt. Die dem König in den Mund gelegte Rede berücksichtigt nur noch mythische Ver- 
hältnisse. Die Tore des Himmels werden nicht mehr ausdrücklich auch als „‚Riegel““ am Grabe 
(Pyr. 572) geöffnet. Die Reinigung des Toten erfolgt mit dem Sonnengott im jenseitigen Gefilde 
und nicht mehr durch „diese Wasserspende‘ (Pyr. 22), die freilich schon in Dramatischen Texten 
als Wasser, mit welchen Horus und Seth ihre einander geschlagenen Wunden wuschen, gedeutet 
werden®. In den Ich-Texten sagt der König von sich: „Ich bin. ..der Stern, mit geschmücktem 
($pd) Haupt und weitem Schritt, der R& alltäglich die Wegzehrung bringt“ (Pyr. 263). Auch 
wenn dem Verfasser noch bei diesem Bilde das Eingehen des Königs in den der Himmelsgöttin 
inter den redigierten Text gesetzt. In der Pyramide der Königin Neith sind an den Wänden des Ganges 
(Jequier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Taf. 31, 32) — wie vereinzelt in den Pyramiden und 
häufiger auf Sargen des Mittleren Reiches — unredigierte ABschriften erhalten. 

1 2.B. Spr. 419 (T); Spr. 525 erweist sich die in M. und N. erhaltene Fassung der Vorlage als in die 
2. Person umgesetzte Form des Spruches 471 

2 Von Sethe unterschiedlich mit „König“ (s. Pyr. Kom. 476b, 7343, 030c) und „Vater“ (s. Pyr. 
Kom. 7433, 8094, 10023, 10043) übersetzt. Doch dürfte überall das Wort „Vater“ dem (rezitierenden) 
„Sohn“ gegenüber stehen. ’Itj „König“ wird in den sicheren Fällen (Pyr. 511c, 640b, 1658d) anders ge- 
Schrieben. P. setzt hinter diese Anrede „Vater“ gegen M. und N. häufig noch „Osiris N." ein (Pyr. Bob, 
939. 1002, 1003, 1004 u.a. m.) 

8 2.B. Pyr. 5744 (vgl. Sethe, Totenliteratur $.8, Anm. 4) 
4 Pyr. 1879, vgl. die an „Osiris“ (d.h. den König) gerichtete, nicht auf den Königsnamen redigierte 

Variante Pyr. 100511. (Pyr. 197211. mit eingesetztem Königsnamen) 
5 Pyr. 850 in einem redigierten Text. 

    

  

  

    

      

  

  

   

  

    

  

 



  

48 IT. Entstehung der Mythe als Form 

  

geweihten Sarg vor Augen stand, ist die Verbindung zum Kult nicht mehr auf eine Formel ge- 
bracht. Nur noch die mythische Welt kommt ab 
Kult zur Sprache 

Auch diese Ich 
toten Vater „Ich bin Dein 
der Dramatischen Texte ist die Ichform am Platze, wenn die 

  

elöst von jeder Entsprechung im gegenwärtigen 

    

  

   'orm hat & 
‘ohn, Dein E 

  

iere Vorbilder. Zunächst kann die Rede des Sohnes an seinen 
‚on in Götterreden und Rufen 

  

be!‘ erinnert werden. 
     Schwestern, die als „Falkenweib- 

chen“ — die beiden Klagefrauen des Totenkultes — ihren Bruder suchen, dem von ihnen ge- 
fundenen Osiris zurufen: „Ich bin Isis!“ (Pyr. 1886) „Ich bin Nephthys!“ (Pyr. 1786). Doch ist 
diese Form in den Dramatischen Texten selten. Der Gott braucht sich einem anderen Gotte 

  

nicht zu offenbaren, sie kennen einander. Wo sie trotzdem gebraucht wird, geschieht dies aus 
einem besonderen Grunde. Horus, der seinem Vater sagt: „Ich bin gekommen, auf der Suche 
nach Dir. Ich bin Horus... Ich bin Dein geliebter Sohn!“ (Pyr. 11), stellt sich seinem Vater 

chsenen Sohn nicht erkennt. Auch wenn Götter andere Formen annehmer 
ch Osiris die Schwestern tun, liegt ein besonderer Grund vor, sich zu er- 

‚en zu geben. Sonst scheinen ältere Texte, die den Dramatischen Texten und Hymnen noch 
nahe stehen, wie einzelne Schlangenbeschwörungen, trotzdem sie in direkter Rede abgefaßt 

orm, welche an die Erklärungen der Dra- 

vor, der den nun erw     

        
sind, die erste Person zu meiden und entwickeln eine 
matischen Texte erinnert. Für ein erwartetes „Ich bin Horus!“ findet sich „Das ist Horusl“,! 
womit der Sprecher sich selbst meint. Mit der Rede „Horus spannt seine neun Bögen gegen diesen 
Geist, der aus der Erde kam“ (Pyr. 673) spricht der Zauberer von sich selbst wie über eine dritte 
Person, als wollte er es vermeiden, sich herauszustellen. Jüngere Texte verdeutlichen dies. Nun 
benützt der Sprecher zwar die erste Person, beteuert aber zugleich, daß er als ein anderer spricht. 
‚Nicht ich sage dies zu Euch, Ihr Götter! Ein Zauberer sagt dies zu Euch, Ihr Götter!“ (Pyr. 

1324). „Nicht ich bin es, der bittet, Dich zu sehen. ..Dein Sohn ist es, der bittet, Dich zusehen. ..! 
Horus ist es, der bittet, Dich zu schen. ..!" (Pyr. 1128, 1129). Auch in den Verklärungen wird 
demnach die Ichform zur Vorstellung benützt, wobei sich der König in eine mythische Rolle 
versetzt. Mit seinem Tode verläßt er die Erde, kommt als „etwas Neu Wir sehen etwas, 
Neues“ sagen sie, die Urgötter" (Pyr. 304) — zu den Geistern und Göttern und stellt sich ihnen 
mit der Formel: „Ich bin...“ vor. Man wird an die Dramatischen Texte erinnert, welche Per- 
sonen und Dingen des Kultes Götterrollen geben. Allem Anschein nach benützt die Verklärung 
dies alte Vorbild, obwohl nicht nur die Art der Rollenzuteilung, sondern auch Szene und Hand- 
lung grundverschieden sind. Der Dramatische Text schreibt die Rolle vor. Die Besetzung er- 
folgt auf Grund einer bestimmten Symbolik, welche die Entsprechungen zwischen Kult und 
Mythe regelt. Nach den Verklärungen verwandelt der Tod den Kön; wie dies eine Rollen-, 
zuteilung erwarten ließe, in einen bestimmten Gott, etwa— den Dramatischen Texten und Hymnen 
entsprechend — in Osiris, sondern öffnet ihm die Möglichkeit, sich in alles und jedes zu verwandeln, 
wasergerade zum Weiterkommen auf seinem Wege zum Sonnengott für geeignet hält. Als „Flamme 
vor dem Winde“ (Pyr. 324), als „Lotusblüte an der Nase des R&" (Pyr. 266), als „jener Stern 
am Unterleib des Himmels“ (Pyr. 347) als „Falke“ und als „Stier“, als „Gans“ und als „Heu- 
schreck“, als Horus, der seinen Vater sucht (Pyr. 493), als Götterbote mit Neujahrsgrüßen (Pyr. 
1195), aber auch als „Meßstrick der beiden Neunheiten, mit welchem sie das Opferfeld abstecken"“ 
(®yr. 1196), als „Zwerg und Gottestänzer“ (Pyr. 1189) und sogar als „die große Jungfrau“ (Pyr. 
(682), als „Horusauge“ (Pyr. 976, 1147), als Auge des Sonnengottes im Gehörn der Hathorkuh‘“ 
(Pyr. 705), als Kataraktengöttin (Pyr. 812) erscheint der König. Eine solche Rollenzuweisung wäre 
in den Dramatischen Texten undenkbar. Vereinzelt ist nicht einmal die Gleichheit des Geschlechts, 
gewahrt, die bei der Vergöttlichung der Naturmächte ihre Gestalt bestimmt. Aneinandergereiht 

   

  

    

  

  

     
    

  

    

     

  

      
  

  

  

   
  

    
      

     

    

  

    aub        benso in dem text Pyr. 439 „Das ist Geb“, wo T. die ursprüngliche Fassung ohne Königs- 
namen erhalten hat, In anderen Fällen läßt die Stellung des eingefügten Königsnamens — „Horus ist N. 

ist Horus“' (Pyr. 436 vgl. Sethe, Kom.) die ursprüngli         
 



   
   

                          

     
     

      

   
     

   

      

Die Aussage in Ichform als mythische Verwandlung. Jenseitigkeit der Verklärung 4 

  

ergeben diese Aussagen nicht das Rollenverzeichnis für ein Drama, sondern Litaneien in Ichform 
(Pyr. 1rasif., 1og4ff.) oder Körpervergottungstexte, wenn sie auf die Glieder des Königs verteilt 
Sind (Pyr. 1303{f.). Welche Spanne sie von der Rollenzuweisung der Dramatischen Texte trennt, 
wird am Vergleich der verschiedenen Anwendung desselben Symboles sichtbar. Die Dramatischen 
Texte 
einer Verklärung dem König zur Rolle gegeben ist es „mä 
als die Götter“ (Pyr. 1147) und damit nicht nur von seiner 

‚ehoben (s. 8.79) 
hische Macht geht der König in eine 

    

  

nnen das Horusauge als mythisches Sinnbild für Opfergaben oder Kultgegenstände. In 
Ihtiger als die Menschen und stärker 

  

   ntsprechung im Kult gelöst, sondern 
ht mehr in einer Rolle   auch über seinen alten mythischen Bereich hinau: 

des dramatischen Festspiels sondern als überirdische myt 
nicht auffährbare Welt ein, sei es, um sie zu erobern und das Himmelsgewölbe zu spalten (Pyr. 
305), sei es als „Vertret anzler (Pyr. 490), sein Steuermann (Pyr. 1204) 
Sein Ruderknecht (Pyr. 906 Var.) oder sein Wasserträger (Pyr. 1179). Die Vielheit der „Verwand- 
lungen“ zeigt, wie schr man in einer schon besetzten mythischen Welt nach einer Rolle für den 
‚Toten sucht. In den Fällen, in denen er den früheren Inhaber einer Rolle vertreibt, tritt dies 

1scheinung 
seitigkeit des Themas der V' 

gesetzte Sätze wie „Aufregung i 

  

      r des RE“! ‚als st   
  

  

   

    
erklärungen wird durch häufig an den Spruchanfang 
“ (Pyr. 304) oder „Der Himmel ist bewölkt, die Sterne 

sind verdunkelt, die Bogen bewegen sich, € e Knochen der Erde zittern“ (Pyr. 393) oder „Geb 
lacht, Nut frohlockt‘“ (Pyr. 1149) hervorgehoben, Sethe nennt diese Einleitungen „Naturschil- 
derung“ (Kom. 393). Sie weisen auf die Ungewöhnlichkeit des Vorganges hin und ergeben den 
Schauplatz der erzählten Ereignisse. Der szenische Vermerk der Dramatischen Texte ist er- 
weitert, in eine mythische Welt übertragen und an den Textanfang gerückt. Nach dieser allge- 
meinen Einleitung b rzählung in Ich-Form. An Stelle des alten dd mdw,, es spricht‘“ 
ist ein 5, weiblich j.t ‘t mit folgendem ’in — oder in allein „es sagt“ getreten®. „Meine 
Mutter“ sage ich, „gib mir Deine Brust, damit ich sie saugel‘ sage ich. „Mein Sohn“, sagt sie 
zu mir, „nimm Dir meine Brust, damit Du sie saugst!" sagt sie“ (Pyr. 911). „Stier der Opfer- 
speisen beuge Dein Horn, lasse mich vorbeigehen!“ sage ich (Pyr. 914). Die neue Mutter des 
Königs, an deren Brust der Tote wieder klein wird, ist die in den vorangehenden Zeilen gepriesene 
Kronengöttin von Elkab, die auch in anderen Verklärungen als seine neue Mutter gilt. Sie ver- 
leiht ihm die Vogelgestalt (Pyr. 913), in welcher er nun zum Himmel steigt. Das Horn des S 
an welchem er vorbeigehen muß, dürfte der Mond sein. Der König spricht nicht nur in den Reden 
an Götter und Geister, sondern berichtet noch über diese Gespräche und das, was er dabei tut. 
‘Der Tote allein spricht gleichsam aus einer Ferne, in welche ihn niemand begleiten kann. Er ist 
in den Verklärungen der vorzüglich handelnde, der einzige, der von den Personen der Drama- 
tischen Texte übrig geblieben ist, der noch Rollen übernehmen kann, während die Wesen, denen 
er gegenübertritt, die Götter und Geister, nicht mehr von Priestern dargestellt werden, sondern 
es selbst sind in ihrer eigenen mythischen Welt. Früher hätte ein Meßstrick dazu gedient, ein Feld 
des Tempels zu vermessen. Jetzt soll er den beiden Neunheiten beim Abstecken eines himm- 
lischen Gefildes dienen. Früher hätte ihn ein Priester mit Götterrolle überbracht. Jetzt nimmt 
es der König auf sich, dieser Meßstrick zu sein, damit ihn der Fährmann, dem er dies erzählt, 
zu jener Seite übersetzt. Der Fährmann, der mit seinem Nachen wie an einem der Kanäle 
‚Aegyptens wartet, hat in der noch ritualgebundenen Literatur des älteren Totenglaubens nicht 
seinesgleichen. Man hat ihn wie die Gestalten der vier Winde, die vier Hirtenkinder, die im 
Schatten der Weltfeste rasten (Pyr. 1105) und Aegypten und Libyen durchstreifen (Pyr. 1510, 
1456) mit am Leben beobachteten Zügen, die den Geist der Grabbilder des ausgehenden Alten 
Reiches atmen, ausgestattet. Er erscheint als Mann einfachen Gemüts, der wissen will, wen er 

  

   
  

    

  

    
    

     
          

  

  

  

     

     

     

     
     
      

    

           
  

  

   1 Pyr. 1107, 1464, 1694. 
2 vgl. H. Grapow, Wie die Alten Acgypter sich anredeten, wie sie sich grüßten und wie sie mitein- 

ander sprachen, IV (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1942, Phil-hist. Kl. Nr. 7) S. Soff,, Sethe, ÄZ 64, 5.3, 

  

        

   



48 IT. Entstehung der Mythe als Form 

geweihten Sarg vor Augen stand, ist die Verbindung zum Kult nicht mehr auf eine Formel ge- 
bracht. Nur noch die mythische Welt kommt abgelöst von jeder Entsprechung im gegenwärtigen 
Kult zur Sprache. 

‚Auch diese Ich-Form hat ältere Vorbilder. Zunächst kann die Rede des Sohnes an seinen 
toten Vater „Ich bin Dein Sohn, Dein Erbe!“ erinnert werden. Schon in Götterreden und Rufen 
der Dramatischen Texte ist die Ichform am Platze, wenn die Schwestern, die als „Falkenweib- 
chen“ — die beiden Klagefrauen des Totenkultes — ihren Bruder suchen, dem von ihnen ge- 
fundenen Osiris zurufen: „Ich bin Isis!“ (Pyr. 1886) „Ich bin Nephthys!“ (Pyr. 1786). Doch ist 
diese Form in den Dramatischen Texten selten. Der Gott braucht sich einem anderen Gotte 
nicht zu offenbaren, sie kennen einander. Wo sie trotzdem gebraucht wird, geschieht dies aus 
einem besonderen Grunde. Horus, der seinem Vater sagt: „Ich bin gekommen, auf der Suche 
nach Dir. Ich bin Horus... Ich bin Dein geliebter Sohn!“ (Pyr. 11), stellt sich seinem Vater 
vor, der den nun erwachsenen Sohn nicht erkennt. Auch wenn Götter andere Formen annehmen, 
wie es bei der Suche nach Osiris die Schwestern tun, liegt ein besonderer Grund vor, sich zu er- 
kennen zu geben. Sonst scheinen ältere Texte, die den Dramatischen Texten und Hymnen noch 
‚nahe stehen, wie einzelne Schlangenbeschwörungen, trotzdem sie in direkter Rede abgefaßt 
sind, die erste Person zu meiden und entwickeln eine Form, welche an die Erklärungen der Dra- 
matischen Texte erinnert. Für ein erwartetes „Ich bin Horus!“ findet sich „Das ist Horus!",t 
womit der Sprecher sich selbst meint. Mit der Rede „Horus spannt seine neun Bögen gegen diesen 
Geist, der aus der Erde kam“ (Pyr. 673) spricht der Zauberer von sich selbst wie über eine dritte 
Person, als wollte er es vermeiden, sich herauszustellen. Jüngere Texte verdeutlichen dies. Nun 
benützt der Sprecher zwar die erste Person, beteuert aber zugleich, daß er als ein anderer spricht. 
„Nicht ich sage dies zu Euch, Ihr Götter! Ein Zauberer sagt dies zu Euch, Ihr Götter!‘ (Pyr. 
1324). „Nicht ich bin es, der bittet, Dich zu sehen. ..Dein Sohn ist es, der bittet, Dich zu sehen. ..! 
Horus ist es, der bittet, Dich zu schen. ..!” (Pyr. 1128, 1129). Auch in den Verklärungen wird 
demnach die Ichform zur Vorstellung benützt, wobei sich der König in eine mythische Rolle 
versetzt. Mit seinem Tode verläßt er die Erde, kommt als „etwas Neues“ — „Wir schen etwas 
Neues“ sagen sie, die Urgötter“ (Pyr. 304) — zu den Geistern und Göttern und stellt sich ihnen 
mit der Formel: „Ich bin...“ vor. Man wird an die Dramatischen Texte erinnert, welche Per- 
sonen und Dingen des Kultes Götterrollen geben. Allem Anschein nach benützt die Verklärung 
dies alte Vorbild, obwohl nicht nur die Art der Rollenzuteilung, sondern auch Szene und Hand- 
lung grundverschieden sind. Der Dramatische Text schreibt die Rolle vor. Die Besetzung er- 
folgt auf Grund einer bestimmten Symbolik, welche die Entsprechungen zwischen Kult und 
Mythe regelt. Nach den Verklärungen verwandelt der Tod den König nicht, wie dies eine Rollen- 
zuteilung erwarten ließe, in einen bestimmten Gott, etwa— den Dramatischen Texten und Hymnen 
entsprechend — in Osiris, sondern öffnet ihm die Möglichkeit, sich in alles und jedes zu verwandeln, 
was er gerade zum Weiterkommen auf seinem Wege zum Sonnengott für geeignet hält. Als „Flamme 
vor dem Winde“ (Pyr. 324), als „Lotusblüte an der Nase des Re“ (Pyr. 266), als „jener Stern 
am Unterleib des Himmels“ (Pyr. 347) als „Falke“ und als „Stier“, als „Gans“ und als „Heu- 
schreck“, als Horus, der seinen Vater sucht (Pyr. 493), als Götterbote mit Neujahrsgrüßen (Pyr. 
1195), aber auch als „Meßstrick der beiden Neunheiten, mit welchem sie das Opferfeld abstecken“ 
(Pyr. 1196), als „Zwerg und Gottestänzer“ (Pyr. 1189) und sogar als „die große Jungfrau“ (Pyr. 
682), als „Horusauge“ (Pyr. 976, 1147), als Auge des Sonnengottes im Gehörn der Hathorkuh‘“ 
(Pyr. 705), als Kataraktengöttin (Pyr. 812) erscheint der König. Eine solche Rollenzuweisung wäre 
in.den Dramatischen Texten undenkbar. Vereinzelt ist nicht einmal die Gleichheit des Geschlechts 
gewahrt, die bei der Vergöttlichung der Naturmächte ihre Gestalt bestimmt. Aneinandergereiht 

  

    

  

  

  

    

   

  

     

  

    

    

  

  

1 Ebenso in dem Zaubertext Pyr. 439 „Das ist Geb“, wo T. die ursprüngliche Fassung ohne Königs- 
namen erhalten hat. In anderen Fallen läßt die Stellung des eingefügten Königsnamens — „Horus ist N. 
statt „N. ist Horus“ (Pyr. 436 vgl. Sethe, Kom.) die ursprüngliche Form erkennen.



  

Die Aussage in Ichform als mythische Verwandlung. Jenseitigkeit der Verklärung 40 

jergeben diese Aussagen nicht das Rollenverzeichnis für ein Drama, sondern Litaneien in Ichform 
(Pyr. 1145ff., 1094ff.) oder Körpervergottungstexte, wenn sie auf die Glieder des Königs verteilt 
sind (Pyr. 1303{f.). Welche Spanne sie von der Rollenzuweisung der Dramatischen Texte trennt, 
wird am Vergleich der verschiedenen Anwendung desselben Symboles sichtbar. Die Dramatischen 
‚Texte kennen das Horusauge als mythisches Sinnbild für Opfergaben oder Kultgegenstände. In 
einer Verklärung dem König zur Rolle gegeben ist es „mächtiger als die Menschen und stärker 
als die Götter“ (Pyr. 1147) und damit nicht nur von seiner Entsprechung im Kult gelöst, sondern 
auch über seinen alten mythischen Bereich hinausgehoben (s. $.79). Nicht mehr in einer Rolle 
(des dramatischen Festspiels sondern als überirdische mythische Macht geht der König in eine 
nicht aufführbare Welt ein, sei es, um sie zu erobern und das Himmelsgewölbe zu spalten (Pyr. 
305), sei es als „Vertreter des Re“! ‚als sein Kanzler (Pyr. 490), sein Steuermann (Pyr. 1204), 
sein Ruderknecht (Pyr. 906 Var.) oder sein Wasserträger (Pyr. 1179). Die Vielheit der „Verwand- 
lungen“ zeigt, wie schr man in einer schon besetzten mythischen Welt nach einer Rolle für den 
‚Toten sucht. In den Fällen, in denen er den früheren Inhaber einer Rolle vertreibt, tritt dies 
auffällig in Erscheinung 

Die Jenseitigkeit des Themas der Verklärungen wird durch häufig an den Spruchanfang 
gesetzte Sätze wie „Aufregung im Himmel“ (Pyr. 304) oder „Der Himmel ist bewölkt, die Sterne 
sind verdunkelt, die Bogen bewegen sich, € e Knochen der Erde zittern‘ (Pyr. 393) oder „Geb 
lacht, Nut frohlockt“ (Pyr. 1149) hervorgehoben, Sethe nennt diese Einleitungen „Naturschil- 
derung“ (Kom. 393). Sie weisen auf die Ungewöhnlichkeit des Vorganges hin und ergeben den 
Schauplatz der erzählten Ereignisse. Der szenische Vermerk der Dramatischen Texte ist er- 
weitert, in eine mythische Welt übertragen und an den Textanfang gerückt. Nach dieser allge- 
meinen Einleitung beginnt die Erzählung in Ich-Form. An Stelle des alten dd mdu, es spricht“ 
ist ein j, weiblich j.! — meist mit folgendem ’in — oder ’in allein „es sagt“ getreten? „Meine 
Mutter“ sage ich, „gib mir Deine Brust, damit ich sie sauge!“ sage ich. „Mein Sohn“, sagt sie 
zu mir, „nimm Dir meine Brust, damit Du sie saugst!" sagt sie“ (Pyr. grr). „Stier der Opfer- 
speisen beuge Dein Horn, lasse mich vorbeigehen!” sage ich (Pyr. 914). Die neue Mutter des 
Königs, an deren Brust der Tote wieder klein wird, ist die in den vorangehenden Zeilen gepriesene 
Kronengöttin von Elkab, die auch in anderen Verklärungen als seine neue Mutter gilt. Sie ver- 
leiht ihm die Vogelgestalt (Pyr. 913), in welcher er nun zum Himmel steigt. Das Horn des Stieres, 
an welchem er vorbeigehen muß, dürfte der Mond sein. Der König spricht nicht nur in den Reden 
jan Götter und Geister, sondern berichtet noch über diese Gespräche und das, was er dabei tut. 
Der Tote allein spricht gleichsam aus einer Ferne, in welche ihn niemand begleiten kann. Er ist 
in den Verklärungen der vorzüglich handelnde, der einzige, der von den Personen der Drama- 
tischen Texte übrig geblieben ist, der noch Rollen übernehmen kann, während die Wesen, denen 
er gegenübertritt, die Götter und Geister, nicht mehr von Priestern dargestellt werden, sondern 
es selbst sind in ihrer eigenen mythischen Welt. Früher hätte ein Meßstrick dazu gedient, ein Feld 
des Tempels zu vermessen. Jetzt soll er den beiden Neunheiten beim Abstecken eines himm- 
lischen Gefildes dienen. Früher hätte ihn ein Priester mit Götterrolle überbracht, Jetzt nimmt 
es der König auf sich, dieser Meßstrick zu sein, damit ihn der Fährmann, dem er dies erzählt, 
zu jener Seite übersetzt. Der Fährmann, der mit seinem Nachen wie an einem der Kanäle 
‚Aegyptens wartet, hat in der noch ritualgebundenen Literatur des älteren Totenglaubens nicht 
seinesgleichen. Man hat ihn wie die Gestalten der vier Winde, die vier Hirtenkinder, die im 
Schatten der Weltfeste rasten (Pyr. 1705) und Aegypten und Libyen durchstreifen (Pyr. 1510, 
1456) mit am Leben beobachteten Zügen, die den Geist der Grabbilder des ausgehenden Alten 
Reiches atmen, ausgestattet. Er erscheint als Mann einfachen Gemüts, der wissen will, wen er 

  

       
     

  

    

     

   

          

1 Pr. 1107, 1464, 1694. 
2 vgl. H. Grapow, Wie die Alten Acgypter sich anredeten, wie sie sich grüßten und wie sie mitein- 

ander sprachen, IV (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1942, Phil-hist. Kl. Nr. 7) S. Soff, Sethe, ÄZ64, 5.3.



so TI. Entstehung der Mythe als Form 

übersetzt. Der König muß ihn wecken (Pyr. 597, 383) und nennt ihm nicht den eigenen Namen, 
sondern weist sich mit einer mythischen Rolle aus. Der Fährmann kennt anscheinend die großen 
Götter besser als die Verhältnisse in Aegypten. Mit seiner „Götterfähre“ ist er, der beim Rudern 
„hinter sich schaut“'2, der mythische Mittelsmann zwischen zwei Welten, deren Trennung sein 
Dasein manifestiert. Im Dramatischen Festspiel war ein solcher Mittelsmann nicht erforderlich, 
weil dort die Mythe noch an den Dingen der Erde haftete. Erst jetzt, nachdem Himmel und 
Erde geschieden sind, verliert sich das, was die Hymnen dem gepriesenen Gott zuliebe von Kult- 
handlungen ablösten, in die mythische Welt selbst versetzt, an neue Vorstellungen und Bilder. 
Sie bedürfen keiner Belege aus altem Textgut, da sie dem toten König in den Mund gelegt sind, 
der sie so selbst bezeugt. Die Ich-Form kann darum tatsächlich als eigentümliche mythische Form 
dieser Epoche gelten, die den Sonnengott zum ‘Symbol der Welt erhob, wodurch der Tote nun 
nicht mehr auf den Friedhöfen gesucht wird und Kultstätten besucht, sondern sich, seinen Vater 
zu besuchen aufmacht und dafür in wunderbarer Weise die Erde verläßt. Gegenüber der rein 
‚mythischen Erzählung des Denkmals Memphitischer Theologie ist die Verklärung dem Schicksal 
des toten Königs verhaftet, eine Beschränkung, welche die das „Ich“ durch den Königsnamen 
ersetzende Schlußredaktion nicht beseitigt, wenn auch der Sprecher damit unpersönlich wird. 
Es ist möglich und wahrscheinlich, daß sich die Mythe, im Totenkult nicht faßbar, weiterbildet, 
bis sie in den größeren Mythenstücken des Buches von der Himmelskuh und des Gerichtsstreites 
zwischen Horus und Seth wieder erscheint. Die Pyramidentexte zeigen, daß sich die im Denkmal 
noch in der Residenz Aegypten gipfeinde Welt mit der Gestalt des Sonnengottes noch einmal 
geweitet hat. Was sich menschlicher Geist über diese Weite erdenken kann, verknüpft er hier 
zunächst mit einem diese Welt erkundenden Königtum und läßt es von ihm als selbst gesehen 
erzählen. 

Ist so in den Verklärungen in der Ich-Form des Totenkultes die reine Form mythischer 
Erzählung schon wieder aufgegeben, zeigt doch eine Reihe von diesen Texten an eigentümlichen 
Merkmalen, daß die Mythe erzählbar geworden ist. Die sich im Kult abspielende mythische Gegen- 
wart der Dramatischen Texte, welche in den Hymnen an die Gottheiten von Leichnam, Grab, 
Pyramide und Friedhof überging, ist in eine jenseitige, ewige Ferne gerückt. Auf den jetzt vor- 
wiegenden Gebrauch des auf entlegenere Dinge hinweisenden „jenes“, das gelegentlich in jüngeren 
Varianten älteres „dieses“ ersetzt, wurde bei der Betonung des alleinigen Gebrauches von „dieses“ 
in den Dramatischen Texten schon hingewiesen (s. .33f.). Auch in die alte Namensformel — 
die nun zu „in jenem Deinem Namen‘ erweitert erscheint — in Hinweise auf Festtage — „an 
jenem schönen Tage des auf den Berg Steigens“ (Pyr. 1556) — und auf mythische Orte — „an 
jenem Ort, an dem sie gekämpft haben“ (Pyr. 1242) — tritt dies Fürwort ein und rückt Name, 
Kult und Ort betont in die Ferne. Unmittelbar in die Mythe versetzen „Zitate“, die durch Re- 
lativsätze oder mit „als“, „wie“ und „ehe“ in die Erzählung eingeflochten werden, um an ein 
‚mythisches Ereignis zu erinnern oder ein anderes mit ihm zu vergleichen. „Du (R€) gibst mir 
jene Deine Finger, welche Du der „Schönen“, der Tochter des großen Gottes gabst, als der 
Himmel von der Erde geschieden wurde, und als die Götter zum Himmel aufstiegen“ (Pyr. 
1208). „Jene vier reinen Schilfnachen, welche ihr Osiris gabt, als er zum Himmel stieg, damit 
er zum Himmel (köh) übersetze, sein Sohn Horus ihm zur Seite, auf daß er ihn aufziehe? und 
zum großen Gott im Himmel krönen lasse, gebt sie mir!“ (Pyr. 464/465). „Ich bin meinem Todes- 
tage entkommen ‚wie Seth seinem Todestage entkommen ist“ (Pyr. 1453 Var.). „Ich wurde im 
Urwasser erschaffen (möj), ehe der Himmel entstand, ehe die Erde entstand, ehe die Rand- 
berge entstanden, ehe der Streit entstand, ehe jene Furcht entstand, die vor dem Horusauge 

  

  

  

    

  

1 „Dessen Gesicht hinter ihm ist“, „Der hinter sich sieht“, „Hinter dem das Heck ist“ (Pyr. 925c) lauten 
seine Namen. 

2 So mit Sethe, Kom. Bd. 2, $, 268 gegen Sander-Hansen, Über die Bildung der Modi im Altagyp- 
tischen (Det Kong. Danske Vid. Selskab Hist.Al. Skrifter, Bd. 1, Nr. 3) 8.15. 

 



Formen mythischer Zitate st 

aufkam“ (Pyr. 1040). Eine solche Bildung bezieht auch die Namensformel in die Mythe ein — 
„Als Du sagtest Seth: Wahrlich er hat sich an mich herangemacht (3%), da entstand jener 
sein (des Osiris) Namen „Orion ($3)“ (Pyr. 959) — als wäre der dem Gott im Laufe der Mythen- 
bildung zugeschriebene Namen durch einen mythischen Ausspruch des Gottes erst entstanden. 
Diese neue Namensformel, die hier in einer Litanei — eine Form, welche die Verklärungen weiter 
pflegen — mehrfach verwandt den Vortrag gliedert, spinnt die Mythe des Denkmals Memphi- 
tischer Theologie, nach der die Welt im Munde des Schöpfergottes entstanden ist, weiter und 
läßt nun Wesen als „Namen“ allgemein aus Götterreden entstehen. Dieses Zitat findet sich in. 
einem Spruch, dessen erster Teil Osiris mit einer mythischen Erzählung preist. Erst in einer 
zweiten, in der Ich-Form abgefaßten Litanei erscheint der Tote, um den Gott in der Rolle eines 
besonders gereinigten und eingeführten Priesters „das Gesicht abzuwischen‘“ und ihn „mit dem 
Gottesgewand zu kleiden“ (Pyr. 9641f.). In allen diesen Zitaten wird die Mythe nicht um ihret- 
willen erzählt, sondern soll dem Toten dazu verhelfen, wie einst ein Gott behandelt zu werden, 
‘oder auch ihn einer uralten Körperschaft zuzurechnen. Doch zeigen diese Fälle, daß die Mythe 
ihr eigenes Feld gefunden hat und nun beispielhaft als ewiges Schicksal fern von den Menschen 
und ihren Bräuchen steht. Sie wird in den Vorgang der Himmelfahrt des Königs, in den Über- 
‚gang in eine andere Welt hineingestellt und ragt aus ihm als erhabenes Beispiel, als Geschehen, 
auf dem das Weltgefüge ruht, hervor. Durch diese Fassung trägt das mythische „Zitat“ gegen- 
über der reinen Form der Mythe einen besonderen Glanz, da es sich als das einst geschehene 
‘von etwas gegenwärtigem abhebt. Die Mythe ist in ihre eigene Ferne gerückt und wird im Zitat 
dort belassen, während sie die mythische Erzählung näherbringt. An die Mythe wird, gleichsam in 
einem Bedarfsfall, erinnert für ein vergleichbares Ereignis, das selbst einen Übergang in die my- 
thische Welt darstellt, aber doch an Bedeutung hinter dem ewigen Vorbild zurückbleibt. Hatten 
Festspiel und Hymne durch die gegenwärtig geschehende Handlung und den Preis die an ihr 
Beteiligten, die Lebenden und den Toten, Personen und Kultdinge, in gleicher Weise geheiligt 
und in die Mythe eingeschlossen, ist jetzt die Mythe entweder in eine nicht wiederkehrende Vor- 
zeit vor die Geschichte gerückt, oder steht in der Welt des Sonnengottes als unverrückbares 
Naturgeschehen. Dies kann der tote König zwar mit einem Fluche bedrohen — „Die Erde soll 
nicht sprechen können, Geb (der Erdgott) soll sich nicht wehren können. .. Die Randberge sollen 
zusammenkommen, die Ufer sollen sich vereinen! Unkenntlich gemacht werden sollen die Wege 
für die, welche unterwegs sind, gestürzt die Treppen für die, welche aufsteigen!“ (Pyr. 277/279) 
Meist zitiert jedoch der König auch dies Geschehen für den Weg seiner Seele — „Mich hat Re 
zu sich zum Himmel genommen. Ich lebe, wie der lebt, der in den Westen des Himmels eintritt, 
wenn er im Osten des Himmels (wieder) hervorkommt“ (Pyr. 1469). 

Über diese Zitate hinaus finden sich in den Verklärungen auch mythische Episoden in rein 
erzählender Form dargestellt, und zwar in der besonderen Gruppe von Verklärungen, welche die 
‘Form der Anrede des Sohnes an den toten Vater weiterpflegt und anstelle der „Ichform" die 
2. Person benützt. Auch diese Texte, welche in ihrer älteren Form lediglich Kulthandlungen 
aufzählen und — wie eine „Antwort“ des Toten! und redigierte Vermerke (s. S. 47) zeigen — 
schon in dramatischer Form vorlagen, stellen in ihrer späteren Form den Toten in eine neue 
mythische Welt. Doch verklären gie nicht die zum Himmel aufsteigende Seele, die selbst in der 
„Ichform‘“ über ihren Himmelflug berichtet, sondern den Leichnam, vor dem „der Riegel ge- 
öffnet wird an dem Doppeltor, welches die Menschheit zurückhält“ (Pyr. 1726), so daß er da- 
steht „an diesem Tage“ „vor R&, wenn er im Osten aufgeht‘ (Pyr. 743), vergottet und gesalbt, 
wobei die Totenklage angestimmt wird und die Totentänze beginnen, bis auch der Leichnam 
als „unvergänglicher Stern“ auf seinem „Schiff“, der „großen Wildkuh“ (Pyr. 1370) oder der 

    

  

    

  

    

    

1 Pyr. 373€ „Du kommst zu mir! Du kommst zu mir! Du kommst ja zu mir wie Horus, als er seinen 
Vater Osiris rächte!“ Sethe bezieht diesen Satz durch Einfügung eines „zu“ („wie (zu) Horus“) in die 
‚Rede des Sohnes ein (Kom, Bd. 3, S. 71). 

 



52 II. Entstehung der Mythe als Form 

Sokar-Barke (Pyr. 1970), in das Grab als Himmel einfährt. Vermutlich, weil dieser Kult um 
den Leichnam auf ältere Formen zurückgeht als die Verklärungen der königlichen Seele und 
so älteres Textgut benützt, treten in seinen Verklärungen gelegentlich anstelle der Naturschil- 
derungen (s. S.49) kurze mythische Erzählungen an den Spruchbeginn, die nach Anzeichen 
Dramatischen Texten entstammen. „Es kommt Isis, es kommt Nephthys, eine von ihnen als 
Klagevogel, eine von ihnen als Weihe. Sie haben Osiris gefunden, als ihn sein Bruder Seth in 
Busiris (Ndj.i) zu Boden stieß (ndj), als Osiris sagte: „Du kommst gegen mich (g.k’ir.j)!" alssein 
Name zu "Sokaris (Skr)’ ward“ (Pyr. 1255/1256). Der Text, der im folgenden — zunächst mit 
einer die erweiterte Namensformel benützenden Litanei — den Toten anspricht, geht als Ge- 
menge redigierter Textstücke weiter, die den Toten im Kult der „Seelen von Heliopolis‘ ver- 
klären (Pyr. 1261). Die an den Textbeginn gestellte mythische Erzählung, welche Totenklage 
und Verklärung des Leichnamseinleitet, trägt hier wie in anderen Beispielen die Form der Gegen- 
wart, mit der sie anhebt, als Merkmal ihrer Herkunft aus Dramatischen Texten an sich. Zu einem! 
weiteren mythischen Textbeginn läßt sich die ursprüngliche Fassung wiederherstellen: „Zu 
sprechen von Isis und Nephthys: Es kommt der Klagevogel, es kommt die Weihe, Isis ist es 
und Nephthys. Sie sind gekommen auf der Suche nach ihrem Bruder Osiris, auf der Suche nach 
ihrem Bruder Osiris, meinem Vater“ (Pyr. 1280). Die letzten Worte, die erst auf der Wand in „auf 
der Suche nach ihrem Bruder, diesem P.“ redigiert wurden, lassen den König, für dessen Leich- 
nam die Verklärung rezitiert wird, an dem mythischen Ereignis teilnehmen. In dem einleiten- 
den Satz läßt die Kopula „ist es“ — noch in der veränderlichen Form (tj statt pw) der Dra- 
matischen Texte (s. $. 33 Anm. 2) — die ursprüngliche Erklärung erkennen, die im Ramesseum- 
Papyrus den Beschreibungen der Kulthandlung folgt. So darf man in den vorangehenden Worten 
eine solche Beschreibung vermuten. Beides ergibt in die Form der Dramatischen Texte umgesetzt: 
„Es geschah, daß der "Klagevogel’ und die“Weihe’ kamen, das sind Isis und Nephthys, die kommen, 
ihren Bruder Osiris zu suchen“ — einen Szenentitel, wie ihn der Ramesscum-Pyaprus zeigt — 
„Es geschah, daß die ‘Lobpreisenden’ erwählt wurden. Das sind Isis und Nephthys, die Osiris 
lobpreisen“ (Dr. T. $. 226). Die einleitenden Worte „Zu sprechen von Isis und Nephthys“ ge- 
hören über die auch im Pyramidenspruch folgenden Reden der Göttinnen. Doch dürften dort 
die Schriftbilder der Göttinnen einander entgegengestellt gewesen sein, da Isis und Nephthys ein- 
ander auffordern, den Bruder zu beweinen, und so „Isis spricht zu Nephthys“ und „Nephthys 
spricht zu Isis“ gelautet haben. Dies Beispiel verdeutlicht, wie aus einem Dramatischen Text 
eine Verklärung entsteht. Was die Aufführung erklärte, wird in erzählende Form gebracht und 
vorgetragen, um den toten König zu verklären. Im Totenkult wird die Mythe um des Toten willen 
erzählt, ja — wie hier — ausdrücklich auf ihn bezogen oder — wie in den Verklärungen in der 
Ichform — von dem Toten selbst zitiert. So ergibt sich eine Nutzanwendung der im Denkmal 
Memphitischer Theologie gefundenen Form. Die erklärenden Vermerke der Dramatischen Texte 
werden gelegentlich in den Verklärungen mittels des Wortes „vergleichbar“ in den Text hinein- 
genommen — „Dich grüßt das Haltetau, Isis vergleichbar, Dir jubelt der Landepflock zu, Nephthys 
vergleichbar“?. Kultsymbole, die in den Dramatischen Texten Götterrollen trugen, werden jetzt 
mit denselben Göttern nur noch verglichen. Auch hierin bekundet sich die Enträckung der Götter 
aus der irdischen Welt, die sich früher an der Dehnung der Verweise (s. S.34) feststellen ließ. 

  

     

  

      

    

  

  

  

  

  

    

  

  

      

1 Auf diese Form sind in den Pyramiden auch die Dramatischen Texte durch Weglassen fast aller 
Vermerke und mit ihnen die Hymnen durch Einschub des Königsnamens gebracht worden. Die Dramatischen 
Texte werden so redigiert, daß allein ihr mythischer Gehalt auf den König bezogen zurückbleibt. 

2 Pyr. 1997 („Landepflock (mnj.i)“ als Anj.t dem hnw „jubeln“ angeglichen). Das & „vergleichbar“ 
wird gern als Element ältester Sprache angesehen (vgl. G. E. Sander-Hansen, Über einige sprachliche Aus- 
drücke für den Vergleich in den Pyramidentexten (Acta orientalia Bd. 14) $. 28741. Doch fehlt 4 als Rorm- 
element sowohl in den Dramatischen Texten (ein fragliches Beispiel Sethe, Dram. Texte S. 166 (58)) wie 
in den Hymnen, findet sich in der zeitgenössischen Literatur des Alten Reiches (Urk. I 182, 5, 254, 10) und 
wird noch in jüngeren Sargtexten ausgiebig verwandt, 

    

   



Mythische Erzählungen am Spruchbeginn. Zusammenfassung 53 

6. Zusammenfassung 
Wenn am Ende der Untersuchung über die Entstehung der Mythe als Form rückblickend 

versucht wird, die gefundene Entwicklung noch einmal zu überprüfen und zusammenzufassen, 
daß literarische Formen — Dramatischer Text, Hymne, theologisches Denk- 

mal und Verklärung — in eine zeitliche Abfolge gerückt sind, obwohl sie doch als verschiedene, 
gleichzeitig gepflegte und sich nebeneinander wandelnde Formen gelten dürfen. Zweifellos lassen 
sich — freilich nur in einer geringen Zahl isolierter Beispiele — auch Ritualtexte beibringen, 
welche den Sonnengott kennen und Merkmale mythischer Erzählung, wie sonst erst die Ver- 
klärungen, aufweisen. Redigierte Dramatische Texte und Verklärungen wurden schon erwähnt 
(6. 8.52). Derartige Beispiele zeigen nur, daß auch ältere Formen weiter gepflegt wurden, wie 
dies auffällig das Denkmal Memphitischer Theologie erwies. Solange nicht Merkmale jüngerer 
Formen in gesicherten alten Texten festgestellt werden, spricht nichts gegen den gefundenen 
Ablauf. Entscheidend scheint jedoch, daß die verschiedenen, hier in eine Entwicklung gestellten 
literarischen Formen sich zwar gegeneinander deutlich absetzen, aber nirgends den gebrauchten 
literarischen Begriffen ganz entsprechen. Die Dramatischen Texte sind nicht nur „dramatisch“ 
Wir nennen sie so, weil in ihnen gesprochen wird, und weil Vermerke, wie in unsern Dramen, 
diese Reden einleiten. Doch findet sich dort schon zu andereır Vermerken, die auf Kulthandlungen 
verweisen, nichts entsprechendes. Auf Grund ihrer „Erklärungen“ könnte man sie auch theolo- 
gische Lehren nennen. Auch die Hymnen, welche den Gott besonders mit seinen Namen preisen, 
sind nicht reine Hymnen. Sie erzählen dem Gott, beschwören ihn und führen gerade mit den 
Namen oft von der Gestalt des Gottes auf dem Preisenden näher liegende Kultsymbole hinweg. 
Die Texte in der Ichform schließlich sind genau genommen erst nach der Schlußredaktion auf 
den Königsnamen auch formal Verklärungen. Bis dahin sind sie nach ihrer literari 
ein eigentümliches Selbstzeugnis, für das wir keine Bezeichnung haben. Die Eigentüm) 
die den verschiedenen Textarten anhaften, und nicht ihre nirgends reine Form, haben die Hand- 
habe zu ihrer zeitlichen Einordnung ergeben. An ihnen läßt sich der wesentliche Vorgang, das 
Zurücktreten der Verwurzelung im Kult und die Ausweitung der mythischen Welt erkennen. 
Festspiel, Kulthandlung und Beschwörung liegt die Vorstellung einer mythischen Gegenwart 
zugrunde. Göttlichkeit und Zauberkraft treten unmittelbar in Erscheinung und werden durch 
dramatische Rede und Beschwörung in den ihnen gebührenden Rahmen der Götterwelt versetzt. 
Hier läßt sich der heilige Gegenstand handhaben, ohne ihn zu entweihen, und der wegen seines 
Giftes für göttlich gehaltene Feind durch seinesgleichen bannen. Der Kult wahrt den Glanz, der 
auf Kronen und Szeptern, auf Kleid und Kapellen von alters her liegt, zusammen mit dem Ver- 
zuf, welcher schnell verderbende Fische, Staatsfeinde und den Tod umgibt. Weil sie ihre Bedeutung 
tragen, nimmt auch die Mythe sich ihrer an und gibt den Gegenständen als „Auge des Horus“, 
als „Fingernagel des Atum“, als „Flügel des Thoth“, den Priestern durch eine Götterrolle, dem 
Schauplatz als Letopolis, Buto und Sais die Weihe einer Entsprechung. Im Kult bewahrte Vor- 
stellungen frühgeschichtlicher Kulte werden so in die neuerwachsene mythische Welt übersetzt. 
Eine Vielheit von Kulthandlungen gerät in die Hände einiger weniger Götter. Die hierbei be- 
‚nützte Form der feierlichen Anrede und des Preises entspringt der Kulthandlung und wird nicht 
erst von der Mythenbildung an die Dinge des Kultes herangebracht. Im frühen Grabkult, in dem 
der Sohn seinen Vater betreut, ist diese eigene aus den Kulthandlungen entwickelte Form ohne 
‚Anspielung auf die Mythe erhalten. Eine reine mythische Form wird im Denkmal Memphitischer 
‚Theologie gewonnen. Durch einen sachlichen Bericht wird hier die Gottheit mehr gepriesen als 
in den Hymnen, welche die Mythe der Gottheit erzählen. Die Verklärung in der Ichform, welche 
die königliche Seele über sich selbst spricht, zeigt gegenüber Festspiel und Hymne Formen, 
welche die Erzählbarkeit der Mythe voraussetzen. Auch die Verklärungen, die der Sohn zum 
Vater am königlichen Leichnam spricht, haben, wo sie die Mythe an den Spruchbeginn stellen, 

  

   

    

  

     

      

  

  

  



54 II. Entstehung der Mythe als Form 

die alten Vorbilder ihrer dramatischen Form entkleidet und müssen die Mythe erst ausdrücklich 
auf den toten König beziehen, da er nicht mehr die Rolle des Festspieles trägt. Was das Fest- 
spiel als mythischen Gegenstand auf einen geweihten Schauplatz stellte, ist in ein unbekanntes 
jenseitiges Feld entrückt. Die Vergegenwärtigung dieser entrückten, urzeitlichen, ewigen Welt 
gelingt nur mit neuen Mitteln, die über die den Göttern dorthin folgenden Hymnen in den Ver- 
klärungen gefunden werden. Sie führen den Toten unter Berufung auf die Mythe in die mythische 
Welt hinaus. So kann die Mythenbildung in ihrer formalen Entwicklung durch den Vergleich 
der verschiedenen Textgruppen an literarischen Merkmalen verfolgt werden. Die Textgeschichte 
der älteren ägyptischen religiösen Literatur — die hier auch für den besonderen Zweck nicht 
ausgeschöpft werden konnte — ergibt die Entwicklung der mythischen Form. 

  

  



Il. KAPITEL 

Dogma, Kult und Mythe 

1.Heilige Orte 
Der literarische Befund ergibt auf Grund formaler Merkmale eine Entwicklung des könig- 

lichen Totenkultes, welche vor die Einführung des Sonnenkultes zurückführt. In den Hymnen 
‚mit der Namensformel wird RE nur in einem Osiris zugeschriebenen „Namen“ erwähnt (s. S. 40). 
In den älteren Dramatischen Texten, deren Götterreden neu geformt den Hymnen einen Grund- 
bestand geben, fehlt der Sonnengott. Diese Dramatischen Texte haben sich als älteste Form 
erwiesen, in der die Mythe erscheint. Eine ältere literarische Form, die Bildreihen des Jubilacums- 
festes und die Illustrationen des Ramesseum-Papyrus selbst (s. $. 6£.), zeigt Kulthandlungen mit 
knappen Beischriften und vereinzelten Reden ohne Anspielungen auf Mythen. Das Erscheinen 
der Mythe im Kult läßt das Rätsel ihres Ursprunges ungelöst. Leibhaft übernehmen die Götter 
die Rollen der Kulthandlung und erklären in dramatischer Rede das, was sie tun, als Mythe. 
Hierbei diktiert noch die Kulthandlung und nicht die Mythe den Ablauf des Festspiels. Doch 
spinnt die Mythe über die Kulthandlungen ein Netz, dessen Fäden einer anderen, von einer Götter- 
lchre — einem Dogma — geordneten Welt entstammen. Durch den Aufbau der Szenen gestattet 
die dramatische Form, zwischen den Titeln der Kulthandlungen und den mythischen Erklä- 
rungen, Götterreden und Vermerken deutlich zu scheiden und so das mythische Gespinst als 
etwas besonderes, herangebrachtes von den Beschreibungen der Kulthandlungen zu trennen. Der 
die Kulthandlungen betreffende Text tritt auch ohne den Mantel der Mythe auf und wurzelt 
im Kult. Was steht jedoch hinter dem anderen Bestandteil der Dramatischen Texte? Woher 
kommt die Mythe? Nimmt man die Frage nach dem Woher der Mythe wörtlich, kann man Auf- 
Klärungen aus den Ortsangaben der Dramatischen Texte selbst erhoffen. Nennen sie einen my- 
thischen Schauplatz oder den Ort der Kulthandlung? Schon die Bilder des Jubilaeumsfestes 
zeigen die Örtlichkeit an durch hieroglyphische Bilder des „Hofes der Großen'*‘, in dem sich 
das Fest abspielt, und der „‚Göttlichen (Sakristei)“?, in welcher der König das Festgewand an- 
und ablegt. Im Ramesseum-Papyrus geschieht dies ähnlich, wenn in einer Szene diese Sakristei 
als Schauplatz der Kulthandlung genannt wird — im Titel: „Es geschah, daß ein Brot (i3.1) 
gebracht wurde zur „Göttlichen (Sakristei)” (Dr.T. S. 240), in der Illustration: „Zur “Göttlichen 
(Sakristei)” bringen“ (Dr.T. S.258) — wozu ein Vermerk die Sakristei nennt, Hier liegt dem- 
mach eine Angabe für den Ort der Kulthandlung vor. Doch betreffen auch die anderen Ortsan- 
gaben nicht die Mythe. Vermerke wie „’Im.t“ zum Überreichen der Weine von Im.t und Pelu- 
sium im Ostdelta (Dr.T. . 177), „„Libyerort“ zum Anlegen eines nach Libyen genannten und von 
den „libyschen Frauen“ überbrachten Fayenceschmuckes (Dr.T. 8.185) verlegen den Ort der 
Handlung eindeutig in die kultische Heimat der dargereichten Gegenstände. So dürfte auch 
‚Letopolis‘' als Vermerk zum Bilden einer „Leiter“ zum Himmel durch Schwingen von Kampf- 

1 H.Kew, Das Re-Heiligtum des Königs Ne-Woser-Re Bd. 3, Text S. 10, 31. 
2 F.W. von Bissing, H. Kees, Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Re-Heligtum des Rathures 

8.188. 
    

   



56 TI. Dogma, Kult und Mythe 

stäben (Dr.T. $.223, $.257) einem dort verwurzelten Brauch zuliebe gewählt sein und nicht 
deshalb, weil dort die Kinder der Nut zum Himmel entrückt wurden (ibd.), oder, wie es später 
die Mythe behauptet (Dr.T. $. 137£.) das Strafgericht an Seth vollzogen worden ist. Gelten doch 
auch mythisch Letopolis als Ort, an dem Leitern angefertigt werden, und sein Gott als Schutz- 
geist sowohl der Himmelsleiter (Pyr. 1431) wie der Kampfstäbe (Pyr. 908). Auch der Verweis 
auf Buto (P), die unterägyptische Krönungsstadt im Westdelta, dürfte so nicht den Schauplatz 
eines mytl .ondern den Ort, von dem der Brustschmuck des Vorlese- 
priesters stammt (Dr.T. $. 211), der demnach zum Ornat des unterägyptischen Königs gehört 
hatt, Daß jedoch der Schauplatz der Kulthandlung von Buto nach Letopolis und von dort zum 
Ibisgau — gelegentlich in derselben Szene — springt?, daß also der König mit seinem Gefolge 

nen, ja während einer Szene, von Ort zu Ort gereist wäre, ist undenkbar. Die, 
Versetzung des Schauplatzes kann hier nur symbolisch erfolgen, etwa wie im heutigen Drama 
zwischen Szenen, die bald hier, bald dort spielen, jedoch immer im Theatergebäude aufgeführt 
werden. Die Kultgegenstände scheinen mit ihrer Heimat an den Schauplatz der Kulthandlung ver- 
setzt zu sein. Die Kapellen —an denen der große Festhof vor der Djoserpyramide (s. $. 17) reich 
ist— galten demnach als „Buto“, „Ibisgau“ und „Libyerort“. In den Bildern zum Jubilaeumsfest 
besucht der König die Landesgötter Horus von Edfu und Seth von Ombos in Kapellen oberägyp- 
tischer und Horus von Libyen in einer Kapelle unterägyptischer Bauweise®. Haben ihre Kapellen 
auch hier am Festplatz als „Edfu“, „Ombos“ und „‚Libyerort“ gegolten? Mit der Einflechtung 
der Mythe werden die in den Kapellen des Festplatzes symbolhaft enthaltenen Herkunftsorte der 
Kultgaben zum Schauplatz der Mythe, der demnach für Ortsangaben keine eigenen Quellen zur 
Verfügung stehen. Sie ist hierfür auf die Gegebenheiten des Kultes angewiesen. 

Die Hymnen mit der Namensformel haben in dieser Formel ein literarisches Mittel gefunden, 
welches gestattet, Kultsymbole in den Preis der Gottheit einzuschließen. Sie beziehen sich dabei 
auf diese Namen, ob sie nun die Gottheit selbst, Kultgegenstände oder heilige Orte betreffen, 
meist mit Wortspielen ihres Preises. Fraglos sind viele ihrer Sätze erst jetzt für diesen Zweck 
geprägt worden, wie es bei „Angenehm (3}) ist es für Horus bei Dir in Deinem Namen Licht- 
land (95.1) aus dem RE hervorgeht“ (s. S. 40) offenkundig scheint, da sich hier — wie auch in 
den Hymnen an Nut (s. S.41) der neue Gestirnskult, von dem in den Dramatischen Texten 
Spuren fehlen, anzeigt. Auch Perioden wie „Trage (3) Dir den, der größer (wr) ist als Du, sagen 
sie zu ihm (Seth), in Deinem (Osiris) Namen „Großes Feuersteinmesser (If3-wr)“, Erhebe den, 
der größer (wr) ist als Du, sagen sie, in Deinem Namen „Großes Land (73-wr)“ (Pyr. 627) oder 
die früher erwähnten Wortspiele paralleler Sätze — „denn du bist ihr Herr..., denn Du bist 
ihr Gott...“ auf die Namen „Herr von Assiut‘“ und „Gott“ (Pyr. 630 Var.) — zeigen, daß viel- 
fach erst in den Hymnen erscheinende literarische Formen und nicht Beziehungen zum Kult 
den Ablauf des Preises leiten. Hier hat sich gegenüber den Dramatischen Texten, in denen die 
Kulthandlung führt, das Verhältnis zwischen Kult und Mythe umgekehrt, da die Hymnen das 
gefundene mythische Bild möglichst lange halten und ausspinnen. Dies führt vereinzelt auch zu 
sinnvollen, an Litaneien erinnernden Namensfolgen, so in den aus zwei Quellen stammenden 

        

    
  

   

  

   
       

   
  

  

       

    

    

  

  

      

    
Preis des Gottes Osiris in seinen Bezichungen zu den Meeren (Pyr. 628/629 Var.) oder in den 
Sarg- und Grabnamen der 

  

ren Sohn umschließenden Himmelsgöttin (Pyr. 616), die kaum 
  

  

1 Auch die Vermerke „Weiße Kapelle“ (Dr. Texte $. 216, 230), „Balsamierungsstätte“ (Dr. T. 8. 216, 
d „Goldschmiede“ (Dr. T. 8. 230) betreffen die Herkunft der überreichten Gewebe und des Mund- 

Öffnungsgeräts, also Gegenstände des Kults und nicht der Mythe, 
2 Dr. T. 8. 180 anscheinend von „Ort des Thoth“ nach Hir.t (die Nekropole von Hermopolis). Eine 

weitere Ortsangabe schei den Orte nach „Letopolis“ zu verlegen (vgl. den Deutungsversuch 
Sethes ibd. 8. 183, 184, Freilich sind ersten Ortsangaben ergänzt). Die beiden ersten Ortsangaben 
könnten wieder Wi 'r Szene überreichte Schmuck verfertigt worden ist 
m der Vermerk „Letopolis“ die „ in“ (ibd. $. 180 (74)) auf den dortigen Ortsgott bezichen 

3 Kees, Re-Heiligtum Bd. 3, S. 138. 

     

  

    
   
    

    

       



Orte in der 

  

‚mensforn   el. Mythische Orte in Verklärungen 57 

auf Dramatische Texte zurückgehen, sondern den weiteren Herkunftsbereich der Hymnen mit 
der Namensformel erweisen. Alle diese Namen führen vom mythischen Preis der Gottheit auf 
ihre Beziehungen zu Kultsymbolen zurück, auch dann noch, wenn mit Gestirnen und Meeren 
die Symbole eines neuen Glaubens als „Namen“ beschworen werden. Denn auch sie geben nicht 
den Schauplatz für ein bestimmtes mythisches Ereignis ab, sondern finden zu den alten Kult- 
stätten nun Sonne, Gestirne und Meere als neue Orte, an denen ein Gott weilt, hinzu und zeige 
daß damals die Mythenbildung ihre Götter sowohl an alte Kultstätten wie in die Welt hinaus- 
trägt und noch nicht nach Orten einzelner mythischer Ereignisse sucht. Die Tradition der heiligen 
Orte verweist hierbei in den Hymnen dort, wo sie die beiden Landeshälften berücksichtigt 
Gegensatz zı 
im Ramesseun 

  

      

    

   

  

  

  

heiligtum „Großes Haus“ (Pyr. 648) und der Schrein des „Großen Feuersteinmessers“ (Pyr. 627) 
Ramesseum-Papyrus bevorzugten Deltastädten (s. 0.) erscheinen in den Hymn 

der oberägyptischen Städte „Abydos“® und „Assiut‘“ (Pyr. 630 Var.) und des 
(Pyr. 627). Dabei kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die Hymnen nicht 

in Oberägypten, sondern in Memphis entstanden sind. Auf die Residenz Memphis, seine Reich 
heiligtümer und seinen Totenkult verweist die Masse der Namen mit 

Palastbewohner“ (Pyr. 585), mit den Reichskapellen und deren S 
(Pyr. 577 Var.), mit Sokaris und seiner Barke (Pyr. 620 Var.), mit Nephthys als „S#3.1, 

Herrin der Baumeister“ (s. $. 122) und mit anderen auch die neuen Kultsymbole, welche ein neues 
'königliches Dogma künden. In Memphis dürfte schon der Ramesseum-Papyrus verfaßt worden 

‚Auch er nennt die Reichskapellen®. Dort befindet sich die „Goldschmiede“ (Dr.T. S. 230). 
rd der „Pfeiler“ aufgerichtet (Dr.T. S. 156ff.), wobei der Hohepriester von Heliopolis 

mitwirkt, Dort spielt der Erdgott Geb seine überragende Rolle (s. $.26). Neben dem Gott des 
benachbarten Letopolis wird nur noch Sokaris als Ortsgott genannt (Dr. T. S. 227). Sowohl in den 
Dramatischen Texten wie in den Hymnen mit der Namensformel ist so die memphitische Note 
unverkennbar. Wenn daneben im Ramesseum-Papyrus das Delta, in den Osirishymnen Ober- 
ägypten mehr hervortritt, so hat dies andere Gründe. Zum Ramesseum-Papyrus dürfte das ober- 
ägyptische Gegenstück, welches zum Jubilacumsfest erhalten ist, fehlen, was durch die Zeit- 
umstände, die mit der Verlegung der Residenz nach Memphis eine Verlagerung des kulturellen 
Schwerpunktes nach Unterägypten einleiten, aber auch durch den Verlust des Oberägypten be- 
treffenden Teiles verursacht sein kann. In den Hymnen bekundet sich die Herkunft des könig- 
lichen Totenkultes, der nach der Reichseinigung an der Kultstätte des „Ersten der Westlichen“ 
in Abydos erwachsen ist und darum sogar in offensichtlich jüngeren Stücken der Hymnen an 
dessen alte Kulte erinnert. Die Frage nach dem Ort, an dem Mythe und Kult nacheinander zu 
Dramatischen Texten und Hymnen verflochten worden sind, ist so dahin beantwortet, daß beides 
in der königlichen Residenz Memphis erfolgte, wobei sich in den Hymnen der Aufstieg des neuen, 
später nach Heliopolis verpflanzten Geistes kündet. 

Sowohl in den Dramatischen Texten.wie in den Hymnen entstammen die Ortsangaben dem 
Kult und nicht der Mythe. Die Mythe tritt gewissermaßen heimatlos in Erscheinung und nistet 
sich über die Kulthandlungen, welche sie deutet, in den Kultstätten ein. Erst im Denkmal Mem- 
Phitischer Theologie und in den Verklärungen treten die Ortsangaben aus Vermerk und Namens- 
formel heraus in den Wortlaut der Mythe, nachdem vereinzelt schon in den Hymnen das Wort 

  

   
    

  

  

Königspalast”' (Pyr. 640 
‚nonym den „Schlangen- 

    

           

  

    
    
Dort 

    

    

  

   

  

    

1 Auf Unterägypten verweist der Namen „‚Busiris“ (Pyr. 614) 
2 eine der Kapellen des Jubilacumsfestes (Dr. Texte 8. 1311.). Im Ramesseum-Papyrus fehlt ferner 

neben dem „unterägyptischen Wegöffner‘“ (Dr. T. $. 192) dessen ältere oberägyptische Form, 
3 Pyr. 581 (Var.), der dortige Ortsgott „Erster der Westlichen“ Pyr. 592 (Var) 
4 D.T. 8. 233 mit dem Synonym „Schlangensteine“ genannt. 

     

 



ss HIT. Dogma, Kult und Mythe 
„als (m)“ an die Stelle der Namensformel getreten war (s. S. 40). Während die „Namen“ der Ver- 
klärungen nun gelegentlich in „Thesen“ ein Dogma künden — „'Grenzenloser’ ist Dein Name“ 
(Pyr. 1434), „Ewigkeit’ ist sein Name, "Ewigkeit, Herr des Jahreslaufs’ ist sein Name“ (Pyr. 
449), „Dich (den verklärten Toten) ruft R& bei Deinem Namen ‘Der, vor dem sich alle Geister 
fürchten’“ (Pyr. 2025) — werden nun eindeutig Orte als Schauplatz mythischer Ereignisse ge- 
nannt: Jetzt erzählt der König: „Ich suchte das Horusauge in Buto und fand es in Heliopolis. 
Ich nahm es (als Krone) vom Haupt des Seth, an jenem Ort, an dem sie gekämpft haben“ (Pyr. 
1242). Diese Erzählung spinnt die Mythe, in welcher Horus sein Auge von Seth zurückgewinnt, 
weiter, In einer Szene des Ramesseum-Papyrus soll das Überbringen einer Karneolkette dies 
Ereignis darstellen (Dr. T. S. 180), wozu dort mehrere Orte genannt werden und rätselhaft neben- 
einanderstehen (s. 8.56 Anm. 2). In derausälteren Texten redigierten Verklärung fällt in der Form 
der Erzählung der Wechsel des Schauplatzes nicht auf. Der König hat als Thoth (Pyr. 1237) 
das Auge an einer Stelle gesucht und an einer anderen gefunden. Er vermutete es in der Kronen- 
stadt Buto, fand es jedoch in Heliopolis— wie genauer ausgeführt wird — an jenem Orte, an dem 
sie gekämpft haben, womit auf den „‚Waffenplatz“, die Ortschaft Babylon (Hrj-A3), den Nilhafen 
von Heliopolis, angespielt sein dürftet, das an anderer Stelle „Jener Ort, an dem sie gefallen sind“ 
(Pyr. 1350) genannt wird. Diese Zusätze unterstreichen den Charakter der Ortsangaben, die nun 
wirklich Schauplätze mythischen Geschehens nennen, denn die Mythe und nicht eine Kulthand- 
lung führt Thoth über Buto nach Heliopolis. Auch wenn Osiris von seinem Bruder Seth in Ndj.t, 
einer Kultstätte bei Busiris, zu Boden gestoßen wird (Pyr. 1256), ist nun die Kultstätte in die 
Mythe genau so einbezogen, wie in dem anschließenden Satz der Name des Gottes Sokaris, der 
als aus einem mythischen Ausspruch des Gottes Osiris erst entstanden erklärt wird (s. S. 52). 
Das Denkmal Memphitischer Theologie nennt die „Königsburg“' von Memphis als Platz, zu dem 
der ertunkene Osiris gelangte?. In den Osirishymnen lassen Name — „Königsburg (h.tit)“ — 
und mythischer Preis — „Geb veranlaßte, daß Horus seinen Vater (it) in Dir erkennt“ (Pyr. 
640 Var.) nur im Wortspiel einen Zusammenhang ahnen, der mythisch ausgedeutet: „Geb hat 
Horus seinen Vater Osiris in der Königsburg erkennen lassen“ lauten könnte, was jedoch ver- 
mutlich schon über das von der Hymne angedeutete hinausgeht. In diesem Zusammenhang auf- 
schlußreich ist eine schon früher angeführte Stelle des Denkmals Memphitischer Theologie. Im 
ersten Schiedsspruch des Geb wird Seth als König Oberägypten bis zu dem Ort, an dem er ge- 
boren wurde, in Sw zugewiesen, Horus als König Unterägypten bis zu dem Ort, an dem sein 
Vater ertrunken ist, in „Hälfte der beiden Länder“ (s. S. 43). In der Wiederholung dieser Er- 
zählung in dramatischer Form fehlen die Ortsangaben, jedoch finden sich als Verweise die Ver- 
‚merke „Ober“- und „‚Unterägypten“, auf die in einer älteren Hymne der Pyramidentexte noch. 
mit den Wortspielen angespielt wird (s. ibd.), obwohl sie dort — wie in den Pyramidentexten die 
meisten der Vermerke — fehlen. In der ursprünglichen Fassung ging es im Wesentlichen um 
Ober- und Unterägypten. Im Denkmal glaubt man diese allgemeine Ortsbestimmung durch einen. 
mythischen Geburtsort des Seth und den ebenso mythischen Ort, an dem Osiris ertrunken sein 
soll, genauer bestimmen zu müssen. Die Möglichkeit, mythische Ereignisse als wirklich an einem 
Ort geschehen hinzustellen und damit zugleich diese Orte mythisch zu heiligen, wird so erst im 
Verlauf der Mythenbildung gefunden, nachdem Ortsangaben in Dramatischen Texten auf die 
Heimat der Kultsymbole, in den Hymnen auf Kultstätten der gepriesenen Gottheit verwiesen®. 
Die Mythe vermittelt mit ihren Orten keine „mythische“ Kunde verschollener Geschichte, sondern 
dringt in alte Kulte dadurch ein, daß sie den mythischen Schauplatz an ihre Stätten verlegt. 
Damit findet sie zugleich ein Mittel, als dort geschehen aufzutreten, und gewinnt so eine Form, 

  

  

  
  

1 Kees, Götterglaube $. 239. 
2 Dr.T. S.40 (22), H. Junker, Die Politische Lehre S. 36ff. 

han nut vereinzelt (Br 6304) findet sich in den Hymnen eine Ortsangabe im mythischen Preis außer“ 
halb der Namensformel.



Wortspiel zwischen Kult und Mythe, zwischen Preis und Namen 59 

welche der Form geschichtliche Überlieferung nahe kommt. Was die Mythe über die Städte 
Heliopolis und Buto und die Stätten bei Memphis und Busiris erzählt, ist während der Mythen- 
bildung dorthin verpflanzt oder aus ihren zeitgenössischen Ortskulten entwickelt worden. Auch 
die Naturmächte der Neunheit, „die zunächst keine besondere Kultstätte auf Erden gehabt zu 
haben scheinen“, erhalten „eine irdische Kultstätte gleich den alten Ortsgottheiten, in oder bei 
Heliopolis‘'t, die ein Pyramidenweihtext dogmatisch verkündet (Pyr. 1660ff.). Nun kann eine 
Stadt „nördlich von Heliopolis aus dem Scheitel des Geb hervorkommen“ (Pyr. 1210). Himmels- 
göttin und Erdgott gelten als Heliopolitaner (Pyr. 492 Kom.), während Schu und Tefnut als Kinder 
des Atum „aus Heliopolis gekommen sind“ (Pyr. 1010/1985). So sind Heliopolis, Buto und andere 
Kultstätten mythische Orte geworden, Stationen von Festzügen vergleichbar, wobei nicht nur 
Stätten der Königsmythe, sondern auch die Plätze gezeigt wurden, an denen die Welt entstand 
und aus dem Urwasser Land auftauchte. 

        

     

2. Das Wortspiel 
Die Rolle der Ortsbezeichnungen in der älteren religiösen Literatur zeigt anschaulich, wie 

sich die Mythe im Kult erst einnistet und gerade ihre später so sicher vorgebrachten Daten in 
Anlehnung an Kultstätten gewinnt, die sie zum Teil vorfindet, zum Teil aber selbst erst gründet. 
Überprüft man auf Grund dieses Ergebnisses noch einmal das erste Auftreten der Mythe und 
ihre Beziehungen zu den Kulthandlungen, so zeigt, sich, daß die Anlehnung an den Kult sich 
nicht auf Szenenfolge und Ortsangaben beschränkt. Auch das Wortspiel, welches zunächst als 
literarisches Mittel, auf Kultsymbole anzuspielen und sie so durch Einbeziehung in die Mythe 
zu heiligen, angesehen wurde, verbindet Kult und Mythe. Kommt es etwa zum Wortspiel auf 
dem gleichen Wege wie zum mythischen Schauplatz dadurch, daß die Mythe im Kult ein 
wort sucht und es sich für ihre Götterreden durch die Namen der Kultsymbole geben läßt ? 
Beispiele zeigen auffällig, daß in der Tat die Mythe für ihre Götterreden im Kult Anregungen 
findet. Der Name des Kultsymbols läßt nicht etwa nur nach passenden Worten für ein beigeord- 
netes mythisches Ereignis suchen, sondern hat in vielen Fällen die Mythenbildung beeinflußt. 
Zwar liegt Grund vor, anzunehmen, daß zum Beispiel zwischen der Gerste und Osiris (Dr. .8.134), 
zwischen den Eseln und Seth (Dr. T. S. 134), den „Lobpreisenden“ und Isis und Nephthys (Dr. T. 
S. 226) Beziehungen bestehen, welche den mythischen Rahmen auch unabhängig von ihren Namen 
festlegen. Doch ergibt erst das Wort, welches auf ihre Namen anspielt, das mythische Bild. Beim 
Dreschen der Gerste werden Stiere über die Tenne getrieben. Weil die Gerste (it) für Osiris 
im Wortspiel „Vater (i)“ ergibt, muß Horus sprechen. Er redet die mythisch die Rolle des Seth- 
gefolges tragenden Stiere (ih.w) mit „Schlagt (hw) nicht diesen meinen Vater (it)!" (Dr.T. S. 134) 
an, womit gleich zwei Kultsymbole — die Gerste und die sie dreschenden Stiere — mit Wort- 
spielen berücksichtigt sind, erzählt Osiris: „Ich habe Dir die geschlagen (hw), die Dich schlugen!“ 
(Dr.T. S. 134), womit wieder auf die dreschenden Stiere angespielt wird, und sagt über Seth 
„Sein Geifer soll nicht sprudeln (3) gegen Dich“ (ibd.), ein Satz, der um das Wort „‚sprudeln‘ 
im Wortspiel zu den das Getreide forttragenden Eseln (3.u) gebaut ist. Die sprunghafte Rede- 
führung ist, wie ein Schlachtritual der Pyramidentexte zeigt (Pyr. 1544ff.), nicht notwendig, 
Dort gestatten Namen weiteren Schlachtvichs eine befriedigendere Fortführung der Rede. Hier 
ergibt das Wortspiel zwischen „sprudeln“ und „Esel“ den Wechsel des Themas. Um des Wort- 
spieles willen wird Osiris „erschlagen“ und nicht zerstampft, was der Kulthandlung des Dreschens 
entsprechen würde, oder zerhackt, wie es ein Vermerk hierzu „den Gott zerhacken“ (ibd.) ver- 
langt. Auch die Verdoppelung, mit der auf das Sterben des Gottes als „Davongehen‘ und „Er- 
trinken“ (Pyr. 24 Var.) angespielt wird, verdankt, wie eine Variante des Denkmals Memphi- 
tischer Theologie (s. S. 44) zeigt, ihre Entstehung den Wortspielen auf „Ober“- und „Unter- 

1 Sethe, Urgeschichte 8. zogf. 

   

  

     

  

 



6o TIL Dogma, Kult und Mythe 

ägypten“. Um des Wortspieles willen ist so Osiris — der in seiner mythischen Rolle sterben 
‚mußte — auch ertrunken. Falls Osiris schon damals als Herr des Niles und der Wasser galt, mag 
dies die Wahl erleichtert haben. Durch Wortspiele kommen auch Götterreden zustande, die d 
was geschieht, unzureichend beschreiben. da anscheinend das Wortspiel nichts besseres ergab. 
Wenn Horus zu seinen Kindern über den Pfeiler (Dd) mit der Rolle des Seth sagt: „‚Lasset ihn 
dauern (das heißt ewig bleiben (dd)) unter ihm (Osiris) !" (Dr.T. S. 150), so ist dies eine kaum er- 
kennbare Umschreibung des Aufrichtens des Pfeilers, der Osiris als Palmzweig trägt. In einigen 
Fällen wurde neben anderen Lösungen keine weitere gefunden als die, das Wort des Kultsymbols, 
selbst in die Götterrede aufzunehmen, so in der Rede des Horus an Seth: „Ich habe mein Auge 
‚genommen, Deine Karneolperle“ (Dr.T. S. 180), die hi the hinüberwechselt, wie auch 
in einer Rede des Horus an seine Kinder „Bringt mir mein Auge, meinen Perlenschmuck, welch 
er verschont hat“ zum Überreichen eines Fayenceschmuckes!. In anderen Fällen mußte — wie 
in zwei Sätzen der Reden zum Dreschen des Kornes (s. 0.) — die sich mit dem Wortspiel ergebende 
Möglichkeit durch Verneinung erst umgekehrt werden, so, wenn in Anspielung auf Schiffe (wj?), 

Osiris als Palmenzweig tragen, dem in ihnen verkörperten Seth gesagt wird: ‚Du entfernst 
(w3) Dich nicht unter dem, der größer ist als Du!“ (Dr.T. $. 124) und „Nicht sollst Du Pläne 
schmieden (w3w3) unter ihm!“ (Dr.T. S. 124), worin beide Male das gewählte Wort nur negiert 
in die Rede aufgenommen werden konnte. Ebenso wird über das Horusauge gesagt: „Horus 

ım Dir Dein Auge, nicht wird es von Dir getrennt (#)werden!“, weil das Wortspiel zu den 
überreichten Kuchen ($‘.t) das Wort „trennen“ ergab, 
‚mieden werden soll?. 

Das Geheimnis der Kulthandlung, welches die Götterlehre der Mythe deutet, kann von 
ihr nur so ausgesponnen werden, daß ihr Gespinst im Wortspiel das Kultsymbol umfaßt. Dies 

ıbol trägt seinen von Natur nicht mythischen Namen, den die Mythe erst sich erfinderisch 
einfühlend umdeuten muß. Hierbei verfährt sie auch schöpferisch. Sie wählt nicht nur dem Wort- 
spiel zuliebe seltene Worte für etwas, was sie ungebunden viel einfacher sagen könnte, sondern 
findet auch im Namen der Kultsymbole den Anstoß zu ihrem eigenen, in den Einzelheiten noch 
nicht festgelegten Verlauf. Ein bisher nicht erfaßter Kern erschafft die Mythe aus dem Kult, 
deutet diesen Kult um und baut ihn über das Wortspiel auf einem neuen Schauplatz wieder auf. 
Diese schöpferische Kraft folgt jedem Reiz, den die Namen der Kultsymbole bieten. So entstehen 
nicht nur Doppelversionen, sondern Fassungen in nur durch die sich bietende Gelegenheit be- 
schränkter Zahl. So frisch und unbekümmert verfährt hierbei die Mythe, daß — nach dem Eı 
gebnis zu urteilen — eine Sorge, die verschiedenen Stücke aufeinander abzustimmen, nicht auf- 
kommt. Das für den Zweck mittels des Wortspiels gefundene Bild wird erzählt und tritt neben 
die vielen schon früher in denselben großen Rahmen gestellten Bilder. Was entstehen soll 
keine fortlaufende mythische Geschichte, sondern die Übersetzung der Kulthandlung in eine 
neue, in anderer Weise geheimnisvolle Welt. Diese von einem noch unbekannten Kern her ge- 
ordnete Welt wird im dramatischen Festspiel als etwas Neues hinzugewonnen. Die Wahl des 
Wortspiels als Mittel hierfür zeigt, daß es sich um eine bewußte Schöpfung handelt, die nach 
einem solchen Mittel gesucht und es sich erwählt hat. Vereinzelt finden sich im Ramesseum-Pa- 
pyrus auch Reden ohne Wortspiel zur Kulthandlung. Beim Holen der Schlächter des Opferstieres 
wird gesagt: „Es kommt der Vater zu seinem Sohne“ und „Es kommt der Sohn zu seinem Vater“ 
(Dr.T. S. 114). Diese mythisch auf Osiris und Horus bezogenen Reden sind im Stil der kurzen 

  

  

     

     

      

    

     
      

    
    

    
  

und die Trennung vom Auge gerade ver- 
  

   
    

    

    

              

1 Dr.T. $. 185. In beiden Fällen beanspruchen die anschließenden Sätze weitere Wortspiele auf die- 
selben oder verwandte Worte. So werden aus „Karneol (hr3.1)" noch die Reden des Horus an Seth: „,...sic 
haben Dich grimmig angeblickt (h33)“ und „Bringe mir mein Auge, das Du wütend gemacht hast (hrö)““ 
und aus „Fayence (dhn.)" die Rede desselben Gottes über sein Auge, welches sein Gesicht „‚heiter machte 
Yen)“ gezoge 

2 Dram. Texte $. 120 (19), Par. 87a, vgl. Dramı. Texte 8. 177 (71), Pyr. 04a. 

  

    

  

 



Wortspiel zwischen Kult und Mythe, zwischen Preis und Namen 6 

Begrüßungsreden gehalten, die sich auch zwischen den Bildern des Jubilaeumsfestes? und im 
‚Ramesseum-Papyrus selbst finden, wo eine Kulthandlung mit „‚es geschah, daß gesagt wurde. 
„Kommt herbei!“ zu den Großen von Ober- und Unterägypten“ (Dr.T. $. 201) beschrieben wird, 
hier also eine Rede dem Kult entstammt. Dieser Ruf ist der Bildreihe unter dem Dramatischen 
Text (Dr.T. $. 255) eutnommen. In den älteren spärlichen Reden des Kultes fehlt das Wort- 
spiel. In den Hymnen mit deı Namensformel ist es in seiner ersten Form schon wieder verloren. 
Sie pflegen nicht mehr durch Vermerke und Erklärungen die Verbindung zu den Kulthandlungen. 
‚Nur dort, wo in der neu gefundenen Namensformel Kultsymbole an den Preis angeschlossen 
werden, ist nach wie vor die Verbindung zwischen Kultsymbol und jetzt mythischem Preis offen- 
'kundig. Dort, wo die Namensformel fehlt, entgehen dem Uneingeweihten die Anspielungen des 
alten Wortlauts. Wo nicht auch die ursprüngliche Fassung erhalten ist, kann man bei der Un- 
regelmäßigkeit der Form des Wortspiels nur selten auf den einst gemeinten Gegenstand schließen. 
‚Wenn Osiris erzählt wird: „‚Horus ist gekommen, er sucht Dich“ (Pyr. 575), so dürfte hiermit 
einst auf den „Geistsucher“-Priester angespielt gewesen sein, der die Rolle des Horus trug. Die 
Aufforderung an Osiris, sich Horus zu „nähern (m) wird in dem ursprünglichen Zusammenhang 
auf das Tänchen mit Gips (ben) angespielt haben (Dr. T. $. 139, Pyr. 01), freilich nach dem Zu- 
sammenhang nicht wie im Ramesscum-Papyrus auf das Tünchen der Schiffskapelle, sondern des 
Grabbaues, auf den die in den anschließenden Sätzen verwandten Worte? anspielen. Daß trotz- 
dem das Wortspiel weiter gepflegt wird, zeigt der Einbau der Namensformel, auf die nur ver- 
einzelt (Pyr. 620) der Preis nicht mit einem Wortspiel anspielt. Nun geht das Wortspiel auf die 
dem gepriesenen Gott gegebenen Namen seiner Kultstätten und anderer Götter. Dies stellt gegen- 
über der Verwendung des Wortspiels in den Dramatischen Texten eine Neuerung dar, insofern 
dort das Wortspiel meist Kultgegenstände und nur vereinzelt auch einen Gott* oder eine Kult- 
stättes betraf. Jetzt wird allgemein der „Name“ oder ein Teil von ihm und nicht ein anderes 
gleichlautendes oder anklingendes Wort in den mythischen Text gestellt und so Osiris gepriesen: 
„Nut setzt Dich ein als Gott Seth zum Trotze in Deinem Namen „Gott“ (Pyr. 25 Var.) 
‚Du über ihn erhaben bist in Deinem Namen “Erhabenes Land’ (Abydos)'“ (Pyr. 581) 
Du schwarz bist, indem Du groß bist in Deinem Namen „Großer Schwarzer (die Bitterscen)“, 
„indem Du grün bist, indem Du groß bist, in Deinem Namen „Großer Grüner“ (das Meer) 
(Pyr. 628). Nur vereinzelt, wie zu dem Namen „Busiris“ (Pyr. 614) und zu einem Natronvor- 
kommen als Namen der Nut (Pyr. 580 Var.) kommen angesichts der Unergiebigkeit dieser Namen 
andersartige Wortspiele vor. In einem derartigen Fall hat man den Namen der Stadt als Wort- 
spiel übernommen — „Begrüßt (+2) haben Dich Isis und Nephthys in Assiut (Sw.4j), denn 

Namen „Herr von Assiut‘“ (Pyr. 630 Var.) — und erhält so eine 
mythische Ortsangabe, wie sie sich sonst erst in den Verklärungen finden. Inhaltlich heben sich 
alle diese Wortspiele von den Götterreden in ihrer alten oder redigierten Form ab, indem sie 
zwar den Gott und nicht das Kultsymbol seines Namens betreffen, aber doch mythisch nichts- 
sagend sind. Sie preisen den Gott, tragen jedoch zum mythischen Geschehen nicht neues bei, 
während früher das Wortspiel die Mythe ergab. 

  

  

     
   

   
   

     

    

   

    

     

  

    

        

    
  

    

   

     

1x. Bi 
Beispiele, 

2 2... Pyr. 103a/b zu Pyr. 583bje; Pyr. 100, ırı/ırz zu Dyr. sure; Pyr. 55a/b'zu Pyr. 6096; Pyr. 
249 zu Pyr. 61gb/d; Pyr.12c zu Pyr. 6445 

den Wortspiele 
1057d — m. 

midenfeldes bei (Erman Grapow, Wörterbuch Bd. 3, 
7854) redigiert. Pyr. zı0b 
den Text „Entferne Di 

Augen 

  

f. 25 (84) „‚Kommut!" v   nal zu sagen!’ und andere     ıg. Kecs, Re-Heiligtum, Bd. 2, 

  

    

     

  

vel. Pyr. 6168, „sich 
1 Namen Hrj des Pyra- 

‚Nekropole (hr." Pyr. 645d, 
“ das Wort „Grab (is) in 

   

    

int anstelle von      .ht vom Grabe“ hi 
(Dr.T. 8. 102 (55): 

Iristei”) Dr. T. 8. 240 (139) 

  

   



62 HIT. Dogma, Kult und Mythe 

Das Wortspiel ist Stilmittel geworden, welches zwar im Gegensatz zu unserm Reim noch 
verschiedenartige Textglieder zusammenhält, jedoch nicht mehr vornehmlich dazu dient, aus 
Namen von Kultsymbolen Mythe zu bilden. Auch die Verklärungen, in denen die Mythe von den 
Dingen des Kultes abgelöst ihre eigene jenseitige Welt findet, benützen das Wortspiel und die 
durch das Wörtchen „jene“ — „in jenem Deinem Namen‘ — erweiterte Namensformel. Noch 
können sie sich hierbei auf ältere Vorstellungen ihrer Gestalten beziehen wie in einer Verklärung 
des Königs, zu dem gesagt wird: „Du aber steigst zum Himmel und kletterst (i3X) auf ihm in 
jenem seinem Namen „Leiter (m3k.)“1. Die ältere Vorstellung des Aufstiegs zum Himmel auf 
einer im Ritual durch Gebärden von Priestern dargestellten Leiter? ist auf die neue Himmelsvor- 
stellung übertragen. Doch wird die Namensformel auch im Gegensatz zu ihrer ersten Bestim- 
mung dazu benützt, nicht das überkommene zum „Namen‘‘ des gepriesenen mythischen Gottes 
zu machen, sondern im Namen die neue Lehre herauszustellen. So wird jetzt „RE“ als Name 
des „östlichen Horus“3, „Orion“ als Name des Osiris (Pyr. 959) und „‚Horus vor den Geistern, 
der Stern, welcher das Weltmeer befährt‘“ (Pyr. 1508, 1505), der erste der Dekangestirne, als 
‚Name des in der Sothis ruhenden Samens des Osiris (s. S. 40) genannt. Dieser Vorgang bahnte 
sich in den Hymnen mit der Namensformel schon an, in denen ja das „Lichtland, aus welchem 
RE hervorkommt‘ als Name des Osiris gilt (s. S. 40), und so über die Namensformel die neue 
Lehre eindringt, um freilich neben die andere Symbole des Osiriskultes nennenden Namen zu 
geraten. Mit ihrem Siege löst diese Lehre die Bindung der Mythe zum Kult und findet eigene 
mythisch bedeutsame Symbole, die mit den alten Mitteln des Wortspiels an den mythischen 
Rahmen gebunden werden. So kommt es zu meisterhaften Anwendungen von Wortspiel und 
‚Namensformel, die als Eigentümlichkeit der Göttersprache in die Mythe eingehen. Jeder Götter- 
ausspruch ergibt neue Namen und damit neue Dinge. Im Wortspiel wird die Welt erschaffen, 
eine Anschauung, die selbst zur Mythe geformt im Denkmal Memphitischer Theologie die Schöp- 
fung in den Mund ihres Gottes gelegt hat. Früher wurde ein passendes Wort gesucht, welches 
auf den Kultgegenstand anspielt, und im Rahmen der Kulthandlung mit diesem Wort ein Satz 
Mythe als Ausspruch eines Gottes gebildet. Jetzt steht auch die Entstehung des Wortspiels in 
der Mythe — „Sie fanden Osiris. Ihn hatte sein Bruder Seth zu Boden gestoßen (ndj) in Busiri 
(ji), als Osiris sagte: „Du kommst gegen mich! (sj.k’ir.j)“ und sein Name „Sokaris“ ent- 
stand“ (Pyr. 1256). Hierbei kann die Nennung des Namens selbst überflüssig scheinen, da er 
ja schon im Ausspruch erhalten ist. In „‚Es kommt die Leiter, es kommt Dein (Nut) Name, den 
die Götter sagten‘ (Pyr. 995) wird der Name der Himmelsgöttin nicht genannt, sondern auf ihn 
einzig im Wortspiel angespielt. Man muß sich dies Bild, um es zu verstehen, erst auflösen: Als 
Nut den toten Gott suchte, um ihn zum Himmel zu heben, sagten die Götter „Es kommt die 
Leiter‘ und so entstand ihr Name „Leiter“. Dies ist hier auf eine nicht mehr zu vereinfachende 
‚Formel gebracht, die nun — im Stile der früher angeführten Beispiele einer blütenreichen Sprache 
(6. 8.24.) —alles, worauf das Wortspiel anspielt, zum Rätsel macht und es weder im dargereichten 
Kultgegenstand, noch im beigefügten Namen deutet. Auch die Namensformel selbst wird nun 
abgewandelt und verliert das Formelhafte. An die Stelle des „in jenem Deinem Namen“ kann 
„jenen Deinen Namen“ (Pyr. 2102) und „zu jenem Deinem Namen“ (Pyr. 1257, 1734) treten. 
So wird der östliche Horus angeredet: „Steige doch auf zu dem Auge des R& (ir.t R), zu jenem 
Deinem Namen, den die Götter schufen (irj)“ (Pyr. 1734). Das Denkmal Memphitischer Theo- 
logie verwendet das Wortspiel bewußt als Mittel, die eingestreuten dramatischen Stellen alter- 
tümlich erscheinen zu lassen (s. S. 44). Der zweite Schiedsspruch des Geb wird so abgeteilt und 
aus Wortspielen zusammengebaut, daß der Anschein entsteht, als lägen hier sechs über Kult- 

  

  

    

  

1 Pyr. 4798, 041, vgl. nagre. 
2 Dr. T. 8.223 (117), vgl. Pyr. 4785, 9414. 
3 Dyr. 452b, vgl. 22082; als Namen des Sonnengottes selbst Pyr. 1695b, 14404 (hier und 22082 in der alten, nicht mit pu „jener“ erweiterten Namensformei).



Wortspiel und Dogma in Verklärungen 63 

symbole gehende Götterreden vor, während in Wirklichkeit nun das Wortspiel ähnlich dem Stab- 
reim zwischen Worten eines Spruches spielt und nicht mehr auf etwas literarisch außerhalb 
bleibendes verweist. Doch sind im Denkmal auch alte Wortspiele ohne Bedenken aufgegeben, 
wenn die um sie gebauten Sätze nicht zur vorgetragenen Lehre passen, so bei der Teilung Aegyptens, 
welches mit einer ursprünglichen Osiris betreffenden Rede nın Horus und Seth gegeben wird. 
Hierbei mußte, um Seth berücksichtigen zu können, die Anspielung auf Oberägypten als Ort, 
an dem Osiris gestorben ist — da Seth nicht stirbt — in den Ort, an dem Seth geboren wurde, 
umgewandelt und dabei das Wortspiel verändert oder aufgegeben werden (s. $. 43). Dies wurde da- 
mals wohl ohne Bedenken hingenommen, da, wie die dritte Rede des Geb, in der ein Wortspielauf 
den Vermerk fehlt, zeigt, Wortspiele nicht mehr unerläßlich waren (s. $. 58). Die Mythe hat sich 
‘von der Fessel der einst gefundenen Form befreit. Sie wird nicht mehr im Wortspiel erst geformt, 
sondern wie ein wirkliches Ereignis erzählt, das als so und nicht anders geschehen im Wesent- 
lichen schon festliegt. 

  

  

3. Kult und Mythe 
In den frühen Texten stehen Kult und Mythe einander wie fremde, durch literarische 

Mittel — szenische Vermerke und Namensformel — miteinander vereinigte Größen gegenüber. 
Die Mythe fußt in der neuen Welt des geeinten Acgyptens und stellt als Mächte, welche dies 
Reich schufen, ihre wenigen Götter heraus. Ihre Heimat ist die neugegründete Residenz. Ihre 
geographischen Begriffe sind Ober- und Unterägypten. Der Kult bleibt demgegenüber an den 
Stätten seiner Symbole, zu denen auch die alten Orts- und Landesgötter gehören. Diese Götter 
huldigen in den Festdarstellungen dem Reichsgedanken, dienen dem Herrn der beiden Länder, 
wie sie seinen Vorgängern oder — wenn sie mit dem unterlegenen Staat in deren Hände kamen — 
ihren Feinden dienten, als ihm den Weg öffnende Standarten, als Pfeil und Bogen, Keule und 
Speer, als Schiff und Sänfte, als Arzt und Tür, als Kronen und Ornat, als Kleid und Schmuck, 
Trunk und Nahrung. Sie stehen in einer heiligen Tradition und verlangen ehrwürdige Kult- 
handlungen, welche erst den Umgang mit ihrer Macht, die geziemende Handhabung von Krone 
und Waffe ermöglichen. Sie müssen „für ihren Herren“ immer wieder gebändigt werden, wie es 
H. Kees für die Stirnschlange betont, der ein Priester voranschreitet, um die am Haupt des 
‚Königs und der Götterbilder „aufgebäumte“ durch Räucherungen zu „befrieden‘“t. Diese Mächte 
haben eine Heimat und sind aus mannigfachen Gründen ortsgebunden, die Kronen an alte Resi- 
denzen, andere durch Kleid, Gerät und Schmuck an ihre Werkstätten, durch Edelsteine, Weih- 
rauch und Natron an den Ort ihrer Gewinnung. Die Mythe berücksichtigt diese Bindungen, 
findet jedoch fortschreitend neue Gelegenheiten, die alten Mächte in sich einzubeziehen. Zu Ver- 
merk und Namensformel kommt das Wortspiel hinzu, dessen Herausbildung an Eigentümlich- 
keiten der Hieroglyphenschrift erinnert, die ja auch ihre Schriftzeichen in Worte mit gleichem 
Konsonantenbestand hinübernimmt und mit den sich so ergebenden, oft zufällig anmutenden 
Zusammenhängen spielt. Das Wortspiel hat sich hierbei als das Mittel erwiesen, mit dem der 
‚neue, die Götterwelt einende Geist die Bilder findet, die er zur Veranschaulichung seiner Welt 
benötigt. Der Kult war auf eine solche Veranschaulichung nicht angewiesen, da sich seine Hand- 
lungen vor den Augen der Gläubigen sichtbar und feierlich vollzogen. Erst wenn seine Götter 
neben neuen Mächten zurücktreten und in Vergessenheit geraten, bedarf es einer Erklärung, was 
dann dazu führt, daß ältere Sy: bole auf die neuen Mächte bezogen, mit neuen Inhalten gefüllt 
und auf sie umgedeutet werden. Die Mythe entspringt einer solchen neuen Welt, die in Aegypten 
über den alten Mächten das Reich als Einheit sieht. In der Gestalt des Gottes Osiris hat sie ein 
‚Symbol dieser Einheit gefunden, das sie zwar durch die Gestalt seines Bruders und Mörders 
Seth gefährdet, aber doch durch den Osiris zum Sohne gegebenen königlichen Gott Horus wieder- 

1 Kees, Götterglaube $. 53; vor der „Stirnschlange“ am Haupt von Göttern s. W. Wolf, Das schöne 
Fest von Opet, 8.53, 61 und die Tafeln. 

    

  

   



64 TIL. Dogma, Kult und Mythe 

gewinnt. Die alten Mächte müssen als Ober- und Unterägypten, als Horus und Seth, als Geier 
und Schlange, als Binse und Papyrus (die Wappenpflanzen), als „Großes Haus“ und „Haus 
der Flamme" (die beiden Reichskapellen) erst friedlich zusammenkommen, um dieselbe Einheit 
zu versinnbildlichen. Dies hat zwar zu vereinheitlichenden Namen wie „die beiden Länder“, 
die „Herrinnen“, die „beiden Kronenschlangen“ und die „‚Reichskapellen‘ geführt, doch nennen 
auch diese Namen — insofern sie aus der Reichseinigungszeit stammen oder älter sind — zwei 
auf verschiedenen Boden aufgewachsene Wesen, die sogar aus noch älteren Verhältnissen auf 
die neue Zeit übertragen sein können. Die Mythe setzt ihrem Gott die Kronen Ober- und Unter- 
ägyptens auf sein Haupt. Ihr Kunstmittel, das Wortspiel, mit dem sie aus den Namen der alten 
Mächte neue Bilder zieht, verankert diese Namen in den so gewonnenen Bildern. Zwar kann das 
Wortspiel die Mythe nicht erst geschaffen haben. Osiris als erstes Symbol der Mythe für das 
Reich muß sterben, damit die geschichtlichen beiden Herren um das Reich kämpfen und „Horus“ 
siegt. Die Mythe liegt schon vor der Ansetzung dieses Kunstmittels im Wesentlichen fest. Doch 
benützt sie zur Veranschaulichung das Wortspiel auf Kultsymbole, die ja im Kult der Macht des 
Königs dienen. Mit dem Wortspiel verbeugt sie sich gleichsam vor den Namen der alten Mächte. 
ehe sie sich, sie mit sich ziehend, in ihre neue, die G ‚yptens als Götterschicksal er- 

  

    

    

    

   
  

    
Geschichte Ag 

zählende Welt aufrichtet. Den Mächten Ober- und Unterägyptens zuliebe läßt die Mythe ihren 
Gott, nachdem sie ihm als Schicksal den Tod durch einen der beiden Herren bestimmt hat, in 
Oberägypten „davongehen“ und in Unterägypten „ertrinken“, weil diese Wörter auf Ober- und 
Unterägypten anspielen. Über das Wortspiel hat so die Mythe ihre Bilder gewonnen. Da sie 
hierbei unbekümmert um die Übereinstimmung dieser Bilder vorgeht, kommt eine reiche, oft 
kaum vereinbare Sammlung mythischer „Fragmente“ zusammen, deren verschiedene Versionen 

nicht in der Mythe, sondern in Wortspielen auf Kultsymbolen wurzeln. Erst im Laufe der Mythen-, 
bildung findet sie über Hymnen, welche diesen Reichtum für einzelne Götter, vor allem für den 
königlichen Totengott Osiris sichten, die eigene mythische Form, die nun die verschiedenen Er- 
eignisse örtlich festlegt und so Kıut und Mythe zu einer endgültigen Einheit bindet. 

    

  

  

  

4. Vom Ursprung der Mythe im Königtum 
Die Übertragung der Götterrollen auf Kultsymbole, die einer Verpflanzung der mythischen 

Reichsgötter an alte Kultstätten entspricht, bildet die Voraussetzung zur Anwendung des Wort- 
spiels und dürfte ihr vorangegangen sein. Erst dadurch, daß Pfeiler und Schiff als Seth gelten, 
Brustschmuck und Palmenzweig als Osiris, die Keule als Horus, so viele Kultgegenstände und 
Opfergaben als Horusauge, die Personen, die diesen Mächten nahen dürfen, als Thoth, Horus- 
kinder und Sethgefolge, wird es möglich, auf sie mythisch anzuspielen. Der Sinn dieser Zuweisung 
wird in den Hymnen offenkundig, die mit der Namensformel das Mittel gefunden haben, Orts- 
kulte und ihre Mächte den Göttern zum „Namen“ zu geben. Älteres religiöses Gut wird den 
aufkommenden Göttern zugeschrieben und so selbst erneuert. Was löst die Bewegung aus? Was 
gibt ihr das Gewicht, ihre Götter gegenüber den im Kult verkörperte Mächten durchzusetzen? 
Das Übergewicht über die ältere Kultgegebenheit muß im Königtum liegen, dem das Reich seinen 
Bestand verdankt. Das Königtum gewinnt mit der Reichseinigung seine Stellung und hat, wie 
es die Bilder zum Jubilaeumsfest zeigen, eine Form gefunden, sie kundzutun. Seine Wurzeln 
zeichen in die Vorzeit, wie es der erste Königstitel „Horus“ zeigt. Erst der „Sohn-des-R&“-Namen. 
zeigt eine entsprechende Bindung zwischen einem neuen Gott und dem Königtum. Doch ist 
die erste, in den Dramatischen Texten greifbare Form der Mythe weder in Heliopolis noch in. 
den Ortskulten, noch im Anbruch der Frühgeschichte in Abydos entstanden. Sie trägt den Glanz 
der neugegründeten Residenz Memphis, deren Ortsgott Ptah anonym hinter der Gestalt seines 
„Vertreters“ Geb (s. S.26), der später zum Sprecher der heliopolitanischen Neunheit wird, 
zurücktritt. Was gibt Memphis diese Möglichkeit? Was führt dort zur Mythe? Der königliche 

 



  

Verlegung der köt 

  

lichen Nekropole nach Memphis 65 

Kult mußte bei der Verlegung der Residenz seine Toten entweder in Abydos belassen, oder 
seine Toten einem neuen Herrn der „Gotteserde“, nicht mehr dem „Ersten der Westlichen‘, 
sondern Sokaris von Sakkara! anvertrauen, oder den eigenen Gott verpflanzen. Anscheinend 
wurde schließlich ein noch anderer Ausweg gefunden, der beide Götter über einen dritten ver- 
einigte und damit einen Herrn königlicher Friedhöfe für alle Zeiten fand. In seinem Kult blieb 
man den an anderer Stelle beigesetzten Ahnen und Vorfahren nahe. Erst jetzt, nachdem Residenz 
und Friedhof in Unterägypten liegen, ist die Voraussetzung für die Wahl eines unterägyptischen 
Gottes, des „Herrn von Busiris“?, zum königlichen Totengott gegeben. Dieser Gott muß da- 
mals als ein in besonderer Weise überzeugendes Symbol der Auferstehung oder Wiedergeburt 
gegolten haben, vermutlich als Nilgott — wie es einige Pyramidenstellen nahelegen® —, wozu 
sein durch das Wortspiel auf Unterägypten als „Ertrinken“ gedeuteter Tod vorzüglich paßt. 
Jedes Jahr fällt und steigt der Nil. Seine Flut nährt ganz Aegypten. Er kann vorzüglich ein 
königliches Symbol der Auferstehung abgeben. Daß unter den Osirisnamen auch „Busiris“ auf- 
tritt (Pyr. 614), kann geradezu als Beweis für seine Herkunft von dort genommen werden, da 
Busiris in keiner unmittelbaren Beziehung zum königlichen Totenkult steht. Als königlicher 
‚Totengott kann Osiris nicht in Busiris bleiben. Er wird — schon in Auswirkung der Mythe — 
in Memphis „begraben“. Sein Pfeiler tritt in den Kult von Memphis. Als „Herr der Stätte 
zieht er alle anderen Totengötter an sich.® Genügt jedoch sein Erscheinen, die Mythenbildung 
auszulösen? Die Frage nach dem Woher der Mythe, die zunächst hinsichtlich ihres Entstehungs- 
ortes und dann hinsichtlich des Erzählten gestellt wurde, steht wieder auf und betrifft diesmal 
den Kern der Mythe, die sie tragenden Gestalten. Diese Frage ergab bisher als Entstehungsort 
der Mythe sowohl in ihrer dramatischen, wie in ihrer hymnischen und schließlich in der im Denk- 
mal Memphitischer Theologie gefundenen mythischen Form die Residenz Memphis. Die Theo- 
logie von Heliopolis mit ihrem augenfälligen Symbol, dem dorthin verpflanzten Sonnengott, 
stellt sie in einen größeren Rahmen, übernimmt jedoch die memphitische Osirismythe als schon. 
gefestigten Bestand. Die Frage nach dem Ursprung dessen, was die Mythe erzählt, ergab das 
Wortspiel als Mittel, Einzelheiten der Mythe zu gewinnen. Dies Mittel schenkt das Stichwort, 
welches das mythische Fragment zum Vorschein bringt, wenn auch die Mythe selbst es formt. 
Die neue Frage geht nicht auf die Herkunft der Götter der Mythe, die ja verschiedenen Ursprunges 
sind. Horus und Seth, die königlichen Götter der Thinitenzeit, lassen sich als Standarten in die 
Vorgeschichte zurückverfolgen. Osiris fehlt noch in den Bildern des Jubilaeumsfestes und wird 
anscheinend, aus einem Kult im Delta kommend, erst in Memphis zum königlichen Totengott. 
Isis, ihrem Namen nach der verkörperte königliche „Thron“, ‘erscheint beim Jubilacumsfest 
als Kissen (?) auf einer Standarte”. Woher Nephthys und Thoth in die frühe Mythe kommen, 
ist nicht ersichtlich. Geb und Nut schließlich scheinen als Himmel und Erde aufgenommen zu 
sein, als die ersten der Naturmächte, die in die Mythe der Residenz eindringen. So dürfte die 

      

  

      

1 Pyr. 445bje werden Sokaris von Giza (R}.u) und Sokaris von Pdw-f, eine auch sonst in den 
Pyramidentexten genannte Form des Gottes, als Götter, die einander besuchen, angeführt. Nach Pyr. 
1225d, wo der König (mit seinem Tode) zu jenen seinen Vätern in Pdw-$ davongeht, kann neben Giza nur 
Sakkara genannt sein. Freilich ist 313.0 als Giza (WB II, 398) für das AR nicht gesichert. 

2 so im AR „ständig“ „in den Grabinschriften der Privatleute‘ genannt (Sethe, Urgeschichte S. 80) 
Vgl. auch Pyr. Kom. Bd. 3, $. 320, wo Sethe erwägt, ob „‚Busiris etwa seine wirkliche Heimat gewesen. 
ist, wie es doch fast der Fall zu sein scheint‘. Auch Kees führt Osiris nach Busiris auf einen dort vorge- 
schichtlich erwachsenen Heroenkult zurück (Götterglaube, S. tıoff.). 

3 Pyr.agb („Der aus dem Katarakt kam“), Pyr. 250 („Frisches Wasser‘), Pyr. 10443/b (Osiris 
Herr über das Wasser (v. a. 1554/e), wie Geb (Pyr. 1045) Herr über die Erde. 

4 Dr. Texte 8.37 (176), Junker, Pol. Lehre S. 36ff. 
5 Kees, Götterglaube 8. 1298. 
8 Freilich gilt noch in der 6. Dynastie der in Abydos verehrte Gott als „Erster der Westlichen‘“ 

(Scharff, Handbuch der Archäologie, Aegypten $. 474 Anm. 6, Urk. I, 119, 5; 279, 1off) 
7 Kees, Götterglaube 8. zor. 

9 UA av: schont   

   
  

 



66 III. Dogma, Kult und Mythe 

Enträtselung ihrer Herkunft kaum zur Klärung der Mythenbildung beitragen. Hierzu kann ein- 
ig, die Rolle, die sie zur Zeit der Mythenbildung spielen, verhelfen. Was trägt diese Götter? 

Was bildet ihre Mythe? 
Eine Zusammenstellung der Götterrollen des Ramesseumpapyrus (Dr.T. S.99#f.) über- 

rascht durch die geringe Zahl der Götter, die für so viele Gegenstände und Personen des Kultes 
als Rolle gelten. Man vermißt die Kronengöttinnen, die später als Mütter des Königs in den 
Verklärungen wieder erscheinen. Es fehlen die kämpferischen Tiergötter, das Löwenpaar, die 
Stiergötter des Deltas, Neith und Selkis, die Götter von Memphis und andere mehr, die zum 
Teil von älteren Denkmälern bekannt und im Festspiel einzig mit der Rolle des „jeweiligen 
Ortsgottes““ (Dr. T. $. 147) berücksichtigt sind. Ob die je einmal erwähnten „Affen“, „Wölfe“ 
und „Krokodile“! mythisch etwas bedeuten, ist nicht ersichtlich. Das Rollenverzeichnis zeigt 
die Wahl der Mythe. Aus der Vielheit der Landes-, Gau- und Ortsgötter und der Naturmächte 
hat die Mythe diese wenigen ausgewählt und bleibt im Wesentlichen auch in den Hymnen mit 
der Namensformel bei dieser Beschränkung. In einigen Hymnen kommen die anderen Glieder 
der großen Neunheit von Heliopolis hinzu. Erst die Verklärungen öffnen mit dem Erscheinen des 
Sonnengottes das mythische Feld allen bis dahin ausgeschlossenen Gottheiten, ja auch Dämonen 
und Geistern. Dies plötzliche Anschwellen zeigt, daß die vorhergegangene Beschränkung künst- 
lich war und nicht dem allgemeinen Götterglauben entsprach. Doch bringt keiner der jetzt 
erscheinenden Götter eine rechte Mythe mit. Was von ihnen erzählt wird, kann neben der Mythe 
der Residenz allenfalls mythische Vorstellung genannt werden. Diese Vorstellungen — die 

    

   

  

  

Kleidergöttin am Rande des großen, den Gott seinem Bruder gesellenden Nestes®, die Lotos- 
blüte an der Nase des Re (Pyr. 266), die Fähre, welche Chaum der Töpfergott gemacht hat, atmen 
einen beschaulichen Geist und spiegeln den Frieden, den das Land während der Blütezeit des 
‚Alten Reiches genoß. Zur Mythenbildung im königlichen Kult erfolgten anscheinend keine Par- 
rallelbildungen der Provinz. Erst später wird über Totenkult und Zaubertexte die Mythe All- 
gemeingut, sodaß nun jeder „Geist“ oder „Irgendeiner, Sohn Irgendeiner“ die Götterrolle über- 
‚nehmen kann. Die Ursache ihrer anfänglichen Beschränkung auf den königlichen Kult dürfte 
im Thema der Mythe liegen. Handelt sie doch über das Königtum, indem sie vor die bis zum 
ersten geschichtlichen König zurückreichenden Annalen die Göttergeschichte setzt und außer- 
dem diese Göttergeschichte so geprägt hat, daß sie als königliches Vorbild Gültigkeit behält. 
Wenn man die Art der Rollenverteilung der Dramatischen Texte auf den thinitischen Königinnen- 
titel „Die welche Horus und Seth schaut“ überträgt, wären die Rollen der Vorform der mem- 
phitischen Mythe Horus und Seth vom König selbst und von ihm allein getragen worden. Einige 
Beispiele der Verwendung dieser Vorstellung können dies bestätigen. Sie finden sich einzig in 
Schlangenbeschwörungen, die auch sonst Altertümlichkeiten zeigen, und in einem Litaneien 
einleitenden Gespräch zwischen dem toten König und Atum. In einer Beschwörung wird einer 
Schlange gedroht: „Hat Dich Horus (erst) niedergestreckt, lebst Du nicht (mehr)! Hat Dich 
Seth (erst) zerschnitten, stehst Du nicht (wieder) auf!“ (Pyr. 678). Es läßt sich leicht erkennen, 
daß hier der Zauberer keine Mythe zitiert, sondern über sich selbst spricht. Sagt er doch auch 
sonst über sich, wie schon bemerkt wurde, im Stil der Erklärungen und der Rollenzuteilung des 
Ramesseum-Papyrus nicht „Ich bin Geb“ und „Ich bin Horus“, sondern „Das ist Geb“ und 
„Das ist Horus“ (s. S. 38) — was die Schlußredaktion durch Einsetzung des Königsnamens richtig 

       

  

    

  

   

  

1 Dr.T. $.221 (115/116), 8.216 (trs/ıro). 
 738a/b, die Göttin vermutlich als Band an der roten Krone, die in „Töchter des (unterägyp- 

tischen) Königs“ genannten, bei Prozessionen mitgeführten Sumpfvogelnestern (s. Kees, Götterglaube 
8.47, Abb. 5, Sethe, Kom. zu Pyr. 804a) symbolisiert wurde, 

3 Pyr. 4453, 1227d, 12285, 17606, „welche 'Chnum von Hndu” zusammengefügt hat“ T.BSpr. 99 
(Grapow, Urk. 5, 151, 3/4, Jequier, La Pyramide d’Aba Z. 595.). Noch heute werden in der Gegend von 
Kene in einem Schilfrost Tonkrüge zu Falıren zusammengebunden. 

     
    

 



Der König als Horus und Seth 67 

auf den Sprecher bezieht. Dies zeigt, daß die Zaubertexte der Pyramiden für den König und 
nicht für „Irgendeinen‘“ verfaßt worden sind. Zwar wird in diesen Texten auch die durch den 
Königsnamen bei der Schlußredaktion ersetzte erste Person verwandt. Doch spricht der König 
feierlich über sich von Horus oder von Horus und Seth. Wenn ihn die Schlange nacheinander 
fragt: „Bist Du Horus?“ „Bist Du Seth?“, übergeht der König mit seinen Antworten „„E 
Gesicht ist auf Dir, und Du bist hingeworfen!" „Ein Gesicht ist auf Dir, und Du bist umgelegt“,! 
dies wohl deshalb, weil es lächerlich ist, nach so selbstverständlichen Dingen zu fragen. So dürfte 
auch die Rede des Zauberers: „‚Horus fällt wegen seines Auges, Seth stirbt wegen seiner Hoden“ 
(Byr. 418, 679) auf die königlichen Götter und ein königliches Schicksal anspielen, wie es in dem 
letzten hier anzuführenden Beispiel dieser Art offenkundig wird. In ihm sagt der König zu Atum, 
den er mit seinem Tode aufsucht: „Sieh mich...Du siehst „Die beiden im Palast“, das sind 
Horus und Seth!“ und bittet ihn, die Wunden, welche die beiden Götter einander schlug. 
heilen (Pyr. x41#f.). Das mythische Ereignis findet im König statt. Der mythische Schauplatz 
ist seine Person. Das mythische Ereignis verursacht seinen Tod. So dürfte auch die Aussage des 
Königs, daß Horus wegen seines Auges und Seth wegen seiner Hoden stirbt, einen Hinweis auf 
das eigene Schicksal enthalten, welches ihm als Horus und Seth einen anderen Tod als den Tod 
durch Schlangenbiß bestimmt hat. Sieht man hier nur eine Anspielung auf ein mythisches 
Einst, verkennt man den unmittelbaren Zweck der Rede und ihren eigentümlichen Reiz. 

Die Vorstellung des Königs als Horus und Seth, die sich zum Ende der Thinitenzeit noch 
einmal in einem dem Horus-Namen nachgebildeten „Horus-und-Seth‘-Namen eines Königs 
bekundet, findet sich vereinzelt auch in den Dramatischen Texten. Im Ramesscum-Papyrus 
wird das Überreichen von zwei Kuchen durch den Vorlesepriester an den König mit „Thoth 
ist das, der ein Auge des Horus an Seth und ein Auge des Horus ihm (selbst) übergibt‘“ (Dr. 
S. 120), erklärt. Ähnlich bietet vermutlich der lebende König seinem toten, die Rolle des Osiri 
tragenden Vorgänger zwei Opfergaben mit den Worten an: „Nimm Dir das Auge des Horus, das 
in seinem Haupte war!“ und „Nimm Dir das Auge des Horus, das im Haupte des Seth war!“ 
(Pyr. 83/84). Auch hier gilt Seth nicht als der verfehmte Gott, sondern als eine der beiden im 
König vereinten Mächte, denen die Horuskinder und das Sethgefolge dienen. Doch scheint das 
alte mythische Bild insofern nicht gewahrt, als nicht Horus sein Auge und Seth seine Hoden, 
sondern Beiden zusammen die Augen des Horus gegeben werden. Auch liegt der mythische Schau- 
platz außerhalb der Person des Königs, da einmal Thoth als Überbringer, im anderen Fall Osiris 
als Empfänger hinzukommen. Beim Verlegen des mythischen Schauplatzes in den Kult mußte 
der Personenkreis erweitert werden. Im Kult können sich nicht Horus und Seth die Brote selbst 
‚nehmen. So empfängt nun auch der überreichende Priester seine Götterrolle. Im zweiten Beispiel 
trägt gegenüber dem lebenden „‚Horus und Seth‘ sein toter Vorgänger die Rolle des Osiris. Zu 
Horus und Seth kommt eine weitere den König betreffende Gestalt hinzu. Damit wird die alte 
Vorstellung nicht etwa erweitert, sondern hinfällig. Den Tod des Osiris durch Horus und Seth 
veranlaßt vorzustellen, scheint sinnlos. So fällt die unselige Rolle einem der beiden Götter zu. 
'Horus, den ja der König durch seinen ersten Namen auch allein verkörpert, kommt hierfür nicht 
in Frage, sondern nur Seth, der von jetzt ab auch verfehmt wird, obwohl noch einer der letzten 
hinitischen Könige sich anstelle des Horus-Namens einen Seth-Namen zugelegt hat (s. $. 117) 
‚Dank der späteren Entwicklung ist es fast unmöglich, mit den Namen Horus und Seth die Mythe 
‚nicht zu verbinden. Wenn die Königin den König als Horus und Seth sicht, so ist damit keine 
Mythe verbunden. „‚Horus und Seth“ bedeutet lediglich, daß der König göttlich ist, die beiden 
Länder beherrscht und — solange sich Horus und Seth in ihm vertragen — lebt, wie seine Rolle 
als Horus besagte, daß er göttlich ist und um seine Krone kämpft. Das sind Deutungen seiner 
Natur, die seinem Königsamt entspringen und lediglich Aufgabe und Würde in die Sprache 

    

     
   

  

  

    

      

  

  

    

   
  

  

1 Pyr. 685a/b; vgl. auch Pyr. 683b/d, wo der König „zwischen“ Horus und Seth steht (s. S. 106)



68 11T. Dogma, Kult und Mythie 

der Gottesvorstellungen übertragen. Auch wenn später Götter dem König Libyen oder andere 
Fremdvölker zuführen, ist dies kein mythischer Vorgang, sondern symbolhafte Darstellung 
eines geschichtlichen Ereignisses. Wenn der Falke König Narmer Unterägypten bringt, oder 
dieser König als ‘Horus Narmer’ die unterägyptische Krone trägt, ist dies nicht anders. Im 
Rahmen symbolhaft gedeuteter Wirklichkeit schläft noch die Mythe. Die Göttlichkeit ist im 
König zu wirklich, um mythisch zu sein. Erst wenn Horus nicht mehr als Horus, sondern auch 
als der letzte König einer Götterdynastie angesehen wird, ist die Mythe geboren. Dies scheint 
mit der Einführung des Gottes Osiris erfolgt zu sein. Zwar wird auch seine Gestalt als Rolle dem 
König übertragen. Da aber erst der tote König Osiris wird, fragt es sich, wie die Verwandlung 
vom lebenden Horus zum toten Osiris geschieht. Der Tod, zu dem es zwischen Horus und Seth 
im Leibe des Königs kam, trifft nicht Osiris. Horus fällt nicht mehr durch Seth, Seth nicht mehr 
durch Horus. Jetzt fällt Osiris, und damit verlegt sich der Schauplatz in die Mythe. Auch Osiris 
muß regiert haben, um wegen seiner Krone getötet zu werden. Das kann nur vor „Horus“ und 
dem ersten König des geeinten Reiches gewesen sein. Nur in der Mythe kann Seth Osiris getötet 
haben, oder es müßte nun der König als Seth Hand an seinen Vater legen?. Doch sind im König 
die beiden Herren befriedigt. Wenn so der tote König Osiris genannt wird, kann dies nur im Hin- 
blick auf ein Beispiel geschehen. Dies Beispiel ist die ewige Göttergeschichte, die zwischen Osi 
Horus und Seth zwangsläufig beginnt. Mit ihr setzt die Herausbildung der Mythe ein. So scheint 
es nicht zufällig, daß mit der Einführung des Gottes Osirisin den Königskult, die mit der Verlegung 
von Residenz oder königlichem Friedhof nach Memphis erfolgt sein dürfte, diean Texten verfolgbare 
Mythenbildung beginnt. Daß sie am Kult ansetzt, mag an der Vorform derMythe liegen, die fürden 
König, seine Standarten und den Feind des Kultes bedurfte und ihn entwickelt hat. Jetzt dringt die 
Mythen ihn ein und findet das „ErsteMal“, mit dem sie die Einrichtungen desKultesbegründet. Sie 
scheinen nun deshalb so zu erfolgen, wie sie — insofern es sich um alte Kulte handelt — auch 
vor der Mythenbildung geübt wurden, weil ein mythisches Ereignis sie vorbildlich einleitete. 

Ist somit klargestellt, wie sich in Memphis mit Osiris als drittem Gott die Mythe heraus- 
bilden mußte, und warum sie am Kult ansetzte, so scheint doch noch die innere Notwendigkeit, 
die erst derartige Veränderungen ermöglicht, zu fehlen. Im Königtum müssen schon Voraus- 
setzungen bestehen, die sowohl der Bevorzugung eines der beiden Herren, wie auch der Mythen- 
bildung selbst entgegenkommen. Anderenfalls hätte man trotz allem an Horus und Seth fest- 
gehalten und ihnen einen das Erbe teilenden Vater und diesem Gott einen vierten Gott als Feind 
und Todesursache gegeben. Auch wäre die Mythenbildung und ihre Übertragung auf den Kult, 
kaum in Gang gekommen, wenn nicht damals die Kluft zwischen der bloßen Form des Kultes 
und seinem im Königtum das Reich gründendem Geist so groß geworden wäre, daß sie nur durch, 
Übersetzung des Kultes in eine neue Form überbrückt werden konnte. In den Zaubertexten 
bezeichnet sich der König häufig als Horus, was bei den ersten Namen der königlichen Titulatur 
nicht verwunderlich ist. Horus war ja der Gott, der von Hierakonpolis aus Unterägypten eroberte, 
wie es das Bild der Narmerpalette überzeugend zeigt. Der Feind dieses Horus wird nicht Seth 
genannt, trotzdem die Zaubertexte ein feindliches Wesen kennen, dies Wesen männlich ist, und 
Geb als sein Vater (Pyr. 231, 675, 691), Nut als seine Mutter (Pyr. 441) gelten. Er wird lediglich 
als „diese Schlange“, „dieser Mann“ (Pyr. 231) oder als „Widersacher (imj-rd)"" (Pyr. 417) be- 
zeichnet, der anonym bleibt, weil man seinen gefährlichen oder verachteten Namen nicht nennen. 
will®, Doch liegen Anzeichen vor, daß dieser Feind auch als der andere der beiden Herren, die 

1 Auch diese Möglichkeit ist im Rahmen vergleichender Religionswissenschaft erwogen worden (vgl. 
A. Moret, La mise A mort du dieu en Egypte, der das Jubiläumsfest als die Feier eines nicht mehr zur Aus- 
führung gelangenden Königsmordes erklärt) 

2 Die Schlange wird mit einer Fülle anonymer Bezeichnungen (s. $. 84) angesprochen. Pyr. 434€ 
droht der Zauberer ihren Namen „Irgendeiner, Sohn Irgendeiner‘“ zu nennen, womit er jedoch den wirk- 
lichen Namen des Schlangenfeindes noch nicht ausspricht. Pyr. 240 stellt Zauberworte zu einem Namen zu- 
sammen (vgl. Sethe, Kom) 

  

     

          

    
  

  

   

 



  

Osiris und die Mythe von Memphis. Horus und sein Feind 69 

gegeneinander kämpfen, gedeutet wurde, trotzdem ihm der König auch als Horus und Seth 
entgegentritt. In dem „Hause dessen, der Ombos in Besitz hat“ (Pyr. 247) ist die „Flamme ge- 
löscht und wird keine ‘Lampe’ gefunden“ (ibd.). Hier wird offen auf die Sethstadt Ombos an- 
gespielt, deren als ‘Lampe’ bezeichnete — männliche — Kronenschlange „gelöscht“ ist!. Dieser 
Verfall der Macht von Ombos dürfte der Giftschlange deshalb vorgehalten werden, weil es sie 
selbst angeht. Wird hier über ihre Heimat gesprochen? Gilt auch dieser Feind als Verkörperung 
des „Herrn von Ombos“, „der sich in das Haus dessen, den er beißen will, eingeschlichen hat, 
um darin zu bleiben“ (Pyr. 247) und nun von hier durch Hinweis auf das Los seiner Heimat 
vertrieben wird? In einem anderen Schlangenzauber wird der Schlange als B3%j von dem Herrn 
‘von Letopolis Halt geboten (Pyr. 419). In diesem B34j, der in einem weiteren Spruch als Tier 

    

    
    

    

    

  

mit „rotem Ohr und blutfarbigem Hinterteil“ genannt wird (Pyr. 7349), hat man wohl mit Recht 
eine alte Form des später mit der oberägyptischen Krone geschriebenen Bebon, einer griechischen 

Wenn ihm hier der Gott von Letopolis, der wie Sethe meint, 
e 

Bezeichnung des Seth, erkannt 
„in Kus sein Gegner geworden ist‘‘ (Pyr. 419 Kom.), entgegentritt, so ist die Lage gegeben, aus 
der Kees? den Streit der beiden Herren nach Oberägypten als Kampf zwischen Horus von Kus 
und Seth von Ombos verlegte, wobei lediglich zu klären wäre, warum Horus nicht als „der von 
’Kus‘‘ oder „der von Hierakonpolis“ auftritt‘. So scheint es durchaus möglich, daß mit „diesem 
Geist, der aus der Erde kam, dessen Kopf abgeschnitten und dessen Schwanz gestutzt ist“ (Pyr. 
673), gegen den Horus seine neun Bögen spannt (ibd.), der mit der Reichseinigung oder bei einer 
früheren Befriedigung zu Ehren kommende Horusfeind gemeint ist, obwohl er neben dem könig- 
lichen Gott nicht mit seinem wirklichen Namen genannt wird. Gegen Horus steht nicht der andere 
„Herr“, sondern ein Feind, dessen Mund Horus mit seiner Sohle zerschmettertS, und dessen 
Kopf er mit dem Messer der Katze am Richtblock abschlägt (Pyr. 442). Wie sein vorgeschicht- 
licher Vorgänger trägt der König die Rolle des Horus, die er betont, während auf die Rolle seines 
Feindes, der Schlange, nur vorsichtig angespielt wird, indem man von seinem Vater Geb, von 
seiner Mutter Nut und von seiner Heimat Ombos spricht. Daß diese Sprüche mit allen Einzel- 
heiten Textgut der Frühzeit erhalten haben, ist unwahrscheinlich (s. $. 84), obwohl die ihnen 
innewohnende Zauberkraft eine peinliche Wahrung ihrer Form verlangt haben kann. Jeden- 
falls sind hier Vorstellungen lebendig geblieben, die auf die Zeit nach der Reichseinigung nur 
noch während der Rebellion eines der Länder passen. Kämpfen doch auch die Kronen gegen- 
einander (Pyr. 243) und stürzen (Pyr. 237). Kampfgötter, Stiere und Löwen werden als Gewürm 
und „Erdsöhne“ gebannt. Hier atmet der Geist der Kampfzeit. Horus befindet sich auf dem 
Siegeszuge, auf dem er die, welche er trifft, „Stück für Stück verzehrt“ (Pyr. 444 Var.). Er sucht 
noch selbst sein Auge ((Pyr. 670), wie später der König, wenn er der roten Krone naht, und von 
ihm gesagt wird: „Das ist Horus, der zum Schutze seines Auges, der "Zauberreichen (Krone)' 
kämpft‘. Auch diese Gestalt ist kein mythischer Gott. In Königstitulatur und Zaubertext be- 

7 als Schlangenbezeichnung mit der Kronenschlange im Korbe statt dem Docht in der Alabasterschale 
(vel. Pyr. Kom. 6064) determiniert, jedoch 1A3 kaum die unterägyptische Kronenschlange (Sethe, Kom.), die 
weiblich ist. 

2 vgl. Sethe, Kom.; Pyr. 1349 vermutlich nicht ein „fleischfressendes Ungeheuer‘“ — trotz des „‚Kott- 
lets seiner Herrin (rpw.i", das er „verzehren (d3))" soll — sondern ein Affe, vielleicht einer der großen 

  

   
  

  

   

    

  

  

   „Weißen (Paviane)“, die in Oberägypten verchrt werden und in den Pyramidentexten eine zwiespältige Rolle 
Spielen (6. $. 71). B3bj und rpw.t auch T.B. Spr. 09 (Grapow, Urk. V, 151, 16/17, Jequier, La Pyramide 
d’Aba 2. 601, 602). 3 Kees, Götterglaube $. 198. 

4 Ein weiteres Anzeichen, daß Seth einmal auch mit dem Gewürm der Erde in Beziehung gesetzt wurde, 
kann darin geschen werden, daß Selkis, die Skorpionsgöttin, die nicht nur in Zaubersprüchen als Mutter 
von Schlangendämonen gilt (Pyr. 480, 6734), statt Nephthys als Gemahlin des Seth erscheint (Pyr. 15215), 
und daß in einer zeitgenössischen Variante Nephthys für Selkis eintritt (Pyr. 14270). 

5 Pyr. 6816; „zerschmettern“ mit der Keule determiniert. 
6 Pyr. 195, 198. Die beiden Hymnen an die rote Krone gehören schon aus formalen Gründen zu den 

Litaneien, an die sie angeschlossen sind. Die „Identifikation des unterägyptischen Königs mit Horus“ an 

  



70 HIT. Dogma, Kult und Mythe 

nennt „Horus“ den König selbst, der als „Falke“ keine Mythe, sondern Geschichte macht. Mit 
dem ungenannten Feind schlägt er den wirklichen Feind des Landes. Mit seinem Auge holt er 
sich eine neue Krone. 

In der Deutung des Königs als Horus und Seth stecken zwei ältere Vorstellungen, von 
denen die eine ihren Herren als Horus, die andere den ihren als Seth ansah. Doch kann man 
daran zweifeln, daß beide immer diese Namen trugen. In einer Schlangenbeschwörung werden 
sie im Zusammenhang mit ihren Todeswunden Horus und Stier genannt (Pyr. 418), wobei die 
dem Auge des Horus entsprechende Verwundung des Stieres auf diesen vorzüglich paßt. Neben 
der allgemeinen Bezeichnung „Stier“ dürfte Horus hier „Falke“ bedeuten!. Falke und Stier 
sind die beiden Formen, in denen die Königsgötter der Reichseinigungszeit auftreten, dem König 
auf der Narmerpalette — der Falke — Unterägypten zuführen und — der Stier — die Mauern 
einer feindlichen Stadt einreißen. Falke und Stier sind auch die beiden Formen, die noch in den 
Pyramidentexten am Gott der Residenz Oberägyptens haften, dem als „Stier von Hierakon- 
polis“ die „Große (Krone)“ von Unterägypten räuchert® und der als Herr von Oberägypten ein 
Gehörn trägt (Pyr. 513). Falke und Stier sind als Vorstellungen königlicher Kraft erhalten ge- 
blieben, wie es in dem späteren ersten Königsnamen „Horus, der starke Stier“ zum Ausdruck 
kommt. Der König von Oberägypten hätte demnach schon vor der Reichseinigung eine Doppel- 
rolle getragen, die in der Schlangenbeschwörung erst in Horus und Seth redigiert wird. In welcher 
Rolle ihm der König von Unterägypten entgegentrat, ist auf den Schieferpaletten aus Hierakon- 
polis nicht ersichtlich. Seine Gottheit ist nach einem Keulenkopf des Königs Narmer ein Reiher?, 
Daß Horus erst damals „Buto“ so „gegeben“ wurde, wie es die Narmerpalette darstellt, dürfte, 
der Königstitel „Horus“ bestätigen, den Narmer auf dem Keulenkopf beim Triumph über Unter- 
ägypten trägt. Wenn auch einer seiner Vorgänger noch einen anderen mit einer Blüte geschrie- 
benen Königstitel führt 4, ist es doch unwahrscheinlich, daß damals der König sich an erster 
Stelle nach einer unterlegenen Macht nennt. In den anderen Titeln der Reichseinigungszeit geht 
‚Oberägypten voran. Der Horustitel dürfte die Rolle des Königs, die er schon immer trug, und 
die ihn von Sieg zu Sieg geführt hat, sanktioniert haben. Daß der Falke in oberägyptischen Kulten. 
beheimatet ist, zeigen Standarten auf Schieferpaletten, unter denen sich sogar ein Falkenpaar 
findet,,5 das an die alte Schreibung der „beiden Herren“ mit dem Falkenpaar® und den später 
als „die beiden Götter“ gedeuteten Namen des Ombos gegenüberliegenden Gaues Koptos er- 
innert. Sethe meint, daß man auch diese Gaugötter „sich apriori im Streit miteinander vor- 
zustellen“ habe’. Kees hat in ihnen die versöhnten, hier einander angeglichenen Gegner von 
Ombos und Kus geschent. Dies würde zeigen, daß schon in einer Zeit, die vor die geschicht- 
liche Reichsgründung zurückreicht, der „Falke“ dominiert, indem hier sogar einem einst anders 
gestaltetem Feind, der sich im Königsdient mit ihm vereint, seine Gestalt verliehen worden 
wäre. Welche Gestalt der unterlegene Gegner von Ombos getragen hat, ist ebenso rätselvoll wie 
die Gestalt des unterlegenen Gottes von Unterägypten. Die Erinnerung an sie kann späterem 
Brauch von Namensverfolgungen entsprechend gründlich gelöscht sein. Ist es der neben dem 
Falken genannte Stier? Ist es Bebon, dem in Kus von dem Gott von Letopolis Halt geboten 

    

    

    

   

    

dieser Stelle, die Sethe als vorgeschichtliches Zeugnis wertet (Kom. Bd. 1, $. 106), dürfte so derselben Zeit des. 
AR. zuzuschreiben sein, die allgemein unterägyptische Kulte bevorzugt (s. S. 18). 

1 Sein Name „der in der Höhe‘‘ dürfte eine anonyme Falkenbezeichnung sein (vgl. Kees, Götterglaube, 
Sn. 

2 Pyr. 2764, in der Var. (Pyr. 205a/b, 2962) durch den Falken ersetzt. 
3 vgl. Kees, Götterglaube $. 44, 
4 Das Schriftzeichen „Blüte (hr(r.)“ kehrt noch in dem Titel wdpw Fir(?) des königlichen Mund- 

schenks (den Wasserkrug dürfte er neben den Sandalen zur Fußwaschung tragen) auf Denkmälern Narmers, 
wieder, 

5 Kees, Götterglaube $. 198. 8 Sethe, Urgeschichte $. 107. 
7 ib. 8.36. 8 Kees, Götterglaube 8. 1988. 

 



  

Vorgeschichtliche Rollen des Königtums. Das Horusauge 7 

wird (s S.69), und der nach einer anderen Beschwörung — „Zurück Bebon mit rotem Ohr und 
blutrotem Hinterteil!” (Pyr. 1349) — ein Affe (s. S.69 Anm. 2) —der von Kees! erschlossene 
oberägyptische „große Weiße“ — sein könnte? Ist es schon Seth? Wenn später Seth als Herr 
‘von Oberägypten gilt, muß dies nicht auf eine Tradition, die Seth nach Ombos weist, zurück- 
gehen. Auf dem Keulenkopf des Königs Skorpion sind an seinen Standarten — wie an anderen — 
“Kibitze', ein Symbol vermutlich der unterägyptischen Menschen? erhängt, gegen die hier auch 
Seth als königliche Standarte gekämpft hat. Sein „Fabeltier“, das mit seinen stilisierten Ohren 
und dem Pfeil als Schwanz immer noch nicht erkannt ist, macht ihn zum Gott der Wüste, 
Menschengestaltig trägt seinen Kopf in der Thinitenzeit ein libyscher Gott*. Gegen Libyen haben 
‘vor Narmer oberägyptische Könige gekämpft und von dort Beute geholt, wie es die Städtepalette 
zeigt®. Alles dies würde eine einfache Lösung finden, wenn der König gegen Unterägypten als 
Herr des Niltales und der Wüste gekämpft hat und als Herr der Wüste über Seth als Standarte 
verfügte oder seine Gestalt als Rolle trug. Doch lassen sich derartige Vermutungen nicht be- 
stätigen. Einzig Horus taucht als königlicher Gott von Standarten gefolgt mit Stier und Löwe 
als Kampfgefährten auf den Schminkpaletten der Frühzeit aus der Vorgeschichte auf. Daß mit 
(der Einführung des Gottes Osiris Horus bevorzugt, und dies hingenommen, ja anscheinend be- 
grüßt und später als Wunsch des Geb mythisch erklärt wird®, entspringt nicht einer Bevor- 
zugung des Herren von Unterägypten, sondern dem Bestreben, dem Reich einen einzigen Herrn 
zu geben, dem die alte Vorstellung des schon immer um sein Auge kämpfenden Falken ent- 
gegenkam. Der Gott, der über alle Götter triumphiert hat, gewinnt in der Mythe die ihm ge- 
bührende Stellung wieder. 

  

       

  

    

  

5.Das Dogma der Mythe 
Mit den Doppelbezeichnungen „Horus und Seth‘, „Falke“ und „Stier“ und „die beiden 

Herren“ gewinnt der König zu der angestammten Macht eine zweite hinzu, mit der er nun das 
eroberte Land von innen heraus bändigen kann. Das Königtum bringt sie aus Oberägypten, 
‘wie es noch die Bilder vom Jubilaeumsfest bestätigen, mit. Diese Bilder ergeben auch, worauf 
Kees wiederholt hinwies?, daß eine Verteilung der beiden Länder an Horus und Seth nicht ur- 
sprünglich ist, da zunächst Horus und Seth als Vertreter Oberägyptens gelten. Ihnen steht als 
Vertreter Unterägyptens Horus von Libyen zur Seite, der mit diesem Beiwort kaum als Partner 
des Seth gegolten haben kann. Die Verteilung der beiden Länder an Horus und Seth muß sich 
in geschichtlicher Zeit erst durchsetzen. Noch Djoser besucht nach Reliefs aus seinem Pyra- 
midenbezirk Horus von Edfu als Staatsgott Oberägyptens und jetzt Horus von Letopolis als 
Staatsgott Unterägyptens®. Die Verhältnisse im Kult scheinen dem Dogma des Königtums, das 
bei der Doppelrolle des Königs die beiden Länder an Horus und Seth verteilen muß, nicht ent- 
gegenzukommen. Daß derartige Verdoppelungen selbst da, wo sie ineinander spielen, nur un- 
vollkommen aufeinander abgestimmt sind, zeigen schon herangezogene Beispiele Dramatischer 
Texte, in denen an Horus und Seth die beiden Augen desHorus oder an Osiris das Auge des Horus 
‘von dessen Haupt und das Auge des Horus vom Haupte des Seth übergeben werden (s. $.67). 

  

  

  

1 Kees, Götterglaube $. 20f. 
2 Scharff, Archaeologische Beiträge zur Frage der Entstehung der Hieroglyphenschrift (Sitzgsber. 

Bayer. Ak. d. Wiss, Phil. hist. Abt. 1942, 3) $. 10. 
4 Kees, Götterglaube $. 221. 3 ib. 8.23. 
5 W. Hölscher, Libyer und Aegypter $. 12 
8 Dr. T. $.27ff., Junker, Pol. Lehre $. 311. 
7 zuletzt Kecs, Götterglaube $. 197. 
8 ibd. S.209. Die im Denkmal Memphitischer Theologie erstmalig nachweisbare Verteilung Ober- und 

Unterägyptens an Seth und Horus liegt auch der Pyr. 7705 erscheinenden Vorstellung zugrunde, wonach 
‚der König in den Horusstätten „wohnt“, die Sethstätten jedoch „durchreist‘' (unter der Voraussetzung, daß 
als Residenz Memphis güt. Vgl. Sethe, Kom).



  

72 IT. Dogma, Kult und Mythe 

Der Vorstellung von Horus und Seth entspräche es, wenn an jeden der beiden Götter sein ver- 
letzter Körperteil übergeben würde. Man hat so zwar Horus mit Seth einen anderen Gott — 
diesmal nicht einen anderen Falken — zur Seite gestellt, setzt jedoch neben sein Auge nicht 
dessen Hoden, sondern ein zweites Horusauge, so daß nun die beiden Augen des Horus auf die 
Häupter der beiden Herren verteilt werden. Dies mag seinen Grund darin haben, daß die Hoden 
des Seth keine dem Auge des Horus vergleichbar Rolle spielen. Unter den Rollen, welche die 
junge Mythe im Festspiel an die Kultsymbole verteilt, fällt dies Horusauge schon deshalb in 
besonderer Weise auf, weil auf die meisten Kultsymbole seine Rolle fällt, und so das Horusauge, 
wenn man von Horus als Rolle des „zur Herrschaft gelangenden Königs“ absieht (Dr. T. S.95), 
am häufigsten auftritt. Daß es überall stumm bleibt, entspricht dem Geist der Mythe, welche 
natürliche Gegebenheiten weitgehender als das Märchen berücksichtigt. Daß man beim Falken 
auf das Auge verfiel, dürfte dem Ruhm des Schorgans dieses Vogels — des Falkenblicks — 
entspringen. Hat man doch bei Seth — oder beim Stier, seiner Vorform (s. $.70) — ähnlich 
gewählt, dessen Hoden vereinzelt auch Kultsymbolen als Rolle zufallen. Die Häufigkeit, in der 
das Horusauge erscheint, hat dazu geführt, daß man anscheinend zwischen mehreren Horus- 
augen unterschied, wobei das Wortspiel zum Kultsymbol die Verschiedenheit verursachen kann. 
$o spricht man von einem schwarzen und weißen Steinkrug als „schwarzem“ und „weißem 
Horusauge“ (Pyr. 33), von Süßigkeiten als „süßem Horusauge”!, von einer Sorte Bier (dir.t) 
als „kleinem (nd$) Horusauge“ (Pyr. 6r, 88). von einer Körnerfrucht in weißer und grüner Form 
als „weißem“ und „grünem Horusauge“ (Pyr. 96, 108), von der grünen Schminke als „heilem 
Horusauge“2, zum Zerbrechen ($d) der roten Krüge von einem „harten (rwd.t) Horusauge" (Pyr. 
249 Var.). In anderen Fällen haben sachliche Gründe zur Unterscheidung geführt, so bei Karneol- 
und Fayenceschmuck, die wegen ihrer Farbe als „rotes“ (Dr. T. $. 180) und „grünes Horusauge“ 
(Dr. T. S. 185) unterschieden werden. Doch dürfte es sich trotz dieser Unterscheidungen mythisch 
immer um das eine Auge oder Augenpaar handeln, welches verschiedene Formen, Eigenschaften. 
und Farben annimmt, so daß ihm später mit Recht der Name „Zauberreiche“ zukommt (s. 
S.25). Wie schr hier noch Mythe und Kult verhaftet sind, zeigen Beispiele, in denen über das 
Wortspiel im Kult überreichte Gegenstände in die Mythe eingehen, so, wenn Osiris „dies harte 
Horusauge“ in seine Hand nehmen soll, damit „er“, sein Feind Seth, auf den einst ein Vermerk 
verwiesen haben dürfte, erschrecke (Pyr. 249 Var.). Hier gilt nicht nur der Stock, mit dem die 
roten Töpfe im Grabkult zerschlagen werden, als Horusauge, sondern auch ein Gegenstand, 
den der Gott der Mythe in seiner Hand hält, vermutlich die Keule (hd), auf die das Eigen- 
schaftswort „hart (rwd)“ im Wortspiel unvollkommen anspielt. Der gleiche Fall liegt vor, wenn 
Horus zu Seth sagt: „Ich habe mein Auge, Deine Karneolperle genommen!“ (Dr. T. $. 180) und 
zu den Horuskindern: „Bringt mir mein Auge, das Perlengehänge!“ (Dr. T. $. 185), oder wenn 
zum Überreichen eines „Opferbrotes“ zu Osiris gesagt wird: „Nimm Dir das Horusauge, Dein 
Brot, und iB!“ (Pyr. 35, 78). Auch wenn vom „Anlegen“ des Horusauges gesprochen wird — 
„Legt es mir doch an!“ mit dem Vermerk „das Auge“ (Dr. T. $. 195) — wechselt dies Wort 
„anlegen“ aus dem Titel „die beiden hohen Federn anlegen“ der Kulthandlung in die mythische 
Götterrede über das Wortspiel deshalb, weil auch Horus etwas als Horusauge anlegt. Gegen- 
(über der üblichen Rollenzuweisung, die das Geschlecht der Kultgegenstände berücksichtigt, wird 
das — weibliche — Horusauge auch Gegenständen männlichen Geschlechts — Weihrauch (mtr) 
(Dr. T. S. 203), grüne Schminke (w3dw) (Dr. T. $. 203), Laib Brot und Krug Bier (Dr. T. $. 162) 
u.a. m. — als Rolle zugewiesen. Sowohl bei diesen Kultgegenständen wie beim Horusauge dürfte 
das Geschlecht keine Rolle gespielt haben, es sei denn, daß man sich beim Horusauge an die 
Pupille, „das Mädchen im Auge“ erinnerte (Pyr. 93), so wenn es vor Thoth tanzt (Dr. T. $. 120) 
oder später als Tochter des RE die Gestalt verschiedener Mythen hergibt. 

3 Pyr. 100a/b, zıra, vgl. sore. 
2 Dr. T. 8.203 (02), Pyr. 54c, 552; die weiße Krone als „heiles Horusauge“ Pyr. 9004. 

  

  

  

  

    

  

    

         

   
    

  

  

  

    

 



Das Horusauge 73 

In der Mythe, wie sie in den Dramatischen Texten über die Wortspiele geformt wird, leidet 

das Auge und trägt damit eine dem Schicksal des Gottes Osiris vergleichbare Bestimmung. Es 
wird „verschluckt“ (Pyr. 08, 104) und „ausgespieen“ (Pyr. 92), im Fischnetz „gefangen“, auf 

der Jagd „aufgepirscht““ (Dr. T. 8.185), „an seinem Geruch aufgespürt“ (Pyr. 19, 1754). Auch 
sein Feind ist Seth, der wegen des Auges bestraft werden muß (Dr. T. $.238). Er „quält“ das 
Auge (Pyr. 73), das in seinem Munde blutrot wird (Dr. T. S. 180). Er hat von dem „kleinen‘“ 
Horusauge gegessen (Pyr. 61, 88), so daß es nicht verwunderlich ist, wenn ihn die Augen des 
Horus „grimmig anblicken“ (Dr. T. $. 180). Noch flieht das Horusauge nicht vor Seth auf dem 
Flügel des Thoth wie später in den Verklärungen?, sondern muß aus seiner Hand befreit werden 
(Pyr. 36). Je nach dem Wortspiel geht (Pyr. 83) oder eilt (Pyr. 31) Horus zu seinem Auge, er- 

bittet es von Seth (s. $. 35) oder nimmt es ihm aus seiner Hand (Dr. T. S. 180, Pyr. 95). „Horus 

ist groß geworden, er hat sein Auge wieder in Besitz genommen. Ich habe Horus aufgezogen, 

damit er Dich rächt!“ (Dr. T. $. 129) erzählt Thoth Osiris im Rahmen der Mythe, die Horus 

nach dem Tode des Osiris als Kind neben dem Mörder seines Vaters zurückläßt, wobei das 

Horusauge die Krone Ägyptens bedeutet. In den Dramatischen Texten helfen beim Gewinnen 

und Holen des Auges die Götter, Geb, an den sich Horus wegen seines Auges wendet (Dr. T. 5.108), 

Thoth, die Horuskinder und das Sethgefolge, mit denen Horus über sein Auge spricht. Sie 

geben den das „Horusauge“ im Festspiel bringenden Priestern und Beamten die Götterrolle. 

So gerät Thoth in die Mythe vom Horusauge und bleibt dort auch in ihrer jüngsten Form, 

der Mythe vom Auge, das er aus der Ferne holt. (s. $. 35). Zu den angeführten Zitaten der 

um das Horusauge gesponnenen Mythe kommt eine weitere Vorstellung hinzu, in der die Augen 

des Horus eine Rolle spielen. Sie werden dem Gott „Der ohne Augen“ von Letopolis gegeben, 

der nicht zu den Gestalten der Osirismythe gehört, sondern wie Sokaris von Sakkara wegen 

der Nachbarschaft seines Kultortes zu Memphis in das Festspiel aufgenommen zu sein scheint, 

Wie das Horusauge unter den Götterrollen nimmt die Stadt Letopolis unter den Orten als 

Schauplatz die erste Rolle ein. Kees hat gezeigt, daß sein Gott in der Djoserzeit Unterägypten 

vertritt (6. 8.71) und damals einen älteren „Horus von Libyen“ verdrängt hat. Daß bei diesem 
Falkengott die Augen eine besondere Rolle spielen, zeigt schon sein Name „Der ohne Augen“, 

Daßihm Brot und Bier als Augen überreicht werden, scheint sinnvoll, da er, der blinde Gott, keine 

Augen hat. Der die Rolle des Horus tragende Priester begleitet die Kulthandlung mit der Rede; 

„Nimm meine beiden Augenan Dein Antlitz, damit Du siehst!“ (Dr. T. 8. 162), was in der Speise- 

Yafel der Pyramidentexte zu „Nimm die Augen des Horus, das schwarze und das weiße, führe sie 

an Dein Antlitz, damit sie Dein Gesicht erhellen!“ (Pyr. 33) erweitert ist. In beiden Fällen spielt 

die Rede mit dem Wort „Antlitz (mhnt)“ auf den Namen des Gottes „der ohne Augen (Mlntj- 

45)“ an. In der Pyramidenstelle nennt ein zweiter Vermerk von zweiüberreichten Steinkrügen den 

weißen das rechte und den schwarzen das linke Auge (Pyr. 33b N). Alsdiese Augen, diedem Gott an- 

stelle seiner fehlenden Augen sein Gesicht erhellen sollen, bieten sich die Leuchten des Himmels 

an, die ja später offen rechtes und linkes Auge genannt werden®. Doch trifft dies im Alten Reich 

nur bedingt zu. Die beiden Augen bedeuten in den Hymnen die Kronen (s. w.), in den Ver. 

klärungen die beiden Barken des Sonnengottes*. An die Stelle eines Sonnenschiffes sind zwei 

Barken getreten, die sowohl mit Isis und Nephthys, wie mit den Kronen gleichgesetzt werden. 

Der Mond kommt in diesem Zusammenhang nicht vor. So dürften die beiden Augen Morgen- 

ind Abendsonne, genauer ihre Kronenschlangen und ihre Barken bedeuten. Das eine als Sonne 

und Kronenschlange geltende Auge wäre so mit der Reichseinigung für die beiden Länder in 

    

    

  

    
    

  

  

  

  

  

1 Dr. T. 5.173 (66) wird das Horusauge von den Horuskindern, Pyr. 1058, 99 von „ihm“ — nach 
Pyr. 990 von Seth — gefangen. 

® Pyr. 59gbff. (9478, 9763) 
3 Koss, Götterglaube S. 235, Junker, Der schende und blinde Gott $.9. 
A Kecs, ibd. $. 235, Anm. 3; vgl. Kees, Totenglauben S. 2001.



74 TIL. Dogma, Kult und Mythe 

zwei Sonnen gespalten worden. Dies dürfte die Ursache der später auf Tag und Nacht bezogenen 
Verdoppelung des Sonnenschiffes gewesen sein. Als Himmelsgott käme so „Der ohne Augen“ 
zu seinem Namen, der wie der Name des Atum „Der noch nicht entstandene“ und andere Ur- 
götternamen den Gott mit einer negativen Bezeichnung nennt!. Wegen seiner erloschenen Augen 
scheint damals dieser Gott auch „als Vorbild des verstorbenen Königs“ gegolten zu haben, 
denn nach Letopolis verlegt das Festspiel den Schauplatz der Himmelfahrt des Königs und des 
Erwählens der „lobpreisenden“ Klagefrauen (s. $.52). In dem angeführten Pyramidenspruch hat 
der tote König als Osiris die Rolle des Gottes von Letopolis übernommen. Auch Osiris sind ja 
seine Augen erloschen. Ihm soll sie der Erdgott Geb öffnen oder wiedergeben, wie es in der Speise- 
tafel gleichsam als Kernspruch zum Auftragen des Opfers und in einer Hymne als Spruchbeginn 
gesagt wird: „Geb hat Dir Deine Augen gegeben, damit Du zufrieden bist. Nimm die Augen 
dieses Großen!“®. In der Speisetafel wird dabei das Wort Augen so geschrieben, daß beide Augen 
als rechtes und linkes Auge nebeneinander stehen. 

In den Dramatischen Texten finden sich die Augen des Horus und das Horusauge in zwei 
verschiedenen mythischen Bereichen. Der eine zeigt es im Wesentlichen in der Hand und im 
Munde feindliche Mächte, von denen es befreit wird. Der andere kennt zwei Horusaugen, die 
dem Falkengott „Der ohne Augen“ für seine fehlenden Augen gegeben werden. Wegen seiner 
Beziehungen zum Totenkult scheint dieser Gott, der nicht zu den Göttern der Mythe gehört, in 
das Festspiel aufgenommen zu sein. Die spätere Entwicklung sucht eine Lösung, die ihn aus- 
schaltet, und überträgt seine Rolle an mehrere Götter der Mythe. In Hymnen mit der Namens- 
formel wird mit gleichen Worten sowohl von Geb (Pyr. 1624) wie von Osiris* erzählt, daß die 
‚Augen aus ihrem Haupt als Kronen hervorkamen. Daß auch hier an „Sonnen“ gedacht sein kann, 
zeigt eine weitere Übertragung auf die Himmelsgöttin Nut (Pyr. 823), deren hervorkommende 
‚Augen schon von Natur als Sonne und Mond oder als zwei Sonnen gelten dürften, selbst wenn 
sie nur mit den Kronen und ihren Herren in Zusammenhang gebracht sind. Zwei Sonnen gelten 
als Augen der großen Naturgötter, welche ihr Haupt verlassen und zur Doppelkrone werden. 
Mit dieser Vorstellung als Deutung erhalten zwei mehrfach herangezogene Götterreden Drama- 
tischer Texte einen guten Sinn. Sie verteilen die Horusaugen an Horus und Seth und sprechen 
‚vom Auge des Horus an seinem Haupt und vom Auge des Horus am Haupt des Seth (s. 8.67). 
Erst wenn die — im Ritual als Brote oder Fleischstücke überreichten — Augen mythisch als 
Kronen verstanden werden, gewinnt die Übergabe eines Horusauges an Seth, der ja nach der 
Verletzung seiner Hoden nicht der Sehkraft ermangelt, einen Sinn. Durch die Götterrede wird 
die Kulthandlung mythisch als Krönung der beiden königlichen Götter erklärt, wie in der anderen 
Szene mythisch Osiris die Kronen, die auf den Häuptern dieser Götter waren, gegeben werden, 
und wie in einer dritten Szene Thoth mit seiner Rede: „Horus ist groß geworden, er hat sein 
Auge (wieder) in Besitz genommen!“ (s. $.73) auf die Krone Acgyptens anspielt. In diesem 
letzten Beispiel gilt auch das einzelne Horusauge als Krone, so daß die Krone/ die gemeinsame 
Wurzel der beiden im Ramesseum-Papyrus getrennten mythischen Bereiche zu sein scheint®. 
Die Vorstellung der Krone als Horusauge findet sich auch in Litaneien an die unterägyptische 
Krone, in denen vom König gesagt wird: „Horus ist das, der zum Schutze seines Auges kämpft“ 
(yr. 195, 198). Auch ein Schlangenzauber dürfte mit „Horus sucht nach seinem Auge“ (Pyr. 
670) auf seinen Kampf um die Krone anspielen, wie das sicher in einer heliopolitanischen Ver- 

  

  

  

     

    

    

1 Junker unterscheidet auf Grund von Schreibungen zwei Namen, die den Gott als „sehend“ und 
blind‘ bezeichnen sollen (ib. S. 8ff.). 

2 Junker, der schende und binde Gott, S. 67, 
3 Pyr. 102, 103a/b, 583bje, vgl. ocjd. 
4 Pyr. 18165, 1820b, 18325 (nur die oberägyptische Krone) 
5 vol. Sethe, Kom. 578d — das Horusauge „ist natürlich die Königskrone oder das Diadem, die 

Uracusschlange einbegriffen" —, Pyr. 634, 758



Das Horusauge als Götterrolle, als Krone und Dogma 75 

klärung der Fall ist, in der nun Thoth das aus dem Haupt des Horus hervorgekommene Auge 
in Buto sucht und in Heliopolis findet, wo er es vom Haupte des Seth nimmt an jenem Ort, 
an dem sie — Horus und Seth — gekämpft haben (s. $. 50). Hier wie in der Rede des Thoth 
aus dem Festspiel nimmt das Horusauge an der neuen Wertschätzung der Mythe, die Horus 
als alleinigen Erben einsetzt und Seth von der Herrschaft ausschließt, teil. An die Stelle der 
beiden Augen tritt das Horusauge als seine Krone. Damit wird der Zustand vor der Reichseinigung 
erneuert. Wie einst kämpft Horus, der eine Herr um sein Auge, das ihm damals fehlen mußte, 
weil es nicht die eigene, sondern die fremde Krone in Feindesland, auf die Horus — wie wir sagen 
könnten — sein Auge geworfen hat, bedeutete. Die eigene Krone ist das „verbliebene“ (Dr. T. 
S. 119), das „verschonte“ (Dr. T. $. 185) Auge. Das Horusauge, um welches der König kämpft, 
scheint so in einer Rolle gestanden zu haben, die der Bedeutung von Kreuz und Halbmond vahe- 
‚kommt. Es ist das Symbol des ägyptischen Königtums, in dem sich sein Dogma verkörpert. 
Um sein Auge kämpft der Falke. Mit der fremden Krone heilt er sein Gesicht. Wenn Horus 
„wegen seines Auges fällt“ (s. $. 67), so bedeutet dies, daß er im Kampf um die Krone fällt, was 
auch auf die „Hoden“ des „‚Stieres“ und später des Seth übertragen wurde, die im Festspiel 
als „Macht“ erklärt werden (Dr. T. $.195). Das Auge umschließt so als Sinnbild das Dogma 
des um Aegypten kämpfenden Königtums. Es weilt in der Fremde, sein Herr — erst später für 
ihn Thoth (s. $. 73) — muß es holen. Übertragen kann dann alles, was aus der Fremde als Tribut 
kommt oder erbeutet wird, als Horusauge gelten. Hiermit erhalten eine Reihe dunkler Text- 
stellen einen guten Sinn. Wenn Horus zu seinen Kindern sagt: „Füllt mein Haus auf Erden mit 
‚meinem Auge!“ (Dr. T. $. 167), so fordert er sie auf, Beute vom Feind einzubringen. Wenn er 
sein Auge dem verspricht, „der es spalten kann“3, so fordert er von seinen Söhnen eine Kraft- 
‚probe an einem seltenen, besonders harten Holz. Wenn er sein Auge vor Thoth, dem Tanzmeister, 
tanzen läßt (Dr. T. S. 120), so zeigt er ihm etwas neues, was dieser Gott noch nicht gesehen hat, 
‚wie man Zwerge als „Gottestänzer“ aus fernem Land besonders schätzte“. 

Mit der Reichseinigung hat Horus sein Auge, das er in Unterägypten suchte, gefunden, 
Im Triumph trägt Narmer die unterägyptische Krone, während ihm der Falke den Siegespreis 
wie ein Stück Vieh zuführt (s. S.88). Damit ist das im Horusauge versinnbildlichte Dogma er- 
füllt. Nun macht niemand Horus sein Auge streitig. Es müßte denn in eine neue Fremde davon- 
gehen“. Doch findet sich damals keine andere Krone, um die der Falke wie zuletzt um Unter- 
ägypten kämpfen kann. So wird das Dogma vom Horusauge eine Angelegenheit des Kultes, 
der in Ritual und Festspiel die Erinnerung an Kampf und Sieg wach hält und beides vergegen- 
wärtigt. Wandlungen der Vorstellungen vom Horusauge zeigen jedoch, daß dies dem aufsteigen- 
den Königtum nicht genügt hat. Zunächst wird eine Zwischenlösung gefunden, welche die Ver- 
‚einigung der beiden Länder berücksichtigt und dem Auge eine neue Ferne findet. Auf dem Elfen- 
beinkamm des Königs „Schlange“ (s. S.5) fährt der Falke im alten Staatsschiff über den als 

lügelpaar dargestellten Himmel, welcher damals als Flügel der Geiergöttin von Elkab gegolten 
haben dürftes. Diese Flügel, die in der Vorstellung der Erde als zwei aneinanderhangende, „Der 

  

    

1 Sethe vergleicht Urgeschichte $. 102 die Rolle des Horusauges mit der Bedeutung von Brot und 
Wein beim Abendmahl. 

2 Anscheinend werden die Horuskinder hierfür in die Fremde geschickt, denn die Rede des Horus 
schließt mit den Worten: „Entfernt Euch seinetwegen!“ (d.h. um des Auges willen) (Dr. T. 8.171, (65). 

3 Pyr. 1180. Über Zwerge als „Gottestänzer‘“ vgl. Junker, Giza Bd. 5, 8. 7f. Urk. I, 129, 15H 
4 Wie Pyr. 455 zeigt, hat man zeitweilig versucht, Libyen, als neue Fremde anzuschen. In diesem 

Spruch soll „Horus des Ostens“ die Krone (wrr.i) von den „großen, gewaltigen Fremden“ (3%. , nach der 
Determinativlosigkeit zu urteilen, ist hier — wie so oft in W. und T. — ein Menschendeterminativ unter- 
Qrückt worden) holen. Der Gott trägt dabei sein „großes linkes Auge“ — hier anscheinend die Sonne (nach 
Pyr. 2b in seinem „Namen“ 'R&) — als Krone, die ihm der tote König überbracht hat. 

5 vgl. die Flügelhaltung der Geiergöttin über dem Baldachin auf dem Keulenkopf des Königs Narmer 
(Quibell, Hierakonpolis Bd. 1, Taf. 260). 

   



76 TIL. Dogma, Kult und Mythe 

Ausgebreitete“ (Pyr. 604) genannte Arme ein Gegenstück hat, zeigen, daß die Verselbständigung 
von Gliedern zu den Mitteln der frühen Symbolik gehört, so daß es nicht verwunderlich ist, wenn 
damals auch die Augen eines Gottes aus seinem Haupt herausgehen. In diesem Bild ist der Falke, 
der mit „breiter Brust“ und „erhobenem Arm“ als Himmelsbewohner auf seine Feinde herab- 
stieß, zum hochgereckten Himmelsherrn, einem verwandelten Symbol ägyptischen Königtums 
heraldisiert!. Er fährt über den Himmel. So dürften seine Augen als Himmelsleuchten gegolten 
haben. Auch die „‚Kronenschlange am Himmel“? hat sich verdoppelt. Die beiden Augen (ir.t), 
denen zuliebe die Kronen mit dem Dual einer neuen Bezeichnung der unterägyptischen Kronen- 
schlange „die aufgebäumten“ (#r.t)® genannt werden, gibt Thoth als Kronen an Horus und 
Seth — „ein Auge des Horus an Seth, ein Auge des Horus ihm (selbst)“ (s. $.67). Er holt die 
Augen aus einer neuen Ferne. Der Himmelsherr wird zum Vorbild des lebenden, „Der ohne 
Augen“ zum Vorbild des toten Königs. Der Falkengott von Letopolis trägt Rollen, die zu seinem 
‚Namen nicht recht passen. Seine Rolle als Hirtengott*, seine Waffe, das Wurfholzs, zeigen, daß 
er ursprünglich nicht blind war, und sprechen für seine Herkunft aus Libyen®. Die Rolle eines 
königlichen Totengottes dürfte ihm erst übertragen worden sein. Dies kann damals nur von 
Oberägypten aus erfolgt sein, wohin seine Verwandtschaft zu dem Gott von Kus verweist?. Er 
trägt diese Rolle nur vorübergehend. Schon in Dramatischen Texten fällt sie an den neuen Toten- 
gott Osiris. In den Hymnen mit der Namensformel kommen die Augen als Kronen aus den 
Häuptern der Naturgötter Geb und Nut hervor, die Krone von Oberägypten auch aus dem Haupt 
des Gottes Osiris. Damit ist die Zwischenlösung, welche das Horusauge spaltete und als zwei 
‚Augen in die Himmelsferne entrückte, sie von dorther holte und mit ihnen Horus und Seth wie 
mit einem Geschwisterpaar vermählte®, aufgegeben. In der Mythe tritt an die Stelle des Himmels- 
herrn, dessen Augen davongegangen sind, der erschlagene Gott als Rolle des toten Königs. Der 
neben dem Horus der Mythe „ältere“ Horus wird als Totengott durch Osiris ersetzt. Im Kampf 
gegen den Mörder seines Vaters muß der Sohn das „Horusauge“ nicht mehr aus der Fremde 

  

  

    

      

  

    

  

15. H. Schäfer, von ägyptischer Kunst $. 14 
2 Pyr.2448, 4448, 6638, 0760. 
3 Das Wortspiel zwischen „Augen (ir.4)“ und „‚Kronenschlangen (#r.j)“ Pyr. 1287b. In Verklä- 

rungen kommen beide Bezeichnungen der Kronenschlange — das alte d.t und das jüngere Wr.t — auch 
‚nebeneinander vor (Pyr. 1091, 2047. 335/330). 

4 Junker, Der schende und blinde Gott, $.84ff 
5 iba. S.72. Auch die Dram. Texte S.223 (117, 110) in Zusammenhang mit Letopolis genannten 

„Leiterholme‘“ dürften die libyschen Wurfhölzer sein, mit denen auftreten 
Das entsprechende Bild zeigt sie mit einer Hand einen „leicht gekrimm hebend (ibd. S. 257), 
in der anderen eine Feder haltend. Mit Wurfhölzern und Feder (am Kopf) tanzen gerade die „Libyer“ 
(Hölscher, Libyer und Aegypter 8. 301.) 

8 In den Grabkammern der Stufenpyramide ist er an die Stelle des „Horus von Libyen“ der Jul 
Nacumsbilder getreten (Kees, Zu den neuen Zoser-Reliefs aus Sakkara $. 58). Handelt cs sich hierbei um den- 
selben Gott mit einem neuen Beinamen? Ist „der von Letopolis“ der alte „Horus von Libyen“? Daß 
„Der olıne Augen“ auch mit dem Pischstechen in Zusammenhang gebracht wird (Pyr. rerraff., Junker, 
Der schende und blinde Gott, $. 3, 771f) zeigt, daß er in den Marschen des Deltas beheimatet ist. Doch _ 
bestehen zwischen Unterägypten und Libyen auffällige Bezichungen (vgl. Hölscher, Libyer und Acgypter _ 
S.16i). 

7 Junker, ibd. $. 36, S. s8f. 
8 Osiris trägt — nach freilich erst seit dem M.R. nachweisbaren Beinamen und Bildern — die Ati 
, eine mit den beiden Federn geschmückte Abart der oberägyptischen Krone. Doch „erscheint‘“ 

is (Pyr. 776, 1795b, 1833) wie Geb (Pyr. 1626) und Horus (Dr. Texte $.32 (t4c). 76 (64), Junker, 
Pol. Lehre $. 31, 37) als ober- und unterägyptischer König. 

9 Einige Anzeichen lassen vermuten, daß damals Isis und Nephthys als Kronen und Gemahlinnen von 
Horus und Seth gegolten haben. Die beiden Sonnenbarken, die ja als die beiden Augen gelten (Kees, Götter- 
glaube 8. 235), werden sowohl mit Isis und Nephthys (Pyr. 210, J&quier, La pyramide d’Aba, Zeile 369/370) 
wie mit den Kronenschlangen (Pyr. 335/336) in Verbindung gebracht. Die Namen „Thron“ und „Haus- 
herrin“ würden zu Kronengöttinnen vorzüglich passen. 

  

      

  

  

      

  

x:   

   



Wandel des Dogmas mit der Reichseinigung 22 

holen, sondern als Erbe gewinnen, damit er den zerstückelten Leib seines Vaters bergen und 
begraben kann. In der Mythe hat das Königtum die neue Formel für sein Dogma gefunden. An 
die Stelle des Kampfpreises ist das Erbe getreten. Horusauge bedeutet in der Osirismythe Königs- 
macht, Erbe und Sohnespflicht. Mit dieser Bedeutung versinnbildlicht es das Dogma des ge- 
schichtlichen, das Erbe der Vorzeit wahrenden Königtums. Durch die Mythe wird dies Dogma 
im Totenkult verankert. Dort liegt die „ in welcher der König das Horusauge sucht, 
wenn er Pyramide und Totentempel als „Horusauge“ — in seinem Namen „Siedelung“ und 
„Stadt“ (Pyr. 1595, 1605) — gründet. Dort ist der Ort, zu dem er als Sohnesopfer sein Auge 
trägt, um den Vater mit dem Horusauge — in seinem Namen „Zauberreiche“ (Pyr. 1795) — zu 
krönen, damit die Götter vor ihm erschrecken, und ihn mit dem Horusauge — in seinem Namen 

Wegöffnerin‘ (Pyr. 643, 1806) — zu salben, damit er wieder sieht. Das Dogma der Osirismythe 
ndem es Ziel und Eı 

    
    

  

        

  

scheint fast die Herrscheraufgabe auf den Totenkult zu beschränken, 
füllung in das ewige Leben verlegt. Dies entspricht dem Geist der großen Py 
alles übersteigende Wertschätzung von Ewigkeit und Dauer bekunden. 

    
miden, die eine   

6. Das Dogma der Götterlehren 
Die Mythenbildung selbst bedeutet eine Abwendung von der gegenwärtigen Welt, Im Fest- 

spiel wird die Kulthandlung auf die Bühne der Mythe gehoben, auf welcher Götterworte ewige 
Gültigkeit beanspruchen. Zwar ist die Kulthandlung durch das Ritual enger an feste Formen 
gebunden als die Mythe, die im Wortspiel noch nach Einzelheiten ihrer Handlung sucht. Doch 
stellt die Mythe das gefundene in eine Welt, die ewige Gültigkeit beansprucht, Mit jedem Wort 
"holt sie eine Deutung aus ihrer Tiefe und dringt mit ihr in die Kulthandlungen ein. Dies ist des- 
halb möglich, weil die Kultsymbole entweder ihre alte Bedeutung verloren haben — wie Pfeiler 
und Palmenzweig, die erst die Mythe als Seth und Osiris deutet, da der Pfeiler den Palmenzweig 
trägt — oder weil in Kulthandlungen — wie im Salben und Schminken — wegen ihrer Heilig- 
keit ein solcher Sinn vermutet wird, obwohl sie alltäglichen Bräuchen entspringen. Da dies so 
ist, kann die Mythenbildung bedenkenlos Beziehungen zu Kultsymbolen lösen und durch andere 
ersetzen, obgleich einst Kultsymbole im Wortspiel die Götterrede auslösten. Die Mythe ist in 
ihrer eigenen Welt heimisch geworden, ihre Götter gewannen in den Hymnen Gestalt, sie scheint 
sinnvoller, ewiger und gültiger zu sein als jedes Ritual. Beim Horusauge liegen die Dinge anders. 
Als altes Symbol des Königtums mit der Krone verbunden und selbst die Krone, als Teil eines 
Weltgottes zur Sonne erhoben, als Sinnbild von Kostbarkeit und Opfer im Ritual trägt es seinen 
'vormythischen Glanz durch die Mythenbildung und vereint auf sich ein „Mythenknäuel“t, das 
kaum restlos zu entwirren ist. Die anderen Gestalten werden mit der Mythenbildung anschau- 
licher. Aber was haben mythisch Auge, Krone und Sonne miteinander zu tun? Wie lassen sie 
sich anschaulich an einer Göttergestalt vereinen? Dies ist nur über eine symbolhafte Wertung 
möglich, indem das Horusauge sowohl Krone wie Sonne bedeutet. Dabei gilt das Horusauge 
als kostbarster Besitz des Königtums. So ist esnicht verwunderlich, daß man es immer von neuem 
verdinglicht, und daß auch ein neues Dogma in ihm die Verkörperung der königlichen Macht 
findet. Mit dem Eintritt in die Geschichte stößt die Wucht des kämpferischen Dogmas in eine 
Leere. Der Streit ist beendet. Ein nennenswerter neuer Feind fehlt. Horus hat sein Auge in Be- 
sitz genommen. Zunächst wird die Reichseinigung in den Kult hineingenommen. Jeder neue 
Regierungsantritt gilt als „Vereinigung der beiden Länder“ und als „Umzug um die Mauer“, 
das heißt als Besitzuahme der Residenz. Der Ramesseum-Papyrus hat den unterägyptischen 
Teil (s. $.57) eines Festspiels auf den Regierungsantritt des Königs mit seiner dramatischen 
Überarbeitung erhalten. Erst diese dramatische Bearbeitung ergibt ein neues Dogma. Sie setzt 
über die Kulthandlungen die Sprache derMythe und macht die im Gange befindliche Umdeutung 

1 Kees, Götterglaube S. 241. 
    

  

 



78 TIL. Dogma, Kult und Mythe 

an ihren Erklärungen sichtbar. Wenn der Pfeiler von Memphis bei dieser Gelegenheit gesenkt 
und wieder aufgerichtet wird, so dürfte es sich um ein Herrschaftssymbol handeln, das mit dem 
‚Tode des Königs niedergelegt und mit der Krönung seines Nachfolgers mit einem Palmenzweig 
geschmückt wieder aufgerichtet wird. Insofern die mythische Bearbeitung in ihm Seth erkennt, 
der Osiris als Palmenzweig tragen soll, findet sie zwar eine Deutung aus ihrem Rahmen, hat 
jedoch die ursprüngliche Bedeutung des Pfeilers als Sinnbild der heimischen Macht in das Gegen- 
teil verkehrt. Der Pfeiler wird zum Symbol des Götterfeindes erklärt, während er doch in Busiris 
der nach ihm benannten Stadt, nach wie vor als Symbol des Osiris gilt!. Das Horusauge ist kein 
Kultsymbol, sondern eine Götterrolle. Es dürfte den Gegenständen des Kultes mit den Augen 
der Mythe zugeteilt sein wie die anderen Götterrollen, wobei gelegentlich — wie der König an 
seinem ersten Namen nachweisbar die Rolle des Horus schon trug — seine Rolle älteren Bin- 
dungen entspricht. Als eine solche alte Bindung wurde die Deutung der Krone als Horusauge 
vermutet. Die Fälle jedoch, die es Horus als Sohnesopfer seinem toten Vater bringen lassen, 
dürfen als Erfindung der Osirismythe gelten. Im Verlaufe der Mythenbildung wächst die Be- 
deutung des Horusauges weit über diesen im Kampfe um die Krone erwachsenen und in der 
frühen Osirismythe neu gedeuteten Zusammenhang hinaus. Wie die Götter in den Hymnen 
aus den Rollen, in die sie im Dramatischen Text am Kulte hängen, gelöst und in ihre eigene my- 
thische Welt gestellt werden, tritt auch das Horusauge in die Welt hinaus. Ein Salbritual für 
Osiris, welches an eine vermutlich gleichaltrige Hymne mit der Namensformel anschließt, nennt 
die Salbe „Horusauge des Lebens“ (Pyr. 1807). Der Überbringer sagt hierin: „Osiris, ich öffne 
(wp) Dein Gesicht mit dem „Aufleuchten (wp3)“, ich erleuchte (hd) Dein Gesicht mit dem „Hell- 
werden (hd) der Erde“, ich gebe Dir das Horusauge mit dem „Sich zeigen desRe"! „Die an den 
Schluß dieser Sätze gestellten Wörter, auf die sich wie auf Kultsymbole Wortspiele beziehen, 
sind in Anlehnung an alte Kultsymbole ausgewählt, das „‚Aufleuchten“ in Anlehnung an den 
„Schenkel (hp8)“ — das Zimmermannsgerät, mit dem der Mund von Statuen geöffnet wird (Pyr. 
12) —, das „Hellwerden“ in Anlehnung an die „Weißen (Kapellen) (hd.w)" oder deren Herrn, 
den „Weißen (Pavian)“ von Hierakonpolis (s. $. 13), als die sonst die Götter das Gesicht des 
toten Gottes erhellen (Pyr. 1659). Dem aufkommenden Re zuliebe werden Symbole des könig- 
lichen Totenkultes aufgegeben und durch kunstvoll gewählte Ausdrücke für den Sonnenaufgang 
ersetzt. Anscheinend gilt hier R€ als Horusauge des Lebens, das als „‚Hellwerden“ und als Salbe 
das Gesicht des Gottes öffnet. Der Sonnengott erscheint als neues königliches Dogma. 

Wie sehr sich während der Zeit der großen Pyramidenerbauer das königliche Dogma wandelt, 
1äßt sich aus der neuen Form und dem Maß ihrer Bauten ermessen. Das Königtum hat ein neues 
Symbol gefunden und türmt es zum Himmel. Wenn es auch die Pyramiden „Horusauge“ nennt 
(6. 8. 77), s0 zeigt dies, wie das angeführte Salbritual, daß hierbei die überkommenen Symbole 
zwar ebenfalls durch einen neuen Inhalt gedehnt und auf neue Verhältnisse übertragen werden, 
aber doch erhalten bleiben und weiter das Dogma tragen. In einer Litanei bringt der tote König 
dem östlichen Horus, der unter anderem den Namen RE trägt, sein großes “östliche” Auge (Pyr. 
451) als Kronenschlange (Pyr. 453/454). Die dem Auge beigelegten Namen zeigen, daß es sich 
um die gesalbte Krone aus Weidengeflecht und Glasfluß (Pyr. 453) handelt, die hier dem Gott 
als Krone überbracht wird. Anschließend wird der Gott angerufen: „Stehe auf ‘großer Schilf- 
nachen’? als “Wegöffner’, indem Du mit Deiner Geistesmacht erfüllt bist und aus dem ‘Licht- 
land’ hervorkommst! Hole Dir die Krone (Wrr.t) von den großen, gewaltigen Fremden von 
Libyen!“? Der Kampf um die Krone ist an den Himmel verlegt. Mit seinem ‘östlichen? Auge 

      

    

1 vgl. Kees, Götterglaube $.97f., der auch auf die Glücksbedeutung des Wortes Da, mit dem der 
Pfeiler benannt ist, hinweist. 

& Pyr. 455, als Name des RE auch Pyr. aor, 209. 
3 Pyr. 4550 (s. $. 75 Anm. 4). Nach Pyr. 1651 ist der Ausdruck „die Krone (Wrr.t) holen“ ein 

allgemeiner Ausdruck für gekrönt werden,



Das Dogma der Mythe von Memphis 29 

gekrönt, welches dem Gott der verklärte, den Urgöttern opfernde (Pyr. 446/447), von dem 
Schöpfer neu ‘gebaute’! tote König bringt, macht sich der ‘große Schilfnachen’ auf den Weg, 
in Libyen die zweite Krone als das andere Auge zu erobern. Zu der eigenen Krone kommt wieder 
eine fremde Krone hinzu, welche der Gott über die Weite des Himmels hinweg täglich im fernen 
Westen erstreitet. Die dort liegende Krone wird zuerst in Hymnen genannt. Ihr Name ist eine 
Weiterbildung des Wortes, welches die unterägyptische Krone als „Große“ nennt, und wird 
als oberägyptische Krone determiniert. Schon in einer Hymne empfängt Osiris das Horusauge 
— „Dir hat Horus sein Auge gegeben“ —, nach dem Zusammenhang ein seinen Leib umschlie- 
Berdes Kleid (vgl. Pyr. 737, 844/845), in dem er die „Krone“ (Wrr.i) von den Göttern holen 
soll (Pyr. 634). Diese Krone gewinnt der königliche Leichnam, dem Horus den Mund öffnet, 
im Prozeß um das verlorene Gut vor der großen Neunheit im "Fürstenhaus', dem Gerichtshof 
‘von Heliopolis (Pyr. 14). Wenn der tote König dem Sonnengott eine Krone 
Auge bringt und ihn so für den Aufstieg zum Himmel krönt, tritt er hier in di 
Welt hinaus, die erst der Gestirnkult der königlichen Seele öffnet, und die zu einer Teilung 
seiner Geistesmacht in Secle und Leichnam geführt hat. Als formales Unterscheidungsmerkmal 
der Texte dieses Kultes wurde schon gefunden, daß Sprüche, welche die Seele betreffen in der 
Ichform — in ihrer älteren Form, der Litanei, möglicherweise in der dritten vom Vorlesepriester 
vorgetragenen Person — abgefaßt, die Verklärungen des Leichnams jedoch — ursprünglich von 
dem Sohn an den Vater gerichtet — den königlichen Leichnam in der zweiten Person anreden 
(6. 8. 51). Daß sich hier ein neuer Totenglaube durchsetzt, zeigen eine Reihe von Stellen, die 
Kees in seinem Buch „Totenglauben und Jenseitsvorstellungen der Alten Acgypter“ zusammen- 
getragen hat, die nun „das Geschick des Osiris“ „als durchaus unerwünschtes Dasein im Gegen- 
satz zu dem Lichtreich des seligen Toten beim Sonnengott“ ablehnen ($. 205f.). Auf diese An- 
schauungen wird noch besonders einzugehen sein (s. $. 125f.). Da gleichzeitig auch der Leichnam 
in seinen „Himmel“, dem Sarge, in diesem neuen Glauben zum Stern verklärt wird (s. $.20), 
entsteht ein neues Weltbild, das sich zwar von dem überkommenen abhebt, aber doch den könig- 
lichen Toten mit Leichnam und Seele in dieselbe Welt hinausstellt. Über den Himmel der könig- 
lichen Seele, in den sie anfänglich den Tod rächend (Pyr. 290ff.), zum Kriege gegen Götter und 
Geister (Pyr. 393ff.) einbricht und sein Gewölbe spaltet (Pyr. 305), stellt das Königtum den 
Sonnengott und sucht nun Möglichkeiten, an seinem Wege teilzunehmen, wobei es sich mit Zitaten 
auf die Mythe beruft. Wie der König — genauer die königliche Seele — dem Gott sein östliches 
‚Auge als Krone bringt, kommt er — durch die Zauberkraft seiner Seele verwandelt — nun selbst 
als Horusauge und ruft — in Anlehnung an eine Zauberformel — den Menschen zu: „Die Kronen- 
schlange (steigt) zum Himmel. Ich bin das Horusauge...!“ (Pyr. 976). In einer anderen Ver- 
Klärung sagt der König von sich: „Ich bin jenes Horusauge, welches mächtiger ist als die Menschen 
und stärker als die Götter, welches Horus trägt und Seth erhebt“ (Pyr. 1147). In diesen Bei- 
spielen steht das Horusauge, durch den Hinweis auf Horus und Seth als Doppelkrone bezeichnet, 
als mythische Macht über der Welt der Menschen und der Götter. Das königliche Dogma ist so 
(über die Grenzen der irdischen Welt hinaus getreten und krönt nun die Schöpfung nicht anders 
als der Sonnengott, so daß in diesen Beispielen mit dem Horusauge als Krone auf Re — oder 
sein Diadem — angespielt sein dürfte. Aus der eroberten Fremde des zweiten Landes ist das 
Horusauge als Dogma in die grenzenlose Ferne der Mythe gerückt. Das Auge krönt nun die ur- 
zeitliche Schöpfung, vor welche die Mythe von Heliopolis ihre „Körperschaft“, die vor König 
und Gaufürsten Privilegien genießt, auf die Zeit „ehe jene Furcht, die vor dem Horusauge auf- 
kam, entstand“ (Pyr. 1040), zurückführt. 

Erst die Verklärungen betonen die Kraft des Horusauges und hüllen es in Furcht und 
Schrecken, die mit ihm in die Welt gekommen sein sollen, ein. Nun kann sich der König auf 

1 Pyr.4goa (vgl. Sethe, Kommentar). „Bauen“ in dem von Jequier, Le monument fundraire de 
Pepi II. veröffentlichten Paralleltext als „Bilden auf der Töpferscheibe‘" determiniert 

  

    

   

   

        

 



80 IT. Dogma, Kult und Mythe   

sein Auge als Schutz und Stärke berufen (Pyr. 301, 320) und mit der Glut seines Auges (Pyr. 
298, 302) drohen. Er trägt hierbei die Rolle „jenes Großen, des Herrn der Kronenschlange, 
der stark ward mit dem, was an ihm verletzt war“ (Pyr. 297), also des kämpfenden Falken, der 
gerade durch seine Verletzung Macht gewann. In der Mythe der Dramatischen Texte und in 
ihren Vorformen fehlt noch die Vorstellung der Furcht vor dem Horusauge. Das Auge ist im 
Gegenteil etwas verwundbares und muß geheilt, geschützt und gerettet werden. Wenn man nach 
den Wurzeln seiner „Macht“ sucht, so findet man Anzeichen in den Hymnen, in denen Horus 
seinem Vater das Auge gibt, um ihm zur Macht vor den Geistern zu verhelfen!, und in einer 
Reihe anderer Sprüche, die gerade die Dinge als Horausauge preisen, mit denen der königliche 
Leichnam ausgestattet wird. Vor dem Kopftuch als „Horusauge in der Webstadt (73.4) sind 
die Götter erschrocken?. Die beiden Zeugstreifen „Das Horusauge in Buto (Dp), das Horus- 
auge in den Häusern der roten Krone, welches die Weberinnen webten und der Sänftenmeister 
anlegte“, verbreiten Ehrfurcht und Schrecken vor dem König unter den beiden Ländern wie 
‘vor Horus und Seth‘. Die Wut der Salbe fällt als Wut des Horusauges gegen die Feinde des 
Königs (Pyr. 2072/2073) und wirit als „das, was am Haupte des Horus ist“ seinen Schrecken 
in die Augen aller Geister, die ihn sehen und die seinen Namen hören werden‘. Sie fördern freilich 
ebenso die „Ehrfurcht“ (Pyr. 57, 737), ja die Beliebtheit „im Leibe eines jeden Gottes, der ihn 
sehen wird“ (Pyr. 737). Horus verehren die beiden Länder, vor Seth erschrecken sie. In Dra- 
matischen Texten dient einzig das „harte Horusauge“, mit dem auf die Keule angespielt sein 
dürfte (s. $.72), dazu, den „Feind“ zu erschrecken. Diese Dinge, die der tote König als „Er- 
kennungszeichen‘‘ (Pyr. 737) für die Götter mitbekommt, werden vereinzelt nicht einmal „Horus 
auge“ genannt. Die Salbe wird als „die am Haupt befindliche“ (Pyr. 52, 139) gepriesen, das 
Kopftuch auch lediglich als „Webgöttin, am Rande des großen Nestes“, eines Teiles der unter- 
ägyptischen Krone’ angerufen. Schrecken und Beliebtheit kommen so dem Horusauge von Kult- 
symbolen zu, als deren Götterrolle es gilt. Noch einmal treten hier am königlichen Symbol des 
Horusauges die beiden Wurzeln der Mythenbildung, Dogma und Kult hervor. Im Kampfe ge- 
winnt das Königtum sein Dogma und trägt es vom Ort zum Gau, vom Gau zum Land, vom 
Land zum Doppelstaat und Einheitsreich. Der Kult wahrt die ehrwürdigen, ruhmreichen Sym- 
bole, die einst in der Heimat verehrt wurden und beim Feinde Schrecken verbreiteten, die den 
‚Weg öffneten oder an das siegreiche Königtum als Beute fielen. Im „Mythenknäuel” um das 
Horusauge sind die „geschichtsdeutenden Mythen von dem Königsdiadem‘“® enthalten. Wie 
kein Gott und kein Kultsymbol, wie nicht einmal die königlichen Insignien trägt das Horus- 
auge das Schicksal der Krone an sich und gewinnt es zur Mythe. Als Auge in der Fremde vom 
Feind mißhandelt, jauchzt es seinem Herrn zu, der es befreit. Als Wunde an seinem Leibe ver- 
ursacht es seinen 'Sturz’. Mit der Reichseinigung verkoppelt, verläßt es das Haupt des Himmels- 
herrn als Morgen- und Abendsonne und krönt Horus und Seth mit Kronen, die symbolhaft die 
Welt erleuchten. Mit der Mythe, die Horus seinem Vater gibt und Seth als dessen Mörder ver- 
fehmt, wird auch die Krone wieder zu dem einen Auge des Horus. Doch bedeutet es jetzt das 
Erbe, welches Seth, der den Tod des die Osirisrolle tragenden Königs verursacht hat, dem neuen 

1 Pyr. 578d/5798, vgl. 758a/b, 2075a/b. 
2 Pyr. 1704bje, 17550 („Vor Dir erschrecken di 

sind®) 
3 Pyr. 56/57, vgl. Junker, Giza, Bd. 3, $.2ı1, Bd.5, 8.13. 
4 Pyr. 53, vgl. Pyr.000, dort auf die weiße Krone bezogen. Das Horusauge als „Gottesduft‘“ am 

Leibe des Königs Pyr. 1241. 
5 „Die beiden Töchter des unterägyptischen Königs“ (als Vogelnester, auf deren Rand Ichneumon 

und Wildkatze klettern (M.) determiniert) „auf seinem Haupte, die Herrinnen der „Großen“ (unterägyptischen 
Krone)‘ (Pyr. 8o4a Var., s. Sethe, Kom.), vgl. Kees, Götterglaube S. 47, Abb. 5, wonach diese „Nester‘“ 
auch als besondere Kultsymbole bei Prozessionen mitgeführt wurden. 

8 Kecs, Götterglaube 8. 241 

  

        

      

   

  

  

  

      

  Götter, wie sie vor dem Horusauge erschrocken 

  

  

  



Das Horusauge im Wandel des Dogmas 8r 

‚König raubte. Zurückgewonnen wird es im Sohnesopfer dem Vater übergeben und tritt so als 
‚Königsmacht vor die Geister. In den Dramatischen Texten kann die Mythe das Horusauge sinn- 
‚voll den Kultsymbolen zur Rolle geben, die dargebracht den toten oder lebenden König ehren und 
erfreuen sollen. In den Hymnen überträgt die Mythe dem Horusauge, die Insignien des toten 
‚Königs preisend, Macht, Schrecken und Beliebtheit und trägt es so hinaus in die jenseitige Welt. 
Als „Stadt“ und „Siedlung“ der Ewigkeit pflanzt der König das Horusauge in die Wüste. In 
den Verklärungen schließlich kann die Mythenbildung den König selbst zum Horusauge machen 
und vereint im Auge die irdische Königsgewalt mit der Vorstellung des „östlichen“ Horusauges, 
das der Sonnengott von seinem Vorgänger, dem falkengestaltigen Himmelsherrn geerbt hat. 
‘Das königliche Dogma, welches mit der Mythe im Festspiel den Kult gedeutet hat, ist aus dem 
Kult heraus in die weite Welt alles dessen, was die Sonne umkreist, getreten, wobei es sich dem 
neugewählten Symbol, dem Sonnengott, unterstellt, nachdem früher der „ältere Horus“ die 
universale Königsmacht bedeutete. Obwohl so der Kult älter ist als die Mythe, stammt die Mythe 
nicht aus dem Kult. Sie ist die Schöpfung einer Götterlehre, in der das Königtum ohne F 
eine neue Ferne, die Mythe von Urzeit und Ewigkeit erschloß, 

In Heliopolis findet die von Memphis aus in den Rahmen der Neunheit hineingewachsene 
Mythe eine Kultheimat, über der das Licht des Sonnengottes aufgeht. Zu diesem Gott setzt 
sich das Königtum mit einem neuen Sohn-des-Re-Namen in das Sohnesverhältnis, während es 
mit dem aus der Vorgeschichte überkommenen Horusnamen den früheren Weltgott, dessen Erbe 
RE antritt, verkörperte. Man kann hierin die überragende Stellung einer Götterlehre erkennen, 
der es gelungen ist, das Königtum seiner Gottheit unterzuordnen und auf die Ausübung irdischer 
Königsmacht zu beschränken. Doch zeigen die Verklärungen kein einheitliches Verhältnis zwischen 
Himmelsgott und König. In einer nur in den beiden ersten Pyramiden erhaltenen Spruchfolge 
bricht der König in den Himmel ein, verjagt den Herrn des Lichtlandes von seinem Thron (Pyr. 
276/277, 296ff.) und droht mit Fluch und Zauber (s. $. 51). Gegenüber diesen frühen Äußerungen 
meugefundener königlicher Seelenmacht, die dogmatisch in einer der Namensformel nachgebil- 
deten “Würde' — „in dieser seiner Würde “Will er, so tut er, will er nicht, so tut er nicht...” 
(Pyr. 412) — verkündet wird, hat sich das Königtum dem Sonnengott im Sohnesverhältnis 
unterstellt. Diese Unterstellung dürfte vom Königtum ausgehen, denn sie gibt ihm die An- 
wartschaft auf die Weltherrschaft, mit welcher der König vor den Sonnengott tritt, wovon 
‚mehrere Sprüche zeugen. In einem spricht der König den Sonnengott an: „Ach mein Vater 
Ach Re! Hinsichtlich dessen, was Du sagtest: Ach hätte ich doch einen Sohn, der verklärt und 
gekrönt ist, beseelt, stattlich und mächtig, dessen Arm lang und dessen Schritt weit ist! Sich 
mich! Ich bin Dein Sohn! Siehe, ich bin verklärt, ich bin gekrönt, beseelt, stattlich und mächtig! 
Mein Arm ist lang und mein Schritt ist weit!“!. In der Litanei einer weiteren Verklärung wird 
der tote König am Hof des Sonnengottes feierlich angemeldet: „Siehe er kommt! Siche er kommt! 
sagt der Hofmeister. Siehe der Sohn des Re kommt! Siche der Liebling des Re kommt! sagt 
der Hofmeister. Laß ihn kommen! Laß ihn kommen! sagt Horus“ (Pyr. 1492ff.). Die Litanei 
‚geht weiter und zeigt Horus und Seth — die königlichen Götter der Thinitenzeit — und Geb 
— den Obersten der Götter der memphitischen Mythe — in der Vorhalle des Sonnengottes, wo 
sie mit den Seelen von Heliopolis und Buto (Pyr. 1495) Besucher, welche der Hofmeister zu- 
führt, prüfen und begrüßen. Hier setzt die Erhabenheit des Gottes, zu dem sich der König mit 
seinem Tode aufmacht, das Schicksal der königlichen Seele von dem der Menschen ab (Pyr. 
890, 14968f.). Von ihnen bewegt sich der König fort, indem er in Vogelgestalt auffliegt. In der 
Masse der Verklärungen tritt freilich der König allein und unerkannt in die mythische Welt 
und rechtfertigt sein Erscheinen mit einem göttlichen Auftrag oder einem mythischen Zitat. 
‘Den Sonnengott ruft er ehrfürchtig an, wenn die Pförtnerin „Welche ausschließt, wen sie aus- 

1 Pyr. 21208. (unzerstört in Jequier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit Z. 819#f. erhalten), 
Pyr. 886ff. (vgl. Sethe, Kom.) 

    

    
  

  

  

  

  

  ind 

  

  

    
   

  

     



82 TI. Dogma, Kult und Mythe 

  

schließen will‘ die Torflügel des Lichtlandes zum Aufstieg der Morgenbarke öffnet: „Sieh mich 
Re! Erkenne mich R&! Denn ich kenne Dich und weiß, daß ich, wenn mein Herr aufsteigt, nicht 
das Gebet unterlassen darf!" (Pyr. 495). In der ‘Morgenbarke’ fährt der Gott hinauf zu seinem 
Palast, der ‘Hirtenhalle’ auf der Hochfläche der Himmelshöhe (Pyr. 496). In der “Abendbarke’ 
steigt er hinab. Sein Staatsschiff rıdern Götter und ‘unvergängliche Geister über das Meer 
am Leibe der Himmelsgöttin. An dessen Bug steht die Göttin des “Rechts', der "Wun: 

    

ch der 
Götter’ (s. $. 25), deren Sohn als Götterkanzler Archive öffnet, Verfügungen aufbricht, Rollen 
siegelt und unermüdlich eilende Boten aussendet (Pyr. 490/491). In diesem Schiff umzieht der 
(Gott seinen Herrschaftsbereich, die grenzenlose, unermeßliche Welt. Zu ihm in „jenem fernen. 
Palast“, in dem die Götter von einst an den Horus- und Sethstätten — den beiden Teilen des 
Palastes — RE verehren 

  

dringt auch der tote König nicht ohne weiteres vor. Nur weil er sich 
als „Reiner, Sohn eines Reinen‘“ mit jenen vier Krügen Wasser, die aus dem "Göttlichen (See)' 
in der *Göttlichen (Stadt)' geschöpft sind, gewaschen und in dem Atem der Isis getrocknet hat, 
übergibt ihn der Bademeister des Re dem Himmelspförtner mit den Worten: „Laß ihn kommen! 

  

    

  

Er ist rein!“ Der Pförtner überweist ihn vier. Geistern an einem See. Sie führen ihn weiter zu sei- 

  

‚nem Vater Geb, und erst dieser stellt ihn in Grußhaltung   ‚die eine Hand zum Himmel, die andere 
Hand zur Erde“ dem Sonnengott vor (Pyr. 1139ff.). Dies ist eines der vielen Bilder, die den 
Glanz des Sonne:   jgottes vermehren. Auch wenn der Gott gnädig ist, und den König bei 2    ‚men 
ruft (Pyr. 2025), bedeutet dies eine Auszeichnung durch den Größeren. Selbst wenn gesagt wird, 
RE weiß, daß der König größer ist als er selbst, klingt es wie eine Höflichkeit gegenüber dem 
König, der bereit war, sich neben R& auf den Boden niederzulassen, was jedoch der Gott ver- 
wehrte, indem er selbst aufstehend ihm entgegenging und 
Ein neı 

  

  

n neben sich auf seinen Thron zog® 
es, über das Königtum hinauswachsendes Dogma hat in einem Himmel alle Götter ver- 

eint. Über Osiris, Horus und Seth steht eine Macht, die nun das Horusauge trägt, „mit dem 
die Götter gerichtet werden“ (Pyr. 1231) 

   
   

  

1 Pyr. 508 (vgl. 710, 048) 
2 Pyr. Stat, vgl. 757, auf Geb übertragen Pyr. 655£. (. $. 27) 

 



        

Iv. KAPITEL 

Der mythische Gottesbegriff 

1. Gottheit und Macht in Zaubertexten 
In einem Morgenlied an den östlichen Horus, der in der Abendbarke einschläft, und in der 

Morgenbarke erwacht, ruft ihm der tote König zu: „Du bist ja der, welcher auf die Götter her- 
absicht. Es gibt keinen Gott, der auf Dich herabsicht!“ (Pyr. 1479). Ähnlich wird der nicht mehr 
Osiris anheimgegebene, zum Stern verklärte König gepriesen 
gebietet den Geistern. Du (aber) regierst (A) und bist fern von ih 
herabsehen können bedeutet Erhabenheit und Größe. Wenn demgegenüber Seth die Gegenwart 
der beiden Männer, die den Himmel befahren, R€ und Thoth — Sonnen- und Mondgott — scheut 
(Pyr. 128), vermutlich weil sie bei seiner Untat zusehen und als Zeugen auftreten könnten, so 
scheinen Sonne und Mond selbst zu sehen. Sonne und Mond sind Augen und Zeugen, die etwas 
an den Tag bringen. Hier wirkt eine andere Vorstellung nach als die des allmächtigen Sonnen- 
gottes der königlichen Lehre von Heliopolis. Sonne und Mond als ein Paar gleichwertiger Himmels- 
leuchten erinnern an den ‘blinden’ Gott von Letopolis und seine Himmelsaugen (s. S. 73.) 
in Schlangenbeschwörungen liegt die einfachere Vorstellung vor, wenn dort der Schlange be- 
deutet wird: „Wende Dich um! Dich sieht Re!“1. Statt R& wird auch die Himmelsgöttin genannt 
„Falle! Lege Dich! Krieche! Dich sicht Deine Mutter Nut!“ (Pyr. 441). Die Schlange soll die 
Gegenwart des Sonnengottes und die Augen der Himmelsgöttin scheuen, wie es $ 
Mythe getan hat. Man möchte an die Sonnenscheibe selbst denken, wenn R& auch in einem andere 
Zauberspruch mit seiner Glutschlange (3b.1) gegen die Schlange strahlt (Pyr. 442). Die Sonnen- 
strahlen dürften als Zeugnis seines Blickes, ja als das Sehen selbst gelten. Weil die Schlange 
RE sicht, sieht R& die Schlange. Auch ein weiterer Zauberspruch zeigt R& noch nicht in seiner 
späteren Gestalt vorgestellt: „O R&! Beiße für mich die Erde! Beiße für mich Geb! Beiße für 
mich den Vater dessen, der mich gebissen hat!‘'*. R& soll den als Erdboden aufgefaßten Erdgott 
*beißen’. Schwerlich hätte man dies dem späteren Sonnengott von Heliopolis in seiner Macht- 
fülle zugemutet. Zweifellos tragen auch die Schlangenbeschwörungen so, wie sie in den Pyramiden 

vorliegen, stalt. Nicht nur Königsnamen wurden bei der Schluß- 

  

Du siehst auf Osiris herab. Eı 
1!" (Pyr. 251). Dies auf jemand 

        
  

      

      

uch 
  

th in der 

    

      
     

    

  

      
    t ihre ursprüngliche C« 

1 Pyr. 2206. Sethe nimmt dies, wie das folgende Beispiel, als Aufforderung an die Schlange, sich 
auf den Rücken zu legen, damit RE (bzw. Nut) ihren Bauch sicht. Doch besteht bei der Orthographie der 
Pyramidentexte keine Veranlassung, den Satz „Dich sicht R& zu dem vorangehenden Satz in Abhängig 
keit — „damit Dich R& sicht“ — zu setzen, was Sethe’s Gedankengang veranlaßt hat. Pn‘ heißt ja auch 

gemein ich, wie man in irriger Deutung des Determinativs — ein umgeschlagenes 
Schiff — meinen könnte, „‚kentern‘ 

2 Pyr. 23rajb. Sethe übersetzt der Satzstellung entsprechend: „W. hat die Erde gebissen‘“ usw 
der Auffassung des Redaktors, der für die erste Person den Königsnamen einfügte, entsprechen kann. 
‚man die Fassung der ersten Person wieder her, liegt nach dem Anruf an RE die oben gegebene Übersetzung 
näher. Gedankenloses Einsetzen des Königsnamens ist in den Pyramidentexten haufig (in ähnlich gela- 
gerten Fällen Pyr. 381D (W. falsch gegen richtig N), 3925 (N. nicht umgesetzt), 550€ (N nicht umgesetzt) 
und viele andere mehr) 

    
    

   

  

    
  

    

  

     



82 HIT. Dogm   Kult und Mythe 

schließen will‘ die Torflügel des Lichtlandes zum Aufstieg der Morgenbarke öffnet: „Sich mich 
RE! Erkenne mich R&! Denn ich kenne Dich und weiß, daß ich, wenn mein Herr aufsteigt, nicht 
das Gebet unterlassen darf!“ (Pyr. 495). In der ‘Morgenbarke’ fährt der Gott hinauf zu seinem. 
Palast, der ‘Hirtenhalle’ auf der Hochfläche der Himmelshöhe (Pyr. 496). In der “Abendbarke! 
steigt er hinab. Sein Staatsschiff rudern Götter und ‘unvergängliche Geister über das Meer 
am Leibe der Himmelsgöttin. An dessen Bug steht die Göttin des ‘Rechts’, der ‘Wunsch der 
Götter’ (s. $. 25), deren Sohn als Götterkanzler Archive öffnet, Verfügungen aufbricht, Rollen 
siegelt und unermüdlich eilende Boten aussendet (Pyr. 490/491). In diesem Schiff umzicht der 
(Gott seinen Herrschaftsbereich, die grenzenlose, unermeßliche Welt. Zu ihm in „jenem fernen 
Palast“, in dem die Götter von einst an den Horus- und Sethstätten — den beiden Teilen des 
Palastes — RE verehren!, dringt auch der tote König nicht ohne weiteres vor. Nur weil er sich 
als „Reiner, Sohn eines Reinen“ mit jenen vier Krügen Wasser, die aus dem "Göttlichen (See)! 
in der "Göttlichen (Stadt)" geschöpft sind, gewaschen und in dem Atem der Isis getrocknet hat, 
übergibt ihn der Bademeister des Re dem Himmelspförtner mit den Worten: „Laß ihn kommen! 
Er ist rein!“ Der Pförtner überweist ihn vier. Geistern an einem See. Sie führen ihn weiter zu sei- 
nem Vater Geb, und erst dieser stellt ihn in Grußhaltung „die eine Hand zum Himmel, die andere 
Hand zur Erde“ dem Sonnengott vor (Pyr. IT39ff.). Dies ist eines der vielen Bilder, die den 
Glanz des Sonnengottes vermehren. Auch wenn der Gott gnädig ist, und den König bei Namen 
zuft (Pyr. 2025), bedeutet dies eine Auszeichnung durch den Größeren. Selbst wenn gesagt wird, 
Re weiß, daß der König größer ist als er selbst, klingt es wie eine Höflichkeit gegenüber dem. 
König, der bereit war, sich neben Re auf den Boden niederzulassen, was jedoch der Gott ver- 
wehrte, indem er selbst aufstehend ihm entgegenging und ihn neben sich auf seinen Thron zog®, 

in neues, über das Königtum hinauswachsendes Dogma hat in einem Himmel alle Götter ver- 
int. Über Osiris, Horus und Seth steht eine Macht, die nun das Horusauge trägt, „mit dem. 
die Götter gerichtet werden“ (Pyr. 1231) 

    

   

  

2 Pyr. 508 (vgl. 719, 048) 2 Pyr. Bıaf., vgl. 757, auf Geb übertragen Pyr. 6551. (6. 8.27)     



IV. KAPITEL 

Der mythische Gottesbegriff 

1. Gottheit und Macht in Zaubertexten 

In einem Morgenlied an den östlichen Horus, der in der Abendbarke einschläft, und in der 

Morgenbarke erwacht, ruft ihm der tote König zu: „Du bist ja der, welcher auf die Götter her- 

absieht. Es gibt keinen Gott, der auf Dich herabsieht!“ (Pyr. 1479). Ähnlich wird der nicht mehr 
Osiris anheimgegebene, zum Stern verklärte König gepriesen: „Du siehst auf Osiris herab. Er 
gebietet den Geistern. Du (aber) regierst (7) und bist fern von ihm!“ (Pyr. 251). Dies auf jemand 
'herabsehen können bedeutet Erhabenheit und Größe. Wenn demgegenüber Seth die Gegenwart 

‚der beiden Männer, die den Himmel befahren, Re und Thoth — Sonnen- und Mondgott — scheut 

(Pyr. 128), vermutlich weil sie bei seiner Untat zusehen und als Zeugen auftreten könnten, so 

‚scheinen Sonne und Mond selbst zu sehen. Sonne und Mond sind Augen und Zeugen, die etwas 

‚an den Tag bringen. Hier wirkt eine andere Vorstellung nach als die des allmächtigen Sonnen- 
‚gottes der königlichen Lehre von Heliopolis. Sonne und Mond als ein Paar gleichwertiger Himmels- 
leuchten erinnern an den ‘blinden’ Gott von Letopolis und seine Himmelsaugen (s. S. 73f.). Auch 

in Schlangenbeschwörungen liegt die einfachere Vorstellung vor, wenn dort der Schlange be- 
deutet wird: „Wende Dich um! Dich sieht RE!“!. Statt Re wird auch die Himmelsgöttin genannt: 

„Falle! Teze! Dich! Krieche! Dich sieht Deine Mutter Nut!“ (Pyr. 441). Die Schlange soll die 

"Gegenwart des Sonnengottes und die Augen der Himmelsgöttin scheuen, wie es Seth in der 
 Mythe getan hat. Man möchte an die Sonnenscheibe selbst denken, wenn R& auch in einem anderen 

 Zauberspruch mit seiner Glutschlange (3h.t) gegen die Schlange strahlt (Pyr. 442). Die Sonnen- 
strahlen dürften als Zeugnis seines Blickes, ja als das Sehen selbst gelten. Weil die Schlange 

RE sieht, sieht R& die Schlange. Auch ein weiterer Zauberspruch zeigt R& noch nicht in seiner 
späteren Gestalt vorgestellt: „O R@! Beiße für mich die Erde! Beiße für mich Geb! Beiße für 

mich den Vater dessen, der mich gebissen hat!““?. R& soll den als Erdboden aufgefaßten Erdgott 

“beißen’. Schwerlich hätte man dies dem späteren Sonnengott von Heliopolis in seiner Macht- 

fülle zugemutet. Zweifellos tragen auch die Schlangenbeschwörungen so, wie sie in den Pyramiden 
vorliegen, nicht ihre ursprüngliche Gestalt. Nicht nur Königsnamen wurden bei der Schluß- 

  

  

1 Byr. 2266. Sethe nimmt dies, wie das folgende Beispiel, als Aufforderung an die Schlange, sich 
auf den Rücken zu legen, damit R& (bzw. Nut) ihren Bauch sieht. Doch besteht bei der Orthographie der 
Pyramidentexte keine Veranlassung, den Satz „Dich sieht RE" zu dem vorangehenden Satz in Abhängig- 
keit — „damit Dich RE sicht" — zu setzen, was Sethe's Gedankengang veraulaßt hat, Pn‘ heißt ja auch 
gemeinhin „umwenden" und nicht, wie man in irriger Deutung des Determinativs — cin ungeschlagenes 
Schiff — meinen könnte, „‚kentern“, 

2 Pyr. 23tajb. Sethe übersetzt der Satzstellung entsprechend: „W. hat die Erde gebissen‘ usw,, was 
der Auffassung des Redaktors, der für die erste Person den Königsnamien einfügte, entsprechen kann. Stellt 
‚man die Fassung der ersten Person wieder her, liegt nach dem Anruf an RE die oben gegebene Übersetzung 
näher. Gedankenloses Einsetzen des Königsnamens ist in den Pyramidentexten häufig (in ähnlich gel 
gerten Fällen Pyr. 381b (W. falsch gegen richtig N.), 392 (N. nicht umgesetzt), 559€ (N. nicht umgesetzt) 
und viele andere mehr) 

  

       

  

 



3 IV. Der mythische Gottesbegrift 

redaktion eingesetzt, und zum Beispiel zeitgenössisch hinter das Fragewort „wer“ die Kopula 
„ist es“ zugefügt (Pyr. 438e T/W). Varianten zeigen wesentlichere Eingriffe, so, wenn der alte 
Erdgott 3krw, dessen ‘Finger’ sich sinnvoll gegen das Gehörn eines ‘Stieres’ stemmen, durch 
Atum ersetzt ist (Pyr. 1302/504). Doch haben die Zaubertexte sprachliche Altertümlichkeiten 
erhalten, wie sonst nur Dramatische Texte!. Vielfach lassen sie 
nissen nicht übersetzen und mögen schon in der Pyramidenzeit als „ 
deren Zauberkraft an ihrem sorgfältig bewahrten Wortlaut hing. Diese sprachlichen Merkmale 
finden sich in Texten, die eine eigenartige, im Allgemeinen einheitliche Welt ergeben, und stellen 
Götter und Kronen in eigentümlicher Weise heraus. Wenn Atum beißt (Pyr. 425) und auf dem! 
Rücken des Schlangendämons von Hermopolis Streit verhütet (Pyr. 229), dürfte er als Ichneu- 
mon vorgestellt sein. Vom 'Ibis’ ist die Rede und nicht von Thoth?, von zwei kampfbereiten 
“Weihen’ (Pyr. 230) und nicht von Isis und Nephthys. Daß hier Horus und Seth nicht als my- 
tische Götter stehen, auch wenn von ihrem Sturz infolge ihrer Wunden die Rede ist, hatte eine 
Untersuchung der Rolle der königlichen Götter ergeben (s. $. 67). Neben ‘Horus’ wird der 'Stier” 
(Pyr. 418) erst zeitgenössisch dem üblichen ‘Horus und Seth’ angeglichen (s. S.70). Aber auch 
andere Götter sind noch nicht Gestalten einer Mythe, sondern finden sich in dunklen Bezeich- 
mungen magischen Geräts. Mit Schnen aus der Sohle des Osiris werden die Giftzähne der Schlange 
gezogen und ihr Gift 'gemolken’ (Pyr. 443). Von „Knoten aus Elephantine, die im Munde des 
Osiris waren“ ist die Rede, womit nach dem Zusammenhang die vorausgehenden Zaubersprüche 
selbst gemeint sind, die sich Horus — als Amulett — um den Hals — wörtlich „auf den Rücken- 
wirbel“ — band (Pyr. 234). Elephantine bringt Osiris wieder in Zusammenhang mit dem Nil. 
So scheint er mit Geb — in den Beschwörungen Erdgott und Schlangenvater —, der ihn zeugt 
(Pyr. 691), Nut, die als Himmel wie Re auf die Schlange herabsicht, Schu, dem Luftgott, der 
auf den ‘Fesseln’ der Schlange steht (Pyr. 677), Nun, dem Meer um die Erde, in welches die 
“Kronenschlange', das heißt die Sonne, fällt (Pyr. 237), und R& selbst Naturmacht zu sein. Die 
Dinge der Welt werden als Götter angeschen und greifen ständig märchenhaft in das Geschehen 
ein, stehen jedoch nicht in einer erzählten Mythe. Zu diesen Göttern kommen andere, die hinter 
den sie umschreibenden Namen „Urvater(?) der Menschheit“ (Pyr. 233), „Der Gott, dessen 
Kopf blind ist“ (Pyr. 234) und „Die mit ihren zwei Gesichtern gepriesene“ (Pyr. 238) nicht sicher‘ 
zu erkennen sind. 

In besonderer Weise beschäftigen sich diese Texte mit den Schlangen. Um sie kreist die 
Beschwörung und versucht, sie schon mit der Eindringlichkeit ihrer Sprache zu bannen. Diese 
Sprache legt das beschworene Wesen aus dem Augenblick für den Augenblick fest, als traue sie 
ihm die Möglichkeit zu, sich sogleich in eine noch furchtbarere Macht zu verwandeln. Im Ge- 
büsch verborgen (Pyr. 238, 245, 682) wird die Schlange: “Unsichtbar’ (Pyr. 434, v. 1071) genannt, 
mit geblähter Brust aufgerichtet: Schlange “Kopfhoch’ (Pyr. 438, 679), weil sie aus der Erde 
kommt: Schlange ‘Erdsohn’ (Pyr. 689, 694), in den Mauerritzen wird sie als "Was die Mauer 
ausspie', "Was der Ziegel erbrach” (Pyr. 246) beschworen, in dem „Haus dessen, der Ombos in 
Besitz hat“ fehlt sie als Schlange ‘Lampe’ (Pyr. 247). Weil ihr die böse Absicht zugeschrieben 
wird — „Sie hat mich gebissen, nicht ich habe sie gebissen. Sie kam zu mir, nicht ich bin zu 
ihr gegangen!“ (Pyr. 232) — heißt sie Schlange ‘Streit? (Pyr. 444, 681, 689). Weil sie zerhackt 
werden muß, spricht man sie mit ‘Die mit abgeschnittenem Kopf (Pyr. 227), ‘Die mit abge- 
trenntem Kopf und gestutztem Schwanz’ (Pyr. 673) an. Selbst ein offenbarer Mangel, der Um- 
stand, daß eine Schlange kriechen muß und nicht gehen kann — „denn Du hast ja keine Beine 
denn Du hast ja keine Arme, mit denen Du Deinen Brüdern den Göttern nachgehen kannst“ 

    
      

    

      
      

  

  

  

  

      

     

  

  

    1 Das meist ausgemerzte „Horus ist es“ anstelle von „Ich bin Horus“ (Pyr. 4363, 4305, vgl. 308), 
wandelbare Kopula (Pr. 229a, 2345), gegenüber den Verklärungen ausschließlicher Gebrauch von pn, 
in, nn „dieser, diese, dieses“ (Ausnahme: „jene vier Schnen“ Pyr. 4430). 

2 Pyr. jase, 690, Thoth wird 4204 (kein Schlangenzauber) genannt. 

 



  

Der Gottesbegriff in den Zaubertexten 85 

(Pyr.665),—dient zur Unterstreichung ihrer geheimnisvollen Natur. Wenn sie mit ‘großer schwarzer 
Stier‘ (Pyr. 227), „Herr des Hauses und Stier der Höhle“ (Pyr. 444) und als Löwe gebannt wird, 
fallen auf sie die Eigenschaften anderer machtvoller, gewalttätiger Wesen, wobei noch zu berück- 
sichtigen ist, daß die Schlange der Beschwörungen — im Gegensatz zu den Kronenschlangen — 
‚ein männliches Wesen ist. Schon früher wurde bemerkt (s. $.69), daß sich — nach den Er- 
wähnungen der Sethstadt Ombos, die anscheinend als Heimat der Schlange gilt, und ihrer Be- 
zeichnung als Bebon, den späte Zeugnisse als Form des Seth nennen, und dem hier der Gott 
von Letopolis entgegentritt, zu urteilen — hinter der Schlange der "Feind" (Pyr. 417) verbirgt, 
so daß in Zweifel gestellt werden muß, ob die Schlange den Stier, der Stier die Schlange oder 
beide zusammen ein drittes feindliches Wesen vertreten. Wird der Landesfeind als Schlange be- 
schworen, oder wird die Schlange dem Landesfeind gleichgestellt und an das Schicksal früherer 
Empörungen erinnert? Das Wesen, welchem der Zauberer entgegentritt, wird eind 
behandelt;dem man zwar als seinesgleichen begegnet — „Gesicht fällt auf Gesicht“. „Gesicht hat 
Gesicht geschen!“ (Pyr. 228, 431) —, den aber der König mit seiner Macht zerschmettert. In 
den Schlangenbeschwörungen streiten zudem nicht nur Zauberer und Schlange, sondern ganz 
allgemein Macht gegen Macht, was mit märchenhaft anmutenden Mitteln ausgemalt wird. Die 
Mächte stehen einander leibhaftig und zauberreich gegenüber, wobei wie in dem Ruf: „Ge- 

sicht fällt auf Gesicht!‘ Vorstellungen auf Gegebenheiten überspringen, zu denen sie nur märchen- 
haft passen. Sie verzaubern auf diese Weise die angesprochene Wirklichkeit so, daß sie nur der 
Zauberkundige sicher erkennt. Der Mund des Gerichteten wird vom Richtgerät ($ms.t) des 
Scharfrichters verschlossen. Aber auch das Richtgerät hat einen Mund, der von der Panther- 
katze (M3d.t), die im Schriftzeichen ihres Namens an ihm emporklettert, verschlossen wird. 
Der Sinn des Satzes „Verschlossen wird Dein Mund von dem Richtgerät, verschlossen wird der 
Mund des Richtgeräts von der Pantherkatze“ (Pyr. 230) dürfte so der sein, daß die Panther- 
katze über das Richtgerät Macht hat, wie das Richtgerät über den Verbrecher, daß also die 
Pantherkatze, die Schlangenvertilgerin im "Lebenshaus', den königlichen Wohngemächern, das 
Gerät des Scharfrichters noch übertrumpft und mit dem Kopf der Schlange dem Richtgerät 
den Kopf, nach dem es seinen Rachen aufgerissen hat, wegschnappt. Die weiße Krone hat eine 
Zunge. Man sieht sie nicht, wie es ein als Schlangenbeschwörung benutzes Lied über die Kronen 
erzählt: „(Aus dem Kampf) hervor kommt die ‘Weiße (Krone)'. Sie hat die "Große — die unter- 
ägyptische Krone — verschluckt. Die “Weiße” hat die ‘Große’ verschluckt, ohne daß man die 
Zunge sah!“ (Pyr. 243). Der Umstand, daß man die Zunge nicht sieht, erhöht das Märchenhafte 
des Vorgangs. Bei der Vorstellung des „bunten, schwarzgrünen Messers“, welches den auf seine 
Zunge genommenen verschluckt hat (Pyr. 228, 431), kann man sich wieder fragen, ob hier eine 
Tierzunge als Messer oder ein Messer als Zunge angesehen wird. Derartige Übertragungen einer 
Vorstellung auf eine andere erinnern zwar an die Rollenverteilung im Festspiel, die den Strick 
am Pfeiler als Fessel des Seth erklärt — hier weil der Pfeiler als Seth gilt — oder an Verklä- 
Tungen, wenn sie über Mumienbinden sagen: „Das sind keine Fesseln! Das sind die Haare der 
Nephthys!“ (Pyr. 1363). Doch durchdringen und überschneiden sich in den Zaubertexten noch 
die Vorstellungen und werden vom Menschen an das Tier, vom Tier an das Ding, von einem Tier 
an ein anderes und ähnlich in mannigfacher Weise oder wieder gerade umgekehrt herangebracht, 
ohne daß in Wortlaut oder Vorstellung eine Unterbrechung entsteht. Dadurch kommt es zu 
einer rätselhaften Sprache, die nur durch die Anschaulichkeit ihrer Bilder glaubhaft klingt, 

Die Vorstellung vom Aufgehen Unterägyptens im Doppelstaat als blitzschnelles Ver- 
schlungenwerden entspringt nicht dichterischer Phantasie, sondern der Eigentümlichkeit des 
Zaubers, der mit sonst Unmöglichem rechnen kann. So entsteht eine verzauberte Welt, in der 
die alte, als Landstück mit zwei Köpfen vorgestellte Erde selbst gegen den Feind, die Schlange 
aufzuspringen droht (Pyr. 676), in der zwei vom Kampf besessene, vom ‘Ibis’ verschlungene 
“Stiere’ noch in ihm weiterkämpfen (Pyr. 425, 690) und ein Löwe den anderen zu verschlingen 

   
  

  

    

  

  

  

       
  

         
berall als 

  

   
  

  

    

   



86 IV. Der mythische Gottesbegriff 

    scheint — „Jener Löwe ist im Innern dieses Löwen!“ (Pyr. 425). Wie will man diese Bilder er- 
klären? Springt der alte Erdgott als Löwe? Ist der Ibis riesengroß, sind die Stiere ihm gegenüber 
winzig klein? Sind die ineinander verschlungenen Löwen zwei Schlangen, die einander in den 
Schwanz beißen und sich so gegenseitig auffressen (s. $.91)? Sind dies alle Mächte, auf die 
— wie auf die Kronen — das Bild vom Aufspringen, vom Weiterkämpfen im Innern einer größeren, 
‚vom einander Verschlingen in ganz anderer Weise paßt? Daß die ‘Kletterin’ am Richtgerät in 
den Zaubertexten eine besondere Rolle spielt, scheint nicht nur einer natürlichen Feindschaft 
der Katze gegen Schlangen, sondern auch der Bedeutung ihrer Standarte, des Richtgeräts, zu 
entspringen, das sich noch in den Sonnenschiffen aufgestellt findet, als Zeichen der Gerichtsbar- 
keit, der Macht über Leben und Tod!. Der König legt in den Beschwörungen ihre Wildheit auf 
seine Glieder: „Diese meine Hand, die über Dich kam, die gewalttätige hier, die über Dich kam, 
ist die "Kletterin” vor dem Lebensgemach! Sie schlägt Dein Gesicht, sie kratzt Deine Augen!" 
(Pyr. 440). „Wen sie packt, der lebt nicht, wen sie schlägt, dessen Kopf sitzt nicht fest!" (Pyr. 
672). Zwar ist das Augenauskratzen einer Katze abgesehen, das Kopfabschlagen dürfte jedoch 
das Richterschwert meinen, „dieses Messer in der Hand der "Kletterin’“ (Pyr. 442). Die Panther- 
katze scheint so als “Macht” des Richtgeräts oder als seine Verkörperung — im gleichen Verhält- 
nis wie Kronenschlange und Krone — zu gelten. Daß sie dies in der Tat bedeuten kann, zeigt 
eine Verklärung, also ein vermutlich wesentlich jüngerer, Text, in dem die Spitzen des Fisch- 
speers, mit dem der König Widersacher im "Gefilde des Friedens’ köpft, als "Krallen der Kletterin? 
gelten. Hier wird ihr Name mit dem Richtgerät determiniert?. Die Pantherkatze selbst ist der 
Scharfrichter. Wenn aber der König in den Beschwörungen seinen "Scharfrichter’ zitiert und 
dessen Aufgabe selbst übernimmt, so ist dies ein weiteres Zeichen dafür, daß mit der Schlange 
einmal der Staatsfeind gemeint war. Ihn köpft man, gegen ihn läßt man dem Symbol könig- 
lichen Blutrechts freien Lauf. Wenn schließlich unbedenklich die Glieder des Königs mit den 
Gliedern eines Blutdämons getauscht werden, obwohl an der’Gerichtstätte, an der man sich 
„den Leib mit Zauber füllt“ (Pyr. 397), damals wie später ein düsterer Glanz hängt, zeichnet 
dies den König nur solange aus, als die Tiermächte herrschen, von denen später als Herren über 
Leben und Tod nur die Schlangen zurückbleiben. Als Horus ‘zerschmettert” er eine Schlange 
mit seinem Fuß (Pyr. 681). “Zerschmettern? ist mit der Steinkeule determiniert, mit welcher im 
Staatsakt Könige Feinde erschlagen. Horus spannt gegen „diesen Geist, der aus der Erde kam“ 
seine neun Bögen (Pyr. 673 v. 684). Die neun Bögen des Königs sind die in seine Hand gegebenen 
Völker. Wenn er sie spannt, bedeutet es Krieg. Bilder irdischer Königsmacht werden beschworen, 
was sonst in den Pyramidentexten selten geschicht. In einer Verklärung nimmt die Seele des 
toten Königs Rache an denen, „die ‘dies’ gegen ihn getan haben, die ihm die Speise genommen 
haben, obwohl sie vorhanden war, die ihm das Essen genommen haben, obwohl es vorhanden 
war, die ihm die Luft aus seiner Nase genommen haben, die seine Lebenstage verkürzten“, zer- 
fleischt sie, läßt ihre Erben verarmen, ihre Häuser verfallen und noch die Grundmauern Beute 
eines hohen Niles werden (Pyr. 290ff.). Hier ist das, was ‘sie’ gegen den König getan haben, der 
Tod, für den er sich als Geist rächt, wobei die Vorstellungswelt, in die man diese Rache kleidet, 
‘von den Schlachtfeldern herweht, auf denen einst seine Vorgänger kämpften. In einem redi- 
gierten dramatischen Text schlägt Horus die Anhänger des Seth und fordert Anubis auf, „sie 
zu packen, ihre Köpfe zu beseitigen, ihre Glieder abzulösen, sie auszuweiden, ihre Herzen aus- 
zunehmen und in ihrem Blut zu waten“ (Pyr. r285ff.). Auch diese Vorstellungen stammen von 
der ‚Schlachtbank’ vorgeschichtlicher Kämpfe. Der Dramatische Text verlegt den Kampf auf 

  

  

          

    

        

  

    

  

  

    

  

1 Kees, Götterglaube, $. 105. Eine Weiterbildung oder Ergänzung dieses Zeichens der Gerichtsbar- 
keit dürfte die Göttin des Rechts (M%.t) im Sonnenschiff (s. $. 82) darstellen. 

& Pyr. 1212d, wo die Pantherkatze — vermutlich gegenüber der Vorlage, dem allgemeinen Brauch 
dieser Pyramiden folgend — unterdrückt ist. Trotzdem hier das Richtgerät als Determinativ zu M3fd.t 
erst sekundär zustandekommt, zeigt die gefundene Lösung, daß man es für ausreichend hielt. 

 



Die Schminktafeln der Frühzeit 8% 
die Bühne der Mythe, die Verklärung entrückt ihn in die jenseitige Welt, welche der König mit 
seinem Tode betritt. Zwar sollen auch die Schlangenbeschwörungen dem toten König im Grabe 
und bei Ausgängen in die Wüste dienen. Doch ist dies in keiner Weise literarisch geformt. Die 
Beschwörungen können für den lebenden König genau so gelten wie für den toten, während die 
Stücke des Dramatischen Textes nur auf das Ritual oder die ihm übertragene Mythe passen, 
und die Verklärung inhaltlich voraussetzt, daß der König gestorben ist. 

  

2.Zaubersprache und Bilderschrift 
Erst durch die Verzauberung der irdischen Gegenwart kommt es zu einem verwirrenden 

märchenhaften Dunkel, in welchem Bild und Wirklichkeit, Mensch, Ding und Tier kaum noch 
zu unterscheiden sind. Hier hat die Vermenschlichung noch nicht eingesetzt. Sie schwebt ge- 
wissermaßen als ratender Geist über der vielgestaltigen Wirklichkeit, die sie nur zum Teil ver- 
steht, und die sie — sich selbst einbegriffen — vereinheitlichend verzaubert. Das Märchenhafte 
entsteht dadurch, daß dieser Geist allen Wesen wie gleichwertigen Mächten naht, oder daß sie 
unversehens über ihn kommen. Schon der Umstand, daß die Schlange — oder der Feind als 
Schlange — angesprochen wird, zeigt, daß man ihr die Fähigkeit zuschreibt, den Sinn der Rede 
aufzunehmen und zu 'hören”. Sie, die Sonne und andere Mächte gelten als Wesen, die sich märchen- 
haft wie Menschen verhalten. Beim Erdboden, beim Himmel und bei der Sonne könnte man 
allenfalls vermuten, daß sie schon als Mensch vorgestellt sind. Bei der angeredeten Schlange ist 
dies nur möglich, wenn man in ihr eine Verkörperung des Staatsfeindes sieht. Doch kehrt der 
Zaubertext auch die Verhältnisse um, indem er aus Menschen Tiere, aus den Gliedern des Königs 
die der Pantherkatze, macht, und kümmert sich nicht darum, was von Natur möglich ist. Die 
spätere Vermenschlichung der Götter ist zwar schon dadurch vorgezeichnet, daß man Eigen- 
schaften des Menschen auf andere Wesen überträgt, hat aber noch nicht als der Vertierung ent- 
gegengesetzte Geistesrichtung begonnen. Die Wurzeln der Vermenschlichung liegen in Bild und 
Sprache und sind überall dort vorhanden, wo vorgestellt und gesprochen wird. Mag sich der 
frühe Mensch gegenüber seinen Feinden und der Natur oft ohnmächtig und benachteiligt ge- 
fühlt haben, wenn er sich diese Mächte vorstellte oder von ihnen sprach, geschah dies aus der 
Möglichkeit des Vorstellens und des Sprechens heraus, die nur ihm gegeben war. Es ist kein 
Wunder, daß alle Bilder und Worte die Spuren des Wesens zeigen, in dessen Innern sie einmal mit. 
dem Glück des Erkennens entstanden sind, und daß der Mensch zunächst nicht glauben konnte, 
ihm seien derartige Gaben allein verliehen. Es scheint so fast selbstverständlich, daß man — 
auch ehe es zur Vermenschlichung kam — das Sehen, welches Mensch und Tier gemeinsam haben, 
auch dem Himmel und der Sonne zuschrieb, daß man von der Schlange als „diesem Mann‘ spricht, 
selbst wenn man in ihr nicht den Staatsfeind sieht und sich nur darüber wundert, daß sie „keine 
Beine“ und „keine Arme“ hat, die man jedoch dem Opfertier zuspricht, wenn man seine „Arme“ 
und seine „Beine“ an Götter verteilt (Pyr. 1545, 1549). Dies Verfahren stellt ein Sprachmittel 
dar und läßt sich an geläufigen Redewendungen in jeder Sprache nachweisen. Schon die ein- 
fache Sprache ist bildreich und geht auch heute von Menschen aus, wenn wir von der Sprache 
der Tiere und dem Spucken des Motors sprechen, oder wird umgekehrt an den Menschen heran- 
gebracht wie in den Ausdrücken ‘umschattetes Gemüt” und ‘gegen Schmerz abgestumpft sein’. 
Würden wir diese Bilder für mehr nehmen, als sie sind, und beim Schmerz wirklich an das Messer 
einer Zaubermacht denken, gegen das wir abstumpfen, wobei genau genommen das Messer dieser 
Macht an uns abstumpft, lebten auch wir in einer märchenhaften Welt. Für Menschen, die noch. 
allen wesentlichen Dingen märchenhafte Züge zuschreiben, scheint die Bildhaftigkeit der Sprach 
das Mittel zu sein, mit der man über anders nicht faßbare Vorgänge aussagt!. Für sie ist di 

1 Max Müller wollte aus diesem Umstand die Mythe als wörtlich genommene Bildhaftigkeit der 
Sprache erklären. 

  

    

   

     



88 IV. Der mythische Gottesbegriff 

Redegabe mehr als Kunst und grenzt selbst schon an Zauberei. Auch die Bilderschrift dürfte 
nicht nur denen, die verständnislos ihre Anwendung beobachteten, als Zauberei vorgekommen 
sein, sondern zunächst auch den Schreibenden selbst. Bewahrt doch die Schrift nicht nur Worte 
für später auf, so daß der Schreiber die Ewigkeit. beginnt und den Besitz verbrieft, sondern stellt 
ein Verfahren, welches Wort für Wort in Zeichen abbildet und die große Wirklichkeit noch ein- 
mal, nun aber mit Bildern der Rede folgend, erschafft. Was die Rede aussagt und der Vorstel- 
lung anheimgibt, nimmt hier Gestalt an. Der König, den man nur als Menschen sah, wird nun 
Iesbar zum Falken, der Feind zur Schlange, die Schlange zum Löwen, zum Stier, ja selbst das 
‘Nichts’ nimmt in einer Lücke, die man frei läßt!, sichtbar Gestalt an. „Ich bin ein Schreiber 
der Schrift’, sagt der verklärte König, „welcher sagt was ist und was nicht ist hervorbringt! 
(Pyr. 1146). Trotzdem scheint sich in der Schrift die bildende Zauberkraft schnell im Schema 
der Zeichen zu erschöpfen und sie so zu verlassen. Die Straffung der Schriftzeichen während 
der Thinitenzeit, die sich auffällig am Falken feststellen läßt, gibt ihnen eine Form, die dem 
neuen Staatsgedanken entspricht (s. $.76). Daß zwar die Erfindung der Schrift in eine Zeit 
fällt, die bildhaft denkt und Symbole schafft, wie in Aegypten kaum eine andere, jedoch mit 
ihrem praktischen Ziel nur einen Teil dieser schöpferischen Kraft aufnimmt, zeigen Bilder vor 
allem auf Schminkpaletten und Keulenköpfen, die noch in freier Weise mit der Wirklichkeit 
umspringen und so eine märchenhafte Welt schaffen. 

  

      

  

3. Tiermächte der Frühzeit 
   Diese Denkmäler der Könige der Reichseinigungszeit stammen, soweit ihre Herkunft be- 

kannt ist, aus Hierakonpolis, der oberägyptischen Residenz, wo sie im Tempelbezirk der alten, 
heute vom Fruchtland umgebenen Stadt in einem großen ‘Versteck’ unter den Grundmauern 

räumen gefunden wurden?. Sie bestätigen die geschichtliche Rolle des oberägyp- 
igtums bei der Reichsgründung. Auf Grund von auf diesen Denkmälern darge- 

stellten Siegen steht in der Königstitulatur "König von Oberägypten’ vor "König von Unter- 
ägypten’, die oberägyptische Kronengöttin — der Geier — vor der unterägyptischen Kronen- 
göttin — der Kobra, Nach Zeichnungen an Felswänden und auf Töpfen, die in der ersten Negade- 
kultur (s. $.3) eine lebendige, noch nicht geschichtliche Wirklichkeit und in der zweiten Negade- 
kultur schematische Darstellungen vermutlich der Überfahrt zum Friedhof ergeben, zeigen diese 
Denkmäler nicht nur die Geburt der Geschichte in Aegypten an, insofern hier zum ersten Male 
völkerbewegende Ereignisse dargestellt und mit Namen beschriftet werden. In ihnen blühen auch 
noch die Kräfte, die bis zu dieser Entwicklung geführt haben, die königlichen Mächte, wie sie 
uns sonst nur in den Schlangenbeschwörungen und in einigen verwandten Sprüchen begegnen. 
Die Bilder dieser Denkmäler sind gleichsam Illustrationen der Zaubertexte. Zwar wird nicht 
dargestellt, wie eine Krone die andere verschluckt. Doch ist das Bild, welches den königlichen 
Falken und Ortsgott der alten oberägyptischen Residenz Unterägypten einbringend zeigt, nicht. 
weniger eigenartig und bekundet dieselbe märchenhafte, hier Mittel der neuerfundenen Schrift 
verwendende Vorstellungsgabe. Neben dem König erscheint dieser Gott nicht wie später als 
schützender Himmelsherr, sondern als Mitkämpfer, der ihm Unterägypten einbringt, während 
der König den letzten Landesfeind mit der Keule erschlägt. An den Falkenleib ist anstelle des 
zweiten Fußes ein Arm angezeichnet, der an einem Strick das Land Unterägypten — Land, aus 
dem Papyrus, die Wappenpflanze Unterägyptens, wächst — wie ein Schlachttier zuführt. Der 
Falke bringt Unterägypten in seiner Faust. Eine Vorstellung, die den geschichtlichen Vorgang 
symbolhaft deutet, findet durch die in dieser Zeit entwickelte Schreibkunst bildhaften Ausdruck. 
Der Falke, die „Macht“ von Hierakonpolis, welche der König als „Horus“ verkörpert, die Hiero- 

1 Pyr. 434 (1), vgl. Pyr. 3098 (T.). 
2 Qufbeil, Hierakonpolis, Bd. 2, 8. 13, 28ff. 

     

     



  

Erste Spuren der Vermenschlicl 

  

8 

giyphe Unterägypten und der „Strick ()“ werden zu der Hieroglyphengruppe „‚Horus, der Unter- 
ägypten einbringt (Hrit Mhw)“ zusammengestellt und hierfür durch Dehnung und Erweiterung 
ihrer hieroglyphischen Form geeignet gemacht. Man hat diese „Piktographie“ als Rest eines 
älteren Schreibverfahrens erklären wollen, welches das mitzuteilende noch bildhaft hinmalt! 
Doch wird die frisch erfundene Schrift in einer Weise benutzt, die sich nicht als Vorform der 
Hieroglyphenschrift, sondern als frühe Weiterbildung noch dehnbarer, symboltragender Hiero- 
glyphen herausstellt. Daß hier Hieroglyphen mit ihrem Lautwert zu einem „Schriftbild“" zu- 
sammengestellt werden, entspringt gleichfalls dem neuen Geist, der versucht das denkwürdige 
Geschehen mit eigens hierfür erschaffenen Mitteln festzuhalten. Die Zeit, die zum ersten Male 
eine Einigung des ganzen Aegyptens erzielt und in einer ungeheuren Erregung lebt, greift auf 
ihren Denkmälern nicht auf überholte Schreibweisen zurück, sondern stellt erfinderisch die Kunst 
des Schreibens in den Rahmen ihrer Bildkunst. Wie im Liede auf die weiße Krone wird für das 
unerhörte Ereignis ein angemessenes Bild gesucht und gefunden, das zwar in Bildern älterer 
Schminkpaletten Vorläufer hat, jedoch zum ersten Male den Gott selbst als Falken in den Kampf 
eingreifend zeigt. Jetzt erst nehmen Bilder der königlichen Macht Schild und Keule — die Waffen 
der Hieroglyphe ‘Kampf’ —, wie im Namen eines Nachfolgers des Reichseinigers, oder fechten 
mit dem Kampfstock, wie das Namenstier des Königs Narmer selbst?, so daß man sich auch 
hier in eine Märchenwelt versetzt glauben könnte, wenn nicht diese Bilder geschichtliche Ereig- 
nisse feierten oder symbolhaft die Kampfbereitschaft der Königsmacht bekundeten. Auf der 
‚Narmer-Palette reißt der König oder sein Gott als Stier mit seinem Gehörn die Mauern einer 
Stadt ein. Hier wütet noch die reine, durch nichts gemilderte Tiermacht. Zwischen zwei Welten 
vermitteln so diese Denkmäler. Bis hierher führte die Zauberkraft über einen in gleicher Weise 
mächtigen Feind. Jetzt beginnt die Geschichte und löst einen neuen Geist, der seine Bilder dem 
Menschen absieht und sich eine neue Gottesvorstellung und schließlich die Mythe schafft. 

Der Bildschmuck der prachtvoll ausgeführten Weihgeschenke oberägyptischer Könige an 
das Heiligtum von Hierakonpolis stellt die Mächte der Vorzeit in ihrer ganzen Wildheit dar. 
Auch die ersten Spuren ihrer späteren Vermenschlichung dienen dazu, ihren Schrecken, ihre 
Zauberkraft märchenhaft zu erhöhen. Zwei der Schminktafeln zeigen einzig Bilder einer durch 
Fabelwesen vermehrten Tierwelt. Zwischen springenden ‘Hunden’ — in denen man die Seelen 
‘von Hierakonpolis erkennen kann —, welche diese Tafeln beiderseitig umrahmen, bewegt sich 
das Wild der Wüste. Neben Löwe, Wildstier, Giraffe, Steinbock, Antilope, Gazelle und Strauß 
finden sich Löwen, die zwischen Kopf und Leib Schlangenhälse tragen und ein aus Löwenleib 
und Falkenkopf zusammengesetztes geflügeltes Mischwesen®. Die Gruppe zweier einander rechts 
und links einer Palme gegenüberstehender Girallen findet sich auf einer der Kampfpaletten wieder 
und zeigt, daß alle diese Tafeln trotz ihrer Verschiedenheit zusammengehören‘. Die eigentüm- 
liche Schriftgruppe für die Stadt Kusae, zwei voneinander abgewandt gezeichnete Giraffen, die 
ein auf beider Rücken stehender Mann zusammenhält, erinnert an sie. Doch ist auch die Be- 
deutung deser Gruppe unbekannt®. Mit dem Elephanten — nach einem vorgeschichtlichen Kamm 
einmal ein Schlangenfeind® —, dem Nashorn und anderen Tieren sind sie aus der ägyptischen 
Götterwelt verschwunden, ohne im Kult Spuren zu hinterlassen. Was bedeuteten einst die Bilder 
dieser beiden Schminktafeln ? Die Beschränkung auf Tiere könnte eine Tierfabel, die eingestreuten 
Wunderwesen ein Märchen vermuten lassen. Löwe und Stier kommen auch auf den Kampf- 

  

  

    

    

1 vgl. Sethe, Vom Bilde zum Buchstaben $.82, Anm. 3. 
2 Quibell, Hierakonpolis, Bd. ı, Taf. 15, 7, vgl. W. Hölscher, Libyer und Acgypter $. 13, Ann. x 
3 Tat. 
4 Diese Gruppe auch Scharff, Die Altertümer der Vor- und Frühzeit Acgyptens, Bd. 2, $. 74ff., 

Taf. 22, $.76, Abb. 53. 
$ Die Giraffen auch durch zwei Schlangen ersetzt (Erman, Grapow, Wörterbuch, Bd. 5, $. 17) 
8 Capart, Primitive Art in Egypt, Abb. 44.45 

   



90 IV. Der mythische Gottesbegriff 

paletten vor. Dort wütet der Löwe auf dem Schlachtfeld zusammen mit den "Bewohnern des 
Himmels’ — Geiern und Krähen — zwischen ‘Leichenhaufen’. Der Stier zertrampelt den Landes- 
feind oder nimmt ihn auf seine Hörner. Das Wildtier der Wüste, Steinböcke, Antilopen und 
Gazellen, scheint jedoch nicht nur als Beute dieser Mächte dargestellt zu sein. Zwar wird es auf 
einer Seite der jüngeren der beiden Tierpaletten (Taf.T) gejagt, auf der Gegenseite aber scheinen sich 
Raubtier und Wild friedlich vereint zu beriechen und miteinander zu spielen — das Verhalten 
der ungleichen Paare ist auffällig und kaum anders zu erklären —, wozu die Giraffe tanzt und 
der Schakal mit der Flöte aufspielt. Diese Schminktafel scheint so das "Spiel der Mächte” zu 
vereinigen, die sich heute vertragen und morgen einander grimmig befehden, als die beiden Kehr- 
seiten der Welt. Wenn dieser Bildschmuck auch rätesihaft ist und bleibt, so wirft er doch so viel 
Licht in die Götterwelt der ausgehenden Vorgeschichte, daß es möglich ist, Grundzüge zu er- 
kennen. Unberechenbar, wild und spielerisch, stehen sich hier Mächte der Vorzeit gegenüber, 
von denen einige — Löwe, Stier, Geier, Falke, Gazelle und Schakal — in der späteren Götter- 
welt weiterleben. Ihr natürlicher Tummelplatz ist nicht der Himmel, sondern die Wüste. Das 
Märchen sicht zwar die wirkliche Welt der Natur, verzaubert sie jedoch und bringt Raubtier 
und Jagdwild dazu, sich zu vertragen. Schon das Märchen zähmt so das Raubtier, wie es den 
Falken blendet und den Stier verschneidet, läßt aber neue Ausbrüche der Wildheit in gleicher 
Weise zu, wie die wunderbare Heilung ihrer königlichen Mächte. Zwischen einem unberechen- 
baren, märchenhaften Geschehen und der klaren Schicksalsführung der Mythe scheint keine 
Verbindungsmöglichkeit zu bestehen. Und doch geht das eine in das andere über. Die Schmink- 
tafeln selbst zeigen die ersten Anzeichen der mit der Reichseinigungszeit einsetzenden Verwand- 
lung. Auf dem Bruchstück der Städtepalette (Taf. Ha) werden die Hacken, mit denen die königlichen. 
Mächte sieben mit ihren Namen beschriftete Städte! niederreißen, Falke, Löwe und Skorpion in 
ihre Tierfüße gegeben, an die beiden Standarten der ‘Herren’ jedoch lediglich angezeichnet, so 
daß hier dem Beschauer überlassen bleibt, sich den Vorgang vorzustellen. Auf der Schlachtfeld- 
palette (Taf. ITa) führen auf der Vorderseite eine Falken- und eine Ibisstandarte je einen Gefangenen 
vor. Hier geht von den Standartenschäften ein Arm aus, mit dem die Standarten die Gefangenen an 
ihren gefesselten Armen gepackt halten. Auf dem Bruchstück einer weiteren Palette (Taf. IIb), welche 
oben ein den Feind aufnehmender Stier abschließt, halten fünf Standarten einen Strick in Händen 
gefaßt, in welche ihre Schäfte auslaufen. Der andere Teil des Bildes ist verloren. An dem Strick 
dürfte der Feind gehangen haben. Die Aufgabe, “Wegöffner' und ‘Geleit’ des Königs an Kampf 
und Triumph zu beteiligen, ist meisterhaft gelöst. Zwar erhalten sich einige wenige Beispiele 
dieser Darstellungweise, so wenn man Bäumen einen Arm anzeichnet? oder Glückssymbolen 
Arme gibt, um Standarten tragen und jubeln zu können®. Doch greifen derartige Symbole nie 
wieder in Kampf und Staatsaktionen ein, sondern treten wegen ihrer Glücksbedeutung oder aus 
Raummangel an die Stelle der üblichen Standartenträger und des Gefolges. Mit der Vermensch- 
lichung der Götter hat man eine neue, umfassendere Lörung gefunden, die zwar unwirklich bleibt, 
aber bald mythisch und nicht mehr märchenhaft gesehen wurde. 

Auf der Narmerpalette (Taf. IV) sind die Standarten nicht mehr als selbständige Wesen dar- 
gestellt. Sie öffnen zwar dem König den Weg, werden hierbei jedoch wie schon auf dem Keulenkopf 
des Königs Skorpion von Männern getragen. Auf der Gegenseite der Tafel packt der Falke noch 
in seiner breitbrüstigen, langgestreckten Form selbst den Strick, an dem es dem König den Feind 
zuführt. Das Anfügen des Armes fällt hier weniger auf als an den Standarten. Er ist nicht an- 
gestückt, sondern sitzt an der Stelle des Falkenfußes. Nicht ein Stock läuft in einen Arm aus, 
sondern ein Falkenfuß ist in einen Menschenarm, der allein den Strick ‘packen’ — altägyptisch 

        

1 oder, den Mächten des Königs entsprechend, eine Stadt mit sicben Namen. 
2 Sethe, Urgeschichte, $. 40. 
3 so auf den Reliefs in den unterirdischen Kammern der Stufenpyramide von Sakkara, Firth, Step 

pyramid, Taf. 15/17, 40/42.



Die Narmerpalette. Denkmäler einer Zeitwende gr 

mit der “Faust” determiniert — kann, verwandelt. Im Namen des späteren Königs "Kämpfer 
ist das Schriftzeichen ‘Kampf’ — zwei auseinanderwachsende Arme mit Keule und Schild — 
mit dem Falken des Horusnamens so verbunden, daß der Falke das Schriftzeichen statt seiner 
‚Füße trägt und nun selbst Keule und Schild hält. Der andere Fuß des Falken der Narmerpalette 
ist nicht vermenschlicht. Seine Klaue steht breit auf dem Bildzeichen "Unterägypten’. Auch 
dieses Zeichen ist für den Darstellungszweck gegenüber älteren ähnlichen Beispielen vermensch- 
licht. Auf der Städtepalette sind an der Gegenseite in drei Reihen Stiere, Esel und Schafe dar- 
gestellt, eine weitere Reihe wird als „Libyen“ bezeichnet, so daß hier die Beute des mit dem 
umseitig dargestellten Triumph endenden Feldzuges einschließlich des Ertrages dieser Bäume, 
Olivenöl als das ‘Beste von Libyen’ (H3t.t Thnu), abgebildet sein dürfte. Dies Schriftzeichen 
hat lediglich auf das alte Landzeichen das Lautzeichen "Wurfholz’ gestellt und trägt ebenso wie 
der Name eines weiteren bezwungenen Landes! auf der Schlachtfeldpalette keinen Kopf. Auch 
auf der Narmerpalette sind Lautzeichen und Landstück miteinander so vereinigt, daß der 
Lautwert auf dem Boden ‘steht', ja hier durch den glücklichen Umstand, daß Unterägypten mit 
“Papyrusbusch” geschrieben wird, aus dem Landstück herauswächst in derselben Weise, wie die 
Lautzeichen der Wörter des Gehens durch angezeichnete Beine selbst ‘laufen’, ‘gehen’ oder 
‘kommen’. Dieses Schriftzeichen wird nun seinerseits vermenschlicht und erhält einen Kopf an- 
gezeichnet, damit eine Nase vorhanden ist, durch die der Strick in der „Hand“ des Falken ge- 
zogen werden kann. Die Reihenfolge der Vorgänge wird hier deutlich, worauf schon hingewiesen 
wurde (s. $. 88). Nicht eine ältere Form der Schrift ist hervorgeholt worden, um etwas mit- 
zuteilen, sondern ein Schriftzeichen ist zur Herstellung eines Schriftbildes umgeformt worden 
— wie das später in reinen Bildern beim Zuführen der Städte von Syrien und Nubien in theba- 
nischen Tempeln immer wieder geschieht — und für diese besondere Gelegenheit mit einem 
‚Kopf versehen worden. Es handelt sich so nicht um eine altertümliche Schreibweise, sondern 
um ein gegenüber älteren Beispielen der Schreibung von Ländernamen neuartige Benützung 
einer Hieroglyphe, die mit der Anfügung des Kopfes zur Anbringung des Strickes, an dem Unter- 
ägypten „eingebracht“ wird, geeignet gemacht wird. Auch diese Art der Vermenschlichung, 
die Dingen einen Menschenkopf gibt und ihnen ihre Gestalt beläßt, findet sich in einigen weiteren. 
Beispielen®. Im Schriftzeichen des alten Erdgottes 3krw trägt das Landeszeichen sogar zwei 
Menschenköpfe die voneinander weg nach außen schen. Weder Köpfe noch Landstück tragen 
in dieser Gruppe einen Lautwert. Wie Bilder anderer Götter ist das Ganze als Bild des Erdgottes. 
in die Schrift übernommen. Ein weiteres Beispiel dieser Art der Vermenschlichung ist die Sphinx, 
in der die alte königliche Löwenmacht erhalten bleibt, jedoch nun ein Gesicht mit den Zügen des 
Königs trägt. Ein ähnlicher Fall liegt schließlich auf der Narmerpalette selbst vor, die nach oben 
beiderseitig von zwei Köpfen gekrönt wird. Es sind Frauenköpfe mit Kuhohren, die wohl auch 
hier schon als Köpfe der Hinmelsgöttin Hathor die Welt der Bilder überragen. Bei diesen Köpfen 
scheint es zweifelhaft, ob die Tierform Ausgangspunkt der Mischgestalt gewesen ist, oder ob 
nicht vielmehr eine Auffassung des Himmels als ‘Gesicht’ von einer anderen Weltvorstellung 
her Attribute der Himmelskulı nahm. Von der Welt der alten Tiermächte zeigt die Narmerpalette 
den Kampfstier beim Einreißen der Mauer einer Stadt und die beiden Löwen mit Schlangen- 
hälsen. Diese ‘Löwen’, deren Hälse der einfallsreiche Künstler der Tafel um den Schminknapf 
geschlungen hat, sind an Leinen gelegt. Sie sehen einander grimmig an und schlagen mit ihren 
Schwänzen. Ihre Wärter scheinen Mühe zu haben, ihre Köpfe zurückzureißen. Man kann so in 
ihnen Symbole der beiden kürzlich noch kämpfenden Parteien erkennen, die beiden Löwen, 
die in einem Zaubertext einander verschlingen — „Jener Löwe ist im Innern dieses Löwen“ 
(6. 5.86) — und die auf älteren Schminkpaletten mit denselben langen Schlangenhälsen ein- 

1 Tat. I, vgl. Sethe, AZ BdL 52, 8. 571. 
2 Auf einer Stele des Königs Hl-ihm (s. S. 117) wird Nubien durch ein Landstück mit angezeich- 

netem Kopf dargestellt (Quibell, Hierakonpolis, Bd. 2, Taf. 59). 

 



92 IV. Der mythische Gottesbegriff 

ander gegenüberstehen. Sie scheinen so die beiden Länder bedeutet zu haben, womit wieder 
nichts darüber gesagt ist, woher dieses Bild der Löwen mit Schlangenhälsen stammt. Sicher 
hat es nicht sofort die beiden Länder, sondern Parteien in einem engeren Bereich bedeutet, der 
längst in einer größeren Welt befriedigt aufging. 

Wenn auch, wie in den Zaubertexten, vieles auf den Schminkpaletten unerklärt und dunkel 
bleibt, zeigen sie doch im Bilde anschaulich das, wasin den Zaubertexten fehlt. Auf den Schmink- 
tafeln tritt die gerade geschichtlich werdende Welt, die in den Zaubertexten nur vereinzelt in 
dem Lied auf die weiße Krone aufblitzt, schnell in den Vordergrund und schafft hier inmitten 
der noch nichts einbüßenden alten Mächte eine einmalige großartige Durchdringung von Ge- 
schichte und Symbol, die in Aegypten später nie wieder in dieser Weise erreicht worden ist. 
Alles, was sich erkennen läßt, ist Symbol oder geschichtliche Wirklichkeit und dient dazu, im 
Rahmen der alten kämpferischen Welt den Sieg über den Streit als seine Frucht zu feiern, wo- 
beidie*Löwen’ zwar gebändigt sind, aberihre Kraft nicht eingebüßt und ihre Natur nichtaufgegeben 
haben. Auch der Falke, der Unterägypten zuführt, ist trotz des Ersatzes einer Klaue durch den 
Arm noch der alte, der den Arm lediglich für das Einbringen der Beute erhält. Der König trägt 
die beiden Landeskronen nicht als Doppelkrone!, sondern noch getrennt, wie später seine Nach- 
folger beim Jubilaeumsfest. Sogar die feindliche Macht, deren Krone der König trägt, nachdem 
er seinen Vorgänger mit der weißen Keule erschlagen hat, scheint als Macht anerkannt und 
feierlich bestätigt zu werden. Auf dem Keulenkopf des Königs Narmer thront der König als 
‘Horus’ Narmer unter den Flügeln der oberägyptischen Kronengöttin im Ornat des unterägyp- 
tischen Königs mit einem Wedel, den er auch auf seiner Schminkpalette, dort mit der Keule, als 
unterägyptischer König trägt. Unter dem Geleit der königlichen Standarten wird ihm ein (unter- 
ägyptisches) ‘Königskind’ in seiner Sänfte, von drei gefesselten Männern geleitet, gebracht, ver- 
mutlich als Bestes der sich auf 400000 Stiere, 142200 Ziegen und 120000 Männer belaufenden 
Beute?. Dies geschieht an einem Platz, der durch eine umfriedete Kapelle unterägyptischer 
Bauart, über der ein Reiher steht, nach Art früher Tempeldarstellungen als Tempelbezirk einer 
Reihergottheit gekennzeichnet ist, In diesem Reiher läßt sich unschwer der von Kees verschie- 
dentlich nachgewiesene alte Reihergott von Buto® erkennen. Wenn er nicht, wie später andere 
Götter beim Jubilaeumsfest, am Festplatz der Residenz eine Kapelle errichtet erhält, sondern 
das Bild sein Heiligtum in Buto selbst darstellt, findet dort die Besitzergreifung der ‘Beute’ 
durch den König statt. Die dargestellten Schlacht- und Trankopfer zeigen, daß man bei dieser 
Gelegenheit der Macht des besiegten Landes Ehren erwies. Mit Krone und Land wurde sie in den. 
erweiterten Staat aufgenommen. Wenn der König dies freilich auf einem Keulenkopf von riesigem. 
Ausmaß darstellen ließ und ihn seinem heimatlichen Gott als Weihgeschenk stiftete, zeigt es, 
daß er seinen Sieg der weißen Keule zuschreibt und diesen Sieg in Hierakonpolis noch einmal 
gefeiert hat. Vielleicht werfen einmal weitere Denkmäler dieser Zeit neues Licht auf die Epoche 
der Reichsgründung und ihre Götterwelt. Die Funde aus dem oberägyptischen Landesheiligtum 
in Hierakonpolis gestatten Einblicke in die Welt, welche der Mythenbildung vorausgeht. Sie 
sicht anders aus, als es die Mythe in Erinnerung behielt oder wahr haben will. Horus und Seth 
sind beides Mächte, die als Standarten mit anderen Mächten dem König von Oberägypten dienen. 
Nicht Horus und Seth kämpfen miteinander, sondern zwei auch als Schlangen geltende Löwen, 
auf den Schminktafeln Mischwesen, in den Beschwörungen schillernde Begriffe, die mit noch 
anderen wechseln. Noch gehört Oberägypten nicht Seth, sondern dem Falken, dessen Namen 
der König als Titel trägt, der in Hierakonpolis neben den älteren ‘Seelen’ dieser Stadt damals 

    

   

      

1 Die Doppeikrone erscheint auf Denkmälern des Königs Wdj-mıs (t. Dynastie) 
2 Quibell, Hierakonpolis, Bd. 1, Taf. 265. Die Beutezahlen werden im Allgemeinen als „Übertreibung“ 

angesehen (a. B. Meyer, Geschichte des Altertuns T, 2, $. 130). Nimmt man sie als Zahl’der Einwohner 
Unterägyptens und ihrer Herden, scheinen sie nicht absonderlich hoch zu sein. 

3 Kecs, Cötterglaube 8. 50f. 

  



Die Mittel der Ver   nschlichung 93 

als Landesmacht, später als Ortsgott einen Kult besaß. Noch gehört Unterägypten nicht Horus, 
sondern wird vom Falken eingebracht. In dem Heiligtum, das auch ein jüngeres Bild vom Königs. 

s Stätte einer Reihergottheit kennt, steht diese Gottheit und nicht Horus! 
örungen und einige verwandte Texte erweisen sich gegenüber der Mythe als 

ältere und zuverlässigere Quellen, die freilich, wie so vieles aus der Frühzeit, vor allem auch die 
erhaltenen Schriftdenkmäler, mit großen Teilen ungedeutet sind. Noch fehlen Spuren der Mythen- 
bildung, die erst später eingesetzt und dann nicht zwischen Altem und Älterem, zwischen Märchen 

zwischen Dogma und Kunde zu scheiden vermag. Nichts zeigt, daß die Reichs- 
ichen der Götter der Mythe erfolgte. Im Gegenteil weisen alle Spuren auf andere 

Verhältnisse. Noch herrschen unberechenbare Mächte, deren Wildheit nur mit Zauberei und 
Gewalt gebändigt werden kann. Ehe sich aus diesem soeben abgeklungenen Kampf eine Mythe 
bildete, mußte der Albdruck der gespaltenen Welt, an welche die alten Götter mit den in ihnen 
groß gewordenen Kampfeigenschaften und Instinkten erinnerten, vergessen sein, und nur noch 
das geschichtliche Ereignis selbst vor einer versunkenen Vorzeit stehen. Erst dann konnte die 
Mythe ihre Kunde an die Stelle der Märchen verlorener Mächte vor die Annalen der geschicht- 
lichen Könige rücken. Als Kraft, die zur Mythenbildung führt, war früher das königliche Dogma 
erkannt worden, das in der Person des Gottes Osiris ein neues Symbol des Königtums findet. 
Dieser Gott, der anstelle der von ihren Wunden stürzenden königlichen Mächte Horus und Seth 
im Kampf um das Reich fällt, setzt als Vater jedem Horus ein neues Ziel, welches Erbe und 
Sohnespflicht miteinander verbindet. An die Stelle der einander Wunden schlagenden Mächte 
tritt die menschliche Beziehung zwischen Vater und Sohn. An die Stelle zauberhafter im Kult 
geübter Heilung setzt die Mythe ihren eigenen schicksalsgebundenen Verlauf. 

   

     

     

  

  

  

4. Die Vermenschlichung der Mächte 
Sethe hat in seinem Buche „Urgeschichte und älteste Religion der Aegypter“ die Vermensch- 

lichung als „die augenfälligste Veränderung“, welche die „alten fetischistischen Ortsgottheiten 
in ihrer Entwicklung erfahren haben“ (8. 24#f.) ausführlich beschrieben. Die alten Mächte er- 
halten in prächtige Gewänder gekleidete Menschenleiber und behalten von ihrer früheren Gestalt 
lediglich einen Rest. Da wo es angeht, gibt man ihnen anstelle des Menschenhauptes den Kopf 
ihrer alten Form. Eine Verklärung des toten Königs, der auf dem „Thron des Osiris“ um die 
Stätten des Horus und die Stätten des Seth zieht, schildert in vergottendem Preis seine Ge- 
stalt. Hände, Arme, Leib, Rücken, Hinterteil und Füße werden als Atum gepriesen, sein Gesicht 
jedoch als Schakal, die alte Gestalt des „Ersten der Westlichen‘‘, des Totengottes von Abydos?, 
Atum gilt hier als vorzüglich menschengestaltiger Gott. In der gleichen Weise, die Leiber als 
‚Atum, die Köpfe als Reste ihrer einstigen Gestalt sind unter den großen Göttern vor allem Horus. 
und Seth, Thoth der Ibis, Sobek das Krokodil, Chnum der Widder vermenschlicht. Durch das 
gefältelte Kopftuch sind die verschiedenartigen Teile trefflich zur Einheit verbunden. Sie mutet 
nicht widernatürlich an. Unter dem Tierkopf kann man überall das Menschenhaupt vermuten. 
So wirken die Köpfe wie Masken, die Gesellschaft dieser Götter wie gcheimnisvoll verkleidete 
‚Wesen. Wo dies nicht möglich war, hat man andere Lösungen gefunden. Von den Kronengöttinnen, 
die mit den Kronen ihre eigentliche Gestalt auf dem Haupt tragen, erhält die Geiergöttin von 
Elkab den Balg ihrer Tiergestalt als Haube, deren Kopf ihre Stirn krönt, und deren Gefieder 
ihr Haupt umschließt. Die Kobra der unterägyptischen Kronengöttin rückt als Diadem an ihre 
Stirn. Skorpion und Fischmächte, der Gott der Lotusblüte von Memphis, Baumgottheiten und 
andere nehmen die alte Gestalt auf ihre Köpfe, Hathor die Himmelskuh lediglich ihr Gehörn, 

1 Kees meint ibd., der Reihergott erscheine „nunmehr als „Horus von Pe“, ohne indessen seine 
alte. Reihergestalt aufzugeben“, 

2 Pyr. 135, vgl. Sethe, Urgeschichte, $. 25, Anm. 1, $.95, Ann. 

 



4 IV. Der mythische Gottesbegriff 

das die Sonnenscheibe umschließend über ihrem Scheitel steht. Nach diesem Vorbild tragen 
andere Gottheiten wie Isis und Nephthys — Isis dabei vielleicht auch ihre alte Form als Thron — 
oder die Göttin des Rechts oder Gau- und Stadtgötter ihre Namen auf dem Haupt. Andere Gott- 
heiten nehmen ihre alte Form, die sie schlechterdings nicht als "Kopf tragen können, in die Hand, 
so die Göttin Neith Pfeile oder Pfeil und Bogen. Überall ist die Menschengestalt Träger der 
Göttlichkeit geworden. In sie werden auch die Naturgötter, Sonne, Himmel, Erde, Luft, Nil 
und Meer gekleidet, wobei man den “Nilen’ eine füllige Gestalt gibt, Wassergottheiten eine wäßrige, 
dem Getreidegott (Npr) eine 'körnige’ Haut! malt und in den Farben eine weitere Unterschei- 
dungsmöglichkeit fand. Hat doch auch der Weltschöpfer den Wesen verschiedene Farben” ge- 
geben (s. $. 103). Auch sonst hat der Vorgang der Vermenschlichung in der Mythe seinen Nieder- 
schlag gefunden, wird jedoch dort umgekehrt, indem man die jüngere Form als das Anfängliche 
und den Rest in Tiergestalt als das Hinzugekommene, den Göttern erst im mythischen Geschehen 
Verliehene erklärt. So wird im Ramesseum-Papyrus die Austeilung der Brothälften an die „Großen 
Ober- und Unterägyptens‘“ als „den Göttern Köpfe geben“ erklärt (Dr. T. $. 207), wozu Horusan 
‚Thoth den Befehl: „Gib ihnen ihre Köpfe!“ erteilt, was Thoth in der folgenden Rede — „‚Gnädig 
ist Euch Geb, er gibt Euch Eure Köpfe!“? — als Befehl des Geb den Göttern mitteilt. Dieser 
Befehl findet sich sowohl in diesem Festspiel (Dr. T. S.147) wie in der Speisetafel als Rede zu 
einer Wasserspende: „‚Thoth, gib ihm seinen Kopf!“ (Pyr. 10), und als Befehl des Geb an Thoth 
zum Darbringen von Köpfen der Opfertiere Ziege und Gans als „Kopf des Seth“ (Dr. T. 8.153) 
zum Senken des Pfeilers in Memphis wieder. Nach diesen Götterreden haben die Götter — im 
Kampf um Aegypten — ihre Köpfe verloren. Als Ersatz gibt ihnen der höchste Gott und Richter 
der Mythe von Memphis die Köpfe, die sie von nun an tragen?, wie ja auch später der Kuhkopf 
der Göttin Isis als Ersatz für ihr von Horus in einer Anwandhung von Zorn abgeschlagenes 
Menschenhaupt gilt. Danach hätte sich bis zur ersten Formung der memphitischen Mythe die 
neue Auffassung der Göttergestalt derart gefestigt, daß die Menschengestalt als Grundform und 
der Rest der Tierform als "Ersatz’ abgeschlagener Menschenköpfe gelten konnte. Die besondere 
‚Rolle, Köpfe wieder anzusetzen und so zu neuem Leben zu verhelfen, kommt Geb auch noch 
im Nachwirken des alten Totenkultes, der noch keine Mumifizierung kannte, zu. In einem alten 
Bestattungsritual, das „Skelettform der Leiche und einen Grabbau aus Ziegeln‘“ voraussetzt, 
wird dem Toten gesagt: „Dir ist Dein Kopf an Deine Knochen geknüpft! Dir sind Deine Knochen 
an Deinen Kopf geknüpft!“ (Pyr. 572). Ähnlich sagt in der Speisetafel vermutlich Geb zu Osiris, 
dem König: „Ich gebe Dir Deinen Kopf, ich befestige Dir Deinen Kopf an Deine Knochen!“ 
(®yr. 9). Ein alter Grabzauber, der die in der Erde zerfallenden Glieder des Toten wieder ver- 
einen sol, erhält im mythischen Ritual einen neuen Sinn und erklärt hier vermutlich den Kopf 
als von Seth abgeschlagen und von Geb wiedergebracht. Auch hier dürfte es sich um einen ‘neuen’ 
Kopf, den Kopf des „Ersten der Westlichen“ handeln, der in anderen Sprüchen ausdrücklich 
als „Gesicht“ des verklärten Toten bezeichnet wird (s. S. 93). 

Hebt sich so im Vergleich der alten und neuen Formen die Vermenschlichung deutlich 
ab, ist sie doch als Vorgang kaum aufzuspüren. Die Schrift schreibt die Götter in ihrer alten 
Form, Horus mit dem Falken, Seth mit seinem Tier, Neith mit ihren Pfeilen, die Kronen- 
göttinnen als Geier und Schlange, Anubis mit dem Schakal und so fort, obwohl schon in der 
Thinitenzeit als Wortbilder auch Götter in Menschengestalt auftauchen — der Gott von Li- 
byen mit dem Kopf des Sethtieres oder dem Falkenkopf, die Göttin Uto mit ihrem Namen 

  

  

  

1 L. Borchardt, Das Grabdenkmal des Königs Sahure, Bd. 2, Taf. 30. 
12 Dieser Text findet sich, worauf mich Kees aufmerksam macht, auch Naville, Festival Hall, Taf. 19.3. 
3 Sethe erwägt Dr. Texte $.209 (983) diese Auffassung der Textstellen, entscheidet sich jedoch 

in Anlehnung an ein Beispiel des im Folgenden angeführten älteren Totenglaubens für eine andere Deutung. 
4 s. Spiegel, Die Erzählung vom Streite des Horus und Seth, 8. 45f. 
5 Pyr. Spr. 355 (Sethe, Kommentar, Bd. 3, $. 71).



Der Vorgang der Vermenschlichung 95 

als Szepter!. Die Schrift hält so im Wesentlichen an ihren vor der Vermenschlichung geprägten 
‘Formen fest. Als allgemeines Götterdeterminativ erscheint im Alten Reich der Falke auf der 
Standarte. Der Falkengott scheint so auch noch während des Aufstieges des Sonnengottes als 
der Gott schlechthin zu gelten. Als gleichwertiges Göttinnenzeichen kommt gelegentlich die 
Kronenschlange vor (Pyr. 137, 606). Erst im späten Alten Reich findet sich neben der Falken- 
standarte als Götterdeterminativ ein hockender Mann mit Götterkleid, Götterbart und Götter- 
perücke. Wenn dies neue Zeichen in den Pyramidentexten nicht verwandt wird, hat dies wenig 
zu bedeuten, da hier allgemein Menschengestalten nicht aufgenommen werden. Erhält doch 
auch Min anstelle seiner ithyphallischen Gestalt eine Falkengestalt, der man den Kopfschmuck 
des Gottes, die beiden hohen Federn und das lange, sonst zum Boden hängende Band belassen 
hat (Pyr. 1948). Ebenso geht es dem Gott von Busiris (Pyr. 614). Auch die Göttin der Ge- 
burtsstätte (Mähn.i) wird mit dem Falken auf der Standarte geschrieben, der ihren eigen- 
tümlichen Kopfschmuck trägt. Die älteste Schreibung hat dafür einen Frauenkopf mit dem 

Schmuck der Göttin (Pyr. 1183, 1185). Dies zeigt, daß die Göttin in der Vorlage mit der Menschen- 
gestalt geschrieben war. Bei Ptah, Hathor und der Göttin des Rechts dürfte ähnlich verfahren 
sein. Sie finden sich auf anderen Denkmälern und in den Beamtengräbern, Ptah in altertüm- 
licher Menschengestalt?, Hathor mit Kuhhörnern und Sonnenscheibe thronend, die Göttin des 
‚Rechts mit ihrer Feder stehend. Statuengruppen des Königs Mykerinos und Bilder der Pyramiden- 
tempel seit der 5. Dynastie (s. S. 16) zeigen menschengestaltige Götter. Unter den Göttern 
Oberägyptens, denen König Pepi II. opfert, finden sich als Tiergötter einzig zwei Paare der 
„Weißen (Paviane)“, denen für Unterägypten die heiligen Stiere von Memphis und Heliopolis 
entsprochen haben dürften (s. S.13). Nicht menschengestaltig sind in diesen Bildern ferner 
einige den König umgebende Figuren, die über ihm fliegenden Himmelsgötter Falke und Geier 
und die beiden Kronengöttinnen in ihren Körben auf den Wappenpflanzen Ober- und Unter- 
ägyptens, die sämtlich auch vermenschlicht vorkommen, jedoch zum Schutz des Königs und 
als Symbole neben seinen Namen ihre alte Gestalt tragen. Ein anderes Bild ergeben demgegen- 
über die Darstellungen vom Jubilaeumsfest. Auch hier sind ober- und unterägyptische Götter 
versammelt. Sie empfangen Opferzuwendungen und werden von ihrer Priesterschaft begleitet. 
Doch findet sich unter ihnen kein einziger Gott in Menschengestalt. Die Göttin der Schrift 
und der Baumeister, die menschengestaltig mit dem Pantherfell bekleidet für den König Sahure 
die Beute aus Libyen niederschreibt und ihr Schriftzeichen auf dem Kopf trägt, empfängt in 
den Bildern des Jubilaeumsfestes noch als Standarte „im See“ — wie man hier und sonst (Pyr. 
653) das auf dem Schlitten stehen bezeichnet — ihr Opferrind. Neith erscheint in zwei Formen 
als „Neith von Libyen“ und „Gebilde der Neith“®, zwei Standarten mit Pfeilen. Bei den Fest- 
‚handlungen selbst sind die Kapellen des Horus von Edfu und des Seth von Ombos als ober- 
ägyptische Heiligtümer und die des Horus von Libyen als unterägyptisches Heiligtum dargestellt. 
Hier fehlen die Götter, die auf den Bildern der Pyramidentempel hinter ihren Kapellen stehen. 
Ebenso werden im Wandschmuck der unterirdischen Kammern der Djoserpyramide von Sakkara 
beim Staatsbesuch des Königs von Kapellen des Horus von Edfu und des „Großen Weißen 
(Pavians)““ als Götter Oberägyptens und des Falkengottes von Letopolis als Gott Unterägyptens 
die Götter neben den Kapellen nicht dargestellt. Hier wie beim Jubilaeumsfest dürften sie als 

terbilder in den Kapellen vorzustellen sein, in ihrer alten Form, mit der man sie in den Bei- 
schriften schrieb. Aber auch die Kapellen vor den Göttern der Pyramidentempel dürften nicht 
leer gewesen sein, sondern die alten Idole der hinter ihnen stehenden menschengestaltigen Götter 

                

1 Hilda Petrie, Egyptian Hieroglyphs of the first and second Dynasties No. 43{f. 
2 Petrie, Tarkhan, Bd. 1, Taf. 3. 1; Taf. 37; Ptah auch im Denkmal Memphitischer Theologie in dieser 

Gestalt (Dr. Texte $. 46, Junker, Götterlehre $. 16), ebenso auf dem Annalenstein von Palermo (Urk. I, 
1249, 6, 244, 13), in den Beamtengräbern der 6. Dynastie meist ohne Determinativ. 

3 Kees, Götterglaube $. 102f.



96 IV. Der mythische Gottesbegriff 

enthalten haben. So hat man allem Anschein nach hier die Götter, wie man sie sich vorstellte, 
neben den Kapellen ihrer Idole abgebildet, während beim Jubilaeumsfest und in der Djoser- 
pyramide lediglich das, was man von den Göttern sieht, erscheint. 

Die Göttin der Schrift und der Baumeister ($32.1) wird in den Bildern des Jubilacumsfestes, 
als einzige Gottheit auch menschengestaltig dargestellt. Sie spannt mit dem König den Strick 
beim Abstecken des Festplatzes?. Wie alle anderen Bilder dieses Festes dürfte auch dies Bild 
nicht etwas bloß vorgestelltes, sondern eine wirkliche Kulthandlung zeigen, die der König selbst 
vornahm. So wäre die Göttin bei der Kulthandlung leibhaftig zugegen gewesen. Dies ist nur 
möglich, wenn ihre Rolle von einer Frau, der Priesterin der Göttin oder der Königin getragen 
wurde. Ein ähnlicher Fall liegt im Ramesseum-Papyrus vor, wenn dem Gott „Der ohne Augen“ 
‘von Letopolis Brot und Bier als Ersatz für seine Augen gegeben werden. Wie dies geschieht, 
‚geht aus dem Text nicht hervor, da nicht angegeben wird, wer die Rolle des Gottes trägt. In der 
Illustration dieser Szene ist jedoch auch der im Text mit dem Falkenidol geschriebene Gott 
dargestellt. Menschengestaltig trägt er einen eigentümlichen Kopf, den Sethe als „gesichtslos‘“ 
erklärt (Dr. T. $. 250). Auch dies Bild dürfte kaum als einziges des ganzen Papyrus ein menschen- 
gestaltiges Götterbild® oder den Gott selbst, wie man sich ihn vorstellte, darstellen, sondern 
einen Menschen, der die Rolle des Gottes trägt, vermutlich den Priester des Gottes. Dieser Priester 
trüge den gesichtslosen Kopf des Gottes als Maske und als weiteres Zeichen seiner Götterrolle 
ein Szepter. Alle anderen Personen werden, wie der diesem Gott den Krug Brot und den Laib 
Brot überreichende Vorlesepriester in der Rolle desHorus, unmaskiert dargestellt. König, Priester 
und Priesterinnen tragen ihre Amtstracht, zu der die "Requisiten? des Festspiels, denen ebenfalls 
Götterrollen zugeschrieben werden, verschiedene Stäbe und Schmuck, hinzukommen. In mehreren 
Szenen stehen alte Kultsymbole im Mittelpunkt der Kulthandlungen, so der Pfeiler von Memphis, 
der als Seth gesenkt wird (Dr. T. $. 157), und eine Falkenstandarte, um welche Priester feierlich 
herumzichen (Dr. T. 5.254). Auch zwei Schiffe, deren Bug in Antilopenköpfen ausläuft — wie 
die Barke des Sokaris von Memphis —, tragen die Rolle des Seth, weil sie mit Palmenzweigen 
geschmückt sind und so Osiris erheben (Dr. T. $. 124, 247). Im Festspiel ist die Rolle etwas von 
der Gestalt, auf die sie fällt, unabhängiges. Neben Personen erhalten auch leblose Dinge eine 
Götterrolle und nicht nur die des Horusauges. Die Menschengestalt hat demnach auf die Rollen- 
zuteilung keinen Einfluß. Hier bleibt die alte Vorstellung einer Verkörperung der Macht in ihrem 
Kultsymbol gewahrt. In derselben Weise kommen beim Jubilaeumsfest die Götter in Gestalt 
ihrer Standarten und Tempelbilder zusammen, Neith als Pfeilpaar, Isis als Thronkissen*, die 
Seelen von Hierakonpolis als Schakale auf Standarten. Wie im Festspiel die weiße Keule die 
Rolle des Horus trägt (Dr. T. $. 129), dürfte beim Jubilaeumsfest das Szepter des Horus von 
Libyen, weiches sein Priester dem König im unterägyptischen Ornat überreicht, die Rolle seines 
Gottes tragen, ebenso Bogen und Pfeil, die der König im oberägyptischen Ornat von Horus von 
Edfu und Seth von Ombos empfängt®, die Rollen dieser Götter. Diese Rollen stammen — im 
Gegensatz zu anderen, welche erst die Mythe an Kultsymbole heranbringt (s. 8.63) — aus 
dem Kult und haften an seinen Symbolen unabhängig von Vorstellungen, die man sich von. 
ihren Göttern macht. Sowohl die Bilder vom Jubilaeumsfest wie die Bilder zum Festspiel stellen. 
im Gegensatz zu den Schminkpaletten und den Bildern der Pyramidentempel nur das dar, was 

  

  

  

    

        

  

   1 Die menschengestaltigen Bilder des Horus und Seth werden einmal als „Seele des Horus“ und 
‚Seele des Seth“ bezeichnet (Jequier, Le monument fundraire de Pepi IT, Bd. 2, $. 48, Taf. 54, 56). Galten 
ie menschengestaltigen Formen als „Seelen“ der alten Tiergestalten 2 

2 v. Biseing, Kecs, Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Re-Heiligtum, S. 3ff 
3 Dr. Texte Bild 23 ($. 256) wird eine Statue des verstorbenen Königs erhoben. Zur Frage der Mas- 

kierung vgl. Sethe $.95. 
4 Kecs, Götterglaube S. 1orf. 
5 v. Bissing, Kees, Das Re-Heligtum, Bd. 2, Taf. 16, 17. 
8 ibd. Taf. 18, 19. 

  

  

   



Nicht verwandelte Kults;   nbole. Aufkommen des Begriffes „Gott 97 

man von den Kulthandlungen sah, und zeigen so die Götter in ihrer alten Gestalt, in der sie 
schon als Mächte mit in den Kampf zogen und jetzt bei feierlichen Gelegenheiten im 
wieder auftreten. Auf den Schminktafeln erscheinen Falke, Löwe und Stier, ja zunächst auch 
die Standarten nicht so, wie man sie in den Heiligtümern und beim Auszug sah, sondern so, 
wie man sie sich auf dem Schlachtfeld und bei ihrer siegreichen Heimkehr vorstellte. Auch die 
Pyramidentempel zeigen als Götter nicht die in den Tempeln aufbewahrten Götterbilder, ob- 
wohl vor sie Kapellen gestellt sind, in denen diese Bilder ruhen. Hier wie beim Vorführen der 
Beute aus Libyen sind die Götter so dargestellt, wie man sie sich damals vorstellte. Auf den 
Schminktafeln waren die angezeichneten Arme — also das menschliche — Fremdkörper an der 
allgemeinen Tiergestalt, jetzt sind es die auf die Menschengestalt aufgesetzten Köpfe. Trotzdem 
Vogel und Standarte Stricke und Waffen mit Menschenhänden packten, blieben sie das, was sie 
sind, Vogel und Standarte. Jetzt trägt die Menschengestalt einen Rest der alten Tiermacht. 
Nach Ausweis der Rollsiegelabdrücke hat sich der Wandel der Auffassung während der zweiten 
Dynastie durchgesetzt. In dem Schrein, den König Djoser der Neunheit von Heliopolis stiftete 
(&. S. 12), ist unter den erhaltenen Göttern auch Seth menschengestaltig dargestellt. So dürften 
damals, trotzdem sich im Kult nichts änderte, auch die Götter, die zu Standarten und Kult- 
symbolen der Festspiele gehörten, menschengestaltig vorgestellt worden sein. Die neue Gottes- 
vorstellung prägt den Kult nicht um, gibt ihm jedoch mit der Mythe einen neuen Inhalt. 

  

    
  

  

   

  

  

  

    

5. Der mythische Gottesbegriff 
Wenn das frühe Christentum gegen die Verehrung von Tieren und Idolen als Ausbund 

des Heidentums eifert, so wendet es sich gegen Reste, die in Acgypten nach dem Vorgang der 
Vermenschlichung der Götterwelt gleichsam als Asche des Feuers einer älteren Kultur zurück- 
geblieben waren. Indem die Götter menschliche Gestalt annahmen, büßte, was an wirklichen 
Tieren und Idolen im Kult verblieb, das bisher Beste ein. Alles Menschengleiche, womit Kult 
‚und Zauber sie umgab, fällt nun an die hierfür um so vieles besser geeigneten Gestalten einer neuen 
Vorstellung und läßt die alten Bilder als irdische Verkörperung, als Reliquie oder als Gerätin 
der Hand der ‘erkannten? Götter zurück. Das Wort, mit dem der Aegypter ein verehrtes Wesen 
als „Gott“ bezeichnete, ist dasselbe geblieben bis in die christliche Zeit und wird unbedenklich 
auch von den Kopten — den christlichen Aegypten — gebraucht, die Christus mit demselben 
Worte nennen wie tausende Jahre vor ihnen ihre Ahnen die Götter in Menschengestalt. Wie 
weit aber reicht die Geschichte dieses Namens zurück? Gab es zur Zeit der Staatenbildung in 
‚Aegypten schon ein Wort, das überall gleichlautend die verschiedenen höchsten Wesen bezeich- 
nete? Die ägyptische Sprache hat uns eine Vielzahl von Wörtern für göttliche Wesen und Mächte 
Geister und Seelen erhalten. Ebensoviele oder mehr dürften im Laufe der Entwicklung zum 
alleinigen Staat verschwunden sein. Sind es Reste einer Vielzahl von Verehrungsweisen, welche 
jede ihre Macht nicht nur mit anderen, meist unbestimmten Namen nannte, sondern auch von 
ihr hier als „Macht“, dort als „Geist“, an dritter Stelle als „Herrlichkeit“ und so überall anders 
sprach. Das später so geläufige Wort „Gott‘“ dürfte sich als bevorzugtes Wort erst durchgesetzt 
haben, als ein einziger Kult vorherrschte, und sich alle anderen Kulte glücklich schätzen durften, 
an der Göttlichkeit des „Gottes“, später des ‘großen Gottes’ teilzunehmen. Die entthronten 
‘Mächte’ werden als ‘die Götter’, jeder einzelne als ‘städtischer Gott’ in eine Gesellschaft auf- 
genommen, welcher der jeweilige Götterherr vorstand. Das allgemeine Wortbild für Gott, der 
Falke auf der Standarte, wurde als Zeichen dafür angesehen, daß zur Zeit seiner Wahl der Falke 
schlechthin als Gottheit galt. Dies würde gerade auf die Zeit der Reichseinigung zutreffen‘. 

    

    

    

1 Sethe führt unter der Annahme einer unterägyptischen Heimat dieses Gottes das Götterdeterminativ 
"Falke auf der Standarte' zusammen mit dem Determinativ der ‚Kronenschlange' für Göttin (s. S. 05) 
in butische Zeit zurück (Urgeschichte $. 145), vgl. H. Ranke, Alter und Herkunft der „Löwenjagd-Paletie“



98 IV. Der mythische Gottesbegriff 

Doch wird damals der Falke auf der Standarte „Herr“ und nicht Gott gelesen!. Das Wort Gott 
wird mit der “Fahne' geschrieben und tritt zunächst ohne Deutzeichen auf. Anzeichen sprechen 
dafür, daß dies Wort selbst in die Kulte erst eindringt. Eine Reihe von Priestern wird nicht 
‚Gottesdiener“ sondern schlicht „Diener“ genannt. Beim Jubilaeumsfest finden sich als „Gottes- 

diener“? je ein Gottesdiener der Neith und des Sobek gegenüber „Dienern‘“ der Seelen von Hieı 
‚konpolis und Buto, des Königs von Unterägypten, des Apis, des Horus von Libyen, der Isis 
und einem „Diener von Sais“. Der „Mundschenk des Gottes“? ist vermutlich ein Ersatz des 
„Mundschenk des Horus“ (s. $.27), die Speise, die er aufträgt, wird später „Gottesspeise“ 
genannt. Ebenso zeigen in den Pyramidentexten ältere Varianten „Schlachtbank“ gegenüber 
jüngerem „Gottesschlachtbank“+ und „Brot““ gegenüber „Gottesbrot“ (Pyr. 214/866). In den 
Dramatischen Texten findet sich das Wort „Gott“ in zwei Zusammenhängen angewandt. Ein- 
‚mal beim Geben von Köpfen an die „Götter“, also gerade in einem Zusammenhang, der für den 
Vorgang der Vermenschlichung bedeutsam schien (s. $. 94), das andere Mal in einer Rede 
des Horus an Osiris, dem er sagte: „Der Du göttlicher bist als ich!““ (Dr.T. 8. 240). Das Wort- 
spiel dieser Rede stellt das Wort „göttlich“ selbst und geht auf die Sakristei, den „göttlichen 
(Palast), in weicher der verstorbene König in der Rolle des Osiris gekleidet worden ist. In den 
Hymnen findet sich unter den Namen, mit denen Osiris in der Namensformel gepriesen wird, 
auch der Namen „Gott“. „Nut hat gegeben, daß Du Gott bist, Deinem Feinde zum Trotz, in 
Deinem Namen ‘Gott’ (Pyr. 25 Var.) h haben Isis und Nephthys in Assiut begrüßt. Denn 
Du bist ihr Herr in Deinem Namen ‘Herr von Assiut’, denn Du bist ihr Gott in Deinem Namen 
“Gott’“ (Pyr. 630). Von Osiris wird gesagt: „Du bist der mächtigste Gott. Es gibt keinen Gott 
der Dir gleich ist!“ (Pyr. 619). Seinen Vater setzt Horus „an die Spitze (h2." (Pyr. 613) — 
‚nach einer anderen Fassung „in die Herzen (h2.4w)" (Pyr. 648) — „der Götter‘. Horus bringt 
ihm die Götter ‘zumal’, wobei sich keiner von ihnen von ihm entfernt (Pyr. 590 Var.). Er läßt 
die Götter Osiris folgen (Pyr. 6xr). Ihm gesellen sich die Götter zu, rächen ihn und ‘knüpfen 
ihm sein “Gesicht” (Pyr. 610), was für die Frage der Vermenschlichung bedeutsam sein kann. 
‚Wie Varianten zeigen, tritt die allgemeine Bezeichnung „die Götter“ an die Stelle der älteren 
‚Horuskinder““ und des „Sethgefolges‘‘, wobei zunächst das — wegen ihres Herrn verfehmte — 
Sethgefolge, in jüngeren Fassungen auch die Horuskinder, durch die „Götter“ ersetzt werden 
(6. 8.44). In der weiteren Entwicklung tritt an Stelle dieser allgemeinen Götterbezeichnung, 
vereinzelt schon in Hymnen (Pyr. 626), in den Verklärungen in zunehmendem Maße, „die große 
Neunheit“, die im Alten Reich mit neun Schriftzeichen “Gott” geschrieben wird. Sie wird schließ- 
lich zu den „beiden Neunheiten“ verdoppelt (s. S. 231.) 

In den Verklärungen stehen die Götter und mit ihnen Osiris in einer jenseitigen Welt. Der 
König trägt nicht die Göttlichkeit als Rolle, wie im Festspiel, sondern wird erst mit seinem Tode, 
die königliche Seele durch ihre Zauberkraft, der königliche Leichnam durch die Verklärung, 
vergottet. Die Gestalt, welche der König durch diese Vergottung erlangt, dürfte in vorzüglicher 
Weise als Gottesgestalt gegolten haben. Merkwürdiger Weise ist es nicht die reine Menschen- 
gestalt, sondern die schon beschriebene Gestalt des ‘Ersten der Westlichen’ (s. $.93): „Du bist 
als Gott gestaltet (Sethe, Kom. I. 116), Dein Gesicht ist das eines Schakals wie (das des) Osiris,. 
jener ‘Seele’ von Busiris (Ndj .f), jener ‘Macht’ in der ‘großen Stadt" (Abydos)“ (Pyr. 2108). 
Derselbe Spruch führt dies aus: „Dein Gesicht ist das eines Schakals, Dein Leib ist der des Atum. 
Deine Seele ist in Deinem Innern. Deine Macht ist um Dich‘ (Pyr. 2098). In dieser Gestalt hat 

  

  

    

    

  

  

  

  

   

(Sitzgsber. d. Heidelberger Ak. d. Wiss. Philhist. Kl. 1924/25, 5), $. 9, Anm. 1. und Scharff, Archaco- 
logische Beiträge zur Frage der Entstehung der Hieroglyphenschrift S. 67. 

1 Sethe, Urgeschichte S. 172. 
2 Kecs, Re-Heiligtum, Bd.3, S.s6ft 
3 ib. Bd, 8.27, 
4 Pr. 2140/8696, 21940 

 



Der „Gott“, der „große Gott", die „Götter“ 99 

ex „Macht über seinen Leib wie ein Gott‘ (Pyr. 2096), wobei Osiris als Beispiel gesetzt wird. 
Der Satz „Macht hat der Gott über seinen Leib“1, der in einer Reihe verwandter Sprüche wie 
ein Leitmotiv der Auferstehung aufklingt, setzt Osiris als Beispiel besonderer Göttlichkeit, weil 
dieser Gott in der Mythe die Macht über seinen Leib verlor, sie jedoch dadurch wiedergewann, 
daß ihm die Götter sein Gesicht knüpften, und ihn als „Schakal (Anubis) auf dem Halse" aus- 
statteten. Osiris als menschengestaltiger Gott mit dem Kopf einer alten Tiermacht gilt so in den 
Verklärungen des königlichen Leichnams als Vorbild besonderer Göttlichkeit, die der König be- 
nötigt, selbst ein „Gott‘‘ zu werden. Der aufsteigende Kult des Sonnengottes findet diesen Gottes- 
begriff vor und eignet ihn sich an. In Sprüchen, die seinen Ruhm künden, wird auch Re zunächst 
schlicht „Gott‘“ und dann erst „‚R&“ genannt®. Die Osiris nicht anheimgegebene königliche Seele 
‚nennt RE stolz ihren „Stadtgott‘“ (Pyr. 891). Meist begnügt man sich bei R@ nicht mit der Be- 
zeichnung „Gott“, sondern spricht von ihm als dem „großen Gott‘. So wird er in einer Ver- 
klärung als „Re, der große Gott“ über Osiris den „Gott‘‘ gestellt (Pyr. 760). Er ist der 
Gott“, zu dessen Thron der tote König gerufen wird (Pyr. 1190), zu dessen Gefilde er fährt (Pyr. 
1191), von dessen Scheuer er lebt (Pyr. 1182). Dies zieht nach sich, daß man auch Osiris „großer 
Gott“ nannte (Pyr. 2000) und auch den Toten zum „großen Gott‘ verklärt (Pyr. 272, 274). Doch 
hat die Einführung des Sonnenkultes den Streit der Lehren entschieden, nachdem in einer Hymne 
auf Geb dieser Gott gepriesen wurde: „Du bist der große Gott, Du allein. Dir hat Atum sein 
[Erbe gegeben. Dir hat er die Neunheit zusammen gegeben, Atum selbst unter ihnen‘ (Pyr. 
1616/1617) und hier vor dem Aufkommen des Sonhengottes die Lehre von Memphis Geb als 
größten Gott herausgestellt hatte, dem sich Atum unterordnet. Bei diesen drei Göttern, Osiris, 
Geb und R&, wird die Göttlichkeit hervorgehoben, wenn sie auch den anderen Göttern zukommt, 
und man unter dem neuen Gottesbegriff nun von den beiden Göttern (Pyr. 273) und nicht von 
den beiden Herren spricht, oder auf Horus als alten Himmelsgott mit der Bezeichnung „ältester 
Gott, Sohn der Hathor“ (Pyr. 466) anspielt. Die allgemeine Bezeichnung von Göttern durch das 
Wort „Gott“ trägt die jeweilige Gottesvorstellung, solange nicht andere allgemeine Bezeich- 
nungen an ihre Stelle treten. Wenn mit ihr die Standarten als „Götter, welche Horus folgen‘ +, 
das Kleid des Königs als „Gott“, welcher vor ihm „sitzt“ (Pyr. 57), bezeichnet werden, und man 
zu der Schlange von ihren Götterbrüdern spricht und so auch sie in den Kreis der Götter ein- 
bezieht, scheint der Gottesbegriff auch nicht menschengestaltige Wesen einzuschließen. Er kann 
jedoch nicht hinter dem allgemeinen Vorgang der Vermenschlichung zurückgeblieben sein, 
‚sondern muß die neue Gottesvorstellung in sich tragen. Eine Anwendung auf Idole und Standarten 
besagt lediglich, daß man sich auch Standarte und Idol als Form eines Gottes in Menschengestalt 
vorstellt, wie es das Denkmal Memphitischer Theologie lehrt, wenn dort die ursprünglich gleichen 
Götter die Götterbilder in ihren Kapellen als ihre Eigenart empfangen (s. $. 103). Die Bezeich- 
nung Gott wird jedoch hervorhebend nicht dem alten königlichen Falkengott und den anderen 
früheren Tiermächten gegeben, sondern Osiris und den anderen Göttern, welche die Mythen- 
bildung an die Spitze setzt. Die Annalennotizen zeigen, daß der allgemeine Begriff „Götter“ 
schon früh zur Bildung von Tempelnamen — „Freund der Götter“, „Throne der Götter“, „Kühlung 
der Götter‘ (s. $.6) — verwendet wird. In der Bezeichnung „Seelen“ dürfte sich eine ältere 
Gottesbezeichnung erhalten haben. Von ihnen erscheinen beim Jubilaeumsfest die Seelen von 
Hierakonpolis und die Seelen von Buto, jedoch nicht die Seelen von Heliopolis, trotzdem der 
„‚Heliopolitaner‘“ am Fest teilnimmt (s. $.14), und in den Annalen der 5. Dynastie die Seelen 
‘von Heliopolis an erste Stelle gerückt sind. Die jüngere Gottesbezeichnung der Neunheit tritt 
in den Annalen erst während der 5. Dynastie auf (s. $. 23). Die besondere Schätzung der Gött- 

    
   

  

  

  

  

  

    

    

  

   

1 Pyr. 2064a/b, 20925, 20035, 21osb, vgl. 532, 1300c, 2096b, zrı6b. 
2 Pyr. 157b, Sethe, Urgeschichte $.25, Anın. 1 
3 Pyr. 3272/3283, 482a/b. 
4 Kees, Götterglaube $. 191, Anm. r.



100. IV. Der mythische Gottesbegriff 

lichkeit scheint so in der Thinitenzeit aufzukommen und mit der Vermenschlichung zusammen- 
zufallen. Einzig das allgemeine Wortbild des Falken auf der Standarte für „Gott“, das den "Gott 

in Tierform zeigt, scheint dem zu widersprechen. 
Die Vorstellung des „göttlichen Falken“ findet sich im Textgut erst in den Verklärungen, 

in denen die Verwandlung in diesen königlichen Vogel das schönste Bild für den Aufstieg des 
Königs zum Himmel ergibt. Zu dieser Gestalt gelangt die königliche Seele durch ihre Zauber- 
kraft — „Ihn hat seine Seele geholt, ihn hat sein Zauber ausgestattet“ (Pyr. 250). Die Falken- 
gestalt, die am König mit dem Horusnamen haftet, umschließt hier nicht mehr wie in der Vor- 
zeit den Gott, der auf seinen Gegner herabstößt und Länder als Beute einbringt. Zwar liegt, 
wenn der König sagt: „Ich bin der große Falke auf den Zinnen der Halle des 
1778) das Bild des Falken auf der Palastfassade vor, die den Namen des Königs trägt, hier als 
Weltgebäude gesehen, auf dem ein Königsname fehlt. Doch erlangt der König diese Form als 
‚wohlausgestatteter Geist, der Gestalt annehmen will“ (Pyr. 1771), das heißt als ‘Seele’, die 

sich ‘verwandeln’ will. Eine der Vorstellungen, die ihr offen stehen, ist die Falkenform, die ge- 
‚meinsam mit der Verwandlung in einen Stern auftritt. Der Falke, einst Symbol irdischer Macht, 
ist in die jenseitige Welt versetzt und dient dort den großen Göttern der Mythe. Wie sonst der 
König gegenüber dem Fährmann sein Erscheinen mit Götterrollen begründet, will er als Falke 
das, was Atum dem, der den Himmel trägt, schickt, zum Lande "Urwasser' hinüberbringen (Pyr. 
1778), wie er als „Sternmit geschmücktem ($pd) Haupt und weitem Schritt Re täglich die Weg- 
zehrung überbringt“ (Pyr. 263). Zum Himmel und nicht auf das Schlachtfeld „stürmt“ der König 
als „göttlicher Falke“. Die verschiedenen Formen, welche die Seele hierbei annimmt, können 
verschiedenen Zeiten und verschiedenen Zusammenhängen entstammen. In den Verklärungen 
der Ichform stehen sie deshalb wilerspruchslos nebeneinander, weil sich die königliche Seele 
verwandeln kann und verwandeln muß, um in das Sonnenschiff zu gelangen. Diese Verwand- 
lung setzt zauberhaft, von niemandem gesehen mit der Verlesung der Verklärung ein und hält 
nur so lange an, als es Sprung und Flug in das Jenseits verlangen. Im Sonnenschiff fährt der 
‚Tote schon wieder in seiner natürlichen, jetzt vergotteten Gestalt. Er sitzt auf seiner Bank, 
ergreift sein Ruder oder leitet mit seinem Stab den Takt der Rudermannschaft. Auch eine Ver- 
Klärung, die den König nach der Geburt der Götter an den fünf Zusatztagen des Jahres, also 
‚zum Neujahrstag, als Falken — das heißt als ersten der Dekangestirne? — aus seinem Ei schlüpfen 
1äßt und dies in mythischer Form erzählt, verschafft dem König lediglich für den Himmelstlug 
die Falkengestalt, die jedoch zum Schluß des Spruches zu Gunsten einer anderen Vorstellung 
aufgegeben wird®. In jenem „Nest“ des Thoth im Feld der Tamariske* (am) Götterbrunnen wird 
die königliche Seele von Isis in „wiederholter Geburt‘ als „Bruder des (Gottes), der aus dem 
Beine kam, der die beiden Brüder schied und die Kämpfer trennte“ in einem Vogelei ohne Füße 
und ohne Arme geboren (Pyr. 1962{f.). Als die Frage entsteht, wie er „geknüpft“ werden soll, 
wird „jenes Erz“ gebracht®. Mit ihm knüpfen die Götter den König in seinem Ei, und er ist 
(ueu) entstanden. Als die Götter fragen: „Womit sollen wir das Ei, in dem er steckt, zerbrechen ?“, 
‚kommt Sokaris von Sakkara, „dem seine Knochen geschmiedet und seine Gebeinegeschnitzt sind“. 

      
  

  

    

    

  

  

     

       
  

    

   

  

1 Pyr. 748b, 1048bjd, vgl. 1207. 
2 vel. Pyr. 186bje, wo sich Orion zu dem König als seinem „Samen“ umwenden soll. Orion und 

Sothis folgt der erste Dekanstern, der in der Spätzeit als Haroeris von Letopolis erklärt wird (vgl. Gundel, 
Dekane und Dekansternbilder $. 14, Ann 3) 

3 Pyr. Spr. 669 mit den von Jöquier, Le monument fundraire de Pepi II, Bd. 1, Taf. ıo veröffentlichten 
Bruchstücken. 

4 Die Tamariske als Baum am Wüstenrand, aus dem der Mond aufsteigt, auch Pyr. 126c. 
5 Umschreibungen des Gottes Thoth in blütenreicher Sprache (s. $. 241.) 
6 „eherne Taue“ in Zusammenhang mit der Barke des Sokaris auch Pyr. 138. 
7 Der Gott als Tempelstatue. Auch’ die Knochen des vergöttlichten Königs sind aus „Erz“ (Pyr. 

1530. 749, 1454, 2051), die des Sonnengottes aus Silber (Buch von der Himmelskuh). 

   



Der „göttliche Falke‘ 101 

  

Er zerbricht das Ei und löst das Erz, wobei ihm die beiden „Götterführer“, „der mit spitzen 
Zähnen“ und „der mit langen Krallen“ zur Hand gehen... Auf die Frage schließlich: , 
mit soll er flügge gemacht werden?“, bringt man dem aus seinem Ei ge 
nicht Flügel, sondern ein Schiff, anscheinend die Barke des Sokaris!. In ihr fliegt er auf, mit dem 
„Südwind als Nährmutter® und dem Nordwind als Amme“ und läßt sich nieder auf der Doppel- 
feder seines Vaters Geb, der hier deutlich als der memphitische Urgott 73-{nn vorgestellt ist 
Die Nennung der Barke zeigt, daß gegenüber dem mythischen Bild des im Ibisnest von den 

       

  

  

  

      

    

Nephthys — als Süd- und Nordwind — ruhenden menschengestaltigen Toten festgchalten wird. 
Für seine Seele wird das Erz gesprengt und das Ei — des Sarges — zerbrochen. Die Vorstellung 

itlichen Falken“ kommt erst in den Verklärungen als eine , 
lichen Seele auf. Mit dem alten Falkengott hat dieser göttliche Falke nur 
sam. Da er im Totenkult erscheint und dem Könige als Verwandlung erst mit dem Tode 
zukommt, dürfte er auf einen falkengestaltigen Totengott zurückgehen. Götter und Orts- 
namen einiger dieser Verklärungen verweisen auf memphitische Kulte. Die königliche Seele 
nimmt die Form des dortigen Totengottes selbst an. Mit Sokaris und seiner Barke verbinden 
den Toten in seiner Rolle des Osiris schon Dramatische Texte und Hymnen, in denen er 
als Sokaris von Horus getragen wird’. Das allgemeine Götterzeichen der Falkenstandarte 
geht so unmittelbar nicht auf den Gott der Kampfzeit, sondern auf einen Totengott zurück, 
vermutlich denselben, den man als Falken im Schriftzeichen der Westgöttin und auf ihrem 
Haupte sah“. 

Auch das allgemeine Schriftzeichen des Falken auf der Standarte für ‘Gott’, das gegen 
Ende des Alten Reiches noch einmal den Gottesbegriff aus einer Tiermacht abzuleiten scheint, 
ja in den Pyramidentexten vielfach auch menschengestaltige Götterbilder ersetzt, führt auf 
den Kult des königlichen Totengottes Osiris, der in Memphis in seinem Namen „‚Sokaris“ die 
Falkengestalt tragen konnte. Die Wahl dieses Schriftzeichens ist kein Anzeichen dafür, daß an 
die Stelle der Menschengestalt eine neue allgemeine Gottesvorstellung tritt, sondern entspringt 
der in den einzelnen Pyramiden sich in verschiedener Form auswirkenden Scheu, Schriftzeichen 
von Menschen und Tieren — mit Ausnahme von Vögeln und Schlangen — in die Sargkammern 
aufzunehmen, und bezeugt zudem die besondere Rolle, die man der Falkengestalt in einem neuen 
Glauben beim Aufflug der königlichen Seele zuschrieb. In den Hymnen trägt Osiris als einziger 
Gott der Mythe die Bezeichnung „Gott“ als Name. Er gilt so in vorzüglicher Weise als Gott, 
was schon im Ramesseum-Papyrus zum Ausdruck kommt, wenn Horus dem Vater die größere 
Göttlichkeit zugesteht (s. S.98). Hierbei ist Osiris sicherlich nicht als Falke vorzustellen, sondern 
in Menschengestalt, in der er ja später immer wieder dargestellt wird und, nach dem Schrift- 
zeichen des Gottes „Der von Busiris‘“ — Menschengestalt mit Szepter, Geißel und Doppelfeder 
— zu urteilen, schon in seiner Heimat vorgestellt war. Doch findet Osiris und die Mythe von 
Memphis die vermenschlichte Gottesvorstellung im königlichen Totenkult schon vor. Denn die 
Gestalt, welche der Leichnam des vergotteten Königs in den Verklärungen annehmen soll, der 
Menschenleib mit dem Schakalskopf, ist die Gestalt des vermenschlichten „Ersten der West- 
lichen“ (s. $.93. 98), des Gottes der königlichen Nekropole der Thinitenzeit. Die Vermenschlichung 
muß schon eingesetzt haben, als die Könige noch in Abydos begraben wurden, und der Herr 
dieses Friedhofes dem königlichen Totenkult sein Gepräge gab. Daß der Leib des Königs unter 
dem Schakalskopf gelegentlich Atum genannt wird®, und so der vergottete König das Schakals- 

1 zu dem Beinamen der Barke vgl. den Namen der Fähre Pyr. 17006. 
2 dem männlichen Wort „Südwind (riu)“ zuliebe ein männliches Wort (tx). 
3 Pyr. 6aobje, 1824a/b, 1826a/b. 
4 Borchardt, Sahure, Bd. 2, Taf. 1, 29. 
5 5.8.03, Pyr. 12985, 2098, 135. 

  

      'erwandlung“ der könig- 

  

    Gestalt gemein- 

  

       
  

  

  

 



102 IV. Der mythische Gottesbegriff 

gesicht nicht auf dem eigenen Leibe, sondern auf dem des Gottes Atum trägt, zeigt, daß in der 
Residenz die Menschengestalt ein mythischer Begriff geworden ist, den sie mit der Schöpfung 
aufkommen läßt. Schon wenn die Mythe den Göttern die Tierköpfe als Ersatz ihrer abgeschlagenen 
(Menschen)köpfe (s. $. 86) erklärt, setzt sie die Menschengestalt als ursprüngliche Gottes- 
gestalt voraus. In der Mehrzahl der Verklärungen, welche die Gestalt des toten Königs vergotten, 
wird die Vergottung seines Gesichts — „Empfange Dir Dein Gesicht als Schakal!“1, „Dein Ge- 
sicht ist ein Schakal(sgesicht), Dein Schwanz ist ein Löwe(nschwanz)!“ (Pyr. 573) — betont. 
Der in der Gestalt des „Ersten der Westlichen“ verklärte König trägt Kopf und Schwanz von 
'Tiermächten anscheinend in gleicher Weise, wie die Trabanten des „Hirten von Hierakonpolis"' 
beim Jubilaeumsfest als Kopfschmuck die Bälge von Schakalen tragen? und die „Herrin der 
Baumeister“ beim Abstecken des Festplatzes das Pantherfell (s. S. 96), wobei — wie die Dra- 
matischen Texte zeigen — das Gewand ebenso wie Kronen, Waffen und andere Kultsymbole 
die Gottheit verkörpern können. Zur Zeit der Tiermächte dürften diese Verkleidungen den Träger 
zauberhaft in die Rolle der Macht versetzt haben, auf welche die getragenen "Kennzeichen” ver- 
weisen. Nachdem sich die Menschengestalt als göttliche Grundform durchgesetzt hat, scheinen 
die verbliebenen Reste von Tiermacht und Idol geradezu als Zeichen der Göttlichkeit ihrer 
Träger zu gelten. Mit dem Schakalskopf ausgestatttet (Pyr. 2108) werden Osiris und der tote 
König zum „Herrn des Schreckens“ — „Dein Ruhm herrscht am Tage, das Zittern vor Dir in 
der Nacht!“ (Pyr. 2110). An dem Tierkopf als in Schrecken versetzender Maske erkennen die 
Geister den Gott und einen gewalttätigen Gott. Die gleiche Rolle fällt im Ritual Ornat, Schminke 
und Wohlgeruch zu (s. 5.80). So werden die beiden Zeugstreifen, die der König als „Horus- 
auge in Buto und Horusauge in den Häusern der roten Krone“ überreicht werden, angesprochen: 
„Du sitzt vor ihm — dem König — als sein Gott. Du öffnest ihm den Weg unter den Geistern, 
so daß er vor den Geistern dasteht wie Anubis, der Erste der Westlichen‘“ (Pyr. 57). Hier ist es 
die Verkleidung, die „als Gott“ dem König den Weg öffnet wie sonst die Standarte. „Gottes- 
gewand“ (Pyr. 964ff.) und „göttliches Kleid“ (Pyr. 533) an Gott und König machen den in sie 
Gekleideten zum Gott. An ihnen haften Schrecken und Ruhm der alten Mächte. Verkleidung 
und Maske, Schminke und Wohlgeruch machen den König als Gott erkennbar. Mit solchen „Er- 
kennungszeichen“ ausgestattet (Pyr. 737) kann er sich von der großen Neunheit die Krone (Wr) 
holen (Pyr. 845). So bilden gerade Reste der alten Mächte, welche die menschengestaltigen Götter 
als Masken und Attribute tragen, einen wesentlichen Teil, ja das Merkmal ihrer Göttlichkeit. 

  

  

    

    

  

  

   

6. Vermenschlichung und Mythe 
Die Mythe setzt die vollzogene Vermenschlichung voraus. In ihr tragen sämtliche Götter 

von Natur eine Menschengestalt. Sie muß so nicht den Wandel der Tiermacht zum menschen- 
gestaltigen Gott erklären, sondern das, was von der alten Form der Götter erhalten blieb, vor 
allem die alten Götteridole in den Allerheiligsten der Tempel. Sie tragen Formen, die zu der 
‚neuen Gottesvorstellung nicht passen. So barg die Sokarbarke unter einem Überwurf, aus dem 
der Kopf hervorragt, das altertümliche Falkenidol, die Barke des Gottes Amon unter einem 
Tuch vermutlich einen Thron, obwohl beide Götter auf Tempelbildern menschengestaltig dar- 
gestellt werden. In einem Abschnitt des Denkmals Memphitischer Theologie, der Ptah die „‚Schaf- 
  

  

1 Pyr. 8964, 2026, „in der Rolle einer Scele von Hierakonpolis“ (Sethe, Kom. Bd. 3, $. 738): „Deine 
Schultern sind (die Schultern des) ‘Richters’ (der unterägyptische Wegöffner), Dein Gesicht ist (das Gesicht 
des oberägyptischen) Wegöffners‘“ (Pyr. 769d). Auch «lie Formulierung „Dein Gesicht ist vor Dir“ (Byr. 
7536, vgl. 7906) setzt eine Maske voraus. Kom. Bd. 1, $. 279 erinnert Sethe an die Sitte, den Toten „Re- 
serveköpfe‘' mitzugeben. 

2 Kees, Re-Heiligtum, Bd. 3, $.34; vgl. auch ein ähnlich verkleideter Knabe Wreszinski, Schäfer, 
Atlas IIL, Taf. 27, 8.47 

  

 



Vergottung der Menschengestalt durch Reste der Tierform 103 

fung der Lokalgottheiten und ihrer Kulte“ zuschreibt (Dr. T. S.68), wird die Form der Orts- 
götter als Erfüllung ihrer Wünsche erklärt. „Er schuf die Götter, er errichtete die Städte, er 
gründete die Gaue, er setzte die Götter auf ihre Kultstätten, ... er machte ihren Leib so, daß 
ihre Herzen zufrieden waren. Und so traten die Götter ein in ihren Leib aus allerlei Holz, aus 
allerlei edlem Stoff, aus allerlei Ton und allerlei Dingen, die auf ihm“ — Ptah als Erdgott — 
„wachsen, und nahmen darin Gestalt“ (ibd.). Da die Götter der Städte und Gaue verschieden 
sind, wird dies als ihr Wunsch erklärt, den ihnen der Schöpfer erfüllt hat, indem er ihnen ihre 
verschiedenartigen Götterbilder gab. Daß die Mythe die Tierköpfe der alten Götter als Ersatz 
der abgeschlagenen eigenen deutet, wurde schon hervorgehoben (s. 8. 94). Der königliche Toten- 
gott, dessen Namen „Erster der Westlichen“ noch in einer Hymne mit dem Schakal determiniert 
wird (Pyr. 592), verliert als Osiris das Tiergesicht, womöglich weil „Der von Busiris“ ein Menschen- 
gesicht trug, und wird so zum menschlichsten Gott der ägyptischen Götterwelt, in dem man 
(das Menschenschicksal begriff. Warum haben die anderen Götter der Mythe, Horus, Seth und 
‚Thoth ihre Tierköpfe behalten? Innerhalb der Götterneunheit von Heliopolis wird, wie es die 
Trümmer des von Djoser gestifteten Schreines zeigen, auch Seth völlig vermenschlicht darge- 
stellt. Warum setzt sich die völlige Vermenschlichung nicht durch? Hätten nicht wie bei Osiris 
die Namen und das eine oder andere Attribut genügt? Die Teilnehmer am Festspiel tragen keine 
Maske und übernehmen doch die Rolle auch dieser Götter. Die alten Mächte haben ihre Köpfe 
behalten und tragen sie als ihre Eigenart — die ägyptische Sprache nennt es ihre 'Farbe' (Dr.T. 
8.69) —, die sie zugleich mit den Idolen ihrer Kultstätten, ihren Bildern auf den Standarten 
und ihren Schriftzeichen verband. Die Götter unterscheiden sich nicht wie die Menschen durch 
Gesichtszüge, sondern durch das, was sie sind. Dazu gehört bei den alten Göttern das, was sie 
aus der Vorzeit mitbringen. Zwar verschwinden an der Menschengestalt alte Attribute. Die Ge- 
folgsgötter — die Seelen von Hierakonpolis und der Wegöffner! — verlieren ihre Waffen, Seth 
den Pfeil, den er in Tiergestalt anstelle eines Schwanzes trägt, und der zu ihm, wie zu Horus 
der Bogen, einmal in besonderer Weise gehörte, da beim Jubilaeumsfest vor den Kapellen der 

Götter Horus und Seth dem König Bogen und Pfeil gereicht werden, und noch im Neuen Reich 
Horus und Seth den König im Bogenschießen unterrichten?. Die Tierköpfe jedoch tragen sie als 
ihre Gesichter. Sie machen sie zwar nicht erst zu Göttern, stellen aber wie das „Gottesgewand‘‘ 
des Osiris Kennzeichen dar, an denen man sie als Horus, Seth und Thoth erkennt. Fraglos ist 
trotzdem der mythische Gottesbegriff nicht mehr dem Tier, sondern dem Menschen abgesehen. 
Tiergötter und Idole waren untereinander viel gründlicher verschieden, als wir uns dies heute 
mit. unsern Ordnungsbegriffen vorstellen können. Raubtier, Vogel, Schlange, Pfeil, Stock, Kleid 
und Krone sind Wesen, die sich nur als „Mächte“, die eine Eigenschaft in hervorragender Weise 
hervorkehren, vergleichen lassen. Als Staatssymbole geraten sie in die Hände von Menschen, 
die in einer uneinigen Welt ihre Verschiedenheit über alles Gemeinsame setzen. Zur Zeit der 
Reichseinigung beherrscht diese Verschiedenheit die Vorstellungswelt. Auf dem Schlachtfeld 
siegen Löwe, Stier, Geier und Falke. Als göttliche Kräfte lassen sie sich nur zauberhaft in der 
Person des Königs oder als seine Feldzeichen vereinigen. Zwischen ihnen kann keine Mythe 
spielen. Der Königstitel ‘Horus’, die Bezeichnung der Menschen als ‘Kibitze’ und ‘Bögen‘, die 
Schakalsbälge der Trabanten des ‘Hirten’ von Hierakonpolis (s. $. 102) und andere Anzeichen 
zeigen, wie weitgehend sich damals die Menschen ihren Mächten anglichen. An die Stelle dieser 
Verzauberung, die dem Menschen Wut und Schrecken der Tiermacht verlich, tritt mit der Ver- 
menschlichung der Götterwelt ein neues Verhältnis zu den Göttern, die sich selbst in zwiefacher 
Weise zusammenschließen. Nun sieht man nicht mehr nur in Falkengöttern, in Schakalen, Widdern 

   

   

1 Schakalsstandarten, zu denen Waffen — Keule, Pfeil und Bogen unterschiedlich beigefügt — ge- 
hören (vgl. Pyr. 921a, 12450). Noch auf Tempelbildern der ı8. Dynastie trägt die Standarte des Wegöffners 
einen Pfeil (Legrain, Annales Service Bd. 4, 14). 

2 Lepsius, Denkmäler, 3. Abt. Taf. 33b.



104 IV. Der mythische Gottesbegriff 

und Stieren denselben Gott, sondern noch in so verschiedenartigen Göttern wie dem Falkengott 
‘von Memphis, dem Schakalsgott von Abydos, dem Wolfsgott von Assiut und dem Gott von Bu- 
siris, die Osiris sämtlich als „Namen“ vereinen kann, weil sie sich nur noch durch ihre ‘Masken’ 
unterscheiden. Zweitens findet man nun zwischen den Göttern menschliche Beziehungen, da sie 
sich nicht mehr nur zu Paaren und Rudeln, zu Bündeln von Bögen und Pfeilen, zu „Mächten“, 
„Herren“ und „Herrinnen“ zusammenschließen, sondern zu Familien und zu Generationen. 
Wie ein neues Volk am Himmel leben die Götter in ihrer Welt zusammen, denen die nicht mehr 

jakale“ und „Kibitze“ geschiedenen Menschen nun ebenso geschlossen gegenüber treten. 
Zwar hat man auch schon Tiermächte und Idole mit Menschenaugen gesehen und ihnen 

zauberhaft Fähigkeiten zugeschrieben, die sie als Tier und Ding nicht besaßen. So spricht man 
Krone und Messer eine Zunge, dem Opferstier Beine und Arme zu und vermißt sie bei der Schlange. 
Die Wurzeln der Vermenschlichung liegen in Bild und Sprache, die vom Menschen aus die Welt 
schen und sie ansprechen. Was jedoch Tier und Ding als Macht erscheinen ließ, waren nicht diese 
Bilder, die man auf sie vom Menschen her übertrug, sondern das, was sie gegenüber dem Menschen 
auszeichnete, die Flügel gegenüber den Armen, Schnabel und Raubtiergebiß gegenüber dem 
Menschenmund, Klauen und Krallen gegenüber Fingern und Zehen, das Gift der Schlange, Hülle 
und Pracht von Fell und Kleid, der Duft der Salbe, die Kraft der Waffen, der „Flug“ der Fähre 
und des Schiffes, die sämtlich als Götterwerk und Göttergabe gelten. Auf ihre Eignung im un- 
berechenbaren Dasein wurden die Mächte angesehen und ein „Horn“ als „spitz und stark, gleich- 
sam ein die Kehle durchschneidendes Messer tragend“ (Pyr. 270), die Spitzen eines Speeres zum 
Fischstechen als Blitze des R£, seine Widerhaken als Krallen der Pantherkatze (Pyr. 1212) auch 
später noch gepriesen. Als spürende Hunde öffnen die Standarten den Weg des Königs. Als mit 
seinen Fängen schlagender Raubvogel, als Gift speiende Schlange umgeben die Kronen den König 

dem Schrecken ihrer Tiergestalt. Die Vermenschlichung kehrt die Welt um. Jetzt wird sie 
nicht nur mit Menschenaugen, sondern als Ganzes und in ihren Teilen menschengestaltig, als 
Mann oder Frau gesehen. Dem Menschen abgesehene Eigenschaften und’Züge machen die Gött- 
lichkeit aus. Auch in der Sphinx steckt die Menschengestalt. Tierköpfe, Flügel und Attribute 
passen sich ihr an. In den Verklärungen säugt die Kronengöttin den König und fragt ihn, wenn 
er mit seinem Tode zu ihr als seiner Mutter gelangt: „Warum bist Du denn nicht alle Deine Tage 
‚gekommen ?“' (Pyr. 1109), als hätte der König seinen Besuch bis zum letzten Tag seines Lebens 
aufgeschoben. Die Götter verkehren miteinander, wie es an einem großen Hofe Sitte ist. Boten 
und Pförtner melden Besucher an, der Gott erhebt sich und geleitet den Gast unter Zurufen 
seines Götterrates zum Ehrenplatz an seiner Seite. Hierbei werden die großen Götter als auf- 
merksame, zuvorkommende Herren und zärtliche Väter und Mütter geschildert. Die Töchter 
des Re sitzen auf seinem Schoß. Sohn und Tochter reicht er die Händet. In der Rolle des Himmels- 
herrn jauchzt Geb dem toten König entgegen, gibt ihm seine Hände, küßt und herzt ihn (Pyr. 
656). Der Fährmann freilich, der den König übersetzen soll, ist mürrisch, mißtrauische Dämonen 
geben den Weg erst nach einem Verhör über Person, Woher und Wohin frei. Geister, die an der 
„herrlichsten Stätte‘ weilen, sind über die Störung, die der Neuankömmling bringt, ungehalten 
(Pyr. 930). Erst die Verklärungen haben die Welt so weitgehend vermenschlicht, daß nun an- 
scheinend alle ihre Teile menschengestaltige Wesen bergen. Der „schöne Westen‘ kommt als 
Göttin mit schönen Locken dem Toten entgegen und begrüßt ihn als den von ihr geborenen, 
den sie nun umarmt (Pyr. 282f). Ein Baum reicht ihm als Pförtnerin des Himmels die Arme 
(Pyr. 1440), so auch der Weg, auf dem er als Horus geht (Pyr. 607) und die Leiter (Pyr. 1253), 
auf deren Sprossen die Anubistochter und Thothgespielin steht (Pyr. 468). Das Meer — im 
Tempel des Sahure als Gott abgebildet (s. $.13) — soll seinen Kopf senken und seine Arme 
beugen vor den Winden, den Kindern der Nut, die mit Kränzen an ihren Häuptern geschmückt 

    

   

  

  

          

   
   ‚ältesten Sohn“ Bn.tj (Pyr. 008c, vgl. 14376), der „Tochter des großen Gottes“ Nr.t („die 

Schöne“) (Pyr. 1208)



Vermenschlichung der Bezichung zwischen Gott und Mensch 105 

auf es herabsteigen, um im Opferfeld für die große Isis Blumen zu ziehen (Pyr. 1213). Die Hand 
des Erdhügels im Ozean — eine der beiden ausgestreckten Hände des Erdgottes (s. 8.76) — 
können die Erdbewohner nicht greifen (Pyr. 1022). Erst die Verklärungen zeigen die Folgen der 
Vermenschlichung der Götterwelt in dieser Fülle von Erscheinungen, doch verkehren auch schon 
die Götter der memphitischen Mythe wie Menschen miteinander und nicht wie Tiere. Isis reicht 
ihre Brust (Pyr. 32). Seiner „Lippe“ verdankt Thoth, der ibisköpfige Gott, eine Strafe (Dr. T. 
S. 105). Die Umsetzung der Kulthandlung über das Wortspiel in die Mythe versetzt den Zu- 
schauer in die mythische vermenschlichte Welt. Aus dem Herausnehmen (&4j) der Keule wird das 
Aufziehen (dj) des Horus (Dr. T. 8.120), aus dem Korn (il) dreschenden Stieren (ih.w) der 
Wehruf des Horus, der seinen Vater (it) erschlagen (hw) sieht (Dr. T. $. 134). Auch das Horus- 
auge macht keine Ausnahme und gilt entweder tanzend oder trunken als Mädchen! — die Pupille 
im Auge — oder als Gegenstand wie Halsschmuck und Kleid, den nur ein menschengestaltiger 
Gott trägt. Wenn es im Netz gefangen wird?, könnte es sich auf der Flucht in eine Gazelle oder 
einen Fisch verwandelt haben. Doch dürfte es sich auch hier um die Krone handeln, die dem er- 
trunkenen Gott vom Haupt gefallen ist, „aus welcher Horus das Wasser schüttete“ (Pyr. 88). 
Soll doch auch Seth weder das „weiße“ noch das „grüne Horusauge anlegen‘, das heißt als Krone 
aufsetzen oder als Diadem umbinden (Pyr. 96, 108). In den Hymnen wird die Liebe der Götter 
zueinander betont, die Liebe des Horus zu seinem Vater, der ihn in seine Arme schließt, der Isis, 
die vor Liebe zu Osiris jauchzend zu ihm kommt (Pyr. 632, 1787), ihn „Liebling der 
(Pyr. 1886) nennt und ihm das mit dem Tode verlorene Herz wiederbringt”. Nut umarmt den 
Leichnam des ältesten ihrer Kinder. Alles dies sind Züge, die zwar aus einem älteren Totenkult 
stammen können, jedoch erst mit der Vermenschlichung zu natürlichen Regungen der Götter 
werden. 

Was man von Tiermächten und Idolen erzählen kann, bleibt in einer Welt befangen, in, 
der man zu Schlangen in einer eindringlichen, kindlichen Sprache spricht, in der Messer beißen, 
Standarten greifen, in der sich Mächte in unberechenbarem Wechsel erbittert streiten oder — 
‚wie Löwe und Wüstenwild (s. $.90) — märchenhaft miteinander spielen. Die Vermenschlichung 
macht die Götter zu vernünftigen Wesen. Sie behalten zwar ihre alte Natur als Verwandlungs- 
möglichkeit und tragen gerade als Kennzeichen ihrer Verschiedenheit das ‘Beste’ der früheren 
Gestalt als Maske, Kleid und Kennzeichen. Doch wird Verwandlung und Maske von einem Kern 
getragen, der den Menschen vertraut ist, seinem eigenen Leib. In ihn fließen die eigenen Ge- 
danken und Gefühle natürlicher und vollkommener als in Fisch und Vogel, obwohl er sich immer 
noch auch in ihrem Leib mit seinem Leichnam oder seiner Seele versetzen kann. Vom Gott mit 
dem Menschenleib verlangt man Vernunft und Güte. Im Kampfe zwischen den vorgeschicht- 
lichen Reichen wäre er vermutlich unterlegen. Jetzt aber, während der Schrecken abklingt, 
faßt der Mensch Zutrauen zu Gott, Göttin und Götterkind. Freilich ist mit der Verwandlung der 
Mächte zu Göttern nicht zwangsläufig eine Mythe gegeben. Auch eine Welt von Menschengöttern 
kann sich auf die einfachen Gegebenheiten von Tag und Nacht, Himmel und Erde, Recht und 
Macht ohne urzeitliche Mythe beschränken. Wenn die Götterichren die Mythe in die Welt hin- 
austragen, hat dies andere Gründe. Die Mythe setzt den Vorgang der Vermenschlichung voraus, 
doch muß zur Mythenbildung noch etwas hinzukommen. Was die Mythe auslöst, wurde früher 
beim Versuch, die ihre Gestalten wählende Kraft zu finden, erkannt Es ist das königliche Dogma, 
welches nach der Reichsgründung eine neue Zielsetzung verlangt. Das Horusauge, die Krone, 
kann nicht mehr aus der irdischen Fremde geholt und einem ebenbürtigen Gegner abgenommen 

      

  

      

     
    

  

  

  

    

    

1 Dr. Texte $. 120 (20), 177 (70), vgl. Pyr. 933, hier und Dr. Texte $. 177 (70) zum Überreichen von 
Wein aus Buto (im Ostdelta). 

2 Dr. Texte $. 173 (66) von den Horuskindern, Pyr. 105a von 
hütet werden, daß „er“ — Seth — es im Netz fängt, 

3 Pyr. 30, e, 18923, vgl. 1786b, 16404, 8a8c. 
  

“ gefangen. Pyr. 99« soll ver.



106 IV. Der mythische Gottesbegriff 
werden. So wird es in eine neue Ferne hinausgetragen als „Wegöffner“ aus der gegenwärtigen 
in die ewige Welt. Der es hinausträgt, ist Osiris, der Gott der Mythe, den sie vor die älteren Götter 
stellt und dem einen zum Bruder, dem anderen zum Vater gibt. Damit ist der Schwebezustand, 
der zwischen den beiden Herren herrschte, gestört. Ein neuer Kampf um Aegypten beginnt, 
der zunächst im Festspiel ausgetragen wird und dann in den Hymnen eine eigene, vom Kult 
abgelöste Wirklichkeit gewinnt, welche der tote König in den Verklärungen sich auf die Mythe 
berufend betritt. Im Festspiel trägt das Königtum noch selbst die beiden Hauptrollen der Mythe, 
der tote König die Rolle des Osiris, sein Nachfolger die Rolle des Horus, nachdem vormythisch, 
als Erbe der Tiermächte, der König in einer Person die Rollen des Horus und Seth getragen hat, 
ie sich zueinander unberechenbar wie Tiermächte verhalten und an den einander viehisch bei- 
gebrachten Wunden sterben. Die Mythe nimmt aus dem König die Todesursache wieder heraus, 
die einmal in ihn geriet, als er neben der eigenen Macht noch die Macht des von ihm erschlagenen 
Feindes verkörperte. Die Vermenschlichung erschwert Vorstellungen von Mischwesen, die wie 
noch einzelne Schriftbilder zwei Köpfe tragen. Wenn jetzt Horus und Seth als königliche Götter 
auftreten, geht der König zwischen ihnen (Pyr. 390, 683). Der mythische Gott trägt ein ein- 
helliges Schicksal. Dies Schicksal ist durch ein Dogma erhärtet. Seine Unabwendbarkeit be- 
stimmt die Haltung des Königtums, dem sie die Rollen zuteilt. Osiris muß erschlagen werden, 
damit ihn sein Sohn rächen kann. Der Tod trifft ihn von der Hand des Bruders, der ihm die 
Krone entreißt, damit sie Horus — als sein Auge — zurückholen kann. Seth muß den Leich- 
nam zerstückeln, und die Glieder verstreuen, damit ihn Horus im ganzen Lande suchen und 
den gefundenen in Ehren begraben kann. Mit der Thronbesteigung ist der Tod des Vaters 
„gerächt“. Mit der Besitzergreifung der beiden Länder kann der gesuchte und gefundene 
Leichnam begraben werden. Die Mythe ist später ausgesponnen worden, wobei viele Einzel- 
züge das Schicksal, welches über ihren Gestalten hängt, hervorheben und erschweren. Osiris 
fällt als junger Mann, noch ehe ihm ein Sohn geboren ist. Seth tötet Osiris, Isis weckt den 
Leichnam zu neuem Leben und empfängt ihr Kind, Seth jedoch trifft den „Erschöpften“ zum 
zweiten Male, zerstückelt ihn und wirft ihn diesmal in den Fluß, der die Glieder des Gottes auf 
die Gaue verteilt, so daß Horus, den Isis im Versteck aufzieht, Aegypten erobern muß, um Osiris 
begraben zu können — die Vereinigung der beiden Länder bedeutet das Begräbnis des Osiris. 
Nut selbst vollzieht die Rache an Seth, ihrem ungeratenen Sohn, obwohl so eine Mutter ihr Kind 
tötet!. Der Grundbestand der Mythe, soweit sie das Königtum betrifft, ist schon bei ihrer Er- 
schaffung gegeben. Das unabänderlich Schicksalshafte, welches ein Ereignis aus dem anderen 
entwickelt, knüpft schon damals die Mythe, obwohl sie nicht als Ganzes erzählt wird. Es ist 
das Dogma des geschichtlichen Königtums, welches zur Mythe verklärt erzählt und später auf 
jeden Menschen übertragen wird. Die Vermenschlichung ermöglicht so den Göttern, ein Schicksal 
zu tragen. Dies Schicksal selbst jedoch kommt ihnen vom Königtum zu. 

Im Festspiel über Kulthandlungen gesponnen, erscheint die Mythe. Was sie prägt, ist 
das Dogma des Königtums. Ihre Formung erfolgt über das Wortspiel zwischen Götterrede und 
Kultsymbol. Das, woraus Dogma und Wortspiel schöpfen, ist freilich ein drittes. Was die Mythe 
erzählt, ist nicht frei erfunden. Wie die alten königlichen Mächte vermenschlicht die Köpfe ihrer 
Tiergestalt als Maske weitertragen, nimmt die Mythe das, was man sich märchenhaft von diesen 
Mächten erzählte, auf und formt es im neuen Dogma über das Wortspiel um. Wenn sie den 
Göttern anstelle ihrer abgeschlagenen Köpfe Tierköpfe gibt, welche die Götter so, wie man sie 
sich vorstellt, schon tragen, setzt sie die Vermenschlichung voraus. Nacheinander kommt es 
in der Frühzeit zu den Neuerungen, welche die ägyptische Kultur geistig begründen. Durch Zu- 
sammenfall von Schrifterfindung und Staatsgrändung wird das Königtum mit der Reichs- 
gründung geschichtlich. Die Könige treten unter ihren Namen die Herrschaft über die beiden 

  

   

  

   

1 Urk. VI, 56, 6ff,



Aufkommen der Götterschicksale 107 

Länder an. Mit ihren Namen machen sie Geschichte, was die anonyme Tiermacht nicht ver- 
‚mag. Dieser mit der Schrift überlieferte Name verhütet, daß sie später zu mythischen Gestalten 
werden. Doch bekundet er als ‘Horus’-Name zugleich die Götterrolle, die sie tragen, und die 
der Natur der Macht entspricht, die ihnen das andere Land als Beute zuführt. Gegenüber anderen 
Tiermächten der frühen Denkmäler zeigt der Falke mit Standarten älterer Bilder erste Spuren 
der Vermenschlichung, die noch umgekehrt wie später am Rande der Tiergestalt erfolgt zu dem 
Zweck, dem Vogel das Einbringen Unterägyptens zu ermöglichen. Mit dem Anfügen des Armes 
an den Tierleib beginnt der Vorgang der Vermenschlichung. Auf der Narmerplatte ermöglicht 
er der Tiermacht eine Handlung für das Königtum. Mit der Befriedung des Landes kommen 
andere Aufgaben hinzu, denen die Mächte in ihrer Tiergestalt nicht gewachsen sind. Abdrücke 
von Rollsiegeln mit Schriftbildern von Gottheiten entlegener Weinberge zeigen, daß sich die 
Vermenschlichung der Götter während der 2. Dynastie durchsetzt. Auch die Vermenschlichung 
der Tiermächte ist so ein Vorgang, den die Reichsgründung mit sich bringt. Neben der Menschen- 
gestalt des Namen und Schicksal tragenden Königs! ist in der befriedeten Welt die anonyme 
Tiermacht unterlegen. Selbst die nicht vermenschlichten Zeichen der Schrift und die Bilder 
erfahren eine ‘Bändigung’. Der Löwe scheint nicht mehr zum Sprunge bereit zu brüllen, sondern 
ruht majestätisch, ein Ausdruck geballter, herrschender und nicht mehr kämpferischer Kraft? 
Der Falke streckt nicht mehr seine Fänge aus zum Packen seiner Beute, sondern steht aufrecht, 
hochragend über dem Palast des Königsnamens, nicht anders als ein Wappentier. Die Büsche 
der Papyruspflanzen werden nicht mehr ‘wild’ in ihrem zufälligen Wachstum dargestellt, sondern 
so, daß der Busch von der Mitte aus spiegelbildartig nach beiden Seiten gestellt je eine aufrecht 
stehende und eine morsche umgebrochene zeigt. Wenn sich ein König der zweiten Dynastie 
„Gottessame“ und König Djoser „Gottesleib‘'? nennen, dürfte dies sowohl die Rolle des König- 
tums bei der Vermenschlichung wie auch das Fortschreiten dieses Vorganges erweisen. Das ge- 
schichtliche Königtum hat eine Gottesgestalt gefunden, als deren Same und Leib sich der König 
allgemeiner und passender rühmen kann als später zurückgreifend mit „lebender Falke“ und 
„starker Stier“. Mit diesen Göttern in Menschengestalt wird die damalige Welt auch geistig 
geordnet und befriedigt. Als Götter lachen Himmel und Erde. In langer Reihe bringen Götter 
und Göttinnen die Gaben der Städte und Gaue. Der Erdgott nimmt den toten König bei der 
Hand, die Himmelsgöttin schließt ihn in die Arme. Die Mythenbildung setzt die Vermenschlichung 
fort. Nut gebiert nicht einen Wurf Nilpferdkälber, sondern fünf Götter, von denen jeder sein 
eigenes Schicksal trägt. Das Unheil, welches im Kampf der Mächte ihre Helden als Wunde und 
Verstümmelung beficl, den Sturz der Krone und der Sonne‘ läßt die Mythe einem Gott als Schick- 
sal zukommen, der sterben muß, damit das ewige Königtum regiert. Die Wildheit des Raub- 
tiers und der mörderischen Waffe, das was man einst an den Mächten rühmte‘, hat sie zusammen- 
gefaßt dem Götterfeind auferlegt und so die anderen Götter der Mythe von dem Schrecken 
ihrer Tiernatur befreit. Das wechselnde Kriegsglück, das früher bald das “Auge' in die Fremde 
führte und bald es befreite, heftet sie an den Gott des lebenden Königtums. Die Mütterlichkeit 
der Vögel im Nest, die Schreie des Klagevogels gibt sie ihren beiden Frauen, die den 'Gott’ der 
Mythe lieben und beweinen und seinen Sohn aufziehen. So hat die Mythenbildung auch das, 

  

  

  

    

  

1 zur Rolle des „Herrscherbildes“" beim Vorgang der Vermenschlichung vgl. Kees, Götterglaube 
S. zooff. 

2 H. Schäfer, Von ägyptischer Kunst S. 15. 
3 wörtlich: „Göttlich als Same“, „Göttlich als Leib“. 
& Pyr. 2374. Vgl. auch Pyr. 2264 Var, worin auf den Sturz eines göttlichen Wesens in das Wasser 

(Var. in den Nil) angespielt wird. Pyr. 680a und 278b wird dies Wesen mit „dem Großen“ (nach 7210 
Var. Osiris) parallel gesetzt, so daß es damals mit Osiris verglichen oder gleichgesetzt worden zu sein scheint 
(6. Sethe, Kom. 2263). 

5 und später in Kampfzeiten wieder rühmt (vgl. Spiegel, Die Erzählung vom Streite des Horus und 
Seth, S.7ıft). 

 



108 IV. Der mythische Gottesbegriff 

was man von den Mächten erzählte, vermenschlicht und zugleich aus Mär und Fabel Geschichte, 
die Mythe, gemacht. 

7. Der ‘große Gott’ der Mythe 
Jenseits der in den Annalen zusammenkommenden Geschichte des Königtums spannt 

die Mythe ihren Bogen. Die Mythe der neugegründeten Residenz Memphis legt im Festspiel 
über den regierenden König die Rolle der erneuerten Königsmacht, die im Osiriskult ihre Ver- 
‚gangenheit pflegt. Horus als Gott dieser Mythe läßt eines vermissen, was der universalen Falken- 
macht angehörte. Ihm fehlen die Eigenschaften eines Weltgottes, die der Falke auf dem Kamme 
des Königs „Schlange“ im Schiffe über den Himmelsflügeln (s. $.5) besaß. Im Festspiel tritt 
ein anderer Falkengott neben ihm als Himmelsmacht auf. Die alte Falkenmacht ist in zwei Ge- 
stalten, einen Königs- und einen Weltgott, den jüngeren und den “älteren? — „großen“! — 
Horus geteilt worden. In den Hymnen wird, während der Sonnengott über die Namensformel 
in die Mythe eindringt, versucht, die Rolle dieses Weltgottes den Weltgöttern der memphi- 
tischen Mythe Geb und Nut, ja Osiris selbst zu übertragen (s. $.99). Die nach Heliopolis ver- 
pflanzte Lehre des Sonnenkultes nimmt beide Falkengötter in ihr Weltbild auf und beläßt da- 
bei den königlichen Gott in ihrer erweiterten Götterfamilie an der Stelle, an die ihn die Mythe 
vom Memphis gestellt hat, räumt jedoch dem Weltgott als Harachte — Horus vom Lichtland — 
einen Platz unmittelbar neben Atum, dem heliopolitanischen Schöpfer ein, indem sie den Sonnen- 
gott als Verkörperung beider erklärt. Zwei Wege, die sich bei Beginn der Mythenbildung trennten, 
kommen wieder zusammen. Von diesen führte der eine von der Falkenmacht über die Rolle des 
Königs als Horus und Seth zur Mythe vom Königtum und dann diese Mythe umschließend zur 
Mythe von der Entstehung der Welt und gipfelt in Re-Atum. Der anderen fehlt die Götter- 
geschichte. Unmittelbar aus seiner früheren Weltgeltung tritt der ‘ältere’ Horus als R&-Harachte 
in die neue Lehre über. Die Lehre von Heliopolis besitzt so in ihrem Gott R& einen Herm der 
Welt, dessen Rolle das Königtum abgegeben oder nie getragen hat. Diesen Gott erschließt sich 
das Königtum nicht durch Versetzung in den Gottesbegriff, die einst — wie es der Horustitel 
bezeugt — gegenüber der Stammesmacht, ja in der Rollenzuteilung des Festspiels auch noch 
gegenüber Osiris möglich war, sondern durch das Sohnesverhältnis, das mit dem “Sohn-des-Re’- 
Titel kanonisiert wird. Erde und Himmel sind geschieden. Auch Osiris ist in die jenseitige Welt 
entrückt. In den Verklärungen trägt der König nicht mehr seine Rolle, sondern wird ihm an- 
geglichen oder mit ihm verglichen. In Osiris hatte die Mythe von Memphis eine Gestalt gefunden, 
die in hervorragender Weise ‘göttlich’ die Gestalt des toten Königs mythisch umschloß und jeden 
regierenden König dem 'göttlicheren’ Vater zuwendet. Die Lehre von Heliopolis übertrumpft 
den Gottesbegriff, den Osiris trägt, durch den Ausdruck "großer Gott’. Sie hat die Mythe vom 
Königtum übernommen, sie jedoch in eine Weltlehre eingebaut und diese mit der vermensch- 
lichten alten Himmelsmacht gekrönt. Sie hat so, wie die Verklärungen zeigen, den Menschengeist 
in die Welt hinausgetragen und noch alle die Götter in den Bereich der Mythe gestellt, die bisher 
abseits standen. Sie alle finden einen Platz in der Welt, die der König mit seinem Tode betritt, 
die beiden Kronengöttinnen als „Mütter“ auf dem Reiherberg (Pyr. 1118), die Unterweltsgötter 
unter der Sykomore, deren Rinde verbrannt, deren Stamm verkohlt ist, vor der schon die unter- 
ägyptischen Könige zitterten (Pyr. 1485). Auch Nefertem, die Lotusblüte von Memphis, den die 
Mythe der Residenz nicht nannte, gerät so an die Nase des Re. In dem Zwischenreich von Wüste 
und Wasser, welches Himmel und Erde trennt, tummeln sich die Mächte der Vorzeit als Vogel 
Strauß und als Stier des Re mit vier Hörnern, der sein westliches Horn dem König beugen soll, 
damit er vorbeigehen kann (Pyr. 470). Dies Zwischenreich, das die Vögel überfliegen und der 
Stier durchschwimmt (Pyr. 1224), durchquert auch der König als alte Macht, als Falke, der zum 

1 Über die verschiedenen Formen, unter denen dieser Weltgott nachlebt, s. H. Junker, Die Götter- Ichre von Memphis, $. 5ff 

  

   

        

  

    

  

 



Vermenschlichung dessen, was man von den Göttern erzählt 109, 

Himmel auffliegt, als „großer Wildstier“! und in manch anderer Weise. So haben die Verklä- 
rungen im Gegensatz zu der Mythe von Memphis in der Welt des Sonnengottes noch einen Raum 
gefunden, in dem die alten Mächte der Vorzeit, freilich ihrer politischen Rolle entkleidet, weiter- 
leben, und in dem der Zauber ihrer Gestalt noch wirkt, ja die Fähigkeit sich zu verwandeln er- 
forderlich ist, um in die Gefilde des Schilfs und des Opfers, ein zweites üppigeres Fruchtland 
und Vogelparadies am Himmel, zu kommen, zum fernen Palast, in dem die Götter wohnen. Mit. 
dem Sonnengott geriet so das, was man sich gegen Ende des Alten Reiches von den alten Mächten 
erzählte, nun ohne die Auslese, welche das Wortspiel der dramatischen Form bei der früheren 
Wahl erzwang, in die Mythe. Seine Gestalt trägt geläutert das Erbe der letzten Macht der Vor- 
zeit und krönt sowohl die Mythe wie das tägliche, irdische Leben. 

  

1 Pyr. 486, 913, 1145



V. KAPITEL 

Spuren der Mythenbildung 

1. Ergebnisse der Untersuchung 
Die Untersuchungen der Mythenbildung am altägyptischen, bis zum Ende des Alten 

Reiches vorliegenden Textgut sind so weit gediehen, daß es geraten scheint, die Ergebnisse für 
eine abschließende Darstellung der Mythenbildung zusammenzufassen. Der Versuch einer solchen 
Darstellung muß berücksichtigen, daß die Mythe nicht als Ganzes erzählt wird, sondern sich 
nur aus Einzelstücken, Fragmenten und Zitaten, erschließt. Es gehört zur Eigenart der frühen 
Mythe, daß nur ihre Spuren erscheinen. sie selbst jedoch verborgen bleibt. Die vorläufige, 
an Hand formaler Merkmale gewonnene Gliederung des Textbestandes in (r) Dramatische Texte, 
(@) Hymnen mit der Namensformel, (3) Litaneien und Götterlehren und (4) Verklärungen hat 
sich bewährt, Die jüngeren Textgruppen übernehmen älteres Gut und betten das abgewandelte 
in neu entwickelte Formen und rasch wachsende Erweiterungen. Die mit dieser Gliederung er- 
faßte Entwicklung ergibt zugleich eine Ausweitung der mythisch belangvollen Götterwelt. Zu 
den wenigen Göttern der ersten Mythe der Residenz (1) kommen in Hymnen (2) die großen Natur- 
mächte hinzu, die zu Systemen (3) zusammengefaßt schließlich nach Heliopolis verpflanzt und 
durch den Sonnengott gekrönt werden (4a), im Totenkult von Memphis jedoch auch ältere Bräuche 
weiterpflegen (4b). Das, was man sich von ihnen erzählt, die Mythe, wird hierbei im Wortspiel 
über die vorhandenen Form des Gottesdienstes, .die Kulthandlungen der Festspiele gelegt (r), 
in den Hymnen gesichtet und einzelnen Gottheiten zum Preise erzählt (2), im Denkmal Mem- 
‚Phitischer Theologie als Götterlehre und in Litaneien als Göttersystem vorgetragen (3) und in 
den Verklärungen für den toten König zitiert (4), wobei die königliche Seele in der Ichform über 
ihren Weg zu den Göttern berichtet (4a), die Verklärung des königlichen Leichnams jedoch 
durch Zuspruch aus dem Munde des ‘Sohnes’ — also in der 2. Person — erfolgt (4b). Dies er- 
gab an Mythen in den Dramatischen Texten (1) die Osirismythe, welche die Mythe vom Horus- 
auge, die Mythe vom Streit der beiden Herren und die Mythe vom Tode des Osiris, vom Triumph 
des Horus und der Bestrafung des Seth einschließt. Sie wird in den Osiris, Geb, Nut und andere 
Götter der großen Neunheit preisenden Hymnen (2) geordnet, aus dem Festspiel gelöst und 
zum ersten Male im Rahmen einer Götterlehre von der Schöpfung bis zur Errichtung des König-, 
tums als eines der Mythensysteme geschlossen vorgetragen (3). In den Verklärungen (4) krönt 
schon der Sonnengott diese über alles irdische Geschehen erhabene Welt, in welche der König 
mit seinem Tode in zwiefacher Weise sich auf die Mythe berufend davongeht. Die königliche 
Seele wird durch ihre Zauberkraft oder in einer zweiten Geburt verwandelt und folgt in ihrer 
neuen Form als Stern dem Sonnengott auf seinem täglichen Wege, oder beruft sich auf die Mythe 
von der Schöpfung und die Mythe von der Trennung von Himmel und Erde, oder weist sich 
gegenüber Fährmann, Dämonen und Himmelspförtnern durch einen mythischen Auftrag aus (4a). 
Der königliche Leichnam wird weiterhin als Osiris vergottet, den die Schwestern beklagen, Horus 
aufsucht und R& erweckt (4b), doch gilt er nicht mehr selbst als Osiris, der wie alle Götter in 
die neu gefundene mythische Welt entrückt ist, sondern wird ihm angeglichen und an seine 

 



Zaubertexte und Verklärungen au 

Stelle gesetzt. Der Schauplatz, der in den Dramatischen Texten durch Vermerke auf Kapellen 
des Festplatzes festgelegt (1), in den Hymnen durch die Namensformel auf Kultstätten der ge- 
Priesenen Götter bezogen (2) war, wird erst durch die erzählte (3) und zitierte (4) Mythe als 
mythischer Ort eingeschlossen. In den Verklärungen dringt die königliche Seele über ein Zwischen- 
reich bis in das Schiff des Sonnengottes, zu seinem Palaste im Zenith und zum Schauplatz des 
Urbeginns der Schöpfung vor (4a), während für den Leichnam die heiligen Stätten der Osiris- 
mythe über ihrer kultischen eine mythische Bedeutung gewinnen (4b). $o, in großen Zügen, sc 
matisch gegliedert, läßt die bisherige Untersuchung die Mythenbildung erkennen. Vor diese 
Entwicklung führen ältere Denkmäler, welche noch keine Spuren der Mythenbildung zeigen 
Auf einzelnen Stücken und in Bildreihen werden Kulthandlungen dargestellt und knapp be- 
schriftet. In Zaubertexten wird die noch nicht vermenschlichte Macht des Königtums und seiner 
Feinde beschworen. Die Vermenschlichung hat sich hierbei als Vorgang erwiesen, der die alten 
Mächte umwertet, an die Stelle ihrer Rudel Götterfamilien setzt und damit, daß sie auch das, 
‘was man sich von ihnen erzählt, vermenschlicht, die Mythenbildung auslöst. Vom Kult auf- 
steigend verkündet die Mythe aus ihrer Welt ein Dogma, in welchem das Königtum sein ver- 
menschlichtes Symbol unbegrenzter Macht nicht mehr als ‘Horus’ verkörpert, sondern sich ihn 
— wie in der Mythe der Residenz Horus Osiris, der lebende dem verstorbenen König — als Sohn 
unterstellt. 

      

2. Vorformen der Mythe 

Als Vorform der Mythe kann das religiöse Textgut, welches keine Spuren der Mythe zeigt, 
dem also mythische Erklärungen und mythische Zitate fehlen, gelten. Doch muß diese Be- 
stimmung sowohl erweitert wie eingeschränkt werden. Erstens lassen sich auch zu Göttern der 
Mythe — wie zu Horus und Seth — vormythische Formen finden. Zweitens können sich noch 
‚nach der Mythenbildung Texte und Textteile lediglich mit dem Kult befassen, wie es in der 
‚Weiterbildung der ägyptischen Religion Ritualvermerke und Spruchtitel zeigen. Im ersten Falle 
läßt sich die Vorform mythischer Götter, im zweiten die Weiterentwicklung des Kultes erschließen. 
‚Vom frühen Textgut ist alles das, was die Mythe vorfindet und benützt, ihre Vorform. Hierzu 
‚gehören die Kulthandlungen, die sie erklärt und durch Götterreden und Vermerke umdeutet. 
Sie lassen sich aus ihrer mythischen Einbettung leicht herauslösen und liegen in der Bildreihe 
des Ramesseum-Papyrus (s. $.7f.) anscheinend in ihrer ursprünglichen Form vor. Die Bilder 
des Jubilaeumsfestes haben ein Beispiel dieser Vorform erhalten, das nicht mythisch bearbeitet 
worden ist. Zu den Vorformen gehört auch ein Grundbestand der Verklärungen, der vereinzelt 
ohne mythische Zusätze auftritt. Neben diese im Kult bewahrten Vorformen, welche die Mythen- 
bildung an ihnen ansetzend umschließt, treten die älteren Denkmäler, die das, was der Mythe 
thematisch vorausgeht, erkennen lassen. Hierzu gehören die Schminktafeln der Reichseinigungszeit 
und die Schlangenbeschwörungen. Sie atmen zusammen denselben Geist der im Zeichen von 
Tiermächten und Idolen stehenden Kampfzeit. Vorformen der Mythe haben auch Schrift und 
Götterbeinamen erhalten. In der Schrift bleibt Horus ein Falke, Seth das Fabeltier der Wüste, 
‚Thoth der Ibis, Chnum der Widder, Sobek das Krokodil, Isis der Thron, Neith das Pfeilpaar, 
Selkis der Skorpion und die Kronengöttinnen Geier und Schlange. Die Beinamen preisen den 
Falken weiter als den „Bekrallten“1, als „den mit weiter Brust‘'2, obwohl er diese Eigenschaften 
‚nur auf den Denkmälern der Reichseinigungszeit hervorkehrt. Sie sprechen von den „Zähnen 
des Sopdu“, obwohl dieser Gott längst als Falkenidol verehrt wird. Derartige Beinamen legen 
sich wie Ringe um einzelne Gottheiten und lassen sie so als rätselvolle Mischwesen erscheinen 

  

1 Kees, Götterglaube $. g0f. 
2 Pyr. 1048c. Mit kampfbereiten Krallen und vorgereckter Brust wird der Falke als Amulett und 

auf den Denkmälern der Frühzeit vor seiner Heraldisierung dargestellt (s. S. 107). 
3 Sethe, Urgeschichte $. of.



u V. Spuren der Mythenbildung 

wie die Beinamen der Kronengöttin, die in Verklärungen „mit langen Federn" als Geier, „mit 
strotzenden Brüsten“ menschengestaltig und zudem als „große Wildkuh“ gepriesen wird!, Die 
Zaubertexte zeigen, wie diese verschiedenen Beinamen vormythisch jederzeit zusammenkommen 
können. Scheint doch gerade die Übertragung von Eigenschaften eines Wesens auf ein anderes 
für die Beschwörungen eigentümlich zu sein, sei es, daß eine Krone die andere verschlingt, ohne 

daß man die Zunge sieht (s. S. 85), oder daß die Sonne am Himmel die Erde beißen soll, weil 

der „Erdsohn“ den König gebissen hat (s. S. 83), wobei Kronen und Sonne in Tiergestalt oder 

‚sonstwie zauberhaft verwandelt vorgestellt werden. Mit den Beinamen bewahren so auch die Zau- 

bertexte Spuren einer vormythischen Welt. In ihnen wird sogar über diese Welt erzählt. Die 
'rzählung wendet sich nicht an Zuhörer. Sie trägt zwar eine literarische Form, hat jedoch einen 

lebenswich .n Zweck. Sie soll die “Schlange” — oder den mit dem männlichen Wort “Schlange” 

‚gemeinten Feind — verzaubern und stellt ihm ebenbürtige Mächte vor Augen, wobei Atum, später 

der vorzüglich menschengestaltige Gott (s. S.93), noch als krallenbewehrtes Ichneumon (s. 

$.86), Hand und Fuß des Königs als Glieder des Dämons des königlichen Blutgerichts gelten 

ee een Tee ande news Bee au a ae 
wird: „Dich grüßt der große Landepflock wie den “Aufrechten’, der nicht ermüden kann, der 
sich in Abydos befindet“ (Pyr. 794 Var.), so finden sich hier nicht nur zwei alte Beinamen, die 

an Isis — der Landepflock — und Osiris — das ‘der Aufrechte’ genannte und alssolchesvom 

König getragene? Szepter — gefallen sind. „Landepflock“ und „‚Haltetau‘‘ — unser „Ankertau“ 
und „Anker“ — grüßen märchenhaft den Toten bei den Begräbnisriten am Totenschiff. Erst 

über die Rollenzuteilung treten Isis und Nephthys an ihre Stelle, wie an die Stelle der beiden 

„Weihe“ und „Klagevogel“ genannten Klagefrauen, wobei nicht festzustellen ist, ob nicht auch 
schon diese Frauen als “Anker und “Ankertau’ galten, die mit ihrer Klage den Toten so lange 

‚ich festhalten, oder ob diese Vorstellungen aus verschiedenen Ursprüngen erst auf Isis, 
und Nephthys zusammengekommen sind. Gegenüber Reden der früheren Festdarstellungen, 
‚die in Rufen wie: „Komm und bring! Komm und bring!“® lediglich auf das Geschehen der Kult- 

handlungen hinweisen und nichts von ihrer Bedeutung erzählen, zeigt mit Zaubertexten und 

Beinamen auch ein Grundbestand der Verklärungen das märchenhafte Leben der alten Mächte. 

‚Aus dem Loch, welches der opfernde mit der Hacke schlägt, „brüllen die beiden Gottesgaue“ 

— das heißt Ober- und Unterägypten*, was erst in einer mythischen, nachgesetzten Götterrede 
als Öffnen der Lippen des Erdgottes Geb erklärt wird (Pyr. 1394/1395). 

Sowohl die Zaubertexte wie die Verklärungen haben einen vormythischen Grundbestand 
gewahrt, die Zaubertexte wegen der ihrem Inhalt und ihrem Wortlaut zugeschriebenen Zauber- 

kraft, die Verklärungen wegen der in diesem Grundbestand zur Sprache kommenden Kulthand- 
lungen am Grabe, in denen freilich der Wortlaut nicht die Rolle spielt wie in den Zaubertexten. 
Varianten zeigen, in welch freier Weise die Verklärungen den alten Bestand benützen und ihn 

weitgehend mythisch deuten. Aus den „großen Riegeln‘ des Grabes, den Türen des Himmels 

(Pyr. 572) werden die „Türen der Nut“ (Pyr. 1361). Willkommensrufe, ja das „‚Wassersprengen 
(njnj)“, eine Grußhandlung und keine Rede, werden mit „sagt (3.1 ’in) Isis“, „sagt Nephthys“ 
den Göttinnen der Mythe in den Mund gelegt. Die Verschiedenheit der mythischen Durch- 

dringung läßt auf einen längeren Vorgang schließen, der von der Gleichsetzung bis zum Ver- 

   

  

  

   

    

  

  

1 Schott, ÄZ 78 S.of. 
2 Pyr. 1638 „Du trägst 'deı     

  

    

  

1 einen Imperativ ij „kom 
, wie sie sich gräßten und wie 

1930, Phil. Hist, Kl, Nr. zıff), Teill, 8.40, Teil3, 

  

(Ablı. d. Pr. Ak. d. Wi 
5. 106 angeführten Beispiele 

4 Pyr. 1120, 1304, 1561, vgl. Sethe, Dram. Texte $. 20r. 
5 Pyr. 1362 (Var. 2009, 1292), vgl. Kecs, Opfertanz 8. 225.  



Mythische Durchdringung des Grundbestandes 113 

gleich verschiedene, an den Wörtern „als (m)“, „wie (mj)“ und „vergleichbar (i)"* einzuschätzende 
Grade durchläuft. Heißt es in den Erklärungen der Dramatischen Texte „Das ist Horus“ (s 
S. 31) und in ihren Götterreden: „Ich bin Dein Sohn, ich bin Horus“ (s. 8.48), in den Hymnen 
gelegentlich anstelle der Namensformel „als (m) Horus in der Sothis“ (Pyr. 632), so find 
erst in Verklärungen neben dem „Erhebe Dich als (m) Osiris!" (Pyr. 793) auch der 
„Erhebe Dich wie (mj) Osiris!“ (Pyr. 574) „wie Re“ (Pyr. 130) und „Erhebe Dich... das 
vor der Neunheit thronst Geb, dem Götterfürsten vergleichbar(i), Osiris, vor den Mächten 
vergleichbar(is), Horus, dem Herrn der Menschen (p‘.t)? und Götter, vergleichbar (is)“ 
(Pyr. 895). Varianten innerhalb der Verklärungen, die das „wie“ (Pyr. 794, 1012) durch „denn Du 
bist. . vergleichbar“ (Pyr. T261, 1711) zur gleichen Zeit ersetzen wie „Bögen“ und „große Neun- 
heit“ durch „die beiden Neunheiten“ (s. S.23), bestätigen hierbei das "vergleichbar als letzte 
Frucht (s. 8.52) dieser Entwicklung, von der jedoch in den Verklärungen oft sämtliche Grade 
nebeneinander stehen. Die Mythe wird durch diese und ähnliche Mittel oft recht locker an den 
nicht mythischen Grundbestand angeschlossen, so, wenn die Klagefrau dem Toten zuruft: „Er- 
hebe Dich! Ich wische Dir Deinen Staub ab! Ich tilge den Schmutz an Deinem Gesicht! Ich 
löse Dir Deine Fesseln!“ und hinzusetzt: „Das sind ja keine Fesseln! Das sind die Haare der 
Nephthys!“ (Pyr. 1363). In einem rein mythischen Text würde diese Rede „Das sind meine 
Haare“ lauten. Gelegentlich wird auch durch die mythische Bearbeitung der ursprüngliche Sinn 
eines Spruches vollständig verändert wie die Aufforderung des Sohnes „Erhebe Dich, mein großer 
Vater und tlırone vor ihnen?!“, die man in „Stehe auf für Deinen Vater, den Großen! Throne 
für Deine Mutter Nut!“ (Pyr. 1702) nur noch vermuten kann. Diese Beispiele, die sich verviel- 
fachen lassen, zeigen, daß die Mythe auch in den Grundbestand der Verklärungen erst eindringt. 
Sie finden sich vor allem in den Verklärungen des königlichen Leichnams, die ja die Bräuche 
des Totenkultes weiterpflegen (s. S.47) und gegenüber den Verklärungen der königlichen Seele 
einen unvergleichlich größeren Reichtum an Varianten aufweisen. Der Grundbestand selbst 
wird dem mythischen Denken erst angepaßt und deshalb immer wieder überarbeitet. Zu diesen 
mythisch unergiebigen Sprüchen gehören auch zwei Spruchfolgen von Verklärungen, die bisher 
nur beiläufig benützt worden sind, da sie trotz mancher Altertümlichkeiten und Varianten zu 
Zaubertexten (Pyr. 278, 407) Formmerkmale enthalten, die zum mindesten eine Redaktion als 
Verklärung für die königliche Seele vermuten lassen, so daß nicht mit Sicherheit gesagt werden 
kann, was an diesen Sprüchen alt oder altertümlich und was jung ist, obwohl auch sie sicherlich 

  

  

sich 
gleich 
it Du 

   
   

  

  

  

              

    

1 Die von C. E. Sander-Hansen, Über einige sprachliche Ausdrücke für den Vergleich in den Pyra- 
midentexten (Acta Orientalia, Bd. 14, $. 286ff) getroffene Unterscheidung, wonach mj „wie" determiniert 
(8. 3024), m „als“ jedoch indeterminiert — „als ein Freund“ (Pyr. 855, 856) — gebraucht wird, trifft 
nur sehr beschränkt zu. Wenn man „‚Erhebe Dich als Osiris!“ (Pyr. 7935) noch dahin verstehen könnte, 
daß sich der Tote als „ein‘“ Osiris erheben soll, macht dies der Zusatz „als Osiris, dieser N“. (e. B. Pyr. 
13516)) unmöglich. Auch mit „als der „Bnbn-Stein im Bnw-Haus in Heliopolis“ (Pyr. 16520) „als Horus, 
der sich in der Sothis befindet” (Pyr. 6324) und in vielen anderen ähnlichen Beispielen ist an ganz bestimmte 
Götter gedacht, die durch ihre Beinamen determiniert 

2 Pyr. 85d. Die blätenreiche Sprache der Verklärungen (s. $. 248) hat dem Beinamen des 
Horus „Herr der Menschheit (nb p.)" die altertümliche Bezeichnung der Menschen (p°.1) in den Aus- 
druck „Menschen und Götter (rmt ntr.u)" hineingenommen. 

3 Pyr. 1680, „vor ihnen“ eine der anonymen Bezeichnungen, die in Dramatischen Texten durch Ver- 
merke erklärt werden. 

jüngere Namensformel „in jenem seinen Namen“ (Pyr. 286), das ihr nachgebildete „‚in dieser 
(Pyr. 412), „an jenem Tage des...“ (Pyr. 286, 399) und jüngere Stilmerkmale wie das Vier- 

gliedschema zeigen, daß sie wie einige der Zaubertexte nur teilweise mit allen Vorbehalten als Beleg für 
mythische Vorformen benützt werden können. Auch ein Spruch, von dem Sethe meint, daß er „speziell 
für Menes verfaßt sein möchte“ ($pr. 271, Kom. Bd. 2, $. 123), benützt zwar alte Beinamen (Pyr. 388a, b, 
3894), erweist sich jedoch schon durch die Rolle des Sonnengottes und die der königlichen Götter Horus 
und Seth als eine der jüngeren Verklärungen. 

        
      

  

    

  

    
  

  

  



114 V. Spuren der Mythenbildung 

einen älteren Grundbestand bewahren. Die Sprüche dieser beiden Spruchfolgen? zeigen als Merk- 
mal die Selbstherrlichkeit der königlichen Seele, die in den Himmel einbricht und dort unter 
Berufung auf den „Stier von Hierakonpolis‘ den „großen Gott, dessen Name unbekannt ist“, 
den „Herrn des Lichtlandes“ auffordert, ihr Platz zu machen (s. S.81). Der König bemächtigt 
sich des Himmels und spaltet sein Erz (Pyr. 305). Im "Kanibalenspruch’ jagt er als einer, „der 
Menschen speist und von Göttern lebt‘ (Pyr. 400), mit seinen Trabanten die Götter als Wild, 
kocht sie in seinen „abendlichen Kesseln“, verzehrt ihre Zauber und schluckt ihre Geister (Pyr. 
403), Vorstellungen, die zu dem Geist der Zaubertexte, in denen Kronen und Messer ihre Feinde 
ebenfalls verschlingen, passen. In diesen Sprüchen erscheint der König auch selbst in Tiergestalt 
— und nicht nur mit dem Schakalsgesicht des Ersten der Westlichen — als „Der dessen Horn 
erglänzt, der geschminkte Pfeiler, der Stier des Himmels“ (Pyr. 283). So ergibt der vormythische, 
in den Pyramidentexten mehr oder minder bearbeitet vorliegende Bestand einen anderen Himmel 
als den Himmel des Sonnengottes. Er liegt in den Jagdrevieren der Könige, in der Wüste, dem 
Paradies der Raubtiere und Tiermächte, oder im Feindesland, in das der König von seinem Lande, 
der Erde her einbricht und als ‘Horus’ sein Auge, die Krone holt (s. S. 75, 781.). 

Was sich aus Namen und Beinamen, von Denkmälern, aus Zaubertexten und dem Grund- 
bestand der Verklärungen an Vorformen der Mythe aufspüren läßt, ist ein mehr oder minder 
zufälliger Rest, der nur karge Einblicke in die Welt vormythischer Vorstellungen gestattet. Einige 

iele wurden schon bei früherer Gelegenheit angeführt (s. $. 70f.). Daß Horus vormythisch 
die königliche Macht bedeutet, dürfte der Horusname als zunächst einziger und später erster 
königlicher Namenstitel erweisen. Der Falke'steht dabei auf dem “Palast', der seinen Namen 
umschließt, wie früh auch Götter ‘auf’, statt ‘in’ ihren Kapellen stehen?. Horus ist demnach der 
eigentliche 'im Palast befindliche’ Gott (s. S.67), der zu ‘Horus und Seth’ erst verdoppelt wird. 
Die Erklärung des Falken ‘auf’ dem Palast (6rh) hält sich an die Hieroglyphe und nicht an den 
ursprünglichen Sinn. Wenn der Falke um sein Auge kämpft, so ist wie bei den Hoden des ‘Stiers’ 
(s. 8.72), des anderen Herrn und seines Gegners, sein Bestes als gefährdeter Kampfpreis ge- 
wählt worden, so daß hier sicherlich an das Falkenauge gedacht ist, und die Vorform der Mythe 
vom Horusauge als Märchen vom Falken, der um sein Auge kämpft, erwachsen sein dürfte. 
Ein solcher Kampf hat auch märchenhaft nur dann einen Sinn, wenn das Auge einen wesent- 
lichen Teil des Herrschertums verkörpert. In der Mythe bedeutet das Auge die Krone (s. 8. 731.) 
und — weiter übertragen wie in unserm Ausdruck ‘Eigentum der Krone — den Staat und 
Aegypten. Wie die Mythe auf eine solche Bedeutung von sich aus kommen kann, ist unersicht- 
lich. Zwar überträgt sie Rollen auch auf Kultgegenstände und nicht nur auf Götter, Seth als 
Pfeiler trägt Osiris als Palmenzweig. Pfeiler und Palmenzweig sind nun Formen dieser menschen- 
gestaltigen Götter. Doch ist das Horusauge kein Kultgegenstand, sondern selbst eine mythische 
Götterrolle. Auf Pfeiler und Palmenzweig spielt die Götterrede lediglich im Wortspiel an, spricht 
jedoch über Osiris und Seth und meint dabei auch diese Götter. Mit „Horusauge“ spricht die 
Mythe über Opfergaben und Teile des Ornats und meint dabei die Krone, so daß dem Horusauge 
diese Bedeutung nicht über die Kulthandlung zugekommen sein kann. Die Götterrolle der Krone 
entstammt nicht der Rollenzuweisung. Sie muß älter sein und geht vermutlich auf dieselbe Quelle 
zurück wie die Götterrolle des Königs. Die Vorform der Mythe vom fernen Gottesauge, das als 
Mädchen in die Fremde zieht und zurückgeholt werden muß, ist vormythisch. Nicht ein listen- 
reicher Gott sucht eine launenhafte Göttin. Märchenhaft kämpft der Falke um sein Auge, die 
Krone, die ihm als Auge geraubt wurde und—in einem zauberhaften Vorgange —als Krone zu- 

  

   

  

1 Spr. 254 bis 257, 273 und 274 (der vielbearbeitete "Kanibalenspruch‘). 
2 Stiere als „Pfeiler“ auch Pyr. 2805 (vgl. 1215), 7924; zum Schminken von Opfertieren vgl. Sethe, 

Kom. Pyr. 2834. 
35. 8.92, so auch noch auf Torfriesen des MR. Sobek von Krokodilopolis über seinem Tempel 

(Berlin 1693, Aegyptische Inschriften aus den kgl. Museen zu Berlin ‚Bd. ı 8.212). 
  

 



Reste vormythischer Vorstellung 15 

rückkehrt. Auch was man von Horus und Seth erzählt, die einander als Falke und Stier 
viehische Wunden schlagen, ist vormythisch und nicht in der Mythe menschengestaltiger Götter 
erwachsen. Nach dem Königinnentitel „Die, welche Horus und Seth schaut‘ zu urteilen, trägt 
das Königtum der Reichseinigungszeit schon seine Doppelrolle, wofür ferner spricht, daß dem 
‚König ‘Skorpion’ neben anderen Standarten auch Sethstandarten dienen. Für sich genommen 
führt die Vorstellung zweier ungleicher, einander im grimmigen Kampf tödliche Wunden schla- 

eine mythische Welt 
Sie kann in die Mythe als Episode des Kampfes zwischen dem jungen Horus und dem ränkevollen 
Bruder seines Vaters übernommen werden, erscheint jedoch im Textgut zunächst isoliert in 
Zaubertexten, wobei die Schlange auf das Königslos, durch die Wunden, die Horus und Seth 
einander schlagen, zu sterben, hingewiesen wird (s. $.67). In einer Litanei erklärt dann der 
‚König offensichtlich seinen Tod als Folge dieser Verletzungen und bittet um Heilung (s. S. 125). 
In Verklärungen dient sie als Vorspruch zu einer Erzählung von der Flucht des Horusauges, 
welches sich vor Seth rettet: „"Wehe!' sagt Horus über sein Auge. ‘Wehe! sagt Seth über seine 
Hoden!“ (Pyr. 594). Sie wird nun als mythisches Ereignis behandelt, auf welches man sich be. 
zufen kann!. Horus und Seth sind zu einem mythischen Götterpaar am Himmel geworden, die 
nun den toten König geleiten (s. S. 106), nachdem er sie vormythisch verkörperte. Der mythische 
Gott Osiris tritt in eine Reihe vormythischer Vorstellungen ein, in denen jedoch nirgends mit 
Sicherheit Osiris erkannt werden kann. Der „Diener des Pelikans“ stürzt in das "Was 
den “Nil’2, Wenn dies der Zauberer wie den Sturz der „‚Kronenschlange, die aus der Erde 
und der „Flamme, die aus dem (Welt)meer (Nwnu) kam“ (Pyr. 237), der Giftschlange, die auch 
stürzen soll, vorhält, wird, wie noch mit dem „Sturz“ von Horus und Stier wegen Auge und 
Hoden an das Los zu fallen erinnert, woran später die Mythe mit dem Satz „Es fällt dieser 
Große in Busiris (Ndj.t)" bewußt anknüpft®. Doch besteht für eine Deutung des „Dieners des 
Pelikans“ als Vorform des Osiris — etwa als Geist des Nils — keine Gewähr. Mit dem Grund- 
bestand der Verklärungen geraten alle Aussagen über den Toten und seinen Kult, den ihn be- 
treuenden Sohn und die Klagefrauen in die Mythe, so daß sich hier auch zu Isis und Nephthys, 
die ihre Rolle als Gemahlinnen der Götter Osiris und Seth ihrer Gleichsetzung mit den Kronen 
(6.8.76A.9) verdanken dürften, vormythische Formen finden lassen. In Verklärungen erscheint 
Isis vereinzelt auch als der „große Thron“, was an ihre vormythische Form des (Thron)kissens 
auf einer Standarte® erinnern kann. Die Hymnen knüpfen über die Namensformel Osiris an 
Kulte von Abydos, Memphis und Busiris, Nut an den Grabkult und Nephthys an den Kult der 
Göttin der Schrift und der Baumeister® an. Zaubertexte ergeben schließlich für die Kronen- 
göttinnen und Dämonen der Verklärungen vormythische Formen. 

      

gender und hiervon ‘stürzender' Tiere in eine märchenhafte und nicht     

  

   

    

  

    

3. Die Mythe der Dramatischen Texte 
In den dramatischen Texten erhalten Kulthandlungen durch Erklärungen, Götterreden 

und Vermerke eine neue, mythische Bedeutung, die sich nur zum Teil aus vormythischen Formen 
erklären läßt. Einzig die Rollen des regierenden Königs als Horus und die seiner Krone oder 
der beiden Kronen als Horusauge oder Horusaugen lassen sich glatt zurückverfolgen, führen 
jedoch auf eine Tiermacht, von der man sich märchenhafte Sagen erzählt. Der Gott Seth ist 
in Verruf geraten. Die Rolle des Götterfeindes, die er in der Vorform der Mythe neben Horus 

1 vgl. Sethe, Kom. Pyr. 9465; derselbe Zusammenhang auch Totenbuch Spr. 99 (Grapow, Ur- 
kunden V, 146f1., J&quier, La Pyramide d’Aba, Zeile 58711.) 

& Pyr. 226, 435, 671, 680, vgl. Sethe, Kom. 2204 (. 8. 107 Anm. 4). 
3 Pyr. 721, 819, 1500 (2018). 4 s.Sethe, Urgeschichte $. 85. 
5 Kees, Götterglaube S. zor. 
8 Pyr. 6166, s. Junker, Giza, Bd. 6, $: 179. 

15° 

  

 



  116 V. Spuren der Mythenbildung 

‚noch ohne Wertung als einer der beiden bald einander feindlichen, bald miteinander versöhnten 
‘Herren’ trägt, ist nun sein Schicksal und Verhängnis. Mit der Verfehmung entfällt das Thema, 
der Versöhnung. An seine Stelle tritt ein Thema, das 1 den Landesfeind behandelt hat, 
und das in den Beschwörungen der — männlichen — Giftschlange nachklingt. In diesen Be- 
schwörungen steht auch Ombos unter seinem Herm und Bebon auf der Feindseite (s. S.69). 
So könnte Seth vor seiner Befriedigung schon einmal der Götterfeind gewesen sein. Die Bilder 
zum Jubilaeumsfest, die — in ältester Schrift geschrieben — noch keine Spur der Mythe zeigen, 
geben Horus und Seth als oberägyptischen Landesgöttern mit Edfu und Ombos Stätten südlich 
und nördlich der oberägyptischen Residenz, was im Gegensatz zur späteren Zuweisung Unter- 
ägyptens an Horus und Oberägyptens an Seth dem altägyptischen nach Süden gerichteten 
Raumgefühl entspricht, das sich in den Ausdrücken von rechts und links für Westen und Osten 
dem Ausdruck ‘nach vorn fahren” für 'nach Süden fahren? bekundet. Edfu und Ombos spielen 
‚jedoch mythisch keine Rolle, Edfu wird in den Pyramidentexten nicht einmal genannt. An seine 
Stelle tritt als Stadt des Horus — gegenüber Ombos als Stadt des Seth — in einem Pyramiden- 
weihtext die alte unterägyptische Residenz Buto (DB‘.t) (Pyr. 1668). Die Ausrichtung nach 
Norden dürfte schon zu Beginn der Mythenbildung erfolgt sein, die nach den Ortsvermerken 
der Dramatischen Texte zu urteilen, von der Residenz des Gesamtreiches Memphis ausging 
(6. 8.57) und mit Osiris, dem Herrn von Busiris, einen unterägyptischen Gott dem verstor- 
benen König zur Rolle, Horus zum Vater und Seth zum Opfer gab. Wann kann dies ge- 
schehen sein? Nach den einleitenden Untersuchungen wurde die geordnete Schriftzeile erst 
während der 2. Dynastie gefunden und erscheint zwischen Trennungslinien auf Trümmern eines 
von Djoser der Neunheit von Heliopolis geweihten Schreines (s. $. 17), nachdem die frühen 
Herkunftstäfelchen aus Abydos und noch Stelen der 2. Dynastie das Ende von Inschriften auf 
zufällig verbleibende Lücken verteilt hatten und die Zeichenfolge oft anscheinend willkürlich 
variiert worden war. Erst Zeile und Zeilentrennung gestatten, die Ausbildung des überlegten, 
Worte sparenden Schemas der Dramatischen Texte. Da zudem diese Texte eine Schreibweise 
aufweisen, die sich erst während der 2. Dynastie entwickelt, scheinen diese Merkmale als frühesten 
Zeitpunkt ihrer ersten Niederschrift das Ende der 2. Dynastie oder die 3. Dynastie zu ergeben. 
Dies würde den Beginn der Mythenbildung mit der Regierung des Königs Djoser und ihren vielen 
Neuerungen zusammenfallen lassen. Wenn auch als Residenz des geeinten Acgyptens vermutlich 
schon vor Djoser Memphis galt (s. $. 127), hat doch erst dieser König endgültig! durch die Wucht 
der Bauten um seine Stufenpyramide mit der Tradition von Abydos gebrochen, obwohl er sie 
selbst mit einem dort begonnenen Grabbau noch aufrecht erhielt. Die Verwurzelung im unterägyp- 
tischen Gebiet mußte die Wahleines neuen Herren des königlichen Friedhofes mit sich bringen. Als 
Herr des gewählten Gebiets, in dem eine Reihe stattlicher Beamtengräber der Thinitenzeit ausge- 
graben wurde, gilt Sokaris, der falkengestaltige Gott in einer auf Schlitten stehenden Barke, deren 
Bug mit einem Antilopenkopf geschmückt ist. Von Sokaris von Giza wird er später durch einen be- 
sonderen Beinamen unterschieden (s.$.65). Zwischen ihm und dem schakalsköpfigen Herrn von 
‚Abydos schlägt die Mythe eine Brücke, indem sie zum königlichen Totengott Osiris wählt und den 
alten Herren der königlichen Friedhöfe seine mythische Rolle überträgt. In den Hymnen mit der 
Namensformel wird er als — in Abydos — den Namen „Erster der Westlichen“, — in Busiris — 
den Namen „Der von Busiris“ und zugleich den Namen „„Sokaris“ tragend gepriesen (s. 8.40). Auch 
für diese Wahl eines unterägyptischen Gottes zum königlichen Totengott scheint sich erst unter 
‚König Djoser eine Veranlassung zu geben, solange nicht ältere Königsgräber in Sakkara gefunden 
werden. Gegen diese Ansetzung der Dramatischen Texte spricht vielleicht die Stiftung eines 
Schreines für die Neunheit von Heliopolis, die in den Dramatischen Texten noch fehlt. 

      

    

    

  

  

  

    

  

  

     

  

     

  

  

  

  

‚gl. die von H. Ranke, The origin of the Egyptian Tomb Statue (Harvard Theological Review, 
Ba. 28, 8. 50) geäußerte Vermutung, daß schon Könige der 2. Dynastie „in der Nähe von Memphis‘ be- 
graben worden sind. Doch ist bisher dort aus der Zeit vor Djoser kein Königsgrab gefunden worden. 

  

 



Aufkommen der Osii   nythe. König Djoser, seine Vorgänger und die Mythe u7 

  

In der Mythe der Dramatischen Texte gilt Seth als Fe 
finden sich zwei beispiellose königlich 
Herren zeigen. Zwar lassen sich auch 
sei es, daß er mit Horus dem König di 
einigung’ knotet, sei es, daß die beiden Herren den König im Bogenschi 
.96). Doch stehen diese Fälle mit den Feierlichkeiten des alten Jubilaeun 
hang. Wenn jedoch ein König anstelle des Horusnamens einen Sethnamen führt, oder — 

  ıd. Gegen Ende der 2. Dynastie 
jamenstitel, die den Gott Seth noch als einen der b 

jüngere Beispiele einer Gleichsetzung des Seth b 
Pflanzen Ober- und Unterägyptens um das Zei 

         

   
           

     

  

König der 2. Dynastie nennt sich nicht ‘Horus’ sondern, "Seth? Prj-ib 
folger ‘Horus’ H'-ihm — „Es erscheint die Macht‘“ — schlägt Unterägypten und stiftet, 
Tradition der Reichsgründer wieder aufnehmend, Denkmäler, welche die Zahl der erschl 
Opfer des Blutbades mit über 47000 angeben, in die oberägyptische Residenz. Vermutlich dieser 
König! nennt sich — nach dem Siege — H'-ihm. erscheinen die beiden Mächte“ 
und erweitert den Seth-Namen des Königs Prj-ib.in zu einem 'Horus und Seth’-Namen, 
Wenn dieser Befund etwas besagt, ist das Reich vorübergehend auseinandergefallen, wobei sich 
ein König ‘Horus’ und ein König ‘Seth’ nannte. Da das Grab des ‘Seth’ Prj-ib.in in Abydos 
gefunden worden ist, entfällt auf den oberägyptischen König die Rolle des Seth. König H'-ihm, 
der das „Jahr des Kampfes und des Schlagens Unterägyptens“ auf Steingefäßen verewigt hat?, 
führt wieder den Titel ‘Horus’, krönt hierbei den ‚Falken mit der oberägyptischen Krone und 
stellt ihm die oberägyptische Kronengöttin „Die in Elkab (Hnt.t-N]0)" gegenüber, die mit 
einer Klaue das Land Libyen (B3, s. S. 5) ‘umkreist' — mit dem ‘Ring (#n)' geschrieben — 
und mit der anderen die Wappenpflanzen der beiden Länder ‘vereinigt’. Zweifellos hat hier die 
auf der Narmer-Palette dargestellte erste Vereinigung als Vorbild gedient. Horus und nicht Seth 
schlägt Unterägypten. Trotzdem sich ein allein über Oberägypten regierender König Seth nennen 
kann, bleibt Horus der erste und vornehmste königliche Namenstitel. Doch scheint dieser König 
durch Annahme eines ‘Horus- und Seth’-Titels die unter seinem Vorgänger begonnene Ent- 
wicklung weiterzuführen und abzuschließen, was er durch einen besonderen Beinamen „Der, 
mit dem die beiden Herren zufrieden sind“? noch unterstreicht. Auch die Stellung der Zeichen 
„‚Herren‘‘ — die beiden Falkenstandarten — und „Herrinnen“ — die beiden Kronengöttinnen — 
zueinander, die ebenfalls einzigartig einander ansehen, dürfte die Befriedigung symbolhaft aus- 
drücken und auf den vorangegangenen, nun beseitigten Zwist anspielen. Die Dramatischen Texte 
des Ramesseum-Papyrus betreffen Feierlichkeiten der Thronbesteigung des Königs, die in Be- 
gräbnisriten für den verstorbenen König übergehen. In ihnen ist der Gott Seth im Gegensatz 
zu den Bildern des Jubilacumsfestes verfehmt. Hat sich Prj-ib.n dieser Verfehmung zum Trotz 
‘Seth? genannt, wie später eine Verklärung die Lebenszeit des Gottes Seth erflcht, der im Gegen- 
satz zu Osiris nicht sterben kann (Pyr. 1453 Var.), oder kommt es erst in der Folgezeit unter 
König Djoser zur Mythenbildung und zur Verfehmung des Gottes?“ Auf Grund des vorliegenden 
Materials ist diese Frage nicht zu entscheiden. Doch scheint es möglich, daß Djoser, der Sohn 
des Königs H“-ihm.wj, mit allen anderen Neuerungen, die er und der Baumeister seiner Pyra- 
mide, der Hohepriester von Heliopolis und später als Gott verehrte Inhotep gebracht haben, 
auch die Mythe bildeten. Wenn die Folgerungen Scharffs über die Einführung der Sothisjahres- 

die 
nen 

     

  

    
   

   

    

  

  

  

    
  

  

1 Die verschiedenen an die Königsnamen H“ihm und H-Shm. wj geknüpften Erwägungen besprochen 
bei fi. Drioton, J. Vandier, L’Bgypte in Les peuples de l’Orient mediterraneen 8. 1051. 

2 Quibell, Hierakonpolis, Bd. 1, Taf. 36/38; weitere Exemplare wurden in den Gefälsammlungen 
der Stufenpyramide gefunden (Macramallah, Ann, Service des Antiquitis, Bd. 36, S. 2oft. Taf 2, 2). 

3 zur Lesung vgl. Scharff, Archäologische Beiträge zur Frage der Entstehung der Hieroglyphen 
schrift, $. 50 

4 Als Anzeichen dafür könnte auch der Umstand genommen werden, daß unter Djoser der Königinnen- 
itel in der Form „die welche Horus“ — also nicht mehr „Horus und Seth“ — „sicht‘‘ (Weill, Sphinz, 
A. 15, 8.16, koll. von Kecs) erscheint. 

  

  

 



18 V. Spuren der Mythenbildung 

    rechnung stimmen?, ist auch sie unter Djoser erfolgt. Die fünf Schalttage dieses 360 tägigen 
Jahres gelten als Geburtstage der Götter der Mythe. Bringt die Erfindung des Kalenders auch 
die Erfindung der Mythe? Daran, daß die Mythe der Dramatischen Texte eine kunstvolle, mehr 
oder minder willkürliche Schöpfung darstellt, kann kein Zweifel bestehen. Die Wahl der Götter 
beschränkt sich auf die für die mythische Handlung unumgänglich notwendigen. Nicht nur Atum 
und die beiden anderen Urgötter der heliopolitanischen Neunheit fehlen, sondern auch die Kronen- 
göttinnen, die erst in den Verklärungen wieder erscheinen, und die Ortsgötter, von denen — aus 
den Kulthandlungen — allein „Der ohne Augen“ von Letopolis, Sokaris und der unterägyptische 
Wegöffner aufgenommen werden, während alle übrigen Ortsgötter unter den einmal genannten 
Ortsgott (s. $.66) fallen. Die Götterreden werden über ein literarisches Kunstmittel, das Wort- 
spiel gewonnen. Als Frucht der Zeit des Königs Djoser könnte die Mythe ein neues Ethos er- 
kennen lassen, welches auf die vorangegangene von Oberägypten ausgehende blutige Unter- 
drückung als Untat des Seth anspielt und sie unter dem Schleier der Mythe verdammt und als 
sinnlos hinstellt, denn nun herrscht wieder Horus in Memphis und wird dort in Zukunft sogar 
Osiris, seinen Vater, begraben. 

Die Mythe erscheint am Festspiel und deutet es Szene für Szene um, wob 
auftretenden Kultsymbole im Wortspiel mit einem mythi 
so nicht sofort frei und fortlaufend erzählt, sondern setzt mit jeder Szene von neuem ein. An 
hrwürdigen Kulthandlungen wird sie gleichsam demonstriert und damit als nicht erfunden 
erwiesen. Der Rollenzuteilung liegt hierbei dieselbe Kultpropaganda zugrunde, welche andere, 
meist ältere Götter als Formen und „Namen“ der gepriesenen Götter erklärt. Doch wird im 
Dramatischen Festspiel noch gründlicher verfahren, da die Umwandlung an der Wurzel der 
Gottesbegriffe, an den Kultsymbolen ansetzt. Die Dramatischen Texte bilden so einen Über- 
gang und lassen sowohl die Rolle der vorgefundenen Kultsymbole wie die neuartige Welt der 
Mythe erkennen. Die Kultsymbole — die beiden Könige, ihre Standarten, Beamte und Priester, 
Pfeiler, Schiff und Tempel, Ornat, Waffen und Speisen — sind die vielen Götter des Kultes, 
die bisher zauberhaft die königliche Macht verkörperten und nun einige wenige mythische Rollen 
erhalten. Vermutlich war zur Zeit der Mythenbildung die Bedeutung des Pfeilers (DA) in Busiris 
(Daw) bekannt, der dort nach Ausweis jüngerer Quellen als Pfeiler des Osiris verehrt wurde, im 
Festspiel jedoch die Rolle des Osirisfeindes Seth trägt. Wenn die Mythe hier den Pfeiler in der 
uns überraschenden Weise wertet, dürfte sie diese Wertung vorgefunden haben, etwa so, daß 
in Memphis das Senken des Pfeilers zum Anbringen eines Palmenzweiges als Sturz einer Macht 
und ihre Wiederaufrichtung angesehen wurde, wozu nun die Mythe ihre Rollen verteilt. Hierbei 
blieb ihr, wenn sie sowohl Pfeiler wie Palmenzweig berücksichtigen will, kaum eine andere Wahl, 
da Horus das Aufrichten des Pfeilers veranlaßt (Dr. T. S. 156) und vermutlich selbst den Palmen- 
zweig — Osiris — auf den Pfeiler — Seth — setzte. Das Spiel zwischen Kulthandlung und Mythe 
‚macht dies Denkmal rätselvoll. Mit seinen wechselnden Bezügen erschließt es sich nur allmählich 
der Deutung. Seine gedrängte Form, die altertümliche Schreibung des Textes, die durch das 
Wortspiel veranlaßte Wahl oft seltener Worte erschweren die Übersetzung. Vieles, was Sethe 
in seiner bewundernswerten Übersetzung vorsichtig tastend erschließt, sind Versuche, den Text 
sprechen zu lassen. Daß hierbei jüngere Quellen nur mit Vorbehalt herangezogen werden können, 
liegt auf der Hand. So dürfte man die „Gefolgsleute des Seth“ kaum nach Plutarch seine „Mit- 
verschworene“ nennen (Dr. T. $.225), da eine solche Benennung den Begriff des ‘Gefolges’ in 
sehr verschiedene Anschauungen überträgt. Auch scheint es fraglich, ob in einer Rede der Isis 
an Nephthys mit dem „Geruch von etwas (32.1)" wirklich auf den Duft des „Honigklees“ (Dr. T. 
$. 145) anspielt. Eher dürfte nach anderen Stellen? an den Duft der gesalbten Krone (ih.t) ge- 
dacht sein, deren Duft Osiris und den toten König auszeichnet. Wird doch auch das Horusauge 

TA, Scharft, Grundzüge der Agyptischen Vorgeschichte $. 54#f. 
2 Pyr. 7914 (17290), Jequier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit Z. 661. 

      

jedes der 
chen Ereignis umspinnt. Sie wird 

   
  

    



Form und Inhalt der Mythe im Festspiel 119 

gerade an seinem Duft aufgespürt (s. $.73). Die Mythe tritt dort, wo wir den Text verstehen 
— wenn man von der Kulthandlung, auf die sie anspielt, absicht — klar und anschaulich her- 
vor. Als ihr oberster Gott gilt Geb, hinter dem sich der Ortsgott von Memphis Ptah, den sein 
Beinamen T3-nn „erhabenes Land“ zum Erdgott stempelt, verbirgt (s. 8.26)! Nut en 
vereinzelt in unklarer Rolle als Mutter ihrer Kinder und Himmelsgöttin (Dr. T. 8. 223). Die Os: 
mythe, welche hier die Mythe vom Horusauge einschließt, findet sich in der bekannten Form 
und wurde schon verschiedöntlich behandelt (s. $.64f.). Wenn Horus den „Gefolgsleuten des 
Seth“ zuruft: „Schlagt meinen Vater nicht!“ (Dr. T. $.134) scheint hier Horus im Gegensatz 
zur späteren Mytlıe, welche die Tragik des Todes seines Vaters dadurch erhöht, daß sie ihn ohne 
Sohn sterben und Isis erst durch ein Wunder Horus empfangen läßt (s. $. 106), dem Erschlagen 
seines Vaters — als schwaches Kind — zuzuschen. Wie verschiedentlich festgestellt wurde, bilden 
sich über Wortspiel und Kulthandlung erst die Einzelheiten der Mythe, so daß es zu Doppel- 
versionen, ja zu mehr, oft widerspruchsvollen Fassungen der Mythe kommt, woran man jedoch 
altägyptisch vermutlich schon deshalb keinen Anstoß fand, weil die Kulthandlung vor Augen 
stand, und die Mythe als deren tiefere Bedeutung lediglich für diese feierliche Gelegenheit auf- 
klang. Sie wurde damals literarisch nicht zu einem Ganzen verbunden und dürfte auch in der 
Vorstellung etwas immer nur vorübergehend, momentan Begriffenes, der ungehobene, tragende 
Grund, verblieben sein. Die weitere Mythenbildung hat die ersten Götterreden, welche aus Kult- 
'handlungen eine vorgestellte Götterwelt hervorzaubern, in den Preis der Hymnen an einzelne 
der Götter und in Einleitungen und Zitate der Verklärungen verstreut. Durch Aneinanderreihung 
gleichartiger Zitate und ihre Erweiterung kommen nun längere Stücke zusammen. Sie zeigen, 
daß neben den im Ramesseum-Papyrus, der Speisetafel und einigen Ritualen (s. $.8) erhalte- 
nen Festspielen weitere bestanden, zu denen auch die Totenklage gehörte!. Daß die dramatische 
Form weiter gepflegt und in andere literarische Formen übernommen wurde, zeigen Litaneien 
und Verklärungen, in denen der König Götterreden zitiert oder mit Göttern und Dämonen spricht 
und diese Gespräche erzählt (s. $.38). Diese Götterreden tragen den Stempel ihrer Zeit. In 
den Litaneien geben sie zum Beispiel den König nicht Osiris anheim (s. 8.83) und künden so 
das neue Dogma. In den Verklärungen verfallen sie in die volkstümliche Sprache einer neuen 
Zeit, welche irdische Vorstellungen an den Himmel versetzt. 

            

      

   

  

  

4. Die Mythe der Hymnen 

Daran, daß die Hymnen mit der Namensformel als Gattung jünger sind als die Drama- 
tischen Texte, kann kein Zweifel bestehen. Die beiden Textgruppen verbinden zahlreiche Va- 
tianten, in denen sich die nach festen Regeln veränderte Fassung der Hymnen als Weiterbildung 
der Fassung der Dramatischen Texte erweist. Die kurzen Götterreden der Dramatischen Texte 
werden Wort für Wort übernommen, jedoch nun der Gottheit, welche die Rede in den Drama- 
tischen Texten betraf — worauf ein Vermerk verwies (s. S.39) — als Preis erzählt. Die drama- 
tische Form ist aufgegeben. Nicht mehr Götter sprechen zueinander. Der Sprecher, vermutlich 
der Vorlesepriester (s. S. 38), steht außerhalb der Mythe. Er spricht zwar noch zu einem Gott, 
jedoch nicht in der Rolle eines Gottes, sondern als Mensch, der das mythische Geschehen sieht 
und preisend vorträgt. Wie ein Zuschauer erzählt er der Gottheit das, was ir! den Dramatischen 
Texten mythisch geschah. Die Erhabenheit, die am geheiligten Geschehen auf geweihtem Schau- 
platz hing, ist mit der Gottheit in eine eigene Welt entrückt und wird nun am Preise literarisch 
greifbar. Was früher die Vermerke leisteten — die Rollenzuweisung und die Erläuterung der 
‚knappen Reden — muß nun in den Preis aufgenommen werden. Auch wir verfahren so, wenn 

  

1 Einzelne Reden davon Pyr. 1786/1790; eine nur wenig bearbeitete Szene als Einleitung einer Ver- 
klärung Pyr. 1280 (s. $. 52); andere Stücke Dram. Texte mehr oder minder redigiert im jüngeren Textgut 
verstreut (vgl. z.B. Sethe, Kom. Pyr. 4814).



120 V. Spuren der Mythenbildung 

wir den Inhalt eines Schauspieles erzählen. Wo der Schauspieler aus seiner Rolle „Ich bin ge. 
kommen!" sagt, berichtet der Zuschauer mit: „Dann kam Horus.‘“ Die Hymnen ersetzen hierbei 
das ‘Sprechen’ der Rollenzuweisung — „Geb spricht zu Horus: „Sieh Deinen Vater!“ — durch 
das allgemeinere “Veranlassen, daß’ — „Geb veranlaßte, daß Horus in Dir seinen Vater erkennt“ 
(Pyr. 640). Vermerke, die ein anonymes, im Schauspiel durch hinweisende Gesten zu verdeut- 
lichendes „ihn“ oder „sie“ erklärten, werden in den Preis hineingenommen (s. $. 39). Anstelle 
des Namens der gepriesenen Gottheit tritt hierbei die Anrede. So läßt der Preis der Hymne „Horus 
hat veranlaßt, daß sich die Götter mit Dir vereinigen‘ (Pyr. 577) die ältere dramatische Fassung 
„‚Horus spricht zu den Göttern: „Vereinigt Euch mit ihm!“ mit nachgestelltem „Osiris“ er- 
kennen, worin freilich statt „Götter“ „Horuskinder“ gestanden haben dürfte, da die Hymnen 
auch hier verallgemeinernd zunächst das „Sethgefolge“ und bald auch die „Horuskinder“ durch 
„Götter“ ersetzen (s. 8. 441.). In den Hymnen entfallen die Beschreibungen der Kulthandlungen, 
die auf Bildtitel der Festdarstellungen zurückgehen. Damit ist literarisch die Verbindung zwischen 
Kult und Mythe aufgegeben. Der Gott wird mit seiner Mythe und nicht in seinem Kult gepriesen. 
Erst die Namensformel bringt hier eine neuartige Verbindung. Auch wenn die Hymnen von 
Kulthandlungen begleitet waren (s. $.38), tritt dies nicht mehr in Szenentiteln und Vermerken 
i ollen die mythischen Erklärungen der Kulthandlungen wegen ihres Inhalts aus 
Dramatischen Texten in Hymnen übernommen werden, müssen sie in selbständige Aussagen 
umgewandelt werden und dürften dann kaum noch zu erkennen sein. Ein gelegentliches „das 
ist“ kann als Rest der erklärenden Form gewertet werden. „Geb hat Dir Deine beiden Schwestern 
zu Dir gebracht. Das sind Isis und Nephthys“ (Pyr. 577) läßt so die mythische Erklärung „Das 
sind Isis und Nephthiys, welche Geb zu Osiris brachte“ vermuten, die einst an die Beschreibung 
einer Kulthandlung — etwa: „Es geschah, daß man die Klagefrauen brachte“ — anschloß. In 
der Namensformel, dem auffälligsten Stilmerkmal der Hymnen, haben diese Texte ein Mittel 
gefunden, in eigentümlicher Weise Dinge des Kultes in den Preis einzuschließen. Sie schließt 
zunächst mit „in Deinem Namen“, später zu „in jenem Deinem Namen“ erweitert und abge- 
wandelt (s. $.34), an den Preis — „indem Du verjingt bist“ — ein Kultsymbol als „Namen’ 
des gepriesenen Gottes — „in Deinem Namen “Frisches Wasser’ (Pyr. 25) — an. Im Wechsel 
mit der Namensformel tritt gelegentlich das Wörtchen „als (m) auf, hinter dem auch aus Dra- 
matischen Texten übernommene Vermerke erscheinen (s. S. 40), so daß hier die Wurzel der 
Namensformel in den Vermerken sichtbar wird. Aus den Namen geht hervor, daß die Hymnen 
nach wie vor mit „Osiris“ den toten König — mit den Namen ‘Der im Palast’ und ‘Horus, 
Oberhaupt der Menschheit’ (s. $. 40) — und das Königtum — mit den Namen „‚Königsburg“ und 
“Reichskapellen? (ibd.) — verkörpern. Auch der Name ‘Gott’ dürfte Osiris zunächst als vergottetem 
König zukommen und gerade deshalb Osiris als Vorbild des mythischen Gottesbegriffes hin- 
stellen, weil der verstorbene König das Schicksal der Mythe erfuhr und nun trotz Tod und Seth 
— „Deinem Feinde zum Trotz in Deinem Namen *Gott” (Pyr. 25 Var.) — in der Umarmung 
seiner Mutter Nut im Grabe liegt. Ebenso stehen die anderen Götter der Osirishymnen im könig- 
lichen Totenkult, Horus als regierender König (s. S. 42), Isis und Nephthys als Klagefrauen 
und Nut als Sarg und Grab oder als Stätte, an welcher das Natron zur Einbalsamierung gewonnen 
wird (Pyr. 580 Var.). Doch schließen sich die Namen „der von Busiris“, ‘Erster der Westlichen’, 
Sokaris und andere Kultnamen schon über einem allgemeinen Totengott zusammen. Auch Hym- 
‚nen an Geb und Nut zeigen, daß die Entrückung der Götterwelt aus dem Kult fortschreitet. 

Wie die Dramatischen Texte gestatten die Hymnen, einen wesentlichen Schritt der Mythen- 
bildung zu verfolgen. Während dort die Mythe am Kult erscheint und ihn erklärt, löst sie in den 
Hymnen schon wieder die sichtbare Verflechtung mit dem Kult. Sie schließt sich um einzelne 
Götter zusammen und läßt in der Namensformel von den Beziehungen zum Kult nur das be- 

2 Pyr. 1658d in einer Litanei durch den erklärenden Vermerk „Osiris“ zu „sich Deinen Vater Osi- 
ist" erweitert. 

  

  

  

   

  

  

   

  

  

  

  
 



Vom Festspiel zur Hymne. Von der Götterrolle zum mythischen Gott 121 

stehen, was diesen Göttern zu Kultstätten verhilft. Stehen die Dramatischen Texte am Über- 
‚gang vom Kult zur Mythe, so führen die Hymnen in einem weiteren Übergang von der Götter- 
rolle zum mythischen Gott. Man hat vermutet, daß die Osirishymnen ursprünglich an den Gott 
gerichtet und erst nachträglich durch Einfügung der Königsnamen auf den König bezogen worden 
sind (s. $.37). Wenn auch die Königsnamen selbst erst in einer Schlußredakt ngefügt sein 
‚können, scheint doch der wirkliche Vorgang umgekehrt verlaufen zu sein und mit Osiris im 
königlichen Totenkult ursprünglich wie mit dem ‘Horus’ des Königsnamens den König und 
erst später einen Gott bezeichnet zu haben. Über die Dramatischen Texte sind die Hymnen im 
königlichen Kult verwurzelt. Erst über die Namensformel gewinnen sie Anschluß an Ortskulte, 
in die sie die Königsrolle nun als Gott einnisten. Ein eigener Kult des Gottes Osiris fehlt in den 
Namen der Namensformel, die neben den Reichskapellen des Königtums einzig Stätten älterer 
Ortsgötter nennen. In diesen Ortskulten aber ist weder der Preis der Hymnen noch die Mythe 
erwachsen. Dies zeigt schon der Umstand, daß auch auf die Kultstätten als Namen mit Wort- 
spielen anges . Im Wortspiel, dem Formmittel der Mythe, verankert sie sich jetzt in 
Kultstätten, wie früher die Götterreden an Kultsymbolen. In beiden Fällen geht Formung und 
Beziehung von der Mythenbildung und nicht von der Kultpflege aus. Wie später Re zu Re-Atum 
wird Osiris zum „Ersten der Westlichen“. Während jedoch Atum selbst als Gott eine mythische 
Rolle trägt, die R& nicht übernimmt, fehlt sie bei dem Ersten der Westlichen, einem vormythischen 
Gott. In den Hymnen steht so die Mythenbildung im Übergang vom königlichen Kult zum neu- 
artigen Kult der Mythe. Im Denkmal Memphitischer Theologie und in den Litaneien ist 

dieser Übergang abgeschlossen. Osiris wird nun nicht mehr in der Pyramide als König begraben, 
sondern ist früher einmal bei der "Königsburg’ an Land geschwemmt und im Sokaristempel 
begraben worden!. Der König muß jetzt Osiris erst angeglichen werden. Nun wird betont: „O 
Horus! Osiris ist dieser N.! Osiris ist dies Bauwerk! Osiris ist diese Pyramide!“ (Pyr. 1657), 
während die Gleichsetzung zwischen Gott und König in den Dramatischen Texten an der Rollen- 
zuweisung, in den Hymnen an der Namensformel erkennbar, selbstverständliche Voraussetzung 
zu sein scheint. In der weiteren Entwicklung wird zudem der König ebenso als Geb (Pyr. 1645) 
wie als Horus (Pyr. 1596) erklärt, so daß er schon, — wie später in den Verklärungen — Götter- 
rollen sammeln kann, die ihm durch Zauberkraft aus einer jenseitigen mythischen Welt zu- 
kommen, wo sie gleichsam bereit liegen, während in den Hymnen der König durch seinen Tod 
in die Rolle des Osiris hineingerät und damit diesen Gott so offenkundig darstellt, daß es keiner 
zauberhaften Gleichsetzung bedarf. Sethe war der Meinung, daß sich die Gleichsetzung des toten 
Königs mit Osiris erst allmählich durchsetzt? und führt in seinem Kommentar der Pyramiden- 
texte Unterscheidung, Vergleich und Gleichsetzung von Gott und König als mögliches Alters- 
merkmal an. Diese Ansicht entspringt seiner Einschätzung der Litaneien. Er hält sie für eine 
Gruppe von alten „Königstexten“, die „ganz augenscheinlich noch aus jener heliopolitanischen 
Periode selbst" — das heißt einer vorgeschichtlichen Blütezeit dieser Stadt — „entstammen“ 
(ibd. $. 109). In diesen Litaneien wird der König von Osiris unterschieden (Spr. 215) oder als 
„eine Wiederholung des Falles Osiris“ (Kom. I S. 79) oder zwar nicht als „Osiris, aber schon in 
der Gestalt des Schakalsgottes Hntj-Imn.tjw"' (Kom. I S. 55) angeschen. Sethe erhält so einen 
verwirrenden Befund als Vorgeschichte der „sich im Tode gewiß schon wie später mit Osiris“ 
gleichsetzenden oder wenigstens vergleichenden thinitischen Könige‘. Wenn jedoch die frühe 
Ansetzung der Litaneien aufgegeben wird, und sie hinter die Hymnen rücken, hinter die sie die 
abgewandelte Namensformel und andere Merkmale verweisen, kehrt sich das Bild um. In den 
Dramatischen Texten trägt der tote König die Rolle des Osiris selbst. Auch in den Hymnen 
gilt Osiris zunächst wie selbstverständlich als Rolle des toten Königs. Was die Texte über Osiris 
sagen, betrifft den toten König und braucht darum nicht — wie später in den Verklärungen — 

  

   

    

  

   
    

  

    

  

  

    

  

    

3 Junker, Die politische Lehre $. 36ff,, 8/38. 
2 Sethe, Urgeschichte $. 64, An. 2. 3 iba. 8.84.



122 V. Spuren der Myth 

  

nbildung 

  

für ihn wiederholt zu werden. Auch sonst lockert sich das Verhältnis zwischen Gott und König- 
tum. Horus verkörperte der lebende König, zu Re setzt er sich in das Sohnesverhältnis. Die 
Hymnen stehen mit ihrer Entrückung der Götter im Preis am entscheidenden Übergang der 
‚Entwicklung, die aus der Nähe des Kultes in die Ferne der Mythe führt. Verkörperten in den 
Dramatischen Texten — neben dem toten König selbst — das Trauergewand, welches der lebende 
König trägt, der Palmenzweig auf dem Pfeiler, die weiße Farbe einer Kapelle (Dr. T. 8.99), 

alles im Kult gegenwärtige Dinge, Osiris, so tritt in den Namen der Hymnen zu den Kultbezeich- 
‚nungen das ‘Lichtland’, aus dem sich R@ erhebt (s. $.40) und Namen, die Osiris mit „Frisches 
Wasser“ und „Der aus dem Katarakt gekommen ist“ (Pyr. 24/25), als Nil und mit „Großer 
Grüner“ und „Großer Schwarzer“ (Pyr. 628), als Meer und See preisen. Osiris wird zum Natur- 
gott der Mythe, den in den Verklärungen R& der Weltgott icht mehr Horus, 
der neue König im Ritual aus seinem Todesschlaf erweckt. 

Die Mythe selbst hat sich gegenüber den Dramatischen Texten in den Hymnen an Osiris 
nicht geändert. Nach wie vor gilt Geb als Oberster der Götter (s. $.26) — „Geb hat Deine 
Art gesehen und hat Dich an Deinen Platz gestellt‘ (Pyr. 576 Var.), „Gnädig ist Dir Geb, er 
hat Dich lieb gewonnen!“ (Pyr. 639). Er bringt Horus, (Pyr. 590, 612, 634) und die Schwestern 
(®yr. 577) zu Osiris und läßt Thoth ihn heilen (Pyr. 639). Als Erdgott gibt er dem Toten Kopf 
(Pyr. 639) und Augen (Pyr. 583) und reinigt ihm den (verstaubten) Mund (Pyr. 626). Von der 
Ösirismythe erscheinen immer noch nur die früher an Kulthandlungen und jetzt für die Namens- 
formel über das Wortspiel aufklingenden Teile. Osiris liegt schon im Todesschlaf, aus dem er 
erwachen und sich erheben soll (s. $. 38). Doch wird noch nicht, wie später in den Verklärungen, 
auf den Sturz in Busiris (Ndj.i) als mythisches Ereignis angespielt, weil der Sprecher den auf- 
gebahrten König vor sich sicht, zu dem der neue König als Horus kommt, während ihn die Klage- 
frauen als Isis und Nephthys betreuen. Horus hat ihn gesucht (Pyr. 575) und — wie auch die 
Schwestern (Pyr. 584, 1630) — gefunden (Pyr. 612). Was wir über die Eltern des Osiris, seine 
Geschwister und seine Geburt erfahren, wird beiläufig anläßlich anderer Ereignisse erzählt, so, 
wenn Nut ihren Sohn Osiris schützt und dieser gepriesen wird: „Du bist der Älteste unter ihren 
Kindern!“ (Pyr. 638), oder wenn Osiris, unter dem sein Feind ausgestreckt daliegt, gesagt wird: 
„„Dubist älteralser! Du bist vorihm (zur Welt) gekommen!“ (Pyr. 650). Seth giltalssein „Feind“, 
‘vor dem Horus Osiris errettet (Pyr. 649), den Thoth holt (Pyr. 651) und mit seinem Anhang 
schlachtet, ohne einen von ihnen zu verschonen (Pyr. 635), dem zum Trotz Nut Osiris „Gott“ 
sein läßt in seinem Namen ‘Gott’ (Pyr. 580 Var.), auf dessen Haupt Geb seinen Fuß stellt (Pyr. 
578). Seth muß Osiris tragen (Pyr. 627, 581). Daß er hierbei unter ihm schwimmt (Pyr. 588), 
kann wie in Dramatischen Texten ei Schiff mit der Rolle des Seth erkennen lassen. Wenn Seth 
unter Osiris „als (m) Erdbeben“ zittert, und Osiris über ihn erhaben (dir) ist in seinem Namen 
„Abydos (P3-dir)“ (Pyr. 581), dürfte er als oberägyptische Erde gelten, welche Osiris tragen 
muß. Isis und Nephthys setzen Osiris die verstreuten Glieder zusammen, welche anscheinend 
der Anhang des Seth aus Oberägypten vom Ort, an dem Osiris „davongegangen“" — das heißt 
"verschieden? — ist, die Horuskinder aus Unterägypten von dem Ort, an dem er ertrunken ist, 
zusammenbringen (s. S. 44). Wenn hierbei Nephthys, die „alle Deine Glieder‘‘ sammelt, dies 
in ihrem Namen „$#.t, Herrin der Baumeister“ (s. $. 57) vornimmt, dürfte es sich um eine 
Umschreibung des Grabbaues handeln, der im Folgenden mit dem Sarge — „und das, was Deine 
Mutter Nut Dir gab, hat sie (die Glieder) geheilt, in ihrem Namen ‘Sarg’“® — als Namen der Nut 

  

  

u Himmel und     
  

    

    

    

   

  

1 In Varianten wechselt gelegentlich „Feind“ und „Seth“ (Pyr. 25, 7656, 638D, 1607bjsBob; 
6378, 6428/5813; vgl. auch Pyr. 777, wo Seth anstelle „alles Übels“ (Pyr. 823.) geireten ist). Zeitgenös. 
sisch setzt P. Pyr. 5875 „Beind’ für Seth ein 

2 Pyr. 616c, d, wo Sethe unter Annahme einer Ellipse von „sie“ diesen Satz in zwei Sätze zerlegt 
Zur Konstruktion wit doppelten Objekt vgl. Pyr. 5876, 653D. Pyr. ıöeyd ist „was Deine Mutter Nut 
gab“ Subj 

  

    

 



Inhalt der Mythe der Hymnen 123 

gepriesen wird. Einige der Hymnen dürften gegenüber diesem aus Dramatischen Texten um- 
geschmiedeten Bestand jünger sein, so ein Spruch, in dem zum ersten Male die große Neunheit 
genannt ist, die Meere als Namen des Osiris vorkommen und Isis und Nephthys Osiris in Assiut 
grüßen, so daß sich hier im Wortspiel auf seinen Namen „Herr von Assiut“ (Pyr. 630) eine Orts- 
angabe im mythischen Preis findet, wie sonst erst in Verklärungen (s. $. 61). Nach dieser Hymne 
hat Isis als Sothis (Pyr. 632) Horus erst nach dem Tode ihres Gemahls empfangen. Auch Hyı 
an die Himmelsgöttin, den Erdgott, den Luftgott und einige weitere Osirishymnen dürften Er- 
\weiterungen des aus den Dramatischen Texten übernommenen Grundbestandes darstellen. Wenn 
Osiris gepriesen wird: „Du bist der mächtigste Gott. Es gibt keinen Gott gleich Dir!“ (Pyr. 619), 

50 erinnert dies an eine Hymne an Geb, zu dem in gleicher Weise gesagt wird: „Du bist der große 
Gott, Du allein!“ (s. $. 46), woran hier die mythische Erzählung anschließt: „Dir hat Atum 
sein Erbe gegeben. Er hat Dir die Neunheit zusammen gegeben, Atum selbst unter ihnen“ (Pyr. 
1617). Wir sind in den Streit dogmatischer Meinungen versetzt, der in den älteren Hymnen fehlte. 
Wie die dramatische Form ist auch die Form der Hymne neben neu aufkommenden Formen 
weiter verwandt und gepflegt worden (s. 8.53). In diesen Hymnen treten zu den Göttern der 
‚memphitischen Mythe die bisher fehlenden Götter der Neunheit Atum, Schu und Tefnut hinzu. 
Die Verwandtschaft der jüngeren Hymnen untereinander geht daraus hervor, daß Schu, Geb und 
Osiris mitdenselben Worten als „großer Sohn“ ihres Vaters und sein „Ältester‘‘! gepriesen werden. 
Die „Augen“ treten in diesen Hymnen sowohl aus dem Haupt der Himmelsgöttin Nut (Pyr. 
823) wie aus dem des Erdgottes (Pyr. 1624) und aus dem Haupt des Osiris? als Kronen hervor 
(6. 5.74) und machen gerade Götter, deren Augen erloschen sind, zu Königen von Ober- und 
Unterägypten, eine Vorstellung, die in den Dramatischen Texten noch an dem Gott „ohne Augen“ 
‘von Letopolis hing (s. 8.731). Hierbei wird die Himmelsgöttin, die „im Leibe ihrer Mutter Macht 
hatte, ehe sie geboren war“ (Pyr. 779, 781) als „König von Unterägypten“ gekrönt (Pyr. 781, 
824). Hat sie dem Erdgott Unterägypten in die Ehe gebracht? Als weitere Eigentümlichkei 
dieser jüngeren Texte treten nun die eigenen Namen der Götter „Schu“ (Pyr. 1871), „Gel 
(Pyr. 1615), „Nut‘‘ (Pyr. 780) und „Osiris“ in die Namensformel — „Dich spie (i33) Atum aus 
mit seinem Munde in Deinem Namen Schu“. Die Namensformel dient nicht mehr dazu, den 
mythischen Gott im ältesten Kult zu verankern. 

    

    nen 
    

  

     

  

  

  

   

    

5. Die Mythe der Litaneien und Götterlehren 
Vorformen der Litanei finden sich in kurzen Rufen zu Kulthandlungen, wie das „Komm 

und bring! Komm und bring!“ zum königlichen Opfertanz (s. $. 112) und das „Willkommen!“ 
der Klagefrauen im vormythischen Textgut. In „Es kommt der Vater zu dem Sohne“...„Es 
kommt der Sohn zu dem Vater!“ (Dr.T. S. 114) ist eine solche Vorform in die Dramatischen 
Texte als Rede des Thoth an Osiris und Horus übernommen. Auch in den Verklärungen findet 
sich die literarische Form der Litanei vielfach verwandt in Morgenliedern an den Fährmann 
(6. 8.49), in Zurufen der Götter und der Neunheit an den König (s. $. 113), in Strophen über 
das Niederlegen der Schilfnachen für Re, Harachte und den König, über das Öffnen der Himmels- 
tore und das morgendliche Bad der Götter des Ostens. Die umfangreichsten, in ihrer Form schr 
verschiedenartigen Litaneien finden sich in einer Spruchfolge, auf die schon eingegangen wurde, 
weil Sethe hier den ältesten Spruchbestand der Pyramidentexte vermutete (s. 8.29). Auch die 
Pyramidenweihtexte sind Litaneien. Auf Grund formaler Merkmale fallen alle diese Sprüche 

    

  

2 Schu, Sohn des Atum Pyr. 1870; Geb, Sohn des Schu Pyr. 1615; Osiris, Sohn des Geb Pyr. 1810, 
2814. 

2 Pyr. 1816b, 1832b, 18204, 18255 (vgl. Jequier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit, 
Zeile 37081) 

3 Jequier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit, Zeile 359.



12. V. Spuren der Mythenbildung 4 

zwischen die Hymnen und die Verklärungen. Zu der Namensformel finden sich schon Weiter- 
bildungen, jedoch noch nicht regelmäßig wie in den Verklärungen. Das kunstvolle Schema der 
Dramatischen Texte dient nun — vor allem durch die Zeilenspaltung zwischen gleichbleibenden 
Sätzent erweitert — als Mittel, den Strophenbau hervorzuheben. In den Pyramiden ist dies 
Schema aufgelöst und ausgeschrieben. Doch scheint es nach Auslassungen mehrfach zu lesender 
Glieder zu urteilen in den Vorlagen verwendet worden zu sein. In feierlicher Rede wird mit 
immer wieder denselben Worten Osiris den Göttern von Heliopolis vorgestellt (Pyr. Spr. 219) 
oder der tote König Re-Atum angemeldet (Spr. 217). Hierbei spricht der Vorlesepriester wie in 
den Hymnen und rezitiert in einer Rückwendung zur dramatischen Form auch Götterreden, 
doch ertönt auch schon wie später in den Verklärungen die Stimme des Königs aus seinem 
Munde®. Da nun nicht mehr im mythischen Gott von vornherein eine mythische Rolle für Könige, 
Priester und Kultsymbole steckt, muß der Bezug der Mythe auf den toten König erst besonders 
hergestellt werden, indem man ihn dem Gott gleichsetzt, oder auch für ihn das mythische Ge- 
schehen zitiert. Inhaltlich zeigen die großen, streng gegliederten Litaneien, daß die Götter- 
familien gebildet sind. Sie werden nicht nur erwähnt, sondern auch in ihrer Zusammensetzung 
Gott für Gott aufgerufen (Pyr. 167ff., 1655, 1660ff.) oder als Formen des Schöpfers und Ur- 
gottes erklärt — so in der memphitischen Theologie vier Götterpaare, an ihrer Spitze "Ur- 
wasser” und “Feste” (Nun und Naunet) als Formen des Ptah, die Atum, den heliopolitanischen 
Schöpfer erschaffen haben, und in einer Litanei dasselbe Götterpaar mit dem Götterpaar ‘Un- 
sichtbar’ (Amun und Amaunet), Atum und dem ‘Löwenpaar’, „deren Götter ihre Leiber selbst 
erschaffen haben, das sind Schu und Tefnut“, welche (alle zusammen) die (übrigen) Götter schufen, 
die (übrigen) Götter zeugten und die (übrigen) Götter einsetzten, und die nun zu ihrem Vater 
(Atum) für den König, der ihnen Opferbrote gab, sprechen sollen (Pyr. 446ff). Auch wenn in 
diesem Rahmen die Götter Seth und Thoth besonders behandelt werden, und man ihnen droht, 
wo man die anderen Götter bittet (Pyr. 173, 175), bleibt man mit der Wiederholung auch dieser 
Rede in der Litanei. Daß in den Litaneien Dogmen vorgetragen werden, zeigen eingestreute 
"Sentenzen’ — „Jeder Gottesstern hat seinen Träger“ (Pyr. 141). „Keinem Gott verdirbt sein 
Same“ (Pyr. 145). Der tote König erscheint nicht mehr nur in der Rolle des Gottes Osiris, die 
ihm nun ausdrücklich übertragen werden muß (Pyr. 1657), sondern auch — wie schon in jüngeren 
Hymnen (Pyr. 1615) — als Geb: „N. ist Geb, der erhabene Mund, der Fürst der Götter, welchen 
‚Atum vor die Neunheit gesetzt hat, über dessen Rede die Götter glücklich sind*. Atum hat über 
ihn gesagt: “Seht den erhabenen Mund unter uns! Er ruft uns, damit wir gehen und uns für 
ihn zusammentun? °O Ihr Götter alle! Vereinigt Euch, tut Euch zusammen, wie Ihr Euch ver- 
einigt und zusammengetan habt für Atum in Heliopolis!““ (Pyr. 1645f.). Wie hier wird auch 
sonst die Mythe zitiert und dabei nun die Form des mit „als“ oder „wie“ eingeleiteten Neben- 
satzes verwandt (s. 8.50): „O Atum! Wache über N., über dieses Bauwerk, über diese Pyramide! 
Und verhüte, daß je etwas Übles gegen sie geschieht, wie Du über Schu und Tefnut gewacht 
hast!“ (Pyr. 16534). 

Schon der Umstand, daß mehrere ‘Litaneien’ gerade Pyramide und Totentempel der Könige 
weihen, läßt als Zeit ihrer Entstehung die 4. Dynastie mit ihren großen Pyramidenbauten ver- 
muten. In diese Zeit würden nach den bisherigen Ansätzen auch Redaktion und Weiterbildung 
der Hymnen fallen. Hymnen und Litaneien zeigen schon durch die beiden gemeinsame Namens- 

1 H. Grapow, Sprachliche und schriftliche Formung Agyptischer Texte $. 4off 
2 5. Sethe, Kom. Pyr. 142a/b, 1138 u.a.m 
3 so in dem „Gespräch“ zwischen dem König und der Himmelsgöttin Nut Pyr. 250/251 (vgl. Setlie, 

Kom.). Auch Pyr. 150 dürfte im Gegensatz zu der jetzt in W. vorliegenden Fassung (vgl. Sethe, Kom.) 
der Sprecher für den König — und nicht zunächst (Pyr. 150a/c) für sich selbst und dann (Pyr. 150c) für 
‚den König gesprochen haben, da doch der König und nicht der Vorlesepriester zu der Abendbarke kommt. 

4 Hier folgt als Einschub: „Zufrieden sind alle Götter über alles, was N. sagt, so daß es ihm deshalb 
wohl ergeht in alle Ewigkeit‘ (Pyr. 16450). 

    

     

      

  

  

  

  

          

  

  

 



Form und Inhalt der Mythe der Litaneien 125 

formel eine enge Verwandtschaft. Gemeinsam ist beiden auch der Götterkreis. Es sind im Wesent- 
lichen die Götter der großen Neunheit, die in den jüngeren Hymnen vollzählig zusammenge- 
‚kommen sind und in den Litaneien als Körperschaft angerufen und gepriesen werden, wobei 
überall die Entwicklung von den Hymnen zu den Litaneien fortschreitet. Dies zeigen auch Einzel- 
züge, so die Bewertung des Seth (s. $. 19), die nun auch seine Geburt erfaßt, wenn er als von 
seiner Mutter während der Schwangerschaft vor Ekel ausgespieen erklärt wird (Pyr. 205 Kom.). 
Konnte man bei den Hymnen noch von einem Übergang, von der Entrückung der Götter aus 
ihren Rollen im königlichen Totenkult in eine rein mythische Welt sprechen, so ist diese Ent- 
rückung in den Litaneien vollzogen. In sie tritt der Tote als „unvergänglicher Geist“ — das 
heißt als Stern — vor R&-Atum, der seine Götter nach Süden, Norden, Westen und Osten aus- 
sendet, dies zu verkünden (Pyr. 152#f.). Gegenüber der Welt im Kult der Dramatischen Texte 
und der Welt am Grabe der Hymnen ist in den Litaneien eine großräumige, wie die Pyramiden 
nach den Himmelsrichtungen ausgerichtete Welt gewonnen, welche nicht mehr wie Nut als Sarg 
und Grab auf ihren ältesten Sohn „herabfällt“ und seinen Kult heiligt, sondern sich dem König 
„Öffnet“, sei es als Pyramidenbezirk mit allen Vogelteichen nnd Gärten (Pyr. 1590ff.), sei es 
als Umarmung seines Vaters Atum (Pyr. 15T Var.), in deren Weite auch der König „wird (hpr)“ 
und „hoch (k3)“ ist wie sein Vater, den die Pyramidenweihtexte mit den Namen „Höhe (k3)“ 
und „Skarabäus“ (Hprr)“ (Pyr. 1587 v. 1652) preisen. Über dieser Welt erscheint der Sonnengott 
im „Liehtland (*%.1)“, das in einem Pyramidenweihtext als seine Stätte gilt (Pyr. 1669) wie 
Buto (Db..i) als Stätte des Horus (Pyr. 1668) und Ombos als Stätte des Seth (1667). Es wird 
im Alten Reich mit der alten Hieroglyphe ‘Land’ determiniert, mit der auf den Schminkpaletten 
„‚Unterägypten“ und „Libyen“ geschrieben wurden. Dies „Lichtland“, in dem das Himmelstor 
steht (Pyr. 496), wird von der ‘Sternenwelt (D3.0"! unter dem Himmel umschlossen, der selbst 
als Göttin vergestellt wird. Diese Sternenwelt hat sich der Totenglaube während der Mythen- 
bildung bis zum Ende der 4. Dynastie erobert. Wie Re seinen Namen „über dem Lichtland“ 
erhält Osiris neben Namen „in‘“ verschiedenen Stätten auch einen Namen „in Orion'‘*. Er ist 
in zweiter Person abgefaßt — „(Der Du) Deine Zeit am Himmel und Deine Zeit an der Erde 
(hast)“® —, an ihn schließt wie an den Namen „in der Stadt der Seen“ (Pyr. 192) eine Rede, 
die als Götterrede in Dramatischen Texten und als Preis in Hymnen stehen könnte: „Osiris 
wende Dein Gesicht und sich auf diesen N., Deinen Samen, der aus Dir gekommen ist“ (Pyr. 
186). Das „Wende Dein Gesicht!" dürfte gerade auf Orion gehen, der ja sich umwendend dar- 
gestellt wird*. Der ihm folgende König ist nicht mehr in der Rolle des Osiris sondern als Stern, 
als erster der Sothis-Sirius folgenden Dekangestirne gesehen. Daß sich die neue Form des Toren- 
glaubens gerade damals im Streit der Lehren herausbildet, zeigen einige der Litaneien in be- 
tonter Formulierung. Der „zum Stern gewordene“ Königs, der von Herolden gemeldet zu seinem 
Vater Atum kommt, stellt sich ihm nicht als Osiris, sondern in Erneuerung der alten königlichen 
Rollen als „die beiden im Palast befindlichen, das sind Horus und Seth‘ vor, die an Gesicht 

1 Sethe hat Kom. Ba. 1, $. 4off. versucht, die Lage der D3.t zu bestimmen und sie dabei sowohl 
„sicher am Himmel“, wie „im Osten des Himmels“, wie als „Unterwelt“ gefunden. D3.tjw, „die zur D3.t 
gehörenden“, ist eine Bezeichnung der Sterne, welche den toten König zum Westen geleiten (Pyr. 306) 
und ihn wie eine Standartengottheit tragen (Pyr. 953). Die D3.t ist demnach das Reich der Sterne. Vgl. 
auch Kees, Götterglaube S. 223ff., der dort von dem „Sternenkreis der Nacht‘ und in Totenglauben S. 91 
‘von ihrer „nahen Beziehung zur Sternenwelt“ spricht. Später wird eine besondere „untere D3.t" unter- 
schieden (Kees, ibd. 8.92) 

2 Pyr. 1864, Vgl. Sethe, Kom, der das „in“ hier und in den anschließenden Namensformeln als zum 
Namen gehörend — „‚der im Orion‘ — übersetzt, während die grammatische Form verschiedene „in Helio- 
polis“ und anderen Stätten „befindliche“, d.h. dort geltende Namen vermuten laßt 

3 Auch in Verklärungen finden sich in 2. Person abgefaßte Namen — „als sie seinen Namen machten‘“ 
„Entferne Dich nicht von den Göttern“ (Pyr. 16930). 

4 W. Gundel, Dekane und Dekansternbilder, Taf. ı 
5 Sethe, Kom. Pyr. 1gra. 

  

    

    

       
    

  

      
  

  

  

   

      

    

 



126 V. Spuren der Mythenbildung 

(das „Oben“) und Hoden (das „Unten“) verletzt von Atum Heilung erbitten (Pyr. 141/142). 
‚Nach zauberhafter Wiederherstellung durch einen Segensspruch (Pyr. 143) werden beide Götter 
„beseelter und mächtiger“ als Osiris und Geb, ihre Väter in der Mythe, neu erschaffen (Pyr. 
144). In mehreren bei der Auflösung des Schemas der Litanei in durchlaufende Schrift unvoll- 
ständig abgeschriebenen Sätzen, die Sethe in seiner Übersetzung in überzeugender Weise er- 
gänzen konnte, wird betont, daß Re-Atum — unter dessen Zeichen die neue Glaubensformel 
tritt — den toten König als Horus weder Geb noch Seth und als Seth weder Osiris noch 
Horus überläßt. Diese Götter haben keine Macht über den König, dessen Gestalt in einer ab- 

hließenden Litanei vergottet wird, so daß er nun sowohl mit seinen Armen — als Flügel — 
zum Himmel aufsteigen wie mit seinen Füßen in die Unterwelt hinabgehen kann (Pyr. 149). 
‚Noch schärfer formuliert eine weitere Litanei diesen Gegensatz. Sie ist als Gespräch zwischen 
dem als Falken auffliegenden Toten und der Himmelsgöttin gefaßt und steht so formal zwischen 
den Dramatischen Texten und den Verklärungen. In ihrsagt der König: „Ich bin zu Dir gekommen, 
Nut! Ich bin zu Dir gekommen, Nut! Ich habe meinen Vater begraben (?) und einen Horus zu- 
rückgelassen. Gewachsen sind meine Schwingen als die eines Falken, meine Flügel sind die eines 
Sperbers. Mich hat meine Seele gebracht, mich hat meine Zauberkraft ausgestattet!“ (Pyr. 250), 
worauf die Himmelsgöttin antwortet: „Mögest Du Deinen Platz einnehmen im Himmel zu- 
sammen mit den Sternen des Himmels! Denn Du bist ja der einzelne Stern...und sichst herab 
auf Osiris, Er befiehlt den Geistern. Du aber bist fern von ihm. Du bist nicht unter ihnen und 
Du wirst nicht unter ihnen sein!“ (s. $.83). Dieser neue Totenglaube, dessen Gegensätzlichkeit 
zu einem älteren einst Kees herausstellte (s. S.79), trägt den Geist der großen Pyramiden. 

Mythisch sind die Litaneien wenig ergiebig. Sie wirken im Wesentlichen durch ihre kunst- 
volle Form und gleichen auch darin den Pyramidenbauten der 4. Dynastie, die nicht durch Bild- 
schmuck, sondern durch Maß und Wucht ihrer Formen wirken. Auch der Gegensatz zwischen 
den eintönigen Litaneien und dem reichen Leben der Verklärungen entspricht dem Gegensatz 
zwischen den leeren Wandflächen der Pyramidentempel der 4. Dynastie und dem reichen Bild- 
schmuck der jüngeren Tempel. Daß jedoch — wie es die in den Litaneien verkündeten Götter- 
systeme und Lehren vermuten lassen — damals eine Auseinandersetzung verschiedener Lehren 
im Gange war und sich auch der Mythe bediente, zeigt das Denkmal Memphitischer Theologie. 
In ihm erfüllt sich die in Memphis mit den Dramatischen Texten begonnene Entwicklung, die 
zunächst den Kulthandlungen eines Festspiels eine neue, mythische Bedeutung gab, dann in 
Hymnen nicht die Kulthandlungen, sondern die an sie herangebrachten Götterreden ordnete 
und durch Hereinnahme der unumgänglich notwendigen Vermerke in den Text zu einem fort- 
laufenden Ganzen verband, dies Ganze erweiterte und es einzelnen Göttern, sie preisend, er- 
zählte. Das Denkmal gibt die Form der Anrede auf und berichtet nun das, was die Dramatischen 
Texte auf der Bühne des Kultes darstellten, und was die Hymnen den gepriesenen Göttern er- 
zählten, in unpersönlicher und sachlicher Form als Denkmal der Größe ihres Gottes. Der Gegen- 
satz zum Ausgangspunkt der Mythe in den Dramatischen Texten wird dabei durch eingestreute 
„dramatische“ Stücke unterstrichen, die in bewußter Anlehnung und Nachahmung die alte Form 
benützen, jedoch nun nicht mehr Kulthandlungen, sondern dem Ablauf der Mythe folgen (s. 
S. 39). Über das Königtum und den einzelnen König tritt im Denkmal die Residenz und ihr 
Gott Ptah. Dies ist nur möglich, nachdem die Hymnen die Götter auch über den königlichen Toten- 
kult entrückt haben. Es dürfte hier zugleich in bewußter Auseinandersetzung mit dem auf- 
kommenden neuen Glauben geschehen, in dem abseits der Lehre der alten Residenz das Königtum 
ein neues Herrschaftssymbol findet, das in der 5. Dynastie siegt und in Heliopolis und den Sonnen- 
heiligtümern offiziell verankert wird. Wie weit damals die Mythenbildung in Heliopolis selbst 
fortgeschritten war, lassen die Litaneien nicht erkennen. Sie ergeben im Wesentlichen — wie 
schon die Trümmer des von Djoser der Neunheit in Heliopolis gestifteten Schreins — die Neun- 
heit in ihrer bekannten Zusammensetzung. Daß Atum als Weltschöpfer galt, läßt das Denkmal 

    

      

 



Die Auseinandersetzung der Götterlchren 127 

erkennen, welches als einzige offene Stellungnahme dem heliopolitanischen Schöpfungsakt den 
eigenen vergeistigten gegenüberstellt, der im Munde des Schöpfers durch Benennung aller Dinge 
erfolgt (s. .43) und offensichtlich auf die Namengebung über die Namensformel, die ja vom 
Kult von Memphis ausging (s. $. 57), anspielt. Eine versteckte Stellungnahme gegenüber dem 
aufkommenden Sonnengott kann man in den mit Ptah gebildeten Doppelnamen erkennen, die 
anscheinend dem in Litaneien erscheinenden Doppelnamen Re-Atum nachgebildet, zusammen- 
gestellt sind. Vor dem Weltgott, der zwar den Erdgott Geb in seiner Neunheit zum Sprecher ein- 
setzte, ihn aber doch in sein System einschloß, gibt Ptah sein mythisches Pseudonym „Geb“ auf 
"und erscheint nun selbst in einer Schöpfungsmythe, die den Stempel ihrer Künstlichkeit an sich 
trägt und von den anderen Teilen des Denkmals, welche die Mythe des Königtums zum Ruhme 
der Residenz Memphis erzählen, durch flüssigere Sprache auffällig absticht. Durch die Betonung 
der mythischen Tradition der Residenz und der Geschichte seiner "Königsburg' wird — ohne 
daß auch dies zur Sprache kommt — Heliopolis als Neugründung gekennzeichnet. In Memphis 
kam Horus zur Regierung, erst als unterägyptischer König (Dr. T. $.23), dann als König von 

‚Ober- und Unterägypten, der seinen Vater in der Königsburg begraben hat (Dr. T. S. 76). Memphis, 
die „Hälfte der beiden Länder“ (s. S.43), trägt das Königtum mit dieser Kultstätte, die in 
Hymne (Pyr. 640) und Litanei (Pyr. 1658) als „Name“ des Osiris gilt und ihn anscheinend auch 
im Denkmal Memphitischer Theologie verkörpert, wenn dort Horus als König von Oberägypten 
und als König von Unterägypten „in der Umarmung seines Vaters Osiris“ erscheint. Junker 
vermutet, daß die Königsburg einmal „als Wahrzeichen der Einheit des Reiches“ erbaut worden 
ist?, Daß demgegenüber Heliopolis dem Gott Geb in der großen Neunheit die führende Rolle 
beiäßt und ihn zum „Sprecher“ einsetzt (s. S. 26), zeigt kultpolitisches Geschick und läßt ver- 
muten, daß in dieser Weise nicht zwei benachbarte Ortskulte miteinander streiten, sondern daß 
die neue Lehre schon den planenden Geist des Königtums umschließt. Wie weit sich die Mythen- 
bildung hierbei von der Reichseinigungszeit entfernt hat, zeigt der Umstand, daß Oberägypten 
und seine Residenz überhaupt keine Rolle spielen, Buto findet sich in den Litaneien als eine der 
Städte des in den Vordergrund getretenen Deltas wieder. In der Mythe dieser Zeit lassen sich 
auch nicht mehr Anspielungen auf vorgeschichtliche Verhältnisse finden. 

   

      

6. Die Mythe der Verklärungen 
Eingangs dieses Kapitels wurde bei der Besprechung vormythischer Formen betont, daß sich 

auch in den Verklärungen ein vormythischer Grundbestand feststellen läßt. Dieser vormythische 
Grundbestand hat sich in einigen Sprüchen unversehrt erhalten. Meist erscheint er jedoch von 
der Mythe umsponnen und ausgedeutet, so daß es schwer fällt, ihn nicht mit den Augen der Mythe, 
den ‘Vater’ nicht als Osiris und den ‘Sohn’ und ‘Erben’ (Pyr. 1047, 1879) nicht als Horus zu sehen. 
Die Verklärungen scheiden sich, worauf verschiedentlich hingewiesen wurde, in zwei große 
Gruppen, von denen die eine den König in der zweiten Person anspricht und verklärt, während 
in der anderen Gruppe der König selbst spricht und über seinen Weg in die mythische Welt be- 
zichtet. Damit gewinnt man als rohe, freilich in dieser schematischen Form für die altägyptische 
Auffassung vermutlich überspitzte Scheidung: die in der Form der Anrede abgefaßten Ver- 
klärungen betreffen den königlichen Leichnam, die Verklärungen, in welchen der König selbst 
spricht, betreffen seine Seele. In den Dramatischen Texten steht Osiris als der erschlagene Gott 
überall in stummer Rolle (Dr. T. $.99). Der verstorbene König der Kulthandlungen spricht 
nicht mehr. Die Mythe hält zunächst an dieser gegebenen Wirklichkeit fest und läßt auch ihren 
Gott nicht sprechen. In den Hymnen tritt an die Stelle des ‘Sprechens’ der die Götterrede ein- 
leitenden Vermerke das 'Veranlassen’, auf welches nun wie früher auf die Aufforderung der 

1 Dr. Texte S. 76 (64), Junker, Politische Lehre $. 37, 
2 Junker, Pol. Lehre S. 4311.



128 V. Spuren der Mythenbildung 

‚Rede die erzählte Handlung folgt. Auch in diesem Veranlassen behält Osiris seine Untätigkeit 
bei. Er empfängt die Rede des Horus (Pyr. 611 Var.) und ist glücklich darüber, er hört auf ihn 
(fbd.) ohne zu antworten. In einer Litanei, in welcher der tote König als von Sothis eingeführter 
Priester zu Osiris kommt und ihn versorgt, wird einleitend ein Stück der Osirismythe erzählt, 
wobei schon Namen des Osiris als aus Aussprüchen entstanden erklärt werden (Pyr. 958/959), 
doch spricht noch Seth und nicht Osiris. In den Verklärungen spricht auch Osiris — „als Osiris 
sprach: „Du kommst gegen mich“, als sein Name zu Sokaris ward“ (Pyr. 1256). Die Mythe wird 
nicht mehr aufgeführt oder dem aufgebahrten Gott zum Preis erzählt, sondern zitiert. Sie deutet 
nicht mehr eine sich vollziehende Kulthandlung, in welcher der — tote — Darsteller der Rolle 
des Osiris nicht sprechen kann, sondern führt in das Einst des Göttergeschehens zurück, in dem 
der an das Ufer geschwermte Gott noch die Schwalbennestlinge unter den Ufern zusammen- 
zufen kann (Pyr. 1130) und Horus mit dem Rufe „Es kommt der Sohn, auf daß er seine Liebe 
bezeugt‘‘ begrüßt (ibd.). In dem Grundbestand der Verklärungen in der Anrede spricht allein 
der Sohn: „Schweigt gefälligst Ihr Menschen und hört dieses Wort, welches gesagt wird!“ (Pyr. 
1746, 868). Dies Wort ist die Verklärung, die den Toten vor den Geistern Geist sein, vor den 
Lebenden Macht haben und neben dem „Ersten der Westlichen“, dem Herrn der Nekropole 
von Abydos, sitzen läßt (Pyr. 869). Es wird in die Mythe übertragen von Horus zu seinem Vater 
gesprochen: „Schweigt! Schweigt! Hört! Hört jenes Wort, welches Horus seinem Vater gesagt 
hat‘, und welches nun dem Toten wiederholt wird, damit er darin Geist werde und groß sei. 
Zu den Anreden an den Vater gehört auch die Aufforderung, sich von der Linken zu erheben 
und auf die Rechte zu stützen, um „das “frische" Wasser, welches ich“ (der Sohn) „Dir gegeben 
habe“ und „das warme Brot’, welches ich Dir gebacken habe“ (Pyr. 1002/1003) entgegenzu- 
nehmen, wozu Varianten noch anonym, ohne Horus zu nennen, hinzufügen: „Ich bin Dein Sohn, 
Dein Erbel“ (Pyr. 1047, 1879). Das ‘frische Wasser’ dient zum Hände waschen vor dem Fest- 
mahle. Zu dem Brot sagt der Sohn: „Ich habe Dir Körner gesät und Ähren geerntet, mit denen 
ich Deine Feste machen will, welche Dir der erste der Westlichen bestimmt hat“ (Pyr. 1748). 
Die Feste werden als das Toten-(w3g) und das Jahresfest erklärt (Pyr.1880). Daß diese Sprüche 
den Kult des Leichnams betreffen, bestätigen ähnliche Zusammenhänge, in denen der Tote auf- 
gefordert wird, sich zu Brot und Bier zu erheben (Pyr. 870). Bei diesem so oft als ‚Erwachen‘ 
aus dem Todesschlaf geschilderten Erheben nimmt der Tote seinen Kopf, sammelt seine Knochen, 
vereint seine Glieder, schüttelt den Staub von seinem Leib (Pyr. 654) und nimmt auf seinem 
ehernen Thron zum Mahle mit den Göttern Platz (Pyr. 736). Zu diesem Grundbestand ergeben. 
ähnliche Sprüche weitere Kulthandlungen am Grabe: den Auszug vom Hause (Pyr. 1539), das 
Öffnen der Grabtüren (Pyr. 572 Var.), das Waschen mit den vier Wasserkrügen, „die Horus 
‚von Hierakonpolis Dir gab“ (Pyr. 1293 Var.), die Klage der Klagefrauen 'Landepflock” und 
“Haltetau’, der Totentanz der "Götter von Buto’ (Pyr. 1004 Var.) am Grabe und die Fahrt auf 
dem „See Deines Hauses“ (Pyr. 1752), welche sämtlich die Verklärung des Leichnams betreffen. 
Das vielfache Auftreten des „Ersten der Westlichen‘“ könnte vermuten lassen, daß dieser Grund- 
bestand aus Abydos aus der Zeit stammt, als die Könige noch dort begraben und in der ver- 
menschlichten Gestalt dieses Gottes, dem Menschenleib mit Schakalsgesicht, vergottet wurden 
(6. S.zor). Die Erwähnung des „Horus von Hierakonpolis“ und seiner „Schakalsgeister“" — 
das heißt der ‘Seelen’ dieser Stadt — kann sogar eine noch ältere Herkunft dieser Riten ergeben. 
Doch kommt man über Vermutungen nicht hinaus, da diese Stücke in vielfacher Form und 
Zusammensetzungen auftreten und so weitverzweigte Stammbäume ahnen lassen, die sich ver- 
mutlich noch während der Mythenbildung mehrfach gekreuzt haben. 

Sämtliche Bestandteile dieses einfachen Totenkultes am Grabe, der zwischen „Sohn“ 
und „Vater“ spielt und nichts königliches an sich hat, treten auch mit der oft nur locker auf- 

  

  

  

  

  

  

1 Jequier, Le monument funeraire de Pepi II, Zeile 1055+ 76.



Die Verklärung am Grabe. Die Deutung der Mytlie 129, 

gesetzten Deutung der Mythe auf. Die angeführte Aufforderung an den Vater, sich zu erheben 
(Pyr. 1002 1003), leitet einen Spruch ein, der die Kulthandlungen am Grabe mythisch deutet. 
In einer Variante fehlt die Einleitung (Pyr. 19721.) Ist sie hier weggelassen oder dort — wie so 
vieles in den Verklärungen aus der altertümlichen, vielleicht nicht einmal königlichen Tradition 
übernommen? Die Götter von Buto kommen zu „Osiris“ auf das „Weinen der Isis und die 
Klage der Nephthys‘ (Pyr. 1973/1004). „Es tanzen Deinetwegen die Seelen von Buto, sie schlagen 
Deinetwegen ihren Leib, sie schlagen Deinetwegen ihre Hände, sie reißen Deinetwegen ihre 
Locken und sagen“ — das heißt „singen (dd)“ — „zu Osirist: „Du bist davongegangen und 
(wieder)gekommen. Du entschlafen und (wieder)erwacht. Du bist gestorben und lebst 
(trotzdem) I“ (Pyr. 1975/1006). Der Sohn bezeichnet sich als „Horus“: „‚Stehe auf und sieh, was 
Dir Dein Sohn getan hat! Erwache und höre, was Dir Horus getan hat! Er schlug (kw) Dir den, 
der Dich schlug als Stier (iA). Er schlachtete ($m3) Dir den, der Dich schlachtete als Wildstier 
(im3)“ (Pyr. 1977 1007), Sätze, in denen das Ritual eines Dramatischen Textes und ein Schlacht- 
ritual aufklingen (s. S. 40). Die alten, auf das Opfer verweisenden Vermerke “ und „Wild- 
stier“ fehlen in einer der beiden Varianten, in die andere sind sie hier nicht mit der Namensformel, 
sondern mit dem Wörtchen „als (m)“ aufgenommen (s. $. 113). Isis, „Deine große Schwester“ 
wird als „die, welche Dich gesucht und welche Dich hingestürzt"— „auf Deiner Seite“ — auf dem 
Ufer von Busiris (Ndj.t) gefunden hat (Pyr. 1008), gepriesen. Die Klage über den "Königspalast 
(ütr.tj)’ — das heißt Osiris — ist verstummt. Der Schluß dieser Verklärung führt den Toten 
als „Wegöffner“ — das heißt schakalsköpfig vergottet — zum Himmel, auf dessen Wegen ihn 
sein Sohn Horus leitet (Pyr. 1009, 1010). In einer Reihe von Sprüchen scheint durch die mythische 
Deutung nun nicht mehr der Tote im Grabe oder auf dem Wege dorthin, sondern seine Seele 
auf ihrem Wege zum Himmel verklärt zu werden. So wird der Tod des Königs — „jenes Dein 
Gehen“ (Pyr. 768, 1860) — mit dem „Auszug des Horus aus diesem Deinen Hause“ (Pyr. 1539) 
verglichen, wobei „seine Boten eilen, und seine Herolde dahinstürmen“, um ihn dem ‘Der sich 
auf den Osten stützt’ — das heißt den Sonnengott — zu melden (Pyr. 769). Der Zug des Toten 
zum Grabe wird mythisch als Auszug zum Sonnengott gedeutet. Doch finden sich Anzeichen 
daß ursprünglich auch hier der Kult am Grabe, die Betreuung des königlichen Leichnams, wesent- 
lich war. Sein Gesicht ist zum „Wegöffner‘“ vergottet (Pyr. 769), ihm wird das Herz gegeben 
(Pyr. 1869). In einem vom Sohn gesprochenen Preis dieses Scheidens: „Dies Dein Davongehen, 
‚mein Vater, ist wie Horus davonging zu seinem Vater Osiris!" (Pyr. 1730) folgt die Aufforderung 
an den Toten, seine Knochen zu sammeln, seine Glieder aufzunehmen und die Erde von seinem 
Leibe abzuschütteln. Wenn diese Reihenfolge einen Sinn hat, so handelt es sich hier nicht um 
einen Auszug desToten, sondern um einen Auszug für den Toten. In dieser einfacheren mythischen 
Deutung kommt der Sohn zum Grabe wie Horus, der seinen Vater Osiris sucht, was erst der 
‚neue Glauben auf die Secle und ihren Weg zum Sonnengott im Osten überträgt. Dieser Spruch 
schließt als Anhang (dd-mdw dd) an einen anderen an, in dem der Sohn den „Riegel“ öffnet an 
„dem Doppeltor, welches die Menschheit zurückhält“ (Pyr. 1726). Der Tote soll Augen und 
‚Ohren öffnen. Hierbei wird der Beiname „Horus, der seinen Vater gerächt hat“ auf den Toten 
übertragen, als hätte er als Seele seinen Leib — am Tode — gerächt (Pyr. 1728), und als würden 
sie nun beide im Überschwemmungswasser — der Libation — baden. Daß der neue Glauben 
der Verklärungen, den einige Litaneien dogmatisch kündeten (s. S.42), auch den Leichnam 
verklärt, zeigt eine weitere, mehrfach variierte Verklärung. Ein mythisches Zitat — „Der Große‘ 

     
  

  

  

    
  

      

      

  

  

  

   
    

    

  

  

  

  

    

  1 Var. Pyr. 1975 „zu Dir, Os 
lung zeigt 

2 Hierbei wird der König in einer älteren Fassung vor „jenen östliche: (Byr. 1531), 
einer jüngeren Fassung jedoch vor „jenen westlichen Bahnen‘ gewarnt. „Die dort gehen, sie kommen 
nicht (wieder)“ (Pyr. 2175), worauf Kees, Totenglauben S. 90 als ein weiteres Beispiel der Umwertung im 
‚Totenglauben des Alten Reiches verweist 

is N."; das Lied nach dieser Var., welche eine sinnvolle Gegenstel- 

            



130 V. Spuren der Mythenbildung 

(Osiris) „stürzt auf seine Seite, es bewegt sich “er in Busiris (Ndj.), sein Haupt wird von Re 
erhoben!“ (Pyr. 721 Var.) — leitet die Vergottung des „Leibes (iuf)“ ein, der nicht verwesen 
und übel riechen soll. In dieser Verklärung wird der Tote wie Orion an den Himmel versetzt, 
wo ihm seine Seele wie Sothis folgen soll (Pyr. 723). Dies wurde dadurch erleichtert, daß schon 
die Hymnen das Grab mythisch als Himmelsgöttin Nut erklären (s. $. 122). Die Mythenbildung 
hat zwischen Kultsymbolen vielfache Bezüge geschaffen, die wirkliche Vorgänge verschleiern 
und sich meist nicht mehr sicher deuten lassen. 

Gegenüber allen anderen Textgruppen öffnen die Verklärungen des Königs in der Ichform, 
die Selbstaussage des diese Welt verlassenden Königs, einen neuen Totenglauben, ja eine neue 
Welt, deren Widerschein schon verschiedentlich aufleuchtete. Die anderen Textgruppen hängen 
‚mehr oder weniger am Kult, dem die Dramatischen Texte folgen und Stichworte für die Götter- 
zeden entnehmen. Die Hymnen lösen zwar diese unmittelbare Bezichung und tragen den Inhalt 
der Götterreden einzelnen Gottheiten zum Preise vor, suchen jedoch über die Namensformel ihre 
(Götter in alten und neuen Kultstätten zu verwurzeln, was die Litaneien und das Memphitische 
Denkmal zu Göttersystemen ausbauen, die als Lehre und Mythe vorgetragen werden und nun 
auch den Naturgöttern irdische Kultstätten! geben. Auch die Verklärungen, welche den Toten 
am Grabe ansprechen, beziehen sich mit ihrem Grundbestand auf Vorgänge im Kult, die in 
einer fortschreitenden Entwicklung mythisch erfüllt werden, so daß auch das feierliche Begräb- 
nis im Rahmen derMythe verläuft, ob nun die Verklärungen dramatisch aufgeführt oder als ver- 
klärendes Einst zitiert werden. Hierbei wird vor allem dieOsirismythe, dieschon immer den toten 
König betraf, weiter entwickelt. Doch geht auch“über ihrem Himmel der Sonnengott auf, der 
Osiris weckt und auf seinen Thron im Himmelspalast führt, in dem nun alle Götter ihre Stätten 
und Sitze haben. In den Verklärungen der Ichform tritt der tote König aus der Welt des Kultus 
heraus. Als Vogel und Stern schwingt er sich auf zu den Höhen der mythischen Welt, über welche 
der Sonnengott fährt, die keine räumlichen Grenzen und kein zeitliches Ende kennt. Mit dem 
Fährmann zwischen Erde und Himmel lebt er von „jenem Brot der Ewigkeit“ und „jenem Bier 
der Unendlichkeit‘ (Pyr. 1177) und „sagt‘“ — das heißt ‘liest’ — als „Schreiber des Gottesbuches 
das, was ist, und läßt werden” — das heißt ‘schreibt’ — „das, was nicht ist“ (Pyr. 1146). Als 
Herr der Verwandlungen sinnt er auf eine Rolle, in der ihn der Fährmann zu den Göttern über- 
setzen muß. Stehen wir hier wirklich an der Wiege eines neuen Glaubens? Wann kommt er auf? 
Wie gerät er in die Mythenbildung? Hatte nicht die Mythe schon in den Dramatischen Texten 
die Kulthandlungen mit ihren Menschengestalten erfüllt und ihnen einen neuen Sinn gegeben? 
In diesen Kulthandlungen erscheint ein Priester mit dem Titel "Geistsucher’2, doch fehlt neben ihm. 
jede Spur eines Kultes der königlichen Seele. Bringt erst der neue Glauben die Vorstellung der 
Seele (b3) auf und stellt sie neben die ältere des “Geistes (39)', die später ein zauberhaftes Schatten- 
dasein des Leichnams bedeutet? Die wenigen älteren Spuren führen für die Seele zu den Götter- 
gesellschaften der Frühzeit, von denen wir die „Seelen von Hierakonpolis“ schon auf Schmink- 
paletten als "Schakale', auf Bildern des Jubilaeumsfestes als Schakalsstandarte des Horusgeleits 
und die „Seelen von Buto“ aus dem Titel eines an diesem Fest teilnehmenden Priesters kennen. 
Zu ihnen kommen während der Zeit des Alten Reiches die um Atum und seine „Töchter“ 
Schu und Tefnut zu den beiden Neunheiten anwachsenden „Seelen von Heliopolis‘“ (s. 8. 12) 
hinzu. An dem Wort „Seelen‘“ haftet so der alte Gottesbegriff der Tiermächte und ihrer Rudel, 
doch dürften auch sie — wie die Übertragung dieses Begriffes auf die Götter von Heliopolis 
zeigt — im allgemeinen Vorgang der Vermenschlichung verwandelt werden®. Die Verklärungen 
‚kennen das Wort ‘Seele’ auch als Machtbegriff, den wir mit „Ruhm“ und ähnlichen Wendungen 

        

  

  

2 Sethe, Urgeschichte, S. rogf. 
2 Sethe, Dram. Texte 8.08, 193 
3 5.a. 8. 06, Ann. 1, wonach gerade die vermenschlichten Götterformen als „Seelen“ von Horus 

und Seth zu gelten scheinen.   



Die Verklärung der königlichen Seele 131 

übersetzen. Dieser Begriff wird, mit „Zauberkraft“ parallel geb:aucht, auf den zum Himmel 
unter die unvergänglichen Sterne aufsteigenden Toten angewandt (Pyr. 477 Var.) und wechselt 
in einer Variante (Pyr. 940) mit einem anderen Wort, dem 'Löwenhaupt (3.4), welches Sethe- 
Sander-Hansen mit „Löwenhelm“ übersetzen, das an anderen Stellen Geb (Pyr. 1032) und der 
verklärte Tote als Horus (Pyr. 297) tragen, wobei dies Wort auch mit der Kronenschlange auf 
dem Löwenhaupt oder mit der Kronenschlange allein determiniert wird und so vermutlich die 
Kronenschlange bedeutet. Horus trägt diesen Kopfschmuck als Ersatz des verletzten Auges 
(Pyr. 297). So könnte die ‘Beseeltheit” an dem "Ruhm? der Reste hängen, welche die Götter von 
früher her tragen, und die den toten König mit Schakalsgesicht und den als ‘Horusauge” be- 
zeichneten Stücken des Ornats verklären. Sie umgeben ihn mit Ruhm, Zauberkraft und Schrecken, 
die in den Verklärungen auch vor dem Horusauge aufkommen (s. $.79£.). Man könnte so in dem 
Totenglauben, der den König mittels seiner Zauberkraft in die Welt hinausführt, einen Rückfall 
in den Schrecken der Vorzeit erkennen. In der Tat versetzen anscheinend frühe, in den beiden 
ältesten der beschrifteten Pyramiden erhaltene Verklärungen den Himmel durch das Erscheinen 
der Seele des Königs in Verwirrung und tragen dorthin einen Kampfgeist, der die Wut der Tier- 
mächte zum Vorbild hat. Dem König der befriedigten Erde erschließt sich ein rätselhaftes Jen- 
seits. In seinem Grenzgebiet, der Aegypten umgebenden Wüste, hausen die Mächte der Vorzeit, 
‘von denen ihm Stiere entgegentreten, während ihn Geier und Kronenschlange als Mütter be- 
grüßen. Die Zaubermacht des Königs führt ihn durch diese Welt, in die sein neuer Vater, der 
‚Sonnengott, hinauszieht. Von dort gesehen scheint der Leichnam von Osiris und seinen Trabanten 
gefangen. Der Sonnengott „löst meine Fesseln und entfernt meine Binden. Er hat mich von 
Cherti? befreit und überläßt mich nicht dem Osiris. Denn ich soll ja nicht des Todes sterben, 
sondern im Lichtland verklärt sein‘“ (Pyr. 359/300). 

Die Form, in der die Mythe in den Verklärungen erscheint, ist mannigfach wie die Form 
der Verklärungen selbst. Mit dem Tode tritt der König in die mythische Welt. Doch ist dieser 
Übergang nicht selbst ein mythisches Ereignis, auch wenn der König „nicht von selbst kommt“ 
sondern „zu ihm jener Gottesbote gekommen ist‘, der ihn holt (Pyr. 333 N). Es entsteht keine 
Mythe vom Tode des Königs. Zwar kennt die mythische Welt so etwas wie eine Gegenwart, das 
mythische Geschehen, welches wie die Geburt des Sonnengottes täglich geschieht, und den my- 
thischen Zustand, der wie Dasein und Wirken der Urgötter von Urbeginn an ewiglich dauert. 
Doch steht der König auch dieser Gegenwart zunächst fremd gegenüber und muß ihr erst durch 
die Verklärung ausdrücklich angeglichen werden. Die Selbstverständlichkeit, mit welcher der 
tote König in Festspiel und Mythe die Götterrolle trug, ist dahin. In den Verklärungen in der 
Ichform muß er seine Götterrolle betonen: „Ich bin Horus! Ich bin meinem Vater nach gekommen. 
Ich bin Osiris nach gekommen!“ (Pyr. 493). „Ich bin Thoth, der Stärkste der Götter!“ (Pyr. 
1237). „Nicht ich bin es, der Dich sehen will, Osiris!...Dein Sohn ist es, der Dich schen will 
Horus ist es, der Dich schen will!...“ (Pyr. 1128/1129). Mit derartigen Feststellungen schaltet 
sich der König in die Mythe ein — „Heil Dir Gottesleiter. .., welche für Osiris gefertigt wurde, 
damit er auf ihr zum Himmel steige und R& besuche! Du bist gekommen Deinen Brude 
Osiris zu suchen, als ihn sein Bruder Seth niedergestoßen hatte auf jener Seite des "Gazellen 
landes (h.4)'. Es kommt Horus, sein ‘Löwenhaupt' auf ihm...Ich bin Dein Sohn! Ich 

1 Erman, Grapow, Wörterbuch, Bd. 1, $. 413. 
2 In den $. 114 angeführten altertümlichen Verklärungen, in denen der Tote als Macht in den 

Himmel einbricht, werden unter den Geistesmächten des Toten auch „seine Götter“ als „auf ihm‘ (Pyr. 
396b) angeführt, in denen man hier die im ff. genannten „an seiner Stirn“ befindlichen Kronenschlangen 
erkennen kann. Die Satzfolge schließt mit dem Passus „Die Macht (wir. wi) des N. ist auf seinem (dafür 
bestimmten) Platze (mk.i)“ (Pyr. 396d), wobei die Worte so gewälilt sind, daß sie an die bekannte Wendung 
„sein Hals ist auf der richtigen Stelle“ erinnern. Vgl. auch Pyr. 286d, wo der Tote an kopfabschneidenden 
Dämonen mit „festgeknotetem Kopf“ (d.h. mit dem Ersatzkopf der Seele) vorübergeht. 

3 mit Osiris die Macht, vor dem der neue Glaube den Toten befreit (s. Kecs, Totenglauben $. 206). 

      

  

       

      

    

       



132 V. Spuren der Mythenbildung 

Din Horus!“ (Pyr. 9711f.). Doch stellt sich der König auffällig selten in der Rolle eines der alten 
Götter vor. Meist sind es Gestalten, die wie der „göttliche Falke“ (Pyr. 2034), der Himmelsstier 
(Pyr. 397), die Kronenschlange (Pyr. 1459, 2206) und Gestirne zwar gerade an den Himmel ge- 
hören, mythisch jedoch keine Rolle spielen. Im Verlauf der Mythenbildung ist die mythische Welt. 
immer weiter entrückt. Besondere Einleitungen, ‘Naturschilderungen’ (s. $. 49) und mythische 
Zitate dienen dazu, diese Welt zu Beginn der Verklärungen feierlich zu beschwören. Sämtliche 
Formen, in denen bisher die Mythe auftrat, (redigierte) Dramatische Texte (s. S. 52), Hymnen 

ien, können hierbei als Vorspruch vor die Verklärung treten, gelegentlich — wie im 
Sturz des “Großen von Busiris’ (Pyr. 721 Var.) — ohne, daß die Beziehung auf den Toten 

hervorgehoben wird, meist jedoch — wie in dem oben gegebenen Beispiel — mit einer plötzlichen 
Wendung auf den Verklärten bezogen. Dieser Bezug auf den Toten wiederholt besonders in Lita- 
neien, aber auch sonst, für ihn die mythische Handlung: „Sie“ (Isis und Nephthys als Klage- 
vögel) „sind gekommen auf der Suche nach ihrem Bruder Osiris, auf der Suche nach ihrem Bruder 
Osiris, meinem Vater“ (dem König) (Pyr. 1280). „O Ihr Götter, die Ihr überfahrt auf dem “Flügel 
des Thoth’ zu jener Seite des "Krummen Kanals’, zur Ostseite des Himmels, um mit Seth zu 
seden wegen jenes Auges des Horus! Ich fahre mit Euch auf dem “Flügel des Thoth’ zu jener 
Seite des ‚‘Krummen Kanals’ zur Ostseite des Himmels. (Auch) ich werde mit Seth sprechen 
wegen jenes Auges des Horus!“ (Pyr. 595). $o tritt die Welt der Mythe noch hinter die Welt 
der Verklärungen zurück. Sie wird dem Toten zwar mit seinem Tode erreichbar, muß jedoch erst 
feierlich beschworen werden. Erst durch die Verklärung wird der König in sie hineinversetzt. 
Die Entlegenheit der Mythe wird durch einige einfache Mittel unterstrichen. Sie wird auch im 
Satzbau über Relativformen und Konjunktionen in die Vergangenheit und ewige Gültigkeit 
entrückt, wobei nun die schon in Litaneien (s. $. 124) gebrauchten Nebensätze des Vergleichs 
— „ich gebe Dich“ —die Schminke — „meinem Vater, wie Dich Horus Osiris gegeben hat” (Pyr. 
1682), oder der Zeit — „als der Himmel von der Erde geschieden wurde“ (Pyr. 1208), „ehe der 
Himmel entstand, ehe die Erde entstand“ (Pyr. 1040) — nun häufiger die längst geschehene 
Mythe zitieren oder allgemeine Wahrheiten künden — „Ich lebe, wie einer lebt, der in den Westen. 
des Himmels eintritt und im Osten des Himmels hervorkommt‘“ (Pyr. 1469). In dieser Weise 
ist die Mythe mit ihren Göttern in eine auch für den toten König jenseitige Ferne gerückt, die 
erst als mythisches Einst und ewige Gegenwart zitiert werden muß. Ferner als in der mythischen 
Erzählung des Denkmals Memphitischer Theologie ruht sie in einer über die Menschen erhabenen 
‚Welt. Zwar wird sie in den Verklärungen nicht mehr als Mythe lediglich erzählt, sondern für den 
Toten zitiert. Doch wird durch die Formen, in denen dies erfolgt, zu denen auch die Stufen des 
Vergleichs (s. $. 113) gehören, die Mythe in einem neuen Übergang der Mythenbildung auch über 
die Erzählung der Götterlehre hinausgehoben als Welt, die nicht mehr lapidar verkündet wird, 
sondern gilt. 

Der tote König tritt in die Verklärungen nicht wie in Festspiel und Hymne mit einer my- 
thischen Götterrolle ein, sondern muß erst vergottet werden. Dies geschieht durch die Zauber- 
kraft der Seele, die darüber selbst berichtet, und durch Verklärung des Leichnams. In einen Falken 
verwandelt fliegt der König fort von den Menschen. Als Stern versetzt er sich in die im Westen 
die Sterne schluckende Himmelsgöttin — „Ich bin ja der Gottessame in Dir, o Nut! Du hast 
‚mich geschluckt, wie Du den Sohn des Gottes schlucktest!“ (Pyr. 1417) —, um von der Göttin 
wiedergeboren zu werden. — „Meine Geburt ist dieser Tag“ — der Todestag — „Ihr Götter! 
Nicht kenne ich meine Mutter mehr, die ich gekannt habe! Nut hat mich mit Osiris geboren!“ 
(Pyr. 1428). Auch steigt er bis zu den Urgöttern hinab, um sich bei ihnen von der Urgöttin Naunet. 
— der den Ozean umspannenden Weltfeste — empfangen und von Atum vor Himmel, Erde, 
Menschen, Göttern und dem Tod — in einer zurückdatierten Schöpfung — erschaffen zu lassen, 
so daß ihn der Tod nicht betrifft (Pyr. 1466). Hier werden Symbole ewigen Lebens gefunden, 
die sicherer scheinen als das Los des seinen Tod überwindenden Gottes Osiris. Denn von den vier 

    

  

  

    

   
  

           
       

  

  

  

  

    
  

          

  

 



Die Form der Mythe in den Verklärungen 133 

Urgöttern, denen sich der König zurechnet, wird betont, daß sie nicht faulen und nicht verwesen 
können, und daß sie „im Himmel nicht‘“ — dies dürfte auf das Los des Osiris anspielen — „zur 
Erde stürzen“ (Pyr. 2058), wie an anderer Stelle der König sich sogar Seth gleichsetzt, weil er 
„seinem Todestag entkommt“ (Pyr. 1453, 1467). Auch sonst finden sich ja Umwertungen in 
den Verklärungen. Wenn Nun, der Urozean, den König auf seiner linken Hand (Pyr. 1701) er- 
schafft, kommt hier die linke Hand wie die linke Brust, mit welcher Nephthys den Toten säugt 
(Pyr. 1354), deshalb zu Ehren, weil im Osten, das heißt links (s. $. 116) der Sonnengott aufgeht, 
während im älteren Totenglauben der Westen und seine schöne Göttin den guten Klang hatte 
Wenn man dieser reichen Fülle den Befund der Hymnen gegenüberhält, die als mythische Mutter 
des Königs nur die eine Göttin Nut kennen, so ist der Wandel auffällig. Eine reiche Vorstellungs- 
‚gabe zaubert immer wieder neue Gesichte in den Weltraum, wobei noch gelegentlich die früher 
gefundene Litanei die Sprüche gliedert, meist jedoch der Strom der Rede anschaulich und bunt 
durch nie geschene Gefilde gleitet und die Bewohner dieser mythischen Welt besucht, sie an- 
ruft und preist, mit ihnen Gespräche führt, in ihre Rolle einspringt und vordringt auf dem schönen 
Wege, auf dem der Sonnengott täglich selbst dahinfährt, wobei ebenso die Schöpfung wie die 
Sonnenbahn zur Sprache kommen kann, oder als ungewöhnliches Ereignis der Tanz des in einen 
Zwerg verwandelten Königs vor dem großen Thron des Gottes zu seiner Belustigung (Pyr. 18). 
Man kann daran zweifeln, ob überall ursprünglich königliches Textgut vorliegt, so wenig königlich 
scheinen manche der Rollen, die der König übernimmt. Stellte man sich wirklich das Sonnenschiff 
‘von Königen gerudert vor, wie dies den Anschein hat, wenn der König sagt: „Ich habe mein 
Ruder genommen und nehme auf meiner Ruderbank Platz. Ich sitze in der Nase des Schiffes 
der beiden Neunheiten und rudere R@ zum Westen!“ (Pyr. 906). Im Neuen Reich lassen sich die 
‚Vornehmen bei Erntearbeiten und beim Gänsehüten im Jenseits darstellen. Freilich, wenn der 
König sagte: „Ich habe den König nicht geschmäht. ..Ich habe als Großer der Sänfte“ (als ihr 
Träger) „nicht getanzt!“ (Pyr. 892), dürfte dies in keiner Weise als Aussage eines Königs zu er- 
klären sein®. Wenn der König vor R&, der aus dem Lichtland hervorkommt, den Wasserkrug 
trägt, mit dem das oberägyptische Land gereinigt wird (Pyr. 1179), wenn er Horus, der mit 
weißen Sandalen das Land durchfährt und davongeht, seinen Vater Osiris zu suchen, den Weg 
öffnet (Pyr. 1275), wenn er Osiris eine aus grünem und purpurnem Stoff als Horusauge gebundene 
Binde für seinen schlimmen Finger bringt (Pyr. 1202), übernimmt er Rollen, die ihn den Göttern 
dienen und helfen lassen, nachdem ihm selbst auf-Erden die ganze Macht eines unumschränkten 
Herrschers zur Verfügung stand®. Liegt darin und in dem Umstand, daß er sich dem Fährmann 
gegenüber nicht auf sein Königtum berufen kann, sondern seinen mythischen Auftrag betont 
(6. 5.49), das Ethos ausgleichender Gerechtigkeit? Ist es schon das Glück, als Meßstrick der 
beiden Götterneunheiten (Pyr. 1196) oder als Neujahrsbote des Erdgottes Geb für seinen Sohn 
Osiris (Pyr. 1195) überhaupt in den Himmel zu kommen? Das Bild der Vorstellungen, mit denen 
der Aegypter seine Welt erfüllte, ist in den Verklärungen reicher als in allen anderen Spruch- 
arten der Pyramidentexte. Wenn auch in ihnen die Mythe nur stückweise zur Sprache kommt 
und wie in den Dramatischen Texten und Hymnen noch immer — jetzt am Wege der königlichen 
Seele — scheinbar sprunghaft das Thema wechselt, bewegt sich der König doch durch einen 
Raum, der nirgends frei von mythischen Gestalten ist. Von eigentümlicher Schönheit sind auch, 
die einleitenden Naturschilderungen, nachdem sich Festspiel und Hymnen auf Ortsangaben in 
‚Vermerken und Namensformel beschränkten. „Geb lacht, Nut frohlockt vor mir, und ich steige 
hinauf zum Himmel. Vor mir jubelt der Himmel. Vor mir zittert die Erde. Ich habe die Wolken 
vertrieben und brülle als Seth!“ (Pyr. 1149/1150). Derartige Vorstellungen finden sich auch in 

  

  

    

    

      
  

  

  

  

    

1 5. 5.104; überden Osten als „Inbegriff der Priesterlehre von Heliopolis‘' s. Kees, Totenglauben S. 8off. 
2 Sethe vermutet verschiedentlich (z. B. Kom. Bd. 1,.263f.) „nicht spezielle Königstotentexte". 
3 Auch als „Bekannter des RE“, „Freund des Harachte‘' (Pyr. 855, 856) und, wenn sich RE auf ihn 

stützt (Pyr. 730, 732), tritt der König gegenüber R@ in Rollen seiner eigenen Hofleute ein. 

  

 



134 V. Spuren der Mythenbildung 

ie Wärme in Deinem Munde ist der Wind, der 
gt, welcher für Wärme 

den Verklärungen des königlichen Leichnam: 
aus den Nasenlöchern des Seth kommt, welcher für Himmelswinde s 
in Deinem Munde sorgt‘. 

Mit dem Tode des Königs, der seit der Reichseinigung als Auseinanderfallen der beiden 
Länder angesehen wurde, da jeder König seine Regierung mit der „Vereinigung der beiden Länder‘“ 
beginnt (s. 8.5), erzittert die Erde, als ginge die Welt unter, eine Vorstellung, mit der gelegent- 
lich auch Göttern gedroht wird (s. $. 47). So will der König, falls der Herr des Lichtlandes sich 
weigert, den Thron zu verlassen, die Arme des Luftgottes Schu unter der Himmelsgöttin Nut 
wegschlagen und seinen Arm gegen die Mauer legen, auf die sich der Gott stützt (Pyr. 299). Von. 
der Weltschöpfung bis zum Weltuntergang werden in den Verklärungen immer wieder neue Bilder 
beschworen. Was die Verklärungen im Vorgang der Mythenbildung als Neues bringen, ist die 
jenseitige, mythische Welt, die nun schon in einer überreichen Fülle das irdische Leben um- 
gibt und verklärt. Diese Welt, deren Götter in den Dramatischen Texten Kulthandlungen einen 
neuen Sinn gaben und in den Hymnen sich vom Kult lösten, wobei sie neben eigenen Kultstätten 
den Himmel, das ‘Lichtland', die Meere, den Nil und Sterne zu Namen — Definitionen ihrer 
Natur — erhielten, war in den Litaneien schematisch geordnet neben anderen Lehrgebäuden 
erschienen. Sie lagen miteinander mehr oder minder offen im Streit, wobei jede Lehre zu beweisen 
suchte, daß sie als die umfassendere auch die bekämpfte umschloß. Die der Residenz setzte im 
Denkmal ihrer Theologie vor den heliopolitanischen Weltschöpfer noch ein Urgötterpaar und 

8 den Schöpfungsvorgang selbst im Munde ihres Ortsgottes als Sprachvorgang geschehen. 
Die Lehre von Heliopolis macht zwar den Erdgott Geb, das mythische Pseudonym des Ptah 
von Memphis, zum „Sprecher“ ihrer Neunheit, dem sich auch Atum freiwillig unterordnet, läßt 
ihm und die Himmelsgöttin jedoch in der Genealogie der Schöpfung Atum erst als Enkelpaar 
folgen. In dem Sonnengott hat die Mythe ihren größten Gott gefunden, der augenfällig den Streit 
schlichtet und die Welt grenzenlos weitet. Er nimmt die Götter zum Himmel®, in „jenen fernen 
Palast“, in welchem Götter und Könige der Vorzeit an den Horus- und Sethstätten Re verehren 
(Py. 598 vgl. 948), wohin auch der tote König Re zu besuchen aufsteigt. Der Begriff des „‚Grenzen- 
losen“ (Pyr. 1434) dürfte auf R& als Erbe seines anderen Vorgängers Harachte, dem Nachfolger 
des ‘Horus vom Himmel’ der Thinitenzeit (s. S.5) überkommen sein. Dessen Name „Entferne 
Dich nicht von den Göttern“ (Pyr. 1693) zeigt, daß man fürchtete, er könne die Welt verlassen. 
Dabei dürfte der Sonnengott seine Stellung im Totenkult der einfachen Vorstellung seiner täg- 
lichen Wiedergeburt verdanken, die gegenüber der alljährlichen Erneuerung des Osiris als Nil 
(6. 8.65), als Orion (s. 8.62), oder als Korn (s. $.59) täglich erfolgte und jeden Morgen be- 
obachtet werden konnte. So legt gelegentlich der tote König Wert darauf, immer wieder geboren 
zu werden als Auge des R&, welches in der Nacht empfangen und alle Tage neu geboren wird 
(Pyr. 698), oder er fährt zur Ostseite des Himmels, zu dem Ort, an dem die Götter geboren werden, 
um dort mit ihnen wie Harachte „neu“ und „jung“ geboren zu werden (Pyr. 344 Var.). Doch 
sind diese einfachen Vorstellungen und das geordnete Weltbild der Lehren in den Verklärungen 
von üppig blühenden Vorstellungen in gesuchten, blütenreichen Formulierungen (s. S. 248.) 
überwuchert worden. So gelangt die Mythenbildung während der 5. Dynastie zu einer Blüte, 
die alles bisher entwickelte übersteigert. Die Weite ihres Rahmens führt zu einer ‘Dehnung’ 
der Verweise, so daß man jetzt von ‘jenem’ Namen, von ‘jenem’ Tag, von ‘jenem’ Ort, von “jenen” 
Göttern und vielen anderen als etwas fernem spricht, das gegenüber älteren Varianten mit 
der Mythe aus dem Kult entrückt ist. Auch die Sprache hat sich verjingt und zeigt in der 
Masse der Verklärungen gegenüber den Varianten Neubildungen, vermutlich die gesprochene 

  

    

  

  

  

    
   

        

      
     

  

  

    

      

1 Jequier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit Zeile 653f. 
2 Dies wird später im Buch von der Himmelskuh mythisch als Flucht vor den Menschen erklärt. 

Nach den Pyr. Texten sind die Götter zu ihren Kas am Himmel gegangen, „damit sie nicht dem irdischen 
Leid unterlägen“ (Pyr. 829€ (s. Sethe, Kom.))



  

ie mythische Welt 135 

Sprache der 5. und 6. Dynastie. Altertümlichkeiten sind verschwunden. Wie Tempel und Gräber 
dieser Zeit plötzlich das vielgestaltige Leben eines reichen Landes zeigen, erlangt die mythische 
Welt sprunghaft eine aus älteren Quellen nicht ableitbare Bildhaftigkeit. Diesen Reichtum ver- 
dankt die Mythenbildung dem Sonnengott. Er rückt die Mythe in die wirkliche Weite, nimmt 
die Götter zum Himmel und schafft zwischen Erde und Lichtland ein Zwischenreich, in dem die 
alten Mächte nun wieder erscheinen. Freilich muß man hierbei fragen, ob diese Gestalten, die 
lediglich beim Gang des Toten zum Sonnengott in Erscheinung treten, eine mythische Rolle 
spielen. Auch der täglichen Sonnenfahrt fehlt im Grunde die Mythe, die sich mit der Vorstellung 
des Sonnengottes, der seine Tochter bei der Trennung von Himmel und Erde eben noch mitnahm 
(Pyr. 1208), sofort einstellt. Die Urgötter erschaffen nicht den Sonnengott, sondern machen ihm 
„jene ihre schönen und reinen Stätten“ (Pyr. 1692). Auch das Sohnesverhältnis des Königtums 
zu Re ist kein mythisches wie das Verhältnis des lebenden zum toten König als Horus und Osiris. 
Wenn schließlich die „beiden Neunheiten‘“ als Inbegriff der Göttlichkeit an die Stelle anschau- 
licherer Begriffe treten (s. S. 23.f), zeigt dies, daß über dieMythe ein theologisches Weltbild tritt. 

  

  

  

  

     

    

  

  

  

  

7. Schlußwort zur Mythenbildung 
     Zwei Umstände trennen die schließlich geformte, vollentwickelte Mythe von ihren mög- 

lichen Wurzeln. Erstens geht der Mythenbildung ein Vorgang voraus, der die alte Götterwelt 
ien werden kann. Zweitens setzt 
ihrer Daten und oft auch den 

  

so gründlich verändert, daß sie nur noch maskenhaft übernom: 
die Mythenbildung an einer Stelle ein, die ihr einen großen T: 
Wortlaut ihrer Prägung gibt, so daß diese Daten nicht aus der Vorgeschichte stammen können. 
Der Vorgang, welcher der Mythenbildung vorausgeht, ist die Vermenschlichung. Ihre ersten 
Anzeichen erscheinen auf Denkmälern der Reichseinigungszeit, die vereinzelt Tieren und Stan- 
darten Hände zum Greifen der Fesseln Gefangener anzeichnet. Sonst tummeln sich auf diesen 
frühen Denkmälern noch die Mächte der Vorzeit in Tiergestalt, die erst vermenschlicht werden 
‚müssen, damit man von ihnen etwas anderes erzählen kann als das, was sich allenfalls märchen- 
haft oder als Fabel von Tieren und Dingen erzählen läßt. Erst nach Abschluß der Vermen 

     

    

lichung beginnt die Mythenbildung, die einen dem mythischen Schicksal gemäßen Gottesbegriff 
voraussetzt. Die Vermenschlichung dessen, was man sich von den Mächten erzählte, bedeutete 
eine Veränderung der Erzählung, da sich vieles, was die Tiermacht auszeichnete, von dem ver- 

  

‚Ebenbürtigkeit, die an den Feindmächten der Vorzeit haftete, einbüßt und zum beispiellosen 
Unhold wird. So kann die Mythenbildung, weil sie dem Vorgang der Vermenschlichung folgt, 
die Machtverhältnisse der Vorzeit nur ungenügend berücksichtigen. Ihre Gestalten sind Götter, 
die sich gründlich gewandelt haben. An die Stelle der gepriesenen Macht und ihrer „Rudel 
sind Götterfamilien getreten. Auch die Mythe vom einsamen Urgott beginnt die Schöpfung mit 
einer Spaltung des Schöpfers in Generationen von Götterpaaren, die neben ihn treten, wobei 
sie freilich wie Himmel und Erde in ewiger Trennung leben können. Nun werden die Götter nicht 
mehr gejagt, gefangen und gebändigt, nicht mehr gezimmert, geschlagen und gesponnen wie noch 
im Kult, sondern geboren, wobei sie freilich auch in wunderbarer Weise aus dem Scheitel und 
dem Bein hervorkommen oder als Unhold von ihrer Mutter im Ekel ausgespien oder erbrochen 
werden können. An die Stelle ewiger Existenz, die der Tiermacht in ihrem Bilde oder in einem 
stets erneuerten Exemplar ihrer Art beschieden war, tritt die Unsterblichkeit 
Mythe das Los des Todes einem Gotte auferlegt und ihn, da er auf natürliche Weise nicht sterben 
kann, erschlagen werden läßt. Die Stelle, an der die Mythenbildung einsetzt, von der sie ihre 
Daten gewinnt, ist der Kult. Sie erscheint im Festspiel und knüpft an Kulthandlungen an, in 
die sie sich einnistet, indem sie den dort auftretenden Personen und Kultsymbolen Götterrollen 
zuteilt und Kulthandlungen als mythische Ereignisse erklärt. Hierbei führt der Kult und nicht 

   

  

  



  

136 V. Spuren der Mythenbildung 

  

die Mythe. Er bestimmt Ablauf und Ort der Handlung. Über das Wortspiel helfen die Namen 
der Kultsymbole den Wortlaut der mythischen Götterreden formen. Erst iu Hymnen an die 
einzelnen mythischen Götter wird das, was die Mythe erzählt, von den Kulthandlungen gelöst, 

mbole ihres Kultes in der Namensformel an die Stelle der alten Kultsymbole treten. 
, Kulte und Lehren überragende Welt der Mythe erscheint erst in der letzten Wedungn 

der Mythenbildung des Alten Reiches, in den Verklärungen, in denen der tote König jene Welt 
und nicht mehr Grab und Friedhof als neues Jenseits betritt. Trotzdem die Mythe im Kult auf- 
tritt, ist sie nicht in ihm erwachsen, sondern an ihn herangebracht. Sie deutet den Kult und 
kündet mit ihren Götterschicksalen das neue Dogma des geschichtlichen Königtums, das sich 
mit der Zeit wandelt und schließlich in Re, dem Sonnengott seine Krönung findet. Die Mythe 
erfüllt so schon mit ihrem 

   
wobei $;    
Die neue   

      

scheinen einen Zweck, der freilich als verborgene, im Königtum 
Kraft gewirkt haben mag und lediglich während dem Streit der Lehren in Denkmal 

und Litaneien dogmatisch in Erscheinung trat. Noch in der verwirrenden Pracht ihrer Blüte 
dürfte sich ihr Ursprung auswirken, der sich im Kult nicht von der eigenen Stimme leiten ließ, 
sondern auf das vom Namen des Kultsymbols gegebene Wortspiel hörte, so daß immer nur Teile 
der Mythe aufleuchten, während sie als Ganzes in der Tiefe bleibt. Auch die Verklärungen er- 
zählen die Mythe nicht als Ganzes, sondern künden mit „Zitaten“ und „Fragmenten“ die Spuren 
der ersten Schritte eines menschlichen, sich an der Deutung der Welt versuchenden Geistes. 

innewohnende 

      

   

 



Tafel I   



136 V. Spuren der Mythenbildung 

die Mythe. Er bestimmt Ablauf und Ort der Handlung. Über das Wortspiel helfen die Namen 
der Kultsymbole den Wortlaut der mythischen Götterreden formen. Erst iu Hymnen an die 
einzelnen mythischen Götter wird das, was die Mythe erzählt, von den Kulthandlungen gelöst, 
wobei Symbole ihres Kultes in der Namensformel an die Stelle der alten Kultsymbole treten. 
Die neue, Kulte und Lehren überragende Welt der Mythe erscheint erst in der letzten Wedungn 
der Mythenbildung des Alten Reiches, in den Verklärungen, in denen der tote König jene Welt 
und nicht mehr Grab und Friedhof als neues Jenseits betritt. Trotzdem die Mythe im Kult auf- 
tritt, ist sie nicht in ihm erwachsen, sondern an ihn herangebracht. Sie deutet den Kult und 
kündet mit ihren Götterschicksalen das neue Dogma des geschichtlichen Königtums, das sich 
mit der Zeit wandelt und schließlich in Re, dem Sonnengott seine Krönung findet. Die Mythe 
erfüllt so schon mit ihrem Erscheinen einen Zweck, der freilich als verborgene, im Königtum 
innewohnende Kraft gewirkt haben mag und lediglich während dem Streit der Lehren in Denkmal 
und Litaneien dogmatisch in Erscheinung trat. Noch in der verwirrenden Pracht ihrer Blüte 
dürfte sich ihr Ursprung auswirken, der sich im Kult nicht von der eigenen Stimme leiten ließ, 
sondern auf das vom Namen des Kultsymbols gegebene Wortspiel hörte, so daß immer nur Teile 
der Mythe aufleuchten, während sie als Ganzes in der Tiefe bleibt. Auch die Verklärungen er- 
zählen die Mythe nicht als Ganzes, sondern künden mit „Zitaten“ und „Fragmenten‘“ die Spuren 
der ersten Schritte eines menschlichen, sich an der Deutung der Welt versuchenden Geistes. 

  

  



Tafel I  



Tafel II  
 
 



Tafel II 

 



Tafel IV 

 



 



 



 



 



 



       



           I
L
L
 
E
E
E
 

P
e
 

T
E
 

) 
E 

. 
P
e
 

a
 

Be 
u 

2 
e
e
n
 

5 
a
 
E
n
 

5 
PR 

FR 
HR 

VEL EEE 
E
S
 

u
 

R
E
R
 

E
I
 
E
B
 

r 

R
E
R
 

E
B
 

E
B
 
B
A
 

E
N
 

E
T
 

a 
5 
S
E
 
B
e
 

E
S
E
L
 

ERBE 

5 
P
O
P
 

E
E
E
 
Z
r
 
2
 

un 
5 

Pe 
D
e
 

P
e
 

u 
ERS 

/BESPEDPESBEER 
S
T
 
P
e
 

D
E
R
 

              

S
M
 

I 

  
  

I
I
I
 
E
E
E
 

K
I
C
K
E
R
 

I
N
 
E
E
E
 

E
E
E
 
R
A
 

P
E
N
 

B
e
 

B
E
 

E
B
 

PRIC Ser 

Bi 
I. 

IR. D0.. A. 
AO: 

BP. 
BR 

E
S
 

RL RE 
EEE EN 

E
R
 

E
B
 

P
F
A
N
D
.
 
ER 

E
L
N
E
E
N
E
 
g
 

3 
Se 

H 
W 

Be 
Bez 

Die Da 
F
H
 
H
a
 

Pu 
en) 

Pa Pie. 
= FR 

RER 
PO 

PRUES 
PIE 

a
 

PRO 
PESPESINER: 

         

PREPREFPEEROPRUNE ET 
P
r
e
,
 

I
T









 


