0

TUATIRGER

162 04538691

.ld‘l‘ Y
.

.}-‘.-
MR

1
)
)

R
Nortey v

oA

A
v

A

\'s
IR
AN

N







* L L
Af e ‘!._I-IIU‘

il A







St b --I'.ﬁf'#lr'é??h"*







UNTERSUCHUNGEN

ZUR

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE

AEGYPTENS

BEGRUNDET Vel KU'RT SETFHRE

H EIR ASUBS & E'G E BE N V O:N

HERMARSK EES

FUNEZEHNTER BAND

Q

1964

Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim






UNTERSUCHUNGEN

ZUR

(ESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE

AEGYPTENS

G RUNDET VON KUV RT -5 ETHE

HE-R A WS G E G EBIEN VIO =N

HERMANN KEES

FUNFZEHNTER BAND

Q

1964

Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim



Fine Arts

e

Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1945
Mit Genehmigung des Verlages J. C. Hinrichs, Leipzig
Printed in Germany
Herstellung: fotokop, Reprografischer Betrieb GmbH., Darmstadt



MYTHE
UND MYTHENBILDUNG
IM ALTEN AGYPTEN

VON

SIEGFRIED SCHOTT

0

=

1964

Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim






Vorwort

Als vor bald zwanzig Jahren H. Schifer eine Sammlung der in altagyptischen Texten ver-
streuten ,, mythischen Fragmente'‘ anregte, stand ihm neben der allgemeinen Niitzlichkeit einer
solchen Sammlung wohl die Moglichkeit vor Augen, dal} sie das ergiibe, was in der dgyptischen
Literatur fehlt, eine mehr oder minder zusammenhingende Darstellung der verschiedenen Mythen.
Diese Mythen erscheinen in dem reichen religiosen Textgut vornehmlich als eingestreute Bruch-
stiicke, als Sitze, die in Gottesdienst und Zauber fromme und beschwérende Handlungen auf
Vorginge der Gotterwelt beziehen und hierdurch heiligen. Gotter gelten nicht nur als Weltschépfer
und Naturmichte. Als Konige der Urzeit sollen sie vor den Dynastien der Geschichte und Halb-
gottern die Kronen Aegyptens getragen haben. Die Gotter einzelner Kiinste und Einrichtungen
diirften zugleich als deren Erfinder angesehen worden sein, Thoth, der Herr der ,,Gotterschrift*,
Chnum mit seiner Topferscheibe, auf der er alle Wesen formte, Sothis-Sirius, der leuchtende
Stern, die Gottin, welche das in Aegypten sommerlich mit der Uberschwemmung beginnende
Jahr offnet und die Zeitrechnung gebracht hat. Doch lassen sich derartige Anschauungen oft
nur aus Anspielungen vermuten und bleiben selbst der ungeformte Hintergrund, den das mythische
Fragment an einer Stelle beleuchtet, indem es ein Ereignis aus der Tiefe der Gottergeschichten
heraufholt. Die Mythe vom Sonnenauge und Mondsagen sind zunichst aus solchen verstreuten
Fragmenten erschlossen worden und neben die wenigen Beispiele zusammenhédngender mythischer
Erzdahlungen getreten, die wir mit dem ,,Denkmal Memphitischer Theologie'’, mit dem ,,Buch
von der Himmelskuh,* mit dem ,,Gerichtsstreit zwischen Horus und Seth*, mit dem ,,Buche vom
Siege iiber Seth®, der Horusmythe von Edfu und der Mythe vom Sonnenauge eines demotischen
Papyrus besitzen. Sie sind simtlich mit Riten durchsetzt oder mirchenhaft ausgestattet. Bei
allen 14aBt sich streiten, ob hier reine Mythen vorliegen. In seinem Buch ,,Der Goétterglaube im
Alten Aegypten® beniitzt H. Kees das weit verstreute mythische Gut, wobei er einiges seiner
reichen Beute wie die ,,Harpuniersage unter ,,Horusmythus von Edfu“, die , Jigersagen, das
»Ersatzmotiv (Kultsagen)®, die ,,Ferne (Sagen) vgl. Einwanderung’* und anderes mehr im Stich-
worterverzeichnis am Schlul des Bandes zusammengefalt hat. In dieser Zusammenstellung fallt
auf, daB Kees vielfach nicht von Mythen, sondern von Sagen spricht und damit der Form ihres
Erscheinens Rechnung trigt, die hinter den vielen mythischen Erwihnungen der Texte nicht ein
geschlossenes Mythenwerk, sondern blof erzihlte Sage vermuten li3t. In einem besonderen Ab-
schnitt iiber die ,,Mythenbildung (S. 183ff.) spricht Kees von ,,bestimmten Mythenrichtungen®,
welche die verschiedenen ,,Perioden’ , bevorzugten’* (S. 186), was ebenfalls den kaum faBbaren,
verborgenen Zustand der altigyptischen Mythe beleuchtet, der den verschiedenen Kulten ge-
stattete, die Bedeutung ihres Gottes zu betonen. Schon seine knappen Ausfithrungen, als deren
Beleg groBe Teile des Gotterglaubens heranzuziehen sind, lassen ahnen, daB in Aegypten die
Mythenbildung noch im FluB ist. Was H. Kees von einer ,,Sammlung und Erforschung der zahl-
reichen Mythenbruchstiicke* (S. 186) erhofft, eben die Scheidung der verschiedenen Mythen-
richtungen, erbringt eine , kritische Analyse’ weniger der Mythen selbst als der Formen, in denen
sie auftreten. Innerhalb der dgyptischen Kultur erweist sich die Mythenbildung als ein geschicht-
licher Vorgang, der an Denkmilern abgelesen werden kann, und der sich, wenn man unter , Mythe"



VI Vorwort

eine literarisch geformte Gottergeschichte versteht, nur in einigen wenigen Beispielen vollendet.
Dies im Einzelnen zu verfolgen und hierbei die verschiedenen Vorginge der Mythenbildung ab-
zuheben, ist Ziel und Aufgabe der folgenden Untersuchung. Ein Material von beispiellosem Reich-
tum wirft auf die Entstehung von Mythen und die Wurzeln der Mythenbildung Licht, wie es kaum
eine andere Kultur bietet, und hilft, Fragen der Mythenforschung in vorziiglicher Weise zu ent-
scheiden. Stammt die Mythe aus dem Kult? Wie unterscheidet sie sich von Sage und Mirchen ?
Ist sie wirklich, wie es einmal Max Miiller vermutete, eine ,,Krankheit“ der Sprache, die ihre Bild-
haftigkeit zu wortlich nimmt ? Zugleich wird hier eine erste Geistesbewegung aufgedeckt, welche
Welt und Geschichte in ihrer Weise verarbeitet und deutet. Das Ergebnis diirfte die Einschitzung
von Mythen auch anderer Kulturen ermdglichen und so einen Beitrag darstellen, der iiber den
engeren Rahmen unserer Fachwissenschaft hinausgeht, obwohl die erste Sichtung gerade Sonder-
heiten der altigyptischen Kultur und ihrer Geschichte beriicksichtigen muf und im engeren
Rahmen einer bestimmten Mythe erfolgt.

Unsere Wissenschaft ist reich an Versuchen, {iber den frithen Beginn der Geschichte hinaus
in eine ,,Urgeschichte” zu gelangen. Zweifellos hat die dgyptische Religion besonders in ortlicher
Kultiiberlieferung éltestes Brauchtum erhalten. Sethe vergleicht in seiner Abhandlung ,,Ur-
geschichte und ilteste Religion der Aegypter die ,,aus verschiedenen Entwicklungsstufen stam-
menden Elemente der dgyptischen Religion® mit ,,geologischen‘* iibereinanderliegenden ,,Schich-
ren‘‘ (S.2) und meint: ,,Wenn man sie vorsichtig abhebt oder herauslost, 148t sich daraus ein
mehr oder minder klares Bild von der Urgeschichte des dgyptischen Volkes, dem allmahlichen
Aufwachsen des dgyptischen Staates gewinnen". In den Rahmen des so entwickelten Bildes spannt
Sethe auch die Mythe ein, die sich hierfiir geradezu anbietet. Zwar trigt sie im Gegensatz zu ge-
schichtlichen Nachrichten kein Datum ihres Ursprungs. Doch kann sie, wenn auch die Form,
in der sie auftritt, erst im Laufe der Geschichte gefunden wird und sich zeitbedingt in ihr wandelt,
mit dem, was sie erzihlt, in die Vorgeschichte hinaufreichen und ihr Dunkel zu lichten heifen,
wenn sie das, was man sich zur Zeit der beginnenden Mythenbildung iiber uralte Zeiten erzihlte,
als Gottergeschichte berichtet. Zwar taucht so die Mythe nicht selbst aus dem Strudel der Vor-
zeit, sondern das, woran man sich bei ihrer Formung erinnerte. Doch konnte auch dies un-
vergessene Machtverhiltnisse bewahrt haben, die nun zu Gottergestalten verdichtet in die Mythe
treten und sich so verhalten wie in der Vorzeit die um die Vormacht ringenden Teile Aegyptens.
Die Mythe selbst sucht diesen Anschein zu vermitteln. Mit einer Bestimmtheit, die bald der
Aussage geschichtlicher Nachrichten nicht nachsteht, berichtet sie iiber eine jenseits geschicht-
licher Uberlieferung liegende Zeit und entwickelt eine Geschichte, die mit der Entstehung der
Welt beginnt. Eine Wissenschaft, die sich mit diesem literarischen Gut befafit, kann ihre Daten
nicht ablesen, sondern muf} sie vorsichtig abschitzend gleichsam als historischen Kern aus my-
thischer Kunde herausschilen und versuchen, diesen Kern mit dem archaeologischen Befund der
Vorgeschichte in Einklang zu bringen. Wenn dies gelingt, scheint die bisher stumme, auf Grund
von Stilmerkmalen gestaffelte Reihe vorgeschichtlicher Funde eine Stimme zu gewinnen, die
auch sie deutet und so die Vorgeschichte zwar nicht mit Daten versieht, ihre verschiedenen
Kulturen aber doch richtungweisend mit den Ereignissen fiillt, welche die Mythe berichtet. Der
literarischen Mythenbildung ginge die Geschichte dessen, was die Mythen erzihlen, voraus. In
die Zeit der Vorgeschichte fiele das, was sich spiter die Zeit der Geschichte in der Mythe als etwas
Uraltes erzihlt, Die altigyptische Kultur bietet fiir Versuche, mythische Kunde in die Vorge-
schichte zu verfolgen, ein reiches Material. Nach den vielen vorgeschichtlichen Funden, die an
Hand von Werkzeugen und Tonware eine Reihe von Kulturen abzugrenzen gestatten und mit
Zeichnungen an Felswdnden und auf Kriigen durch die beiden letzten Kulturen bis in die Friih-
zeit fithren, setzt die Geschichte um das Jahr 3000 mit beschrifteten Denkmilern ein, deren Reihe
nicht mehr abreiBt und durch Bruchstiicke frither Annalen erginzt und gesichert wird. Neben
dieser Masse ausreichend datierter Denkmiler, die das schnelle Aufblithen der altigyptischen



Vorwort VII

Kultur verfolgen lassen, treten freilich erst gegen Ende des Alten Reiches groflere Sammlungen
religiiiset'Texte, die in den Pyramiden von Kénigen das bis dahin zusammengekommene und
bewahrte Erbe des koniglichen Totenkultes enthalten. Diese Spriiche sind reich an Zitaten aus
Mythen, die auch iiber die Zeit, ehe Erde, Himmel und die beiden Wiisten entstanden, erziahlen.
Sie sprechen von unterigyptischen Kénigen und spielen auf Vorginge bei der Reichseinigung an.
So bietet sich eine Gelegenheit, die Uberlieferung der Mythe zu erproben. Haben sich hier Spruch-
teile als heilige Worte, wenn schon nicht Spriiche und Spruchfolgen, wie es Sethe nachzuweisen
suchte, aus mythischer Zeit erhalten? Versetzen sie unmittelbar, als Gottergeschichten ver-
schliisselt, in eine Urzeit ? Kiindet der ,,Streit” von Hermopolis, den Atum beendete, der Sturz
des Osiris an einer Kultstitte bei Busiris Emporungen und Niederlagen, die der Kampf um die
Vormachtstellung zwischen aufstrebenden Staaten mit sich brachte? Ist der ,,Waffenplatz” in
der Nihe des heutigen Kairo, der Ort, an dem ,,sie” gekimpft haben, ein vorgeschichtliches
Schlachtfeld neben einer alten umfangreichen Siedlung, die erst kiirzlich ausgegraben wurde?
Eine Untersuchung der Mythen auf ihren vorgeschichtlichen Kern hitte zur Aufgabe, das, was
die Mythen erzihlen, zu sichten und den Ablauf zu finden, der mit den Gottern mythische Ereig-
nisse so ordnet, daB er sinnvoll dem archaeologischen Befund entspricht. In dieser Weise sind
vielfach, zuletzt am folgerichtigsten und umfassendsten von K. Sethe die Mythen ausgewertet
worden. Sie scheint sich zwanglos zu bieten, da das, was man von den Goéttern erzédhlt, kaum
ginzlich aus der Luft gegriffen ist, und darum eine Wahrheit, eben die ,,mythische’ Kunde, er-
halten haben kann.

Versucht man das, was die Mythe erzihlt, in die Vorgeschichte hineinzusetzen, stellt sich
heraus, daB sie schon da, wo sie sich am Befunde noch am leichtesten bewihren kann, an den
ersten geschichtlichen Denkmilern versagt. Die Mythe 1afit zwei Gotter, Horus und Seth, um
Aegypten streiten und gibt jedem von ihnen eines der beiden Lander, die mit der Reichsgriindung
geeinigt werden, in die Hand, und zwar Unterigypten an Horus und Oberdgypten an Seth. Auf
den ersten geschichtlichen Denkmilern liegen die Machtverhiltnisse anders. Die Reichseinigung
erfolgt von Oberigypten aus im Zeichen eines falkengestaltigen Gottes, nach dem sich die sieg-
reichen Kénige ,,Horus” nennen. Die Gottheit des zweiten feindlichen Landes ist weder Horus,
noch Seth, sondern eine weitere Tiermacht, die erst spiter im Laufe der Geschichte der siegreichen
Gottheit angeglichen und ihrerseits ,,Horus' genannt wird. Seth gehort zu den oberigyptischen
Standarten, an denen auf dem Keulenkopf eines der letzten oberdgyptischen Konige ,,Skorpion*
,,Kibitze* — anscheinend ein Symbol der Bewohner Unterigyptens — und Bogen erhdngt sind.
Nicht Horus und Seth streiten so als Herren Ober- und Unteragyptens, der beiden letzten groflen
Reiche, die zu Aegypten geeinigt werden, sondern Horus und ein anderer Gott. Sucht man den
Kern der Kunde iiber die beiden mythischen Gétterfeinde, verweisen so die ersten geschichtlichen
Denkmiiler nach Oberigypten. Hilt man demgegeniiber an der spateren Machtverteilung fest,
zwingt dies zu einer Kette von Hilfskonstruktionen, die bei der Art des vorgeschichtlichen Be-
fundes, der im Delta wihrend der entscheidenden Entwicklung Vergleichsmaterial vermissen
1iBt und iiberhaupt nicht ausreichende Schliisse iiber die in einem der beiden Landern vor-
herrschende Gottheit gestattet, weder entschieden widerlegt, noch bestitigt werden konnen,
sondern im Dunkel einer mythischen Méglichkeit schweben, die den ersten geschichtlichen Zeug-
nissen widerspricht. H. Junker hat kiirzlich in einer Abhandlung iiber ,Die politische Lehre
von Memphis* versucht, die Einschatzung der Mythe als Streitfall zwischen Aegyptologen heraus-
zustellen, von denen eine Gruppe ,,den wesentlichen Anteil des Nordens an der Bildung des
dgyptischen Staates betont, wihrend die andere dabei den Siiden ganz in den Vordergrund
stellt” (S. 56). Er setzt im wesentlichen das von Sethe in ,,Urgeschichte und ilteste Religion der
Aegypter'’ entwickelte Bild einer Rechtfertigung der Mythen einer anderen Meinung, alles, was
die Mythen erzihlen, ,,sei in das Reich des Mythos zu verweisen und stelle das Erzeugnis einer
spiteren Spekulation dar (S. 57) gegeniiber und unternimmt es im Folgenden, die Stellung der



VIII Vorwort

Deltapartei durch weitere Argumente zu stiitzen. Demgegeniiber kann vorlidufig festgestellt
werden, dall die von Junker geschiedenen Parteien auf zwei verschiedenen Ebenen stehen, von
denen aus sich kaum streiten 148t. Wogegen H. Junker auf Grund von Auslegungen der Mythen
argumentiert, ist nicht eine andere Auslegung dieser Mythen, sondern der bis an den Rand der
Geschichte verfolgbare Befund, der anscheinend der Mythe widerspricht. Mit der Mythe als
wesentliches Zeugnis 1t sich gegeniiber Daten, welche geschichtliche Denkmiler liefern, kein
Beweis fithren. Die Eigenart mythischer Kunde bringt es mit sich, da8 sie erst gedeutet werden
muBl und mit jedem ihr widersprechenden geschichtlichen Datum weiter in einen grenzenlosen
Geltungsbereich hinausriickt. Ein geschichtliches Ereignis steht fest, wihrend in Aegypten auch
spiter das Kriftespiel der Mythe in immer anderen Ereignissen erkannt wird. Seth ist nach ein-
ander die Gottheit aller Feinde Aegyptens geworden. Kees stellt so in seinem Gotterglauben
,,erlebte Geschichte und die ,,in ihrer Gestaltung vielfachem Wandel unterworfenen* , Mythen*‘
gegeniiber (S. 216). Mit der Schrift, mit geschichtlichen Daten, den Wasserstandsmessungen, dem
Steinbau und dem Schaltjahr wird auch die Form der Mythe erst in geschichtlicher Zeit gefunden.
Hat nicht die Zeit ihrer Formung auch das, was sie von den Géttern erzihlt, gepriagt? Geniigt
ein Gefiihl fiir das richtige oder gar lediglich fiir das mogliche, einen alten Kern, den sie vielleicht
enthilt, herauszufinden ? Stellt sich aber heraus, daf} nicht nur die Form, in der die Mythe erzihlt
wird, sondern auch das, was sie als Mythe erzihlt, geschichtlicher Zeit entstammt und geschicht-
liche Verhiltnisse spiegelt, kann sie die vorgeschichtlichen Machtverhiltnisse nur dort deuten
helfen, wo sie in lebendiger Tradition vom geschichtlichen Staat und seinen Kulten bewahrt
werden. Auch die Mythe verlangt Kriterien, die gestatten, altes und neues voneinander zu trennen.
Wird das, was sie in geschichtlicher Zeit erzihlt, bedenkenlos als Vorgeschichte hingenommen,
erfiillt es nicht nur die Vorgeschichte mit einem triigerischen Schein, sondern nimmt auch allen
dem, was in geschichtlicher Zeit erst aufkommt, den Reiz der Neuheit.

Wenn wir uns vergegenwirtigen wollen, was an der dgyptischen Kultur und ihrer Geschichte
in eigentiimlicher Weise wertvoll oder auch nur, was in ihr auffallend ist, finden wir als erstes
Merkmal das hohe Alter dieser Kultur, als zweites die lange, mehrtausendjihrige Dauer und als
drittes schlieflich ihren scheinbar unverinderlichen Inhalt. Von fern gesehen scheint es, als
stinde hier etwa drei bis viertausend Jahre lang die Geschichte still, und als konnten selbst ge-
waltsame Eingriffe wie der Einfall der Hyksos und die Eroberung durch die Perser das kulturelle
Leben nur voriibergehend einschrinken, aber nicht indern. Besonders auffillig sind in diesem
Zusammenhang die beiden letzten Eroberungen vor der Einfithrung des Christentums. Auch die
Ptolemier und die romischen Kaiser erscheinen auf den Denkmilern die alten Riten ausiibend
in dgyptischer Tracht und machen den Gottern fromme Stiftungen wie vorher die groBen ein-
heimischen Konige. Sethe hat einmal diese Erscheinung dahin umrissen, dal der Aegypter nicht
vergessen konne, und daB er sozusagen seine Eierschalen ewig mit sich herumtrage. Ganz zweifel-
los standen die Aegypter, solange ihre Kultur lebte, unter dem Gewicht ihrer Vergangenheit,
das sie stolz und wiirdevoll trugen. Was wir mit derartigen Erwigungen erfassen, ist trotzdem
ein Trugbild. Der Aegypter hat seine Uberlieferung getragen, aber als Last iiber den lebendigen
Kult und echtes Brauchtum hinaus erst in der Spitzeit, als er sich das Alte aus alten Schriften
zusammensuchen mulite. Der dgyptische Kult hat sein Gut umstindlich und liebevoll gepflegt,
aber abgottisch erst von dem Augenblick an, als das staatliche Leben zwar nicht zerschlagen,
aber doch {iberfremdet war. So lange die d4gyptische Kultur aus sich selbst heraus lebendig ge-
blieben ist, sprudelt sie zu jedem Zeitpunkt ihrer Geschichte eine Fiille von Erscheinungen her-
vor, die einen Reichtum zeigen, wie er nur den echten Bliitezeiten aller Kulturen gegeben ist.
Hitten wir die dgyptische Kultur in ihren Anfingen kennen gelernt, wire nie das Bild der fast
ewigen Gleichformigkeit aufgekommen. So verfilscht das Geriist der Mythologie, mit dem die
iiberreichen Bilder und Texte der Spitzeit Kult und Religiositit stiitzen, die frithe Geschichte,
und zwar zunichst unspiirbar deshalb, weil ja auch die Spitzeit genau wie wir selbst aus dem,



Vorwort IX

was von friiher her zuginglich war, geschopft hat. Wir werden so der Kiinstlichkeit dieses Bildes
nicht nur hinsichtlich seiner Darstellungsweise, sondern auch noch in der Vermengung dessen,
was es zusammengebracht hat, erst gewahr, wenn wir die groen Bliitezeiten eine nach der anderen
auf ihre Eigenheit hin uns verlebendigt haben. Dann erkennen wir, dall es in der lebendigen
Kulturentwicklung keine auffillige Stetigkeit und keine schematische Wiederholung gibt, und
daB auch hier Uberlieferungen nicht mehr gelten als iiberall in Kulturbewegungen von Vélkern.
Sie werden nicht mitgeschleppt, sondern solange getragen, als sie lebendig sind und sinnvoll
scheinen. Auch #lteres Gut wird allem Anschein nach mehr als einmal aufgegeben und sogar
griindlich zerstort, noch ehe es iiberlebt zu sein scheint. Vielleicht lebt es dann noch in einigen
Schriftzeichen und Symbolen, in Spriichen alter Biicher, oder in verborgenen Kulten der Provinz
weiter, so dall es die Spitzeit wie so vieles andere wieder hervorholen kann. Ein groBer Teil,
darunter vieles, was uns auf frithen Denkmilern iiberliefert ist, verschwindet wieder und wird
nie mehr, auch nicht zu dem Scheinleben der Spitzeit erweckt. Es sind vor allem die Erschei-
nungen, die nicht mythologisch belangvoll sind, gerade das eigentiimliche der verschiedenen
Epochen, alles das, was die Innigkeit ihrer Religiositit, die Stirke ihrer Frommigkeit und die
Weise der Durchdringung des alltdglichen Lebens mit aufrichtig getibten Briuchen zeigt. Denn
was in den Bliitezeiten von Herzen kam, gilt in der Spitzeit nur noch als Mittel zur Speku-
lation oder zur magischen Gewalt und muBl so unfruchtbar bleiben. Auch die Mythenbildung
kommt in Aegypten dadurch, daBl die Geschichte in vormythischer Zeit einsetzt, plotzlich als
etwas Neues in Gang und gewinnt die eigentiimliche Form der Gottergeschichte erst in einer
lingeren Entwicklung. Das Feld, aus dem die Mythe mit ihren Erzdhlungen schopfte, liegt jen-
seits wirklicher Kunde iiber die vergangene und die gegenwirtige, zeitgendssische Welt. Wie
man den Himmel als Frau, die Erde als Mann und die Urelemente als die Gotterpaare ,,Tiefe",
,,Unendlichkeit®, , Finsternis** und ,,Unsichtbar’‘ erklirte, ohne es wirklich begriinden zu kénnen,
setzt man auch vor die Geschichte mythische Gestalten, die auf den spiteren Zustand hinfiihren.
Werden sie fiir Reste verschollener Wirklichkeit genommen, so entkleidet man sie ihres my-
thischen Charakters und verliert zugleich ein geschichtlich wertvolles Anzeichen dessen, was
man zur Zeit der Mythenbildung glaubte. Auch die geschichtliche Uberlieferung ist liickenhaft
und will als Entwicklung erst verstanden und gedeutet werden. Doch entfillt in ihr gegeniiber
stichhaltigen Erklirungen der Streit der Meinungen bis weitere Funde neuerlich den Horizont
weiten. Gerade der Umstand, daf in Aegypten die Mythenbildung in geschichtlicher Zeit erfolgt,
gestattet, festen Boden zu gewinnen. Aus praktischen Griinden beschrinkt sich die Untersuchung
zunidchst auf das Material des Alten Reiches. Eine erste, vorliufige Darstellung erschien als
»Spuren der Mythenbildung in Bd. 78 der Zeitschrift fiir Aegyptische Sprache und Altertums-
kunde (S. 1ff.), die sich jedoch mit dem letzten Kapitel gleichen Titels der vorliegenden Arbeit
nicht deckt.



bl g ooy TR 1 L R YA i TN o

e

il _ ‘
M sy

-

i M"*w (el

w B e T T EeT j

.w"._wnv FTRIS 1. okt sl

il o e gyl g mlo SR . .

Y T S O T thes bl
. b debantady cllG s e o050l 1000 et e ! !
wfmﬂi‘j L el i i 1 e DT i
il mhll il oty s sapdiny Bnd adil 5y e
' Ma syt s gl mb by weh e L
T TR T R TP (U P Y PO B %
\.lu.ﬁhﬂhﬁfﬁ.ﬂm' s TNy A sl
sodaach SN aoselohals | it Pl t.‘lim‘
mmma ISR L
. el dvablotar w&
w‘ﬁ srcieilia awg 02wl .
B Bamvr wiue, warer s (oowight Uslog
st g Rowegogei ale
“ chm e Lam &

A




Inhaltsverzeichnis

IR TESERIER RS L o o< - 5k sl s o sekbis s e ohAERE RSO TEREAIE, B0, T, Sciaiemit il 8. \'
Mythe und Mythenbildung im Alten Aegypten .....................coott. %
Methe und Urpeschichbl o du s tins smis o s s en s oioimninnesiossssidlnesacsantiogeyss Vi
Widerspriiche zwischen Mythe und Frithgeschichte ....................... VII
ibzaditioneund MythenbilduBge <« e at s sv w00 sioniae s s v umis st sseails VIII

ITKAPITEL.

BRI il GOLEETleBren .. disowds s olainspmis s -atas s s dnns 8 oa s sams oo I
R teNPyramidentexte’ S T NN U UL Lo e s s s e b e e e S I
gSchnifferfindung 'und: Erithzeits . 0o BIRE SRR G G0 SRR nin R te R o 2

Bigenart der frithen=Sebaft 1. . ¢ v o 0l IRl SRR R st v o s 2
Mnnalen*und Denkmiler der’ Erithzeit ... . 8800800 S N RIR RN o, o0 4
3 %Eestspiele und Dramatisehe Texte ©. .. .o oo N e N 6
Bilder-ziim  Jubilaeimstests . o R e oic el mieraun et e e N RS 6
BEr* Ramessenm-PapyTus b il bl o i i s o P St aai st 74
e "apeisetafel 'der Pyramidentoxtie i chlon i e doa oo oh L e 8
RS EHEISche BEgTURAIE. oo v siohinie s as steaharara oo 4] aiat e sich ool S NSRICICHERIS 9
A Dase AtifkommenydesySonaenlalies ol sl Sl S R o S e 10
Wandbilder.der 3. Dynastie i S o At . « S Lerin i ot 1I
Wandbilder in Tempeln der 5. und 6. Dynastie ............coiiiaiie.... 12
BB A BYIIIV . 0t s e o o o 50 0 it st o TR RS T P, R o 13
Sontienkultider, 5. . Dynastie ... cues SSninn il aesll. alisraSa s .. 15
Bibese Spuren eifies: Bonnenkalbes .., civas vesions i s o s can e c 16
Re.in den PyramidenteXtenl. . /..o it o il i s tatitoh s vk siaa ahar mih o, s rie s I
Ré in Hymnen und Litatieiot .. oot disee atalis s aatisi Soi ciiamite - -t 19
e wananten und Redaktion der Pyramidentexte!. 57 taval. Dol Selsaiinii. - .. 20
DR THe NEURHEIEEN. « cx « civws s nminen s s e SUbens & baiyekiue o SHRTTERG Aykty: SES. 5 2%
NassGottersystem cdet Nettheit | . .. et dsims ol vonbi et saetct it il it - 2T
e, beiden, Nenttheitone oot oo oo me oo 8 ook LS, gaieia s ot o 23
Ersatz anderer Gotterbezeichnungen durch gewihlte Ausdriicke ........... 24
7% Heliopolis: und, Memphis: pomuoea oo SR S SRS 0L 04 RN 00 25

Geb und der Kult von Memphis
DiesRolledes: Konigtumsseiivn ANUTSNGA, S0 004 QEUCEIITIPRT - oo 27



XII Inhaltsverzeichnis

II. KAPITEL.

Entstehtthy der Mythe alsERosm o o sl sl oieaa e et i B 28
Tt nr Rormung der Moarthe B s e rare s o a8 it ir ol e NPT 28
Das Brscheinen: der Mythe im BHilt o0 oo oo e oo oo o Lo 28
Ausbildung der Mythe in i Totenglanben' -0 ot oo o, o T, 29

2. Dic:ratriatischen; Textes Tun s Dt oo il fio L ol o /st s e o s shs oo ro R 30
Mythe: tind Festspicll of S i s s s sisi 5o s o miss WIsaks s 5 aays SN 3I
Gegenwartigkeit der Myythe tmi Festspiel ..o . ool s il i S e, 32
Entriickung der Mythe durch Dehnung der Verweise ...................... 33
Jiingere Form der Dramatischen Ryramidentexte g.. ... ... a0 coneins 35
Fuhrung der Mythe durchidie Eulthandlugg = .- 0o o0t 36

3 e Hymnen ;mit ‘der Namenstormel . ... .oc . i vons mre e sne ok o 37
Konig und Gott als Gegenstand, det HYIMNE ..ot tioie simiians oo aieisieioiatoiel o 37
Umsetzanz Dramatischer Texte int Hymnen .ok 0 L 38

e Namenstormell ol i Lt st L s G, 39

Die Hymne als Ubergang zur mythischen Form ............ B bidgwenl 40

AR Gotterlehtenitind TItamelon: = .o ciie o oo o oo s 5inints s slsisisioss wrm ittt Sy UM 42
Die mythische Form des Denkmals Memphitischer Theologie ............... 42
UrsprungideriBormen’ des Denkmals .. dir s o wiily aie e sy oo DR 43
Penkmal*und Litaneien' als Gottetlehre” ..o 000t 03 e DT T 45

BN e Vet TN e R L s S e A A A R A e S e D A R 46
Vierklasungeniin Tehform und Antede, ... . Fding. o o aor et eepste fost s 46

Die Aussage in Ichform als mythische Verwandlung .............cc0cinnnn, 48
JenseitinkeitidesiVerllasung v o St onl ot ndactl. Brn . on e i 49
Eormensmythisehert Zatatie: (o oo il g oo i e oo fos o f s s E U 50
Miythische¥Erzahlungentams Sprachbeginnit =, o0 C0 ot i 51

R Z U SanTIMETEASSING. o f e 5o mis 0, 5 s o s s e o o s et pk s ARl kel s e 53

ITI. KAPITEL.

ogmasenl Eindi Mytlie (50 5 o s s e R SR 55
1L, 18 ey e o e g eI SN 5 7 v OB L T e S - s = o 55
Kanltorte im Eestspiel confuimutl. .o Ben. 2o onels slonaee D, ol aehindie alEET S 55
Oicte linsdety NamensTOTING] | e o aiom e e o = e - aeimie i e (AT S A RERE L DS 56

My thische :@Orte idet Verklarungen. .. . wwwww-tidanmetl 0. wab 2lulpsoped . R 57

2 JDENS ANy g £y (5 et S e e A Ml ST o b Al ol 0 S S0 59
Woertspicl Zwisthen® Iult und Mythet (o o S S Lt Y O e 59
Wortspiel zwischen' Preis und Namen® .. 00 2. 0o J0 0 O o e 60
Wortspiel uad Dogma i Vierklaruhgen s« a8l feaidaell, 2 s b fS St uses 62
SURHIEE IR MEYTRE | s 255 e ool b e i oo mimcs e o Y oo = et coapa T SRP PRI 63
AN pitae et DEVERC 1 BORIETUMLY . 2 e aon s sinias sen v's das skt 64
Verlegung der koniglichen Nekropole nach Memphis ....................u.. 64
Dert Koenigals T ors ind Se T o (ot e e e et o e 66
Ositis und (die. Mythe ¥on: Memphis: ...« oo oo aldimeth Jins aticealeb o008 67
Hotas,und. s Beind, ooeee e oo dbfrntesdd. sose el ol Mo alS. contt 68

Vorgeschichtliche Rollen des ESnigtums ... ...sssimsiios cumls smass ilsiss s vons 70



Inhaltsverzeichnis XIII

5. Das Dogma idex Mythe. ... .u.oivaein. ddaod, vk st b 98D, oyt s o 45 71
DA OTHSATEO . 50 o ¢ o s oiare soais e aTh & £ie a5 Al ss oo A T s e ha = I O L RO G, v o L
Das iHorusatge. als (Cotterollel® Sy, JPRL 050000 St ol bl ol ok et s o laintiels + rx s 73
PasHorusauge: als Krone und Bogmal «o: valoll. ol (SLEUEL ol ased. . . . . 74
Wandel des Dogmas mit der ReichSeInigung ........sieessssnsnnaseccinssss 75

i Flas Dogma der’ GOtLErlelmen v, i veh oo s iani s o orgals U s Sk Sanita s sl ., 77
Das Dogma, der Mythe von Memiphis, ..qid i 6 ook cAbriag rn d il saaas s oo 77
Per Sonnengott als konigliches Dogia) ., rusict a5 mabiirtt- 5o el el » o oee 78
Bias Hornsauge 1m Wandel ‘deast DOatmasht,. . . oot e artr e it 79
HersSonneneott Hber idem KaRIgtamr Sri e L, o SR LR, e ety 81

IV. KAPITEL.

SRt this che (G otteshep nitdm e L o L R o i naldsn e aiclhs sislan iy via s v o0 83
R Gottheitvund Machitiin, Zanbertexten o coes - snpisass Sep coiiasnbivids sais da 83
DersGotteshegriffyin denj Zaubettexten, suvs s wniela bbb sa bl i e & 83
IMochtelund, Kronen gad. wad oo M iaeblionn S il e ha b e v 84
Nerzanberang. det-Welt s ivrnnunnmiilbe il aniies b oo .odb vl st s 85
geeZaliberspracheind BilderseHrift W siis G WL 80 SODRU S S 87
g ARt oate U oal Bl D75 | gy e Sl il el e B ottt e e e 88
iPie Schminktafeln von Hierakonpolis, ... e i e 88
Biste s Shuren der VermensolCRIEE . e T aels etars kel & ten o P W 89

1D LR s ialony a1 (Com e et e P T I S R A S S e i B 90
Benkemaler eNer ZeIEWENAE, -~ iouio s iosiom o ool o ois s 5isins wis aiei e toua seala i s 92

S el Vermenschlichung der Machte) .. v e st st o b ihas ot e o 93
e Mittel ider Vermenschlichung. ..o coanaine o cas G s aie b ts o e 93
et Voroang . der. Vermenschlichung oo oo oscs o nn s o pin a0 s i 94
INieht vermenschltehfe, Kultsymbele oo s oo il o e e 96
Gheberymythische: Gotiesbegtiff . oduiisonlit ool s S e bl e 97
sufkommen:. des. Begriffes 1 Gott v ot s Satbie v b shnl b 97
Blere. Gott!, ider,groBe Gotth, die., Gitterl s aduniinltic et o Sl . 98
Dier cobtiliche Falles ot s cowadnn - vomy- S8l s Sisi ettt il fatid - 100
Vergottung der Menschengestalt durch Reste der Tierform ................ I0I

G erricnsehliching uhdoMythe s es e o diea e S0 08 cip et W 102
Bemlten (Gattes:) . vov bk sornn s, Lo oRic isdiel unl Dt gl Sy 102
Vermenschlichung der Beziehung zwischen Gott und Mensch .............. 104
Asitirommen: det:GotterSehieksale = oowbe Lt e iges o Jn ke et 1 & s 105
Vermenschlichung dessen, was man von den Gottern erzdhlt .............. 106

70 Deve prolle 'Gott der-Mythes . roios 2 A Il s o s n. nimi s s 108

V. KAPITEL.

Brtve ad e/ Miythetibildin g v oh i i, (o), Sonmss sasl S I ana et Sl raate. S 110
LpBreebiisse ey, ITALETSHCIOBE ot i Moo o rrimnsy sie s iskass Fiss - 18 lais Ansasitsehate (B eyt 110
28 Nottornmief-despMythe somadios oo 80 200 Janglinge, 8l b e, e SR o IIT

ZaubertexterundsVerkdarsnoen ™. u RET LR o o e LT
Mythische Durchdringung des Grundbestandes ........................... TY5

Resteivormythischer Vorstellungs lo o e gbn o oo iiep s g 50 BBt & 114



X1V

Inhaltsverzeichnis

oy Dig, Mythe der Dramatisehes Texte . . . o oes i wsen SN 00, semaotl 3ol .5 115
Anfkommenderi@sirismythers: o0 Lol o naot s s De s ARt SR 115
Konig Djoser, seine Vorganger und (die ViyEhe SISl S10 i s o 117
Rorm: und Inhalt 'der” Mivithe im Festspiel T tian il Sl e e e e 118

SDie Myithe der Hy ey o e s sitiais s s s s s hn 5s o oo cs s oo mielerara 119
\Vom! sRestspiellzun HImBe sosionic i oo o v SO BRIk 80, SOl SRNET 119
Von' der Gotterrolle ‘zum: mythischen™MGottS S0 SRS T Sl ey o 120
Tnhalt- der Mythe def EHiymrien: .. Sl SRONIRNIGE 28, S Sanmns. Sl e 122

.. Die Mythe ‘der Litaneien undiiGotterlehrens . .t w0 0L 00 ST 123
EormanndSinhalt der Vivthetintden b amete . e s e s 123
Pie Litaneiensund das Bogma der Byramidenzelt . ........co.... oo =SS 124
ie Auseinandersetzung der Gotterlehren ... ool i shivenn o RO 126

S BT B A (e PV O B RRR 11T 7L O i B = 6 e A s s B e i i 128
Die Merklirung: amsGraber s oo fes sEIARIECUANE 15 0SS0 128
te ‘Pentung: dereMythe « . o ;v (0 ESPRIT OO0 I TSI TS 129
Die Werklarung: detskonizglicheny Seele S it s o 131
Die ‘Ferm der: Mythe in: den Verlldrungen: ... 0. 200 SRIGROSSRINT e 132
Verklirnine dureh’ das mythische Erelgnis Sl oonidia: . ouiin asln i i smi 133
Dbt o e o A e et 200 b - 134

a SchinBwoertizur. Mythenbildung: . atlpandrsai b e sdalosermnind ST ONTE 135



DEAPITEL

Quellen und Gotterlehren

I. Die Pyramidentexte

Die dem Auftreten nach #ltesten Textsammlungen finden sich in Pyramiden von Konigen
der 5. und 6. Dynastie bei Sakkara. Sie ,,treten ganz unvermittelt, plétzlich, wie aus dem Nichts
hervorschieBend‘! im Totenkult auf und betreffen ihn und das Schicksal der toten Konige. Dal3
dieser Kult auch die Speisetafel und Schlangenbeschwirungen umfalt, gehort zu den Eigenarten
des altdgyptischen Totenglaubens. Der Tote soll davor bewahrt werden, zu hungern und zu
diirsten, und sich mit den Beschworungen gegen die im Gestein der Wiiste lebenden Schlangen
schiitzen kénren. Diese nach dem Ort ihres Auftretens ,,Pyramidentexte’’ genannten Sammlungen
zeigen den Zustand, bis zu dem die Literatur des Totenglaubens gegen Ende des Alten Reiches
gediehen ist. K. Sethe hat in seiner kritischen Ausgabe dieser Texte? Paralleltexte aus den ver-
schiedenen Pyramiden untereinandergestellt. Wenn man einzelne Worter durch die beiden Binde
seiner Ausgabe verfolgt, zeigt es sich, dal} trotz der Moglichkeiten, welche die Hieroglyphenschrift
mit ihrer mannigfachen Zeichenverwertung bietet, die Paralleltexte hidufig dieselben, oft selt-
samen Schreibungen, ja sogar dieselben Fehler? aufweisen. Auch treten ganze Gruppen von
Spriichen in mehreren Pyramiden in der gleichen oder in einer nur wenig verinderten Reihenfolge
auf. Dies und die Fille auffilliger Deckung lassen auf gemeinsame Vorlagen schliefen, deren
Schreibweise und Spruchfolgen bei der Abschrift mehr oder minder genau itbernommen wurden.
Ehe die Texte in die Pyramiden gerieten, wurden sie in anderer Weise — nach einzelnen ver-
stindnislos abgemalten Zeichen zu urteilen?® auf Papyri in hieratischer Schrift — tiberliefert. Daf}
Papyri im Kult als Biicher gebraucht wurden, zeigen Bilder der Beamtengraber, auf denen schon
im Alten Reich Totenpriester ,,Verklirungen' von Papyrusrollen ablesen®. Diese den feierlichen
Ablauf der Kulthandlungen leitenden ,, Triger der Festordnung (hrj-hb.t)*‘® genannten Vorlese-
priester halten hiufig eine Papyrusrolle als Zeichen ihrer Wiirde in der Hand. Daf die Pyramiden-
texte nicht fiir den Konig, in dessen Pyramide sie erscheinen, verfaBlt worden sind, 16t ihr Um-

1 K. Sethe, Die Totenliteratur der alten Aegypter, die Geschichte einer Sitte (Sitzgsber. Pr. Ak. d.
Wiss. Phil.-Hist. K1. 1931, 18) S. 4.

2 K. Sethe, Die altagyptischen Pyramidentexte. Das Sethe’s Ausgabe zugrundeliegende Material ist
inzwischen durch neue Funde auch aus der Zeit des Alten Reiches wesentlich erweitert worden. Ausgrabungen
der Pyramide des Konigs Pepi I1., der jiingsten dieser Pyramiden, erbrachten eine Fiille neuer Bruchstiicke,
die von G. Jéquier, Le Monument funéraire de Pepi II, Bd. 1 vorbildlich verdffentlicht wurden. Hinzu
kommen die in den Pyramiden der Gemahlinnen dieses Kénigs und eines Konigs der 8. Dynastie erhaltenen
und von G. Jéquier, La Pyramide d’'Oudjebten, Les Pyramides des Reines Neit et Apouit, La Pyramide
d’Aba verdffentlichten Abschriften (vgl. auch Sethe, Die Totenliteratur der alten Aegypter S. 10, Anm. 2).

8 So die Wiederholung der Uberweisung an ,,jene vier Jiinglinge, die im Osten des Himmels sitzen
(Pyr. 1104/1105), das Fehlen von ,,Isis‘* (entsprechend Pyr. 1640b) in Pyr. 1640c.

4 S. Schott, Untersuchungen zur Schriftgeschichte der Pyramidentexte, S. g.

5 Sethe, Die Totenliteratur der alten Aegypter S. s.

6 Sethe hat AZ 70, 134 zwei in gespaltener Kolonne stehende Priestertitel, Hrj-hb (-t) Wij.



2 I. Quellen und Gétterlehren

fang und die Verschiedenheit der zusammengekommenen Teile vermuten. Zu einer Reihe von
Spriichen finden sich zudem Varianten, die eine lingere Textgeschichte voraussetzen. Die Sich-
tung dieses umfangreichen Materials, das bis in die Spétzeit in Grabern, an Sirgen, auf Papyri
und anderenorts immer wieder auftritt, ist noch nicht abgeschlossen. Den umfassendsten Glie-
derungsversuch hat K. Sethe im Anschlull an seine Ausgabe der Pyramidentexte und ihre Be-
arbeitung fiir Kommentar und Ubersetzung! unternommen. Er nahm das Bild, welches sie {iber
eine Urzeit Aegyptens boten, fiir den Niederschlag vorgeschichtlicher Entwicklung und ver-
suchte, sie fiir ,,Urgeschichte und &lteste Religion der Aegypter auszuwerten. Aus der Uber-
zeugung, dall die Mythe von Heliopolis selbst vorgeschichtlich ist, beniitzte er den heliopoli-
tanischen Charakter eines Textes als Kriterium seines hohen Alters. Eine kritische Einstellung
gegeniiber derartigen Anzeichen fordert H. Kees, der in seinem Buche ,,Der Gotterglaube im
Alten Aegypten” erneut darauf hinweist, daf Mythen Kultpropaganda darstellen koénnen
und iiberall die Heimat der sie pflegenden Kulte als urzeitlich, ja als dlteste Stdtte erweisen
(S. 183ff.). Sethe selbst hat in seinem Kommentar eine Reihe anderer auch sprachlicher und
kulturgeschichtlicher Kriterien entwickelt, ist jedoch nicht mehr zu einer Zusammenfassung und
Auswertung dieser Merkmale gekommen. Derartige Kriterien versprechen gegeniiber dem my-
thischen Selbstzeugnis stichhaltiger zu sein. Schon die Schrift, in welcher die Texte niederge-
schrieben sind, gestattet textkritische Feststellungen. An den Denkmilern ist die Entwicklung
der Schrift seit frithgeschichtlicher Zeit an immer zahlreicheren Beispielen verfolgbar. Eine
Reihe von Textgruppen zeigt in den Pyramiden Spuren einer Schriftform, welche weit iiber die
Zeit ihres Erscheinens hinaufreicht?. Es sind Texte, die auch von Sethe festgestellte Altertiim-
lichkeiten der Sprachform zeigen. Im wesentlichen umfassen sie die ,,Dramatischen Texte® der
Speisetafel und Hymnen des Totenkultes mit der Formel ,,in Deinem Namen. .., wihrend die
Masse der Verklirungen in zeitgenossischer Schrift niedergeschrieben ist. Von den beiden élteren
Textgruppen erweist sich die eine als von der anderen abhingig. Die Hymnen des Totenkultes
enthalten Sitze und Satzfolgen der Dramatischen Texte, bringen sie jedoch, wie dies zu erwarten
ist, nicht als Ausspriiche von Gottern, sondern als Rede des Preisenden und beziehen sie nur
noch auf einen, den jeweils gepriesenen Gott. Das zeitliche Verhiltnis dieser beiden Textgruppen
zu den Verklirungen wird durch eine mittels Einschub des Wortchens ,,jener” zu ,,in jenem
Deinem Namen. .. erweiterte Form der Namensformel, welche in den Verklirungen® erscheint,
bestétigt. So ist hier an formalen Anzeichen eine rohe Gliederung des iiberlieferten Textgutes
gewonnen, die sich im Einzelnen bewidhren muf3.

2. Schrifterfindung und Friithzeit

Ehe jedoch darangegangen werden kann, die derart gegliederten Texte auf die Rolle, die
in ihnen die Mythe spielt, auszuwerten, muB versucht werden, Anhaltspunkte zu finden, welche
die verschiedenen Textgruppen im Ablauf der Geschichte mit festen Daten verankern. Der
Zeitpunkt der Schrifterfindung setzt der schriftlichen Uberlieferung eine obere Grenze. Diese
Errungenschaft, die gestattet, ein Bild durch Beischriften zum Denkmal zu machen, und so ge-
schichtliche Uberlieferung erst ermdoglicht, fillt in Aegypten in die Zeit der Reichseinigung. Die
vielen vorgeschichtlichen Funde aus dgyptischem Boden zeigen wihrend der beiden letzten, nach
dem ersten Fundplatz Negade benannten Kulturen auf TongefiBen zwar Bildschmuck, jedoch

1 K. Sethe, Ubersetzung und Kommentar zu den altigyptischen Pyramidentexten, nach dem Tode
Sethes von C. E. Sander-Hansen herausgegeben.

2 S. Schott, Das mythische Reich von Heliopolis (Bericht iiber den VI. Internationalen Kongref fiir
Archaeologie, Berlin 21.—26. August 1939, S. 2661f.).

8 Vereinzelt findet sich die erweiterte Namensformel auch in Hymnen (Pyr. 614, 616, 767) und in
Litaneien (Pyr. 1587, 1595, 1596, 1605).



Eigenart der frithen Schrift 3

nirgends Schriftzeichen. Das am westlichen Wiistenrand zwischen Dendera und Theben gelegene
Negade ist das alte Ombos, die Stadt des mit anderen Gottern ,,Herr von Oberdgypten ge-
nannten Gottes Seth, der in der dgyptischen Religion eine wechselnde, oft unheilvolle Rolle
spielt, obwohl er neben Horus als zweiter koniglicher Gott gilt. Auch auf Felszeichnungen der
Wiiste, die sich in die am archaeologischen Befund erschlossene Staffelung eingliedern lassen,
fehlt bis zum Auftauchen der ersten Konigsnamen! iiberall die Schrift. Einzig in Schiffsstandarten
der zweiten Negadekultur und in einzelnen Geritformen und Amuletten lassen sich Vorformen
von Gottersymbolen und Hieroglyphen finden, die jedoch nirgends als Schriftzeichen verwendet
werden. Die Schrift selbst taucht plotzlich auf. Einige der im Tempelbezirk des Falkengottes von
Hierakonpolis, der oberigyptischen Kronenstadt, gefundenen iibergroflen Schminktafeln und
Keulenkopfe aus der Reichseinigungszeit zeigen auch Schriftzeichen, welche Namen der Konige,
Titel ihrer Beamten und Namen eroberter Stidte und besiegter Linder iiberliefern. Auf der
Narmerpalette wird ferner ein koniglicher Palast und die Gelegenheit des dargestellten Triumphes,
vermutlich ein Fest genannt. Die dargestellten Gottheiten, die wie Falke, Stier und Léwe und
konigliche Standarten in den Kampf eingreifen oder wie die Seelen von Hierakonpolis und die
Himmelsgottin als symbolhafter Schmuck verwandt werden, sind nicht beschriftet. Die Griber
der Konige der beiden ersten Dynastien in Abydos, Beamtengriber in Sakkara und verstreute
Einzelfunde haben eine Fiille weiterer Beispiele frither Schriftverwertung ergeben. Dies Material
gestattet heute, trotzdem viele Einzelheiten unverstindlich geblieben sind, die Eigenarten dieser
Hieroglyphenschrift zu erkennen und ihre Verwendungsmoglichkeiten abzuschidtzen. Noch
fehlen wesentliche Elemente, welche die entwickelte, frither bekannt gewordene Hieroglyphen-
schrift ausmachen. Zwar lassen sich ihre Grundziige nicht restlos auf einen Nenner bringen,
so daB sich auch hier — vereinzelte — Ausnahmen finden. Doch zeigt diese frithe Schrift im
grolen Ganzen ein viel einheitlicheres Geprige als die spitere, gegeniiber deren Mdoglichkeiten
sie geradezu einseitig und kiinstlich anmutet und so den Charakter einer Erfindung noch an
sich trigt. Das zugrundeliegende System, welches die Verwendung von Bildern als Hieroglyphen
ermoglicht hat, ist einfach und beruht auf der Ubereinkunft, die Bilder mit dem Lautwert dessen,
was sie darstellen, auch phonetisch zu verwenden. Hierbei werden — wie in anderen Schriften —
nur die Konsonanten als ,Wortgerippe* beriicksichtigt. Doch macht es nichts aus, ob ein Bild
als Lautzeichen einen, zwei oder mehr Konsonanten birgt. So muB in der frithen Schrift jedes
Zeichen gelesen werden. Noch fehlen die Deutzeichen, welche spiter das Lesen erleichtern. Auch
die Vieldeutigkeit, welche gestattet, ein und dasselbe Bild verschieden zu lesen, wird nur vereinzelt
durch Zusatzbuchstaben beseitigt, die erst mit der Djoserzeit haufiger und oft vollstindig neben
die dlteren Mehrkonsonantenzeichen treten, so dafl nun iiber die Lesung dieser Zeichen kein
Zweifel mehr bestehen kann. In der frithen Schrift 148t sich, da die Zusatzbuchstaben fehlen, noch
dariiber streiten, ob der zweite Teil des Namens ,,Narmer' mr oder 362 zu lesen ist. Die Vielheit
der Zeichen erschwert so die Lesung statt sie zu erleichtern. Eine alleinige Verwendung von
Einkonsonantenzeichen hiitte die Lesung schon damals wie in der Buchstabenschrift eindeutig
festgelegt. Zwei weitere Fehlerquellen kommen hinzu. Neben den Vokalen muBte die frithe Schrift
zur Gewinnung ihrer zu lesenden Bilder auch Feminin-, Plural- und Dualendungen der Bildworte
unberiicksichtigt lassen. Nur so konnte d.¢ ,,Schlange’* zu d, h.t ,,.Leib”, zu k, wp.t ,,Gehérn™
zu wp, nb.t ,,Korb"* zu nb, h3.t ,Vorderteil” zu k3, ph.wj , Hinterteil’ zu ph, i.wt ,,Schilf"
(Pyr. 367) zu j werden. Da diese Endungen phonetisch erst im Laufe der weiteren Schriftent-

1 J.]J. Clére, Un Graffito du roi Djet dans le Désert arabique (Annales Service des Antiquités, Bd. 38,
85 ff.). H. A. Winkler, Rock Drawings of Southern Upper Egypt Bd. 1, S. 10, Taf. 11.

2 vgl. V. Vikentiev, Nar-Ba-Thai (Journal of Egyptian Archaeology, Bd. 17, 67ff.). Zu ahnlichen
Fallen im alten Textgut vergl. Sethe, Dramatische Texte S. 133, wo er erwégt, ob man ein ideographisch
geschriebenes Verbum dbn oder phr zu lesen hat.



4 I. Quellen und Gétterlehren

wicklung geschrieben werden?, kénnen auch gegeniiber urspriinglich ,,weiblichen Zeichen Zweifel
entstehen, wie sie gelesen werden sollen. HeiBt der mit der ,,Schlange” (d) geschriebene Konig
,,Schlange® oder trigt er ein anderes den Konsonanten D enthaltendes Wort als Namen. Sind
die beiden aneinander geschriebenen Kérbe mit ihrem Lautwert Nb.tj ,, Herrinnen" zu lesen, wie
es der Koniginnentitel ,,welche sich mit den Herrinnen vereint'* vor dem Namen der Neith-
hotep vermuten liBt2, oder als die ,beiden Herren", die sonst in der frithen Schrift mit zwei
Falkenstandarten geschrieben werden®? Auch eine bestimmte Ordnung der Zeichen in Zeilen,
vor- oder nebeneinander kommt erst auf. Zunichst gibt vielfach nicht die Konsonanten- und
Wortfolge der Rede den Ausschlag. Gotternamen werden zu allen Zeiten gern respektvoll voran-
gestellt. In der frithen Schrift wechselt man bei Wiederholungen derselben Worte mit der Zeichen-
folge. Letzte Worte geraten auf Herkunfts- und Eigentumstifelchen und Stelen in zufallig noch
vorhandene Liicken?.

Erfindungen dienen einem bestimmten Zweck und miissen sich als niitzlich erweisen, um
weiter entwickelt zu werden. Die frithe Schrift findet sofort eine Fiille von Verwendungen. Sie
dient zur Beschriftung von Bildern und Grabsteinen, zu Herkunftsangaben und Eigentums-
bezeichnungen auf Gefien, Siegeln und Tifelchen, und zu anderem mehr. Thre in die ferne Zu-
kunft zielende Aufgabe fand die Schrift in der Uberlieferung denkwiirdiger Ereignisse, die nicht
nur auf Gedenktifelchen von Salbgefiflen die Gelegenheit ihrer Uberreichung in Erinnerung
hielten, sondern auch zu Annalen zusammengestellt Geschichte kiinden. In Bruchstiicken, von
denen sich das ergiebigste in Palermo befindet, sind Annalen erhalten, die unter dem Konig
Neferirkaré, dem dritten Konig der 5. Dynastie, auf den beiden Seiten eines Denksteines in langen
iibereinanderliegenden Zeilen angebracht wurden. Die Einrichtung dieses Steines, dessen Be-
deutung grundlegend von H. Schifer in seiner Abhandlung , Ein Bruchstiick altigyptischer
Annalen® erschlossen wurde, zeigt das allmdhliche Anwachsen der Schriftverwendung. Fiir jedes
Jahr finden sich durch die Hieroglyphen ,,Jahr' abgetrennte Notizen, die mit der Zeit umfang-
reicher werden und unter waagerechten Zeilen mit den Namen der Konige und ihrer Miitter in
Regierungen abgeteilt sind. Den geschichtlichen Kénigen geht — unter verlorenen gemeinsamen
Uberschriften — eine Reihe unter- und oberdgyptischer Konige voraus, von denen Namen, jedoch
keine Jahresdatierungen iiberliefert sind. Nach dem verfiigharen Raum mul} sie lang gewesen
sein. Nimmt man sie fiir Folgen von Generationen, fithrt sie in unvorstellbare Zeiten zuriick.
Der Umfang der Jahresnotizen wichst mit der Zeit. Zuniachst wird bis zu Konig Nirj-mw die
Schrift gedrangter. Die Felder zeigen unter Snofru das drei- bis vierfache ihrer urspriinglichen Weite
und nehmen in der 5. Dynastie ein vielfaches des urspriinglichen Raumes ein. Dies Anwachsen diirfte
der geschichtlichen Entwicklung der Jahresnotizen entsprechen, deren Echtheit durch weitere Um-
stinde verbiirgt scheint. Einrichtungen wie die Angabe der Nilh6hen und die zunéichst zweijahrige
,,Schitzung’* erscheinen erstim Verlauf der Entwicklung, andere wie der zweij ihrige ,,Horusdienst"

1 Auch in phonetischen Schreibungen fehlen zunichst die Endungen, so in Mjfd(.t) (Petrie, Royal
Tombs, Bd. 1, Taf. 7, 4, Bd. 2, Taf. 7, 10) und in Hntj Mn(.tjw) ,,Erster der Westlichen'* (Petrie, Abydos
Bd > Taf wo, 278) é

2 Petrie, Royal Tombs, Bd. 2, Taf. 2, 11.

3 Sethe, Beitrage zur altesten Geschichte Agyptens (Untersuchungen zur Geschichte und Alter-
tumskunde Bd. 3) S. 31.

4 vgl. auch A. Scharff, Eine archaische Grabplatte des Berliner Museums (Studies presented to F. L1.
Griffith) S. 349.

5 H. Schafer, Ein Bruchstiick altdgyptischer Annalen (Abh. d. K. PreuB3. Ak. d. Wiss. 1902, Anhang).
Weitere Bruchstiicke, von denen zwei schon wegen des Fehlens der wagerechten Trennungszeilen nicht zu
demselben Denkmal gehéren kénnen, wurden von H. Gauthier, Quatre fragments nouveaux de la pierre
de Palerme (Musée Egyptien Bd. 3, S. 29ff.) und Petrie, New portions of the Annals (Ancient Egypt 1916
S. 114ff.) versffentlicht und von K. Sethe fiir die Zeit der 4. und 5. Dynastie in seinen Urkunde ndes Alten
Reiches 8. 235ff. zusammengestellt.



Annalen und Denkmailer der Friihzeit 5

verschwinden. Sogar die Schrift hat trotz Angleichung an ihre spitere Form, wofiir die Einsetzung
des Konigsringes! und die Feminin-Endungen zeugen, weitgehend zeitgendssische Formen bewahrt,
was ihre Entzifferung erschwert hat?. Am Anfang der Jahresnotizen diirfte unter dem Namen des
ersten geschichtlichen Konigs das Datum ,, Jahr der Vereinigung der beiden Lander, Umzug um die
Mauer (der Residenz)** gestanden haben, die anlaBlich der spiteren Regierungswechsel den Beginn
der Regierung eines neuen Ko6nigs markiert undsodie Thronbesteigungals Erinnerungsfestandie Ver-
einigung der beiden Linder feiert, als ob Aegypten mit dem Tode eines jeden Kénigs auseinander-
fiele. Den voriibergehend mit der ,,Schitzung” verkoppelten ,,Horusdienst” konnten Borchardt
und Kees als Steuerleistung an den Konigshof erkliren®. Hier wie in dem ersten Konigsnamen,
der auf einer Reihe von Denkstelen in heraldischem Gleichmal} den Falken iiber dem den Namen
tragenden , Palaste’* zeigt, wird , Horus" als Wort gebraucht, welches dazu dient, den Konig
als Gott zu bezeichnen, der nach anderen Jahresnotizen als ober- und unterigyptischer Konig
geschieden erscheint. Doch zeigt ein Elfenbeinkamm des Konigs ,,Schlange™?, dall der Falke
auch als Himmelsgott galt. Uber dem Horusnamen des Konigs schweben ihn schiitzend die Fliigel
der oberagyptischen Kronengottin, auf welcher der Falkengott in seiner Barke fiahrt (s. S.75).
Auch der Name eines zum ,ersten Male’ im 13. Jahre des Konigs Nirj-mw gefeierten Festes
,,Verehrung des Horus vom Himmel“ (Schifer, S.24) nennt diesen Gott, der auch dem ,,be-
riithmten‘’, ,,noch in spiteren Zeiten genannten Weinberge des Djoser ,,Stern des Horus an
der Spitze (hntj) des Himmels“ den Namen gegeben hat’. Den Ruhm dieses Falkengottes kiinden
auch die Namen der Weinberge von Konigen der 2. Dynastie ,, Aufgang des Sternes des Horus
(H-5b3-Hr)** des Konigs Hitp-shm.wj® und ,,Stern des Horus der Seelen (Sb3-HrB3.w)" des
Konigs H-$hm.wj?, nachdem , Horus* in den Weinbergnamen der Kénige Dr und ,,Schlange”
noch den Horusnamen dieser Konige voranging, so daB hier deutlich wird, wie sich der Falken-
kult, den das Aegypten einigende Konigtum auf sich bezog, vom Konigskult wieder ablost. Neben
der Thronbesteigung werden wihrend der Thinitenzeit unter anderem das ,, Jubilaeumsfest™, der
,,Lauf des lebenden Apis*“ und das ,,Sokarfest” mehrfach gefeiert. Auch die , Fertigung (msj.f)"
von Statuen und Standarten fiir Min, fiir die Pantherkatze auf dem Richtgerat (M3fd.¢), fiir die
Gottin der Schrift (§33.¢), fiir die “T6chter’ des (unterigyptischen) Konigs® geschehen fiir konig-
liche Kulte der Residenz, die damals schon in Memphis zu suchen ist. Der schakalsgestaltige
Gott, dem mehrfach Statuen angefertigt werden, diirfte nach einer Krugaufschrift und Pyramiden-
stellen noch als ,,Erster der Westlichen“® gegolten haben, als der er in Abydos, der Totenstadt
dieser Konige verehrt wurde (s. S. 10). Auch Ortskulte werden erwihnt. So wird der Tempel
des Widdergottes von Herakleopolis besucht. Dieselben Feste, Gottheiten und Kulte erscheinen
auch auf den Denkmilern der Friihzeit. Sie lassen sich aus Personennamen um einige Gottheiten
vermehren. So erfreut sich die Go6ttin Neith einer besonderen Beliebtheit. Die in den Annalen ge-

1 Vom Ring umschlossene Kénigsnamen erscheinen erst mit Djoser. Auf Grund dieses Befundes
wollte Sethe, Beitrige zur iltesten Geschichte Aegyptens S. 34 den Kénig He-shm, in dessen Kruginschriften
die oberagyptische Kronengéttin auf einem, das Wort B3 umschlieBenden Ring steht, in die 3. Dynastie
verweisen. Doch hat schon E. Meyer, Geschichte des Altertums Bd. 1, 2 S. 142 daran gezweifelt, dal} die
,;umschlossenen Buchstaben b5 den Eigennamen des Kénigs bezeichnen'. Wie auf der Narmerpalette Unter-
agypten unter der Klaue des Falken diirfte auch unter der Klaue der Geiergittin ein feindliches Land
(s. W. Holscher, Libyer und Aegypter S. 21) niedergehalten sein,

2 Vgl. die Schifer, Ein Bruchstiick altigyptischer Annalen S. 27 Nr. 4 und Sethe, Beitrage zur altesten
Geschichte Aegyptens S. 50 vermutete ,,Geburt des Koénigs H'-$hm.wj, die sich als , Anfertigen® einer
Statue dieses Konigs herausstellte (Sethe, Urkunden des Alten Reiches S. 2 36, 3).

3 H. Kees, Aegypten (Kulturgeschichte des Alten Orients) S. 46.

4 H. Kees, Der Gétterglaube im alten Aegypten S. 42, Ann. 7 und Abb. 4.

5 vgl. Sethe in J. Garstang, Mahdsna and Bét Khallaf, S. 2r.

8 G. Maspero, Ann. Service Bd. 3, S. 187.

7 Fl Petrie, Royal Tombs, Bd. 2, Taf. 23, 199, 200.

8 Sethe, Kommentar zur Pyr. 8o4a. 9 Petrie, Abydos Bd. 2, Taf. 12, 278.



6 I. Quellen und Gétterlehren

nannten Tempel ,,Freund der Gotter, ,, Throne der Gotter' und ,,Kiihlung der Goétter diirften als
Reichsheiligtiimer errichtet worden sein. Sie dienen nicht bestimmten Gottergesellschaften wie
den Seelen von Heliopolis oder der Neunheit. Erst in der 5. Dynastie dndert sich der Gotter-

bestand in auffalliger Weise.

3. Festspiele und Dramatische Texte

Die Schrift wird erst in geschichtlicher Zeit zu einem Mittel entwickelt, das sich zur Wieder-
gabe umfangreicher Texte eignet. Die Einfithrung von Lesehilfen, wie sie Deutzeichen und Zu-
schreibung des Lautwertes zu Mehrkonsonantenzeichen darstellen, zeigt, daBl schon dem Aegypter
die Entzifferung seiner urspriinglichen Schrift Schwierigkeiten bereitet hat, die er mit diesen Mitteln
beseitigte. Doch hat sich die frithe Schrift in einigen Verwendungen erhalten. Alte Titel werden
lange nach Einfithrung der ausfiihrlicheren Schrift knapp und altertiimlich, die einzelnen Bestand-
teile mit je einem Zeichen, weibliche Priestertitel ohne Feminin-Endung geschrieben, ebenso
Opfergaben in Listen auf Stelen, Gotternamen in Tempeln. Diese Beispiele bereichern unsere
Kenntnis der frithen Schriftform. Auffillig ist ihre Verwendung auf einer Bildfolge, die erst im
Sonnentempel des Konigs Niuserré der 5. Dynastie erscheint und feierliche Kulthandlungen an-
laBlich des Jubilaeumsfestes dieses Konigs darstellt. Auf diesen Bildern sind nicht nur die Titel
der am Fest teilnehmenden Beamten und die Namen der dort erscheinenden Gotterbilder und
Standarten in der knappen alten Schrift geschrieben, sondern auch Angaben iiber die Kulthand-
lungen selbst. Die Einfiigung der Schrift in die Bilder erfolgt in Bildliicken und gelegentlich so,
daB die Figuren mitgelesen werden miissen®. Noch fehlen Schriftzeilen und Schriftblécke, die
sich schon auf dlteren Denkmiilern der Beamtengraber finden. Wenn H. Kees feststellt, daB die
Jubilaeumsdarstellungen aus dem Sonnenheiligtum des Niuserré ,,das thinitische Ritual wieder-
geben?, so kann dies wortlich verstanden werden. Hier wie spiter in den Pyramidentexten
wurde eine alte Vorlage verwendet. Diese Vorlage mag mit ihren figiirlichen Darstellungen im
zeitgenossischen Stil umgeformt worden sein. Der Schriftcharakter der alten Beischriften ist je-
doch getreulich bewahrt. Diese Beischriften zeugen ebenso wie die Wahl der auf diesem Denk-
mal erscheinenden Gotter, welche die von Denkmilern der Friihzeit bekannten nur um einige
wenige Ortsgotter vermehren, fiir das Alter der Vorlage, die in eine Zeit hinaufreichen mul, in
der man die alte Schriftweise noch allgemein angewandt hat. Da die neue Schriftweise wihrend
der zweiten Dynastie ausgebildet wird und auf Siegeln der Djoserzeit um sich greift, diirfte die
Vorlage der Bilder des Jubilaeumsfestes im Tempel des Niuserré der frithen Thinitenzeit ent-
stammen und fiir den Geist, der damals das Konigtum beseelte, zeugen. Auf diesen Bildern fehlt
jede Anspielung auf Mythen. Man konnte meinen, dal hier wie bei noch dlteren koniglichen
Triumphziigen Mythen deshalb keinen Platz haben, weil diese Bilder irdische Vorgidnge darstellen.
Der Konig empfingt Abordnungen der groBen Heiligtiimer des Landes und besucht Kapellen
der Landesgotter, die ihm als oberdgyptischem Konig Pfeil und Bogen, als unterdgyptischem
Konig ein Szepter iiberreichen. Doch zeigen spatere Rituale, dall gerade derartige Veranstaltungen
AnlaB zur Erinnerung an mythische Ereignisse, Gelegenheit zur Vergegenwirtigung der Mythe
werden konnten. Wenn Hinweise darauf in den Bildern des Jubilaeumsfestes fehlen, so sind sie
entweder in der Darstellung entfallen, obwohl schon damals der Konig eine Gotterrolle trug,
oder fehlen deshalb, weil sie noch nicht bestanden. Der Palast, in dem der Konig das eigentiim-
liche Festgewand an- und ablegt?, heilit der ,,Gottliche’, die Sakristei, die im Dramatischen Text

1 Zu der engen Verbindung zwischen Schrift und Bild vergl. auch H. Grapow, Sprachliche und
schriftliche Formung agyptischer Texte S. 14, 58 Anm. 12.

2 H. Kees, Gotterglaube S. 208.

8 F. W. von Bissing, H. Kees, Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Re-Heiligtum des Rathures
S. 181., v. Bissing, Kees, Das Re-Heiligtum des Konigs Ne-Woser-Re Bd. 2z, Taf. g, 20.



Bilder zum Jubildumsfest. Der Ramesseumpapyrus 74

selbst die Rolle des Osiris trigt (s. S. 55). Hitte der Konig mit dem Festgewand etwa die Rolle
des Osiris iibernommen, wire er wohl den Goéttern der Landesteile auch als ,,Osiris vorgestellt
worden. Doch trigt Niuserré lediglich seinen Ringnamen. Die alte Vorlage diirfte statt dessen
entweder keinen Namen oder einen der in der Thinitenzeit iiblichen Horusnamen, die auch
in Jubilaeumsbildern auf Herkunftstifelchen und Siegeln stehen?, gezeigt haben. Dall der Konig
als ,,Horus und Seth'‘ auftritt, eine Moglichkeit, welche der alte Koniginnentitel ,,Die welche
Horus und Seth sieht‘? ergibt, ist ebenfalls unwahrscheinlich, da er Horus von Edfu und Seth
von Ombos als die oberigyptischen Landesgotter besucht. Eine andere konigliche Gotterrolle
kennen wir nicht. So diirfte der Konig in seiner Eigenschaft als regierender Herrscher, der Horus
genannt wird, abwechselnd die Kronen Ober- und Unterigyptens tragen und die mit der Thron-
besteigung verbundenen Riten ausiiben, die ihn als Konig von Ober- und Unterdgypten besti-
tigen. Demnach scheinen die Bilder vom Jubilaeumsfest keinen verborgenen mythischen Sinn zu
bergen, sondern einzig an das erste Mal der geschichtlichen Kronung eines ober- und unterigyp-
tischen Konigs anlidBlich der Reichseinigung zu erinnern, von der uns die Narmerpalette und ein
Keulenkopf desselben Konigs verkiirzte Darstellungen in einem Bilde iiberliefert haben, wenn
auch dort der Kénig noch nicht das in der Pyramidenzeit schon altertiimliche Festgewand trigt.
Es bleibt zu erwigen, ob damals neben einem solchen nicht ,,mythischen" Festspiel andere Fest-
spiele, wie sie aus spiterer Zeit iiberliefert sind, Platz fanden, oder ob die mythischen Gotter-
rollen der am Festspiel teilnehmenden Personen etwas neues darstellen, das zu dem Festspiel
hinzukommt.

K. Sethe veriffentlichte im Jahre 1928 einen bei Grabungen Quibell’'s im Ramesseum von
Theben gefundenen Papyrus des Mittleren Reiches, dessen eigentiimliche Form und Schreibweise
auch Sethe’s Auslegekunst Schwierigkeiten bereitete, die er jedoch im wesentlichen meisterhaft
gelost hat?. Auffillig ist schon die Einrichtung des Textes. Uber einer Bildreihe, die am unteren
Rande des Papyrus einzelne Kulthandlungen in zusammen 31 Bildern darstellt, steht ein Text,
der die Zeilen meist nicht ganz ausfiillt. Vermerke an der Spitze der Zeilen gliedern den Text
in kurze Gétterreden, von denen jeweils mehrere zu einer Szene mit besonderem Titel zusammen-
gefaBt sind. Sethe konnte so den ganzen Text in 45 Szenen abteilen. Die Zahl der Szenen iiber-
steigt die Zahl der Bilder der Bildreihe, da diese verschiedentlich mehrere dieselben Gegenstinde
betreffende Szenen zu einem Bilde zusammenfaBt. Die Bilder stehen — bis Bild 22 — genau
unter dem zugehorenden Text, der zwischen sorgfiltig gezogenen Zeilen geschrieben ist. Durch
in verschiedener Hohe angebrachte Querlinien sind die Szenen weiter gegliedert. Diese Unter-
teilung trennt von den Gotterreden Vermerke, die auf die Gegenstinde der Reden, ihre my-
thischen und kultischen Entsprechungen verweisen und zusitzlich Kulthandlungen und Orte
angeben. So entsteht ein kunstvolles Schema, das offenbar notwendig ist, um eine Ubersicht
iiber die ineinander verschachtelten, vielfachen Beziige zwischen Titel, Reden und Vermerken
zu gestatten. Sethe hat diese Handschrift zusammen mit dem in Teilen dhnlich gegliederten
,,Denkmal memphitischer Theologie'* veroffentlicht und beide , Dramatische Texte genannt,
wobei er betont, daB sie nicht als ,,Drama in unserem Sinne‘‘ (S. 95) bezeichnet werden konnen,
daB jedoch ihre ,,Formen und Voraussetzungen* , dramenartig” anmuten. Er sieht im Ramesseum-
papyrus ,,ein Festspiel zeremonitsen Charakters, dessen Elemente eine religiose symbolische, echt
mysterienhafte Ausdeutung erfahren‘* (ibd.). In diesem Festspiel tragen die auftretenden Personen
— der Konig, Beamte und Priester — und die Gegenstinde des Kultes Gotterrollen, die ihnen
durch die verschiedenen Vermerke zugeschrieben werden. Die Reden, die von ihnen gesprochen
werden oder sie betreffen, sind Gotterreden und entspringen dem, was man iiber diese Gotter

1 so auf der von H. Kees, Die Opfertanzdarstellung auf einem Siegel des Konigs Usaphais (Nachr.
Gesellschaft d. Wiss. zu Géttingen, Neue Folge Bd. 3, Nr. 2, S. 21ff.) behandelte Darstellung.

2 Sethe, Urgeschichte S. 76, Anm. 5.

3 K. Sethe, Dramatische Texte zu altdgyptischen Mysterienspielen, S. 81ff.



8 I. Quellen und Gétterlehren

erzihlt, ihren Mythen. Macht schon dieser Umstand die Texte des Ramesseumpapyrus fiir unsere
Untersuchung bedeutsam, so wird ihre Bedeutung durch die altertiimliche Form, in der sie auf-
treten, gesteigert. Zwar ist der Papyrus fiir einen Konig des Mittleren Reiches als ,,Festspiel auf
die Thronbesteigung Sesostris 1. (S. 98) geschrieben, doch geht er, wie seine Schreibweise zeigt,
auf eine weit iltere Vorlage zuriick. Sethe betont, da der Text ,,iiberall in den Spriichen, die
seinen Dialog bilden, das héchste Alter sowohl in seiner Sprache, wie in seinem Inhalt” atmet
(ibd.), und ihn in die Anfinge der geschichtlichen Zeit, in denen sich nach Bildung des geschicht-
lichen Staates fast alle Institutionen des dgyptischen Konigtums ausgebildet zu haben scheinen*,
verweist. Vollig konnte der spatere Kopist den Schriftcharakter der alten Vorlage nicht wahren.
Wohl unbewuBt fillt er in die Schreibweise seiner Zeit, von denen Sethe (S. 9I) einige Beispiele
zusammengestellt hat. Im allgemeinen ist jedoch der Text zwar nicht in der &ltesten, auf Denk-
malern der Friihzeit und in den Bildern des Jubilaeumsfestes erhaltenen Schreibweise geschrieben,
zeigt jedoch eine nur wenig gelockerte Form, wie sie gegen Ende der Thinitenzeit und in Teilen
der Pyramidentexte erscheint. Hierzu gehort die Bevorzugung ,,phonetischer, wo nicht alphabe-
tischer (S.9g1) Schreibungen. Femininendungen und Pluralbezeichnungen, phonetische Kom-
plemente zu Mehrkonsonantenzeichen fehlen weitgehend. In dem Bildteil scheinen wie in den
Darstellungen zum Jubilaeumsfest und den Beamtengribern die Figuren der Bilder als Deut-
zeichen der Schrift zu dienen. Schon wegen des iiber die Bildreihe gestellten Dramatischen Textes
wiirde man die urspriingliche Vorlage gegeniiber den Bildern zum Jubilaeumsfest fiir jiinger
halten. Doch wire zu erwigen, ob nicht bei jenen Bildern ein édhnlicher, sie ebenso begleitender
Text bei der Ubertragung auf die Tempelwinde fortgefallen ist, und so im Ramesseumpapyrus
die Urform beider Texte vorliegt. Die Schrift entwickelt sich, wie oben (S. 6) festgestellt wurde,
so, daB sie iiberhaupt erst in der zweiten Dynastie die Zeile findet und die Wiedergabe langerer
Sitze gestattet. Altere Denkmiler, wie Gedenktifelchen und frithe Stelen sind in der Raumauf-
teilung noch unbeholfen und verteilen die Zeichen einer zusammengehorenden Gruppe mehr oder
minder zufillig iiber den zur Verfiigung stehenden Raum. Nicht die Form, in der die Bildreihe
beschriftet ist, wohl aber die Form des Dramatischen Textes diirfte demnach erst wiahrend der
zweiten Dynastie gefunden worden sein.

Die Bilder zum Jubilaeumsfest gehen auf eine Vorlage zuriick, die alter ist als die Vorlage
der Dramatischen Texte des Ramesseumpapyrus. Nicht ausgeschlossen scheint es, da der Bild-
streifen unter diesen Texten, der — wie Bilder zum Jubilaeumsfest selbst — Reden enthilt
(s. S. 61), einen idlteren Grundstock bildet, auf den der Dramatische Text erst aufgebaut worden
ist. Diese Bilder lassen sich mit den Bildern zum Jubilaeumsfest vergleichen und kénnen schon
wegen ihrer Beschrinkung auf Kulthandlungen mit ihnen gleichaltrig sein. Auch die wenigen
eingestreuten Reden, von denen nur zwei erhalten sind, betreffen Vorginge des Kultes und spielen
wie die Reden beim Jubilaeumsfest nicht auf Mythen an. Sie fehlen im Dramatischen Text, in
den doch simtliche Reden zu den dargestellten Handlungen hineingehdren. So scheint in den
Bildstreifen ein selbstindiges Ganzes vorzuliegen, bei dem auch gesprochen wird, und zu dem
der Dramatische Text mit seinen mythischen Entsprechungen der Kulthandlungen erst nach-
triaglich hinzukam. Die Dramatischen Texte des Ramesseumpapyrus kehren zum Teil in zwei
weiteren miteinander verwandten, ebenfalls in dramatischer Form verfalten Textgruppen wieder,
in den Texten zur Speisetafel der Pyramidentexte und in dem Ritual der ,Mundéffnung, das
in einer Abschrift eines thebanisches Grabes aus der Saitenzeit mit einem ,,Rollenverzeichnis‘
endet!. Selbst diese spite Abschrift 1iB8t durch die Wandlungen, welche die Texte im Laufe der
Zeit erfahren haben, noch Reste der eigentiimlichen Schriftform, in der sie einst niedergeschrieben
wurden, erkennen. Sie tritt in den Pyramidentexten deutlich hervor, obwohl man zur Zeit ihrer
Niederschrift — wie es die Griber und die Mehrzahl der Spriiche der Pyramidentexte selbst

1 J. Diimichen, Der Grabpalast des Patuamenap, 2. Abt., Taf. 13, 77.



Die Speisetafel der Pyramidentexte 9

zeigen — schon anders geschrieben hat. Noch wird ¢ ,,Brot” mit dem alten Zeichen, das im all-
gemeinen nur noch als Zeichen fiir den Laut ¢ und nun mit einem neuen Deutzeichen zusammen
als Schreibung fiir ,,Brot** beniitzt wird, geschrieben. Noch werden Mehrkonsonantenzeichen ohne
jeden oder mit ungewdohnlich spirlichem lautlichen Zusatz verwandt, noch fehlen hiufig Feminin-
Endungen. Wie in den Dramatischen Texten des Ramesseum-Papyrus finden sich daneben pho-
netische Schreibungen mit Einkonsonantenzeichen ohne Deutzeichen, Schreibungen, die zu zeigen
scheinen, wie man bisher nie geschriebene Worte, fiir die man kein neues Zeichen findet, buch-
stabiert, so daB3 Schriftbilder entstehen, die unserer Schreibweise nahekommen. Schon auf Grund
des Schriftcharakters diirften diese Texte in ihrer urspriinglichen Form mit den Dramatischen
Texten des Ramesseum-Papyrus gleichaltrig sein, wenn sie auch so, wie sie in den Pyramiden
erscheinen, als Ganzes nicht mehr die alte Form tragen, sondern eine Reihe von Spriichen auf-
genommen haben, die nicht dramatisch sind und auch nach Stilmerkmalen, vor allem auf Grund
der Namensformel, einer spiteren Zeit entstammen. H. Junker hat in seiner Abhandlung iiber die
politische Lehre von Memphis?® zu den ersten Versuchen, auf Grund von Schriftmerkmalen Pyra-
midentexte zu datieren, Stellung genommen und gerade im Zusammenhang mit der Speisetafel
darauf verwiesen, dal} ,,die Fassung der Speiseliste in den Pyramidentexten jung ist und sicher
nicht vor die 4. Dynastie gesetzt werden kann*‘, und daB ,,die Bestimmung des Alters nach dem
Schreibstil” ,,in diesem Falle vollkommen* versage (S. 60). Doch kann die Speisefolge der konig-
lichen Tafel sich anders entwickelt haben als die Speisefolge der Opfertafel in den Beamtengribern,
mit deren Reihe H. Junker die Speisefolge der Pyramidentexte vergleicht. Eine Ubereinstimmung
jiingeren Datums koénnte, solange nicht #ltere ebenfalls anders geformte konigliche Listen ge-
funden werden, darauf beruhen, dal erst damals die kdnigliche Liste in den allgemeinen Toten-
kult eindringt. Doch auch abgesehen davon besagt eine Umgliederung, Ausweitung oder Ein-
schrankung der Liste nichts fiir das Alter ihres Grundbestandes. In den Beamtengribern fehlen
zudem gerade die den Gaben in den Pyramidentexten beigeschriebenen Gotterreden, welche die
dramatische Form der Speisetafel ausmachen. Diese Reden iibertragen dem toten Kénig die Rolle
des Osiris, was damals wohl lediglich dem Konig gegeniiber méglich war, und durften aus diesem
Grunde in den Beamtengrabern keinen Platz finden. Fiir die Gotterreden selbst ist die Reihen-
folge belanglos, da sie zusammenhanglos nebeneinanderstehen, und so ihre Reihenfolge beliebig
verandert werden kann. SchlieBlich zeigen die Dramatischen Texte der Speisetafel, wie im Ein-
zelnen auszufiithren ist (s. S. 34), gegeniiber Varianten im Ramesseum-Payprus vielfach jiingere
Fassungen, was sowohl das Vorhandensein einer gemeinsamen édlteren Fassung wie die Vornahme
einer Textredaktion bestitigt.

Die Untersuchung hat zwei frithe, sich deutlich scheidende Schichten des altigyptischen
religitsen Textgutes ergeben. Von ihnen scheint sich die éltere auf Darstellungen von Festhand-
lungen zu beschrianken, die sie mit Gotternamen, Titeln der teilnehmenden Personen, Stichworten,
welche die Handlung selbst betreffen, und den knappen Reden, die sie begleiten, beschriftet. Die
Vorlagen derartiger Denkmiler diirften als Bildrollen, die dem ,,Vorlesepriester’” als Leiter des
Festverlaufs zum Anhalt dienten, vorzustellen sein. Bisher wiiren zwei derartige Festrollen, die
Bildreihe des Jubilaeumsfestes und die dem Dramatischen Ramesseumpapyrus als Unterlage die-
nende Bildreihe erschlossen. Wie das Beispiel des Ramesseumpapyrus zeigt, wurden diese Fest-
rituale — nach Merkmalen der beniitzten Schrift zu urteilen nicht vor der zweiten Dynastie —
durch Dramatische Texte bereichert, so da} jetzt die handelnden Personen Gotterrollen tragen,
und ihre Reden als Gotterreden die Kulthandlungen begleiten. Zu diesen Dramatischen Texten
gehoren der inschriftliche Teil des Ramesseum-Papyrus, der die dramatische Form am vollstin-
stindigsten bewahrt hat, das Ritual der Mundéffnung und die Reden der Speisetafel. Gegeniiber
diesen angefiihrten Denkmilern nimmt eine weitere Bildfolge, die zuletzt H. Junker als ,,das Bu-

1 H. Junker, Die politische Lehre von Memphis (Abh. der Pr. Ak. d. Wiss. 1941, Phil. hist. Kl.
Nr. 6) S. 50ff,




10 I. Quellen und Gétterlehren

tische Begribnis'‘! anldBlich eines gliickliches Fundes in den Grabungen der dgyptischen Univer-
sitit im Pyramidenfeld von Giza besprochen hat, eine Sonderstellung ein, da hier Bilder er-
scheinen, die im Gegensatz zu den bisher behandelten Denkmdlern nicht dem koéniglichen Kult
entstammen. H. Junker konnte gegeniiber fritheren Erklirungen auf Grund des erweiterten Ma-
terials feststellen, da diese Bildreihen urspriinglich nicht das ,,Osirianische Begriabnis dar-
stellen, sondern Begribnisriten, die in den ,, Totenkult der Privaten frither eindringen als der
Osiriskult (S. 31). Diese Bilder, die formal zu den Bildreihen, also der dlteren der beiden bespro-
chenen Gruppen gehoren, werden — soweit es die zuné4chst spirlichen Inschriften erkennen lassen
— mit Beischriften in zeitgendssischer Schrift versehen, die sich mit einigen wenigen Ausnahmen
auf Angaben iiber Kulthandlungen beschrinken und keine Anspielungen auf Mythen enthalten.
Doch bemerkt Junker, dal sich ,keine bestimmte Regel, weder fiir die Bildfolge, noch fiir die
Auswahl der Szenen, noch fiir deren Wiedergabe herausgebildet hat (S. 10). Die Uberlieferung
erfolgt so anscheinend damals noch nicht mittels Vorlagen, sondern an Hand des in den verschie-
denen Nekropolen geiibten Rituals und konnte sich deshalb mit der Entwicklung des Totenkultes
und dessen Verpflanzung nach Oberdgypten leichter wandeln als zum Beispiel die Rituale der
Mundoffnung. Doch wird auch spiter in Oberdgypten an den Stitten des butischen Rituals mit
den Namen ihrer unterigyptischen Heimat festgehalten, wenn nun auch auf der Totenfahrt Aby-
dos und Busiris besucht werden.? Die Priester tragen dabei, wie in den anderen Ritualen alter-
tiimliche Titel, so da auch hier vermutlich noch im Alten Reich Vorlagen geschaffen worden
sein diirften. Fiir die Mythenbildung konnen diese Bildreihen gerade durch die negative Fest-
stellung Junker’s bedeutsam werden, daBl im Alten Reich das in den Nekropolen der Residenz ge-
iibte Begribnisritual,' welches offensichtlich unterigyptisches Brauchtum wahrt, nicht ,,osiria-
nisch’ ist. Hitte Osiris in Unterdgypten schon als Totengott gegolten, wire er wohl mit den
Resten dieses vorgeschichtlichen Rituals viel frither in den Totenkult auch der Beamten einge-
drungen. Osiris gehort anscheinend zu einer neuen Welle des Gotterglaubens, die erst der ge-
schichtliche Konigskult hochbringt, und die erst gegen Ende des Alten Reiches in den Bereich
des allgemeinen Totenglaubens hiniiberschldgt. Auch im koniglichen Totenkult der Friihzeit scheint
noch ein anderer Herr iiber die Geister zu herrschen. Auf einem Steingefall der Friithzeit aus
Abydos wird in altertiimlicher Schreibweise — ohne phonetische Komplemente und Pluralendung
— ein schakalsgestaltiger Gott ,,Erster der Westlichen* genannt (s. S. 5), eine Bezeichnung, die
spiater mit dem gleichen Bilde Osiris als Namen zugeschrieben (Pyr. 592) und schlieBlich neben
Osiris als Anubis gedeutet wird (Pyr. 1833). In den Dramatischen Texten des Ramesseumpapyrus
gilt Osiris als vorziigliche Gotterrolle, die auch der verstorbene Konig trigt. So scheint sein Kult
zusammen mit der dramatischen Form der Mythe aufgekommen zu sein. Ehe jedoch Folgerungen
gezogen werden, soll auf dem Wege der Textgliederung weitergeschritten werden, die freilich fiir
die beiden verbleibenden groflen Gruppen der Pyramidentexte, die Hymnen mit der Namens-
formel und die Verkliarungen nicht auf Grund des Schriftvergleiches erfolgen kann, weil Inschriften
aus koniglichen Tempeln und Pyramiden der 3. und 4. Dynastie fast vollig fehlen. Bildlos (s. S. 12),
einzig durch ihre Gliederung und erlesene Statuen wirkend boten sich die grofen Pyramidenbauten
der Nachwelt. Die geistige Bewegung, welche diese erneute Steigerung koniglicher Machtentfaltung
ausgelost hat, it sich weder hier noch in den Beamtengribern fassen.

4.Das Aufkommen des Sonnenkultes

Immer wieder stellen in der Entwicklung der altigyptischen Kultur die Denkmiler einer
neuen Epoche etwas bis dahin Unbekanntes sofort formvollendet heraus, was eine vorangehende,

1 H. Junker, Der Tanz der Muw und das Butische Begrabnis im Alten Reich (Mittlg. Deutsches Institut
fiir Ag. Altertumskunde in Kairo, Bd. g, rff.).

2 H. Kees, Totenglauben und Jenseitsvorstellungen der alten Agypter, S. 358ff.



Das Butische Begrabnis. Wandbilder der 3. Dynastie II

nicht an Denkmailern verfolgbare Entwicklung vermuten lat. Fiir das Auftauchen der Pyramiden-
texte, die zum Ende des Alten Reiches als umfangreiche Textsammlung erscheinen, wurde dies
schon bemerkt. In dhnlicher Weise iiberraschend tauchen zunichst die Tempelbauten und spiter
ihr Wandschmuck auf, ohne daB Vorformen eine zu ihnen fithrende Entwicklung kiinden. Die
Bauten des Pyramidenbezirks Konig Djosers bei Sakkara tragen die Spuren ihrer Vorform an
sich. Wie man an fritheren Steingefien in miihevoller Arbeit Verschniirung und Geflecht ihrer
Vorbilder aus verginglichem Material nachahmte, ehe man glatte Steinformen fand, zeigen die
ersten Steinbauten Elemente einer Holz, Rohr und Matten verwendenden Bauweise, deren Ge-
biude wir als Schriftzeichen kennen!. An den Pyramidenbauten der 4. Dynastie erscheint dann
die Form, die dem neuen Material entspricht. Glatt und schmucklos wirken diese Totentempel
und ihre Pyramiden durch ihre steinerne Wucht und die klaren Raumverhiltnisse ihrer Teile.
Die ,,Ziegel ‘fassaden des Mauergevierts des Djoserbezirks mit ihren michtigen Scheintoren sind
ebenso verschwunden wie Biindelsaule, Pflanzenkapitell und Mattenornament der einzelnen Bau-
teile. Zu den Elementen, die der Steinbaustil beseitigt, gehort auch der Bildschmuck, der sich in
Tempelbauten nach einigen Anzeichen zu entwickeln begann. In unterirdischen Riumen der Stufen-
pyramide Djosers sind wihrend der Freilegung des Pyramidenbezirks durch Grabungen der Alter-
tiimerverwaltung sechs Wandbilder dieses Konigs bekannt geworden, die ihn beim Besuch von
Heiligtiimern ober- und unteragyptischer Landesgotter — Horus von Edfu und der ,,grole Weille
(Pavian)*“ von Oberigypten und der unterigyptische ,,;Horus von Letopolis*? — und beim Opfer-
tanz darstellen. Diese Bilder geniigen, um zu zeigen, daB man sich Raume und Hofe der Tempel-
bezirke belebt, von Festlichkeiten und Riten des Totenkultes erfiillt vorstellen mufl. Die Viel-
riumigkeit der einzelnen Anlagen, die groBe Zahl der Kapellen des ,,Festhofes™?, seine unter-
teilte Sakristei und viele Nebenrdumlichkeiten lassen vermuten, daf hier konigliche Feste, vor
allem das ‘Jubilaeumsfest’, mit einer Prachtentfaltung gefeiert wurden, welche die erst spater
erscheinenden Bilder dieses Festes nur ahnen lassen. Dafiir, daB in der Djoserzeit der Tempelbau
weiter entwickelt wurde, wobei es zur spiter wieder aufgegebenen Anbringung von Wandbildern
kam, haben in den Jahren 1903 bis 1906 im Tempelbezirk von Heliopolis unternommene Gra-
bungen Schiaparelli’s ein Anzeichen erbracht. Aus diesen Grabungen kamen Triimmer eines Denk-
males® nach Turin, welches nach den von R. Weill veroffentlichten Strichzeichnungen des Bild-
schmucks® und Feststellungen Sethe’s® Konig Djoser der Neunheit von Heliopolis errichtet hat.
Die Bilder in erhabenem Relief, deren Feinheit und sorgfiltige Ausfithrung Weill rithmt und eine von
H. Schifer veroffentlichte Photographie (Taf. IITb) bestitigt? zeigen auch Namen Djosers und Reste
eines Bildes des Konigs mit ihm zu FiiBen sitzenden Angehorigen. Seinen Beinamen ,,Goldsonne*
tragt auf dem von Schifer veroffentlichten Ausschnitt Geb als Halsschmuck. Von den Gottern,
die ‘unisono’ in einer gleichlautenden Rede dem Kénig als Entgelt fiir ,,dieses schone Haus™ das
Leben und das Heil, welches bei ihnen ist, und viele Jubilacen versprechen®, hat Sethe Schu,
Geb und Seth erkannt. DaB neben ihnen die anderen Gotter der Neunheit von Heliopolis darge-

1 A. Scharff, Archaeologische Beitrage zur Frage der Entstehung der Hieroglyphenschrift (Sitzgsber.
Bayer. Ak. d. Wiss. Phil.-hist. Abt. 1942, 3) S. 13ff.

2 C. Firth, J. Quibell, The Step Pyramid, Bd. 1, S. 5, 33, 59f., Bd. 2, Taf. 15ff., 4off.; vgl. H. Kees,
Zu den neuen Zoser-Reliefs aus Sakkara (Nachr. Ges. d. Wiss. zu Gottingen, Phil -Hist. K1. 1929, S. 57ff.).

3 vgl. A. Hermann, Fiihrer durch die Altertiimer von Memphis und Sakkara, S. 461f.

4 Nach der Kleinheit der erhaltenen Reliefs zu schlieBen, diirfte es sich — worauf mich H. Kees
aufmerksam macht — um Triimmer eines Bauteiles, etwa den steinernen Schrein eines Ziegelgebaudes,
handeln.

5 Weill, Monuments nouveaux des premiéres dynasties (Sphinx, Bd. 15, S.off.).

8 Sethe, Dramatische Texte S. 79, Anm. I.

7 Schafer, Der Reliefschmuck der Berliner Tilr aus der Stufenpyramide und der Kénigstitel Hr-nb
(Mitt. Deutsches Institut fiir Ag. Altertumskunde in Kairo, Bd. 4, S. 1ff., Taf. 2a).

8 Sethe, Urkunden des Alten Reiches S. 153f.



12 I. Quellen und Gotterlehren

stellt waren, ist wahrscheinlich. Doch lieBe sich daran zweifeln, ob sie schon damals ,,Neunheit‘
genannt wurden, da die Gotter von Heliopolis in den Annalen der 5. Dynastie als ,,Seelen von
Heliopolis“ (s. S. 15) auftauchen. Es miilten denn die ,,Seelen, die in der Fassung des Toten-
buchspruches 115 des Neuen Reiches auf Ré, Schu und Tefnut zusammengeschrumpft sind?, als
Sammelbegriff auch die Neunheit umfassen, wie es fiir Verklirungen ein Pyramidenspruch be-
zeugt (s. S. 22). Unter Konig Snofru ist Bildschmuck auch in Pyramidentempel aufgenommen,
wie es bisher unveroffentlichte Blocke eigentiimlicher Schonheit aus einer amerikanischen Gra-
bung zeigen. Nach diesen ersten, nur in Triimmern iiberkommenen Anfingen lassen die Pyra-
midentempel der Konige der 4. Dynastie jeden Bildschmuck vermissen?, der erst in der folgenden
Dynastie in mannigfacher Pracht wieder auftaucht. H. Junker hat in der Stilentwicklung der
Beamtengriber einen dhnlichen Stilwandel festgestellt. ,,Die Szenen des tidglichen Lebens
schmiicken die Griber bis zum Beginn der 4. Dynastie. Sie verschwinden dann vollkommen aus
den Kammern und treten erst wieder zu Beginn der 5. Dynastie auf*“?. In der Entwicklung des
Bildschmuckes sowohl der Tempel wie der Griber klafft so zwischen der 3. und 5. Dynastie eine
Liicke. Es scheint als hielte das dargestellte Leben eine Zeit lang den Atem an, um dann plotzlich
in inzwischen gesammelter Fiille erneut hervorzubrechen. Was geht in der Zwischenzeit vor? Dal}
diese Zeit, welche architektonisch die reine Pyramidenform findet, in religiose Untitigkeit ver-
fallen wire, ist bei der Wucht und Klarheit ihrer Grabbauten undenkbar. Man muf} im Gegenteil
erwarten, dall sich damals der Totenglauben zu derselben neuen Wiirde umformt, freilich ohne
sich sofort um die Verewigung seiner literarischen Form zu kiimmern.

Einen neuerlichen Wandel bringen die Bauten der 5. Dynastie, von denen aus den Ausgra-
bungen der Deutschen Orientgesellschaft der Pyramidentempel des Konigs Sahuré ausreichend
bekannt geworden ist, um eine Vorstellung der Ausstattung dieser Tempel zu gestatten?. Nach den
wenigen alteren Beispielen von Bildschmuck, der in den Tempeln der Pyramiden von Giza fehlt
und in den Beamtengribern der 4. Dynastie auf Inschriften und das Bild des am Gabentisch
sitzenden Toten beschrinkt wird, tragen jetzt die weiten Winde der Tempel und ihrer Tor-
bauten am Tale groBflichige Bilder, die wieder die Frage nach ihrer Vorform aufkommen lassen,
da diese Kunst schon meisterhaft, in groBem Stile angewendet erscheint. Doch findet sich auBer
den erwidhnten Beispielen aus der Zeit vor den Erbauern der groen Pyramiden und dem spar-
samen Schmuck der Beamtengriber, der erst wihrend der 5. Dynastie bereichert wird und seine
Fiille gewinnt, nichts, was auf eine lingere Ausbildung dieser Kunst und Vorstufen weisen konnte.
Da in dem von der dgyptischen Altertiimerverwaltung ausgegrabenen Pyramidentempel des Konigs
PepiII. der 6. Dynastie® dieselben Motive wiederkehren, scheint sich eine feste Tradition fiir
Auswahl und Verteilung dieser Bilder entwickelt zu haben, die bis in das Neue Reich lebendig
bleibt und sich noch in den Tempeln der 20. Dynastie in Theben als wirksam erweist. Die Bilder
betreffen die Taten des Konigs, seine Feldziige gegen feindliche Lander, Ausziige, Erscheinungen
und Jagden, die Feier von Festen und den ewigen Totenkult des Konigs, wobei Einzelheiten der
in den beiden Totentempeln der 5. und 6. Dynastie erhaltenen Bilder vom Triumph iiber Libyen

1 Sethe, Die Spriiche fiir das Kennen der Seelen der heiligen Orte, S.13, 34f., S. 16, 8.

2 Neuere Grabungen in Giza haben diesen vor allem am Taltempel der Chefrenpyramide gewonnenen
Anschein erschiittert. H. Junker macht Giza, Bd. 6, S. 9, Anm. 2 auf den , iiberraschenden” Fund von
zwei Blocken mit Reliefdarstellungen aus dem oberen Tempel der Cheopspyramide aufmerksam, die
vielleicht von einer seitlich gelegenen Hbsd-Kammer stammen. So koénnten — wie in den Gribern der
4. Dynastie auch an den Pyramidenbauten von Giza in beschrianktem Male Bildschmuck verwandt
worden sein.

8 Junker, Giza, Bd. 3, S. 66.

4 L. Borchardt, Das Grabdenkmal des Konigs Sahu-Re, Ders., Das Grabdenkmal des Konigs Ne-
fer-ir-kere, Ders., Das Grabdenkmal des Konigs Ne-user-re. Hinzu kommen die Bilder vom Aufweg der
Pyramide des Kénigs Unas, Selim Bey Hassan, Ann.-Serv. 38, s19f.

5 G. Jéquier, Le Monument funéraire de Pepi II.



Wandbilder in Tempeln der 5. und 6. Dynastie I3

zeigen, daB auch hierfiir Schablonen gefunden und verwendet worden sind?. Da sich die Inschriften
auf Bildtitel und kurze Beischriften beschrinken, sind sie mythisch unergiebig. Doch finden sich
Gotter als thronende oder stehende Gestalten dargestellt, vor welche der Konig in der Ausiibung
von Kulthandlungen tritt. Auch nehmen die Gotter, gegeniiber den Gestalten der frithen Schmink-
tafeln vermenschlicht, an dem Geschehen der Welt teil, indem sie dem Konig Gefangene zufiihren
und die Beute in Annalen verzeichnen. Wenn Kronengottinnen den Konig als himmlische Miitter
sdugen, wird auch hier etwas nie Gesehenes dargestellt, was literarisch in den Pyramidentexten
immer wieder abgewandelt wird. Umfangreiche Triitmmer, die im Tempel des Kénigs Pepi I1. eine
Wiederherstellung der Wandverteilung gestatten, zeigen, dall in beiden Tempeln die Gotter
Aegyptens nach den beiden Landeshilften getrennt zusammengefalt waren. Neben ihren Kapellen
in ober- oder unteragyptischer Bauweise empfangen sie Schlachtopfer. Unter den oberigyptischen
Géottern sind einzig die ,,groflen Weillen (Paviane)* mit eigentiimlichen Kapellen noch tiergestaltig
dargestellt®. Der entsprechende Teil der unterdgyptischen Wand ist zerstért. In ihrem niederen
Teil kann man dort die Stiere Apis und Mnevis (?) vermuten. Auf dem Bruchstiick einer solchen
Wand im Tempel des Sahuré scheint Horus von Edfu nun gegeniiber dem im Tempel Pepi IT.
die Seelen von Hierakonpolis anfithrenden Seth3 mit seiner Kapelle in unterigyptischer Bauweise
als unteragyptischer Gott zu gelten?. Wie die koniglichen Toilettengttter® diirfte er mit der im
Alten Reich waltenden Bevorzugung Unterigyptens dorthin geraten sein, nachdem er in den Bil-
dern zum Jubilaeumsfest und in den unterirdischen Rdumen der Djoserpyramide noch als ober-
dgyptischer Gott, den der Konig im oberdgyptischen Ornat besucht, gilt. Neben den Pyramiden-
tempeln haben die Konige der 5. Dynastie Sonnenheiligtiimer errichtet, die als eine weitere Neue-
rung dieser Zeit angesehen werden miissen. Eines dieser Heiligtiimer, die als Kern einen méichtigen
Obelisken umschlossen, wurde durch Grabungen F. W. v. Bissing’s erschlossen. In diesem Sonnen-
heiligtum fanden sich neben den Bildern zum Jubilaeumsfest in der sogenannten ,,Weltkammer*
Bilder der drei altagyptischen Jahreszeiten. Sie werden gern als Symbole des neuen naturnahen
Geistes gewertet, dem Tempel und Griber ihren Wandschmuck verdanken, und der in der Gestalt
des Sonnnegottes seine Kronung findet. Vor mehreren Bildreihen, die in bunter Fiille das Leben
in den verschiedenen Jahreszeiten wiedergeben, stehen menschengestaltig Verkoérperungen von
,,Uberschwemmung‘, ,,Saat’* und ,,Sommer‘‘ selbst, die sich der Kiinstler des Grabes des Mere-
ruka aus der 6. Dynastie als Vorwurf seines auf eine Staffelei gestellten Bildes gewdhlt hat?. In
den Personifikationen der Nile und anderer Naturmichte, wie des ,,Meeres (W3d-wr) und des
., Getreides (Npr)*, die im Tempel des Sahuré neben Stadten und Gauen ihre Gaben bieten, lassen
sich weitere Beispiele dieser Wendung zur Natur erkennen.

Von zwei Seiten ist in letzter Zeit betont worden, dal der Sonnengott Ré seine fithrende
Rolle erst wihrend des Alten Reiches erlangt. H. Junker hat in seinen beiden Abhandlungen {iber
das Denkmal Memphitischer Theologie auch die in Memphis ,bekimpfte politische Lehre von
Heliopolis* & behandelt und meint, daB ,,in der 5. Dynastie, die Heliopolis den entscheidenden Sieg
brachte®, mit der ,,auf der Spitze des Obelisken‘‘ ruhenden ,,Sonnenscheibe”, dem Mittelpunkt

1 vgl. W. Holscher, Libyer und Aegypter, S. 13, Anm. 5.

2 Jéquier, PepiIl, Bd. 2, Taf. 50, 52. Zu den ,,groBen Weilen vgl. H. Kees, Die Opfertanzdar-
stellung auf einem Siegel des Konigs Usaphais (Nachr. Ges. d. Wiss. zu Gottingen, Neue Folge, Bd. 3,
NE 2)"S. 26ff.

3 Jéquier, PepiIl, Bd. 2, Taf. s50.

4 Borchardt, Sahu-Re, Bd. 2, Text, S. g7, Abb. Blatt 19.

5 Jéquier, Pepi II, Bd. 2, Taf. 58, 60; zu diesen Gottern H. Kees, Gotterglaube S. 100, Kees, AZ 77, 24ff.

6 L. Borchardt. Vorlaufiger Bericht iiber die Ausgrabungen bei Abusir im Winter 1890/1900 (AZ
Bd. 38) S. g8.

7 W. Wreszinski, H. Schéfer, H. Grapow, Atlas zur altagyptischen Kulturgeschichte, Teil 3, Taf. 1.

8 H. Junker, Die politische Lehre von Memphis (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1941, Phil.-hist. K1. Nr. 6),
S. 62.



14 I. Quellen und Gétterlehren

des Heiligtums, das der Konig dem Gott neben seiner Pyramide errichtet”, der Gott der Stadt
Heliopolis wieder in seinem ,,Urbild*‘ erscheint (S. 63). H. Kees kommt in seinem Buche ,,Der
Gotterglaube im Alten Aegypten® zu demselben Ergebnis (S. 230ff.), das bei ihm jedoch da-
durch eine entscheidendere Bedeutung gewinnt, dafl er die ,,Umstellung des heliopolitanischen
Gotterkreises auf den Sonnenkult” als ,,Umbruch* kennzeichnet und nicht auf einen in Helio-
polis schon heimischen ilteren Sonnenkult zuriickfiihrt. ,,Ré als Sonnengott palite nicht in das
heliopolitanische System‘ (S. 230). Der Sonnengott verdanke diese Stellung seiner ,,unter allen
kosmischen Michten eindringlichsten Erscheinung’, die den ,heliopolitanischen Geltungsan-
spruch® , unterstreichen* konnte (S. 233). Der Sonnengott wird so in hervorragender Weise als
universale Gottheit angesehen, die das Leben des Alten Reiches umprigt und seiner Religion
einen neuen Mittelpunkt gibt. Wenn demgegeniiber Junker in Ré einen alten Ortsgott erkennen
will, so entspringt dies vor allem seiner Einschidtzung der Namensverbindungen, in denen zwei
Gottheiten dogmatisch als wesensgleich zusammengeschlossen werden. Ré trigt die beiden Doppel-
namen Ré-Atum und Ré-Harachte. In der angefithrten Abhandlung (S. 30) nimmt Junker den
Doppelnamen Ré-Atum als Anzeichen dafiir, dal} sich Ré dem Gotte Atum unterordnen mubBte.
In diesem Doppelnamen wird der Name des Sonnengottes vor den Namen des heliopolitanischen
Weltschopfers gestellt, der in dem dortigen Gottersystem an der Spitze seiner Neunheit steht.
Ré, der in der Neunheit fehlt, tritt mit dem Doppelnamen an seine Stelle. Doch wird nicht ein
aufkommender ,,lokaler’ Gott dem ,,universalen, ,,an den Anschlul gesucht wird‘!, vorange-
stellt, sondern ein dogmatisch jiingerer, ebenfalls universaler Gott, der nun fiir sich mit seiner
eigenen Universalitit auch die des #lteren Gottes beansprucht. Der im Doppelnamen vorangesetzte
Gott ist der mit ihm benannte. Amon-Ré bezeichnet Amon, Ré-Atum und Ré-Harachte bezeichnen
Ré, und auch der hellenische Synkretismus nennt mit Zeus-Amon einen griechischen Gott, der,
nach Bildnissen zu urteilen, in griechischer Weise vorgestellt, mit seinem Beinamen auch in
Aegypten heimisch werden sollte, wobei der Grieche zweifellos seinem Gotte Zeus die eine weitere
Welt umspannende Universalitit zuschrieb. Auch Ré wurde mit seinen Doppelnamen als das
Wesen der Gotter Atum und Harachte umfassende Gottheit proklamiert. Ré als Sonnengott
tibernimmt die Universalitit sowohl des Weltschopfers Atum wie die des idlteren Sonnengottes
Harachte — ,,Horus vom Lichtlande", dem Sonnenaufgangsplatz in der Ostwiiste — einer Form
des zum Weltgott erhobenen koniglichen Gottes der Reichseinigung. Wenn Junker der in Sethe’s
Urgeschichte geiuBlerten Meinung, der Sonnenkult dokumentiere ,,die dlteste Form der Kosmo-
gonie” (S. 58) entgegenhiilt, ,,dal wir fiir die Verehrung der Sonne auBlerhalb Heliopolis nicht
den geringsten Beweis haben; ihr Vorkommen in einem Konigsnamen der 2. Dynastie kann nicht
als solcher gelten*2, kann man dies dahin erweitern, daf iiberhaupt Nachrichten iiber einen vor-
und frithgeschichtlichen Sonnenkult fehlen. Wenn Junker's Versuch der Deutung des Titels der
Hohenpriester von Heliopolis, den man auf Grund jiingerer ausfiihrlicher Schreibungen und &hn-
licher Wortbildungen mit ,,der GroSte der Schauenden zu iibersetzen pflegt, als ,,der den GroBen
schaut® zutrife, wiirde dies zeigen, daB in Heliopolis vor Ré ein anonym als ,,der GroBe* bezeich-
nete Gott verehrt wurde. In dem bisher nachgewiesenen #lteren Textgut fehlt Ré. An dem Jubi-
laeumsfest nimmt ein als ,,Heliopolitaner* bezeichneter Priester in eigentiimlicher, an ein Frauen-
kleid erinnernder Tracht? teil. Im Ramesseum-Papyrus findet sich der Hohepriester von Heliopolis,
dessen Titel bisher nachweisbar Imhotep der Baumeister der Djoserpyramide als erster trigt4,
beim Aufrichten des Pfeilers von Memphis in stummer Rolle. Auch in der Speisetafel der Pyra-

1 H. Junker, Die Gotterlehre von Memphis (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1939, Phil.-hist. Kl. Nr. 23) S. 18.
2 Junker, Goétterlehre S. 33. Vgl. dazu Kees, Gotterglaube, S. 234.

8 Zu diesem Gewand, das man schon auf einer der Schminkpaletten (J. Capart, Primitive Art in
Egypt, Abb. 179) erkennen kann, vgl. H. Kees, Kulturgeschichte S. 243.

4 H. Kees, Kulturgeschichte S. 326.



Ré-Atum. Sonnenkult der 5. Dynastie 15

midentexte fehlen sowohl Ré wie Atum, die in verschiedener Weise erst in den Hymnen erscheinen
und erst in den Verklirungen aus verschiedenen Bereichen zusammenkommen.

Die Einfiihrung des Sonnenkultes als Staatsreligion ist so auffillig, daB iber ihre Ansetzung
auf den Beginn der 5. Dynastie nicht gestritten werden kann. Noch heute trifft die Darstellung
Eduard Meyer's in seiner Geschichte des Altertums (Bd."I/2, 203ff.) das Wesentliche. Die Konige
der 5. Dynastie errichten neben Pyramide und Totentempel in der westlichen Wiiste Sonnen-
heiligtiimer, deren Namen aus Priestertiteln und bis zum dritten Konig der fiinften Dynastie aus
den Annalen (s. S. 4f.) bekannt geworden sind. Die Mirchen des Papyrus Westcar stellen in einer
legendiren Erzihlung, deren Handlung am Hofe des Konigs Cheops beginnt, die drei ersten Konige
der 5. Dynastie als Sohne des Priesters eines sonst unbekannten Sonnenkultes! vor, die Ré selbst
erzeugt hat. Der ilteste von ihnen soll Hoherpriester in Heliopolis werden. E. Meyer vermutet
hierin einen ,,historisch vollig richtigen Kern‘ und meint, daB ,,die Gestaltung des neuen Kultes
von dieser Stadt, der Zentrale des religiosen Lebens in Aegypten, ausgegangen’ sei (S. 205). Auf
diese Einschitzung der Stadt Heliopolis wird noch besonders einzugehen sein (s. S. 25f.). Die helio-
politanisch gefirbte Kultlegende, welche die Konige der 5. Dynastie feiert, umgibt sie mit dem
Mirchenmotiv eines michtigen, um seine Herrschaft besorgten Vorgingers und 1aBt mit ihnen
eine Zeit allgemeiner religidser Bliite und frommer Stiftungen beginnen. Was die Sage erzihit,
bestitigen iiberzeugend die Jahresnotizen der Annalen. Sie verzeichnen in noch einmal vergréfer-
ten Feldern unter den Konigen der 5. Dynastie ein gewaltiges Anwachsen der Zuwendungen
und diirften deshalb unter dem dritten Konig dieser Dynastie als ,,Denkmal®, welches die Stif-
tungen verbrieft, in den geforderten Tempeln aufgestellt worden sein. Nie vorher sind @hnliche
Zuwendungen an Kulte in die Jahresnotizen aufgenommen worden. Der urspriingliche Zweck der
einzelnen Notiz, das Jahr nach einem besonderen Ereignis zu nennen, ist aufgegeben. Unter den
Kulten steht Heliopolis mit seinen ,,Seelen’* zunichst an der Spitze. Nach den Angaben der er-
haltenen Jahresnotizen scheint der Sonnenkult wihrend der 5. Dynastie erst um sich zu greifen.
Wihrend der erste Konig der Dynastie ,,Ré" und , Hathor'* nach den Seelen von Heliopolis
(Utk. I, 240, 12, 14) und den Gottern seines Sonnenheiligtums (ibd. 241, 9, 11) mit Stiftungen be-
denkt, macht sein Nachfolger Zuwendungen an Ré in bésonderen Kultstitten. Neben einem Ré
im Sonnenheiligtum dieses Konigs werden ,,Ré in der Briiderschaft’* — dem nach den Schlangen-
steinen benannten Reichsheiligtum —, ,,Ré in der oberagyptischen Sakristei (Nirj)” und ,Ré
im Dache" genannt?. Auch die mit Ré zusammen in den Vordergrund riickende G&ttin Hathor
hat eine Bereicherung ihrer Kulte erfahren und unter anderem in Sonnenheiligtum und Pyramide
dieses Konigs fiir ihre dort aufgestellten Statuen oder Wandbilder Kultnamen erhalten (Urk. I,
244, 5, 17). Sahuré hat demnach den Kult des Ré in Reichsheiligtiimer eingefithrt. Ein beson-
derer Kult des Gottes Ré in Heliopolis selbst kénnte in den Annalen lediglich aus dem Umstand
erschlossen werden, da3 Ré und Hathor einmal in einer Aufzidhlung von Stiftungen unmittelbar
hinter den ,,Seelen von Heliopolis* genannt werden (Urk. I, 240, 6ff.). Doch markiert hier das
die Liste fiir die Seelen abschlieBende ,,in alle Ewigkeit'‘ einen Absatz, hinter dem Stiftungen
anderer Art beginnen. In den Stiftungen des folgenden Jahres finden sich zwischen die ,,Seelen
von Heliopolis* und Ré und Hathor die Gotter des Sonnenheiligtums eingeschoben, so dall man
hier ihre Kulte dort suchen wiirde, wo man einen Kult des Sonnengottes erwarten kann, und wo
die umfangreicheren Stiftungen Sahuré’s (s. 0.) Ré und Hathor mit besonderen Kultnamen nennen,
withrend dhnliche Kultnamen fiir Heliopolis fehlen. Jedenfalls werden Ré und Hathor sowohl von
den ,,Seelen von Heliopolis'* wie von der seit Sahuré genannten, vor die Seelen tretenden , Neun-
heit (Urk. I, 245, 5, 246, 14), die hier in der Bibliothek des Reichsheiligtumes ,,Briiderschaft

1 Ré von Sachbu und nicht Ré-Harachte von Heliopolis, vielleicht ein Anzeichen dafiir, dal im
Marchen der Kult des Sonnengottes in Heliopolis erst durch den altesten der Konige der 5. Dynastie, dem
hier die dortige Hohenpriesterwiirde geweissagt ist, eingefiihrt wird.

2 Urk. I, 243, 15ff., ebenso unter Neferirkaré Urk. I, 247, 17ff.



16 I. Quellen und Gétterlehren

erscheint, geschieden. Dal damals trotz des Umsichgreifens des Sonnenkultes die Masse der Stif-
tungen den ,,Seelen von Heliopolis zukommt! und dort unter die Verwaltung von jetzt zwei
Hohenpriestern gestellt wird (Urk. I, 247, 3), 1iBt die Losung vermuten, welche die Doppelnamen
Ré-Atum und Ré-Harachte ergeben. Danach wire damals Ré mit diesen beiden, schon in beson-
deren Heiligtiimern verehrten, als ,,Seelen von Heliopolis* zusammengefaliten Kulten die innige
Verbindung eingegangen, die diese Kulte in Personalunion auf seine Gestalt iibertrug und so
Heliopolis einen einzigen Ortsgott gab. Die natiirliche, anscheinend vorgefundene Verbindung des
Ré mit der Himmelgottin Hathor bestitigt, dall der Kult des Ré nicht in Heliopolis erwachsen
ist, wo die Himmelsgottin Nut heillit und nach der Kultiibertragung seine Enkelin wird, wihrend
Hathor als Saosis — ,,sie kam und war gro}** — die Genossin des zur Abendsonne erklarten Gottes
Atum und Mutter des ,,Skarabaeus”, der Morgensonne in Heliopolis einzieht®. Die eigentiimliche
Vorstellung eines von der Himmelsgittin geborenen, jugendlichen, schnell alternden Sonnen-
gottes, der sich in ihr neu erzeugt, diirfte im besonderen Kult der Hathor erwachsen und auf den
sich selbst erzeugenden Weltschopfer erst iibertragen worden sein. Als ein solcher Kult kdme der
Kult der ,,Hathor, Herrin der (siidlichen) Sykomore bei Memphis in Betracht, die in Statuen-
gruppen des Konigs Mykerinos der 4. Dynastie als dessen Schutzgottin auftritt. Die Annalen der
5. Dynastie stellen Ré und Hathor zunichst ohne jeden Zusatz vor, worin der Versuch erkannt
werden kann, sie — wie frither Horus — als die groBBen, an keinen bestimmten Kult gebundenen
Gotter zu proklamieren.

Mit Ausnahme einiger in den Fels gehauener Barken, deren Vorliaufer schon in Ziegeln ge-
formt bei archaischen Beamtengribern von Sakkara erscheinen, findet sich auf dem Pyramidenfeld
der Konige der 4. Dynastie nichts, was sich mit dem Kult der Sonnenheiligtiimer vergleichen
lieBe oder auf das Aufkommen des neuen Gottes hinwiese. Einzig die Wahl des Namens Ré zur
Bildung von Konigs- und Eigennamen, die nach vereinzelten frithen Beispielen® wihrend der
4. Dynastie einsetzt, und die vereinzelte Bezeichnung derselben Konige als ,,Sohn des Ré* noch
am Rande der koniglichen Titulatur?, nachdem sich vorher Djoser ,,Goldsonne’ (s. S. 11) genannt
hatte, zeigen, dal Ré schon damals ein Begriff war, der an Gottlichkeit alle anderen Gottesvor-
stellungen iiberragte. Dieser Begriff scheint iiber den bestehenden Kulten schwebend erwachsen
zu sein. Er bezeichnete wohl zunichst einfach den Sonnengott als wirkliche Sonne wie in dem
Ausdruck ,,jede Sonne' (rmb) fiir ,tdglich”. Wie spiter im Neuen Reich das Wort ,,Sonnen-
scheibe ("itn)** gewihlt wurde, um neben dem Sonnengott Ré die Wirklichkeit seiner Erscheinung
zu preisen, die im Amarnakult voriibergehend als ,,Aton* dogmatisiert wurde, scheint im Alten
Reich neben dem Weltgott in Falkengestalt die theologisch als sein Auge erklirte Sonne zunichst
mit Ré als sichtbare Erscheinung abgehoben zu werden und erst allméihlich auch dogmatisch eine
Gewalt zu gewinnen, die sie im allgemeinen Gotterglauben vermutlich als Zeuge am Himmel
(s. S.83) immer schon besal. Wenn sich der Konig als Sohn des Ré bezeichnen kann, ist der
Sonnengott unter den Weltgottern schon an die erste Stelle geriickt. Wiire ein anderer Gott, der
Himmelsfalke, Atum oder Harachte, von groBerem Ansehen und weiterem Geltungsbereich iiber
ihm gestanden, hitten die Konige der 4. Dynastie ihn zum Vater erwihlt. Daf} die ,,amtlich ver-
breitete Geburtslegende*® auf die ersten Konige der 5. Dynastie lautete, trotzdem sich schon
ihre Vorginger ,,Sohn des Ré"“ nannten, diirfte zeigen, dal man spiter den entscheidenden Schritt
der Verbindung zwischen Sonnengott und Konigtum an die Schwelle der 5. Dynastie verlegte,
und daB alles vorangegangene nicht gewertet wurde. Wire von den Konigen der 4. Dynastie ein
Kult des Sonnengottes geschaffen worden, hitte die Kultlegende, die zwar den Ruhm des Cheops

1 Kees, Gotterglaube S. 250, Anm. 1.

2 Kees, Gotterglaube S. 222.

8 Kees, Gotterglaube S. 234, 249f.

4 H. Miiller, Die formale Entwicklung der Titulatur der dgyptischen Kénige S. 68f. (seit Chefren belegt).
5 Kees, Gotterglaube S. 250.



Altere Spuren eines Sonnenkultes a2y

als Koénig nicht schmilert, jedoch eine Bliitezeit der Kulte erst fiir die Zeit der neuen Dynastie
verheiB3t, an die Namen der groflen Pyramidenerbauer angekniipft und nicht an die Konige, die
fern von Giza in kleineren Malistiben neu zu bauen begannen. Die Konige der 5. Dynastie miissen
so in einem nicht an der Gréfle ihrer Bauwerke gemessenen Ruhm gestanden haben und diirften
vornehmlich als Erbauer der Sonnenheiligtiimer als Begriinder des Sonnenkultes gelten. Wihlten
die grolen Pyramidenerbauer, die in ihren Pyramidentempeln auf jeden Wandschmuck ver-
zichteten, den Sonnengott deshalb zum Vater, weil er noch an keinen, oder doch nur an un-
bedeutende Kulte gebunden war? Auch der Kult von Heliopolis scheint noch im Alten Reich als
Provinzialkult gegolten zu haben, da er nach Zeugnis der eigenen Mythe durch Privilegien, wie
wir sie aus Schutzdekreten der 6. Dynastie kennen, von Verpflichtungen nicht nur gegeniiber den
Konigen, sondern auch gegeniiber den Gaufiirsten befreit werden muflte (Pyr. 1041). Den wirk-
lichen Wandel in der Einschiatzung seines Kultes, dessen Hohepriester in alten Beziehungen zu
Konigshof und Residenz stehen (s. S. 15), diirfte erst die 5. Dynastie gebracht haben, indem sie
das dogmatisierte, was vorher seit Chefren in dem kéniglichen Beinamen ,,Sohn des Ré" zum
Ausdruck kam. Weshalb die neue Lehre hierbei auf Heliopolis als Hauptkultstitte verfiel, ist
mangels dlterer Denkmaler, die ein Anwachsen der Bedeutung dieser Stadt zeigen konnten, nicht
ersichtlich. Vielleicht kann man in der Errichtung eines Schreines fiir die Neunheit unterKonig
Djoser eine besondere Forderung dieses Kultes vor anderen Kulten erkennen, zumal da Djoser’s
Baumeister Hoherpriester von Heliopolis war. An der Spitze der Gotter dieser Kapelle diirfte Atum
gestanden haben, der mit seinem ,, Kinderpaar (s3.j)* Schu und Tefnut vor allen anderen Géttern
als in Heliopolis heimisch gilt. Wann und in welcher Weise Harachte, der ,,Herr des Lichtlandes*
neben ihn tritt, ist ebensowenig geklirt. Das bisher fritheste Vorkommen auf Bruchstiicken des
Sonnenheiligtums des Niuserré nennt ihn schon ,,Ré-Harachte” mit den Beinamen , Herr der
Richtigkeit, Herr der beiden Lander, Erster der Gotter''!. In den Pyramidentexten stehen Atum
und Harachte in verschiedenen, einander nicht einmal berithrenden Kreisen und werden lediglich
dadurch, daB Ré in beide eindringt, miteinander verbunden. Der Kultplatz des Atum gilt als
,,Hiigel"* (s. S. 19) und nicht als Lichtland . Neben diesem ,,Hiigel'* erscheint das ,,"Phénix haus®,
itber das wir nichts niheres wissen, mit dem Obelisken (Pyr. 1652), in dem man das Gegenstiick
der Pfeiler der Sonnenheiligtiimer erkennen konnte. Harachte ist im Gegensatz zu Atum mythen-
los geblieben.

Sucht man nach diesen Feststellungen den Sonnengott in den vorlaufig unterschiedenen
Gruppen der dlteren religiosen Literatur (s. S. 2), so ergibt sich als auffilliger Umstand, dal Ré,
wie schon frither bemerkt wurde, in den Dramatischen Texten vollig fehlt. In den Hymnen mit
der Namensformel findet er sich einzig in dem Osiris zugeschriebenen Namen ,,Lichtland, aus
welchem Ré hervorkommt® (s. S. 40). In den Verklarungen erscheint demgegeniiber Ré in einer
Fiille von Beispielen, so daf} im Textgut das Auftauchen des Sonnengottes beim Ubergang von
den Hymnen zu den Verklirungen erfolgt. Auf die neue Welt, welche die Verklirungen als my-
thisches Reich erdffnen, wird noch ausfiihrlich einzugehen sein (s. S. 47f.). Sie tritt ebenso plotzlich
und unvermittelt in Erscheinung wie der Sonnengott in den Jahresnotizen der Annalen. Mit einem
Schlage sind die Tore des Himmels geoffnet, und die Schleusen aufgetan, durch welche der Strom
der Mythe flieBt. Die strahlende, iibermichtige Erscheinung dieses Reiches ist Ré, der als der
,,grolle Gott" iiber den Himmel fihrt. In seinem Schiff und in seiner Residenz, ,,jenem hohen
SchloB", verfiigt Ré tiber einen Hofstaat, der den Glanz des irdischen Konigshofes spiegelt und

1 Kees, Re-Heiligtum Bd. 3, S. 41, Nr. 318, 346, 352. Bei dem falkenképfigen Gott auf einem Siegel
aus Bét Khallaf (J. Garstang, Mahasna and Bét Khallaf, Taf. g) diirfte es sich um den von anderen Siegeln
bekannten libyschen Gott 3§ (vgl. Kees, Gotterglaube S. 23) handeln.

2 In den Pyramidentexten wird Atum nur vereinzelt in Zusammenhang mit dem Lichtlande gebracht.
Pyr. 879 steht Atum mit ,,jenen Géttern des Lichtlandes ‘(als ihr Herr?) in Zusammenhang. Pyr 395a/b
ist ,,die Macht des Konigs im Lichtlande wie (die des) Atum, seines Vaters, der ihn geboren hat*.



18 I. Quellen und Gétterlehren

das Leben eines Konigs des Alten Reiches an den Himmel versetzt mit Archiven, Boten und
Schreibern, mit Zeremonienmeistern, Mundschenk und Verwaltern der Einkiinfte, mit den fiinf
Mahlzeiten, von denen drei am Himmel und zwei — das Friihstiick und die Abendmahlzeit —
an der Erde eingenommen werden, mit dem morgendlichen Bad, den Fahrten iiber schilfbestandene
Gewisser, Empfangen am Hof und erheiternden Festen. Die Masse der Verklirungen atmet so
den Geist der Zeit des ausgehenden Alten Reiches. Wenn auch in ihnen gelegentlich dlteres Text-
gut verarbeitet erscheint, und so als Verklirungen eine Reihe von Spriichen verwandt werden,
die sich auf Kulthandlungen und fromme, den Totenkult betreffende Wiinsche beschrinken, tritt
doch mit den Spriichen, in denen der Sonnengott erscheint, ein groBer im Wesentlichen ge-
schlossener Textbestand hervor, der nichts fiir die Pyramidenzeit Altertiimliches an sich hat und
sich dadurch sowohl von den Dramatischen Texten wie auch von den Hymnen abhebt. Einige
weitere Merkmale bestitigen diesen ersten Eindruck. An den Stiftungen der Kénige der 5. Dy-
nastie fillt auf, dal sie auf den erhaltenen Bruchstiicken der Annalen fast ausschlieBlich an
unterdgyptische Gotter gehen und aus unteragyptischem Landbesitz erfolgen. Neben den Seelen
von Heliopolis, Ré und Hathor werden die Gétter des Tempels des Reihergottes von Buto (Urk. I,
241, 13), Gottheiten von Busiris (Urk. I, 244, 9, 11), Formen des Ptah von Memphis (Urk. I,
244, 13, 249, 6), die Gotter des ,,Waffenplatzes” Babylon (Urk. I, 247, 5) und der ,,WeiBe Stier**
(Urk. I, 245, 1) genannt, denen einzig die — neben der unterigyptischen Kronenschlange Uto
genannte — oberigyptische Kronengéttin und die Gotter der oberigyptischen ‘Sakristei (nirj)’
gegeniiberstehen. Zwar sind nur Bruchstiicke der Annalen erhalten. Schon das ,,erste Male einer
Reise nach Oberagypten’ (Urk. I, 243, 3) diirfte auch Zuwendungen an oberigyptische Kulte
gebracht haben, deren Liste mit dem anschlieBenden Text verloren ging. Doch zeigt auch die
Reihenfolge in der Anfithrung der beiden Linder als ,,Unter- und Oberigypten (Urk. I, 245,
13ff.)!, daB damals Unterigypten gegeniiber Oberigypten bevorzugt wird. Beides, die Bevor-
zugung unterigyptischer Kulte und die Reihenfolge ,,Unterdgypten, Oberigypten‘‘ a3t sich auch
aus den Verklirungen belegen. Sowohl die Dramatischen Texte wie die Hymnen mit der Namens-
formel beschrinken sich im Wesentlichen auf Kulte der Residenz, wozu in den Dramatischen
Texten des Ramesseumpapyrus einige unterdgyptische, in den Hymnen an Osiris vor allem ober-
dgyptische Kultorte hinzukommen (s. S. 57). Ré wird als unteridgyptischer Gott mit der roten
Krone (Pyr. 702) gepriesen und mit dem Kult von Buto (Pyr. Spr. 334) in Zusammenhang ge-
bracht. In mehreren Spruchfolgen von Speisetexten?, die den toten Koénig vor Hunger und Durst
bewahren sollen, wird vor allem Buto als Kultstatte genannt und dort neben der ,,Flamme**
(die rote Krone) der ,,Skarabaeus” (die Morgensonne) gepriesen. Sethe nennt einzelne dieser
Spriiche ,, Texte aus butischer Zeit‘3, wihrend er andere ,,auf die Pyramidenzeit selbst‘* datiert?.
In Wirklichkeit diirfte die Hervorhebung von Buto — in anderen Verklirungen von Buto und
Heliopolis — der Bevorzugung Unterdgyptens wihrend der 5. Dynastie entspringen, welche
den Kult der alten Landeshauptstadt aufleben 148t und in den Verklirungen auch mit der Nen-
nung Unterdgyptens vor Oberigypten® und der unterigyptischen Krone vor der oberdgyptischen
(Pyr. 724) zum Ausdruck kommt.

1 Die wihrend der 4. und 5. Dynastie iibliche Reihenfolge (vgl. Sethe, Kom. Bd. 3, S. 337, AZ
Bd. 44, xff.): 2 Pyr. Spr. 338/353, Spr. 400/409.

3 Sethe, Kom. Bd. 3, S. 55, (270), 275, 286.

4 Sethe, Kom. Bd. 3, S. 54 (vgl. S. 49, S. 312).

5 Pyr. 202¢/854e. Beide Stellen sind von Sethe, Kom. Bd. 1, S. 120 und Bd. 4, S. 113 verschieden
bewertet. Vgl. auch Kees, Horus und Seth, 1. Teil S. 56. Pyr. 624, 725 wird Buto vor Hierakonpolis genannt,
Pyr. 1107 die unteradgyptische vor der oberigyptischen Kronengéttin, die ,,Seelen von Buto‘* vor den
»»Seelen von Hierakonpolis*“ (Pyr. 478, 942, 1253), die ,,Wachter von Buto' vor den ,,Wachtern von Hiera-
konpolis** (Pyr. 795, 1013). Einzig in einem Schlachtritual findet sich die Reihenfolge ,,Seelen von Hiera-
konpolis*, ,, Seelen von Buto" (Pyr. 1549) und Pyr. go4 die Reihenfolge ,,Seelen von Heliopolis*, ,,Seelen
von Hierakonpolis*, ,,Seelen von Buto*".



Ré in den Pyramidentexten, Ré in Hymnen und Litaneien 109

Kann so die Masse der Verklarungen als der Teil der Pyramidentexte, in dem sich die neue
Stellung des Sonnengottes manifestiert, angesehen werden, so lafit sich an anderen Spriichen das
Aufkommen dieser Lehre verfolgen. Dafl Ré in den Hymnen einzig in einem Osiris zugeschrie-
benen Namen ,,Lichtland, aus welchem Ré hervorkommt® (s. S. 17) genannt wird, zeugt sowohl
fiir Ruhm und Bedeutung des aufkommenden Sonnengottes wie auch fiir die noch unumstrittene
Stellung des Gottes Osiris im koniglichen Totenkult, die er erst spater an Ré abgibt (s. S. 81f.).
In Pyramidenweihtexten, von denen einige, nach ihren Namensformeln zu urteilen, jiinger sind
als die Hymnen, wird Atum, der von selbst entstandene Urgott, der den Konig und seine Pyra-
mide schiitzen soll, mit seinen Namen ,,Hiigel“ und ,,Skarabaeus' (Pyr. 1587 vgl. 1652), jedoch
nicht als Ré angerufen. Die Litanei, welche Namen und Pyramide des Konigs den ewigen Be-
stand der Namen der ,,groBen Neunheit in Heliopolis** sichern soll (Pyr. 1660ff.), fiigt hinter
den Namen von Atum, Schu, Tefnut, Geb, Nut, Osiris und Seth die Namen einiger weiterer
Gotter an, unter denen nach Horus in Buto (Db'.7) auch Ré und sein ,,Lichtland® vor dem augen-
losen Falkengott von Letopolis und der Kronengéttin Uto von Buto (Dp) genannt ist. Das ,, Licht-
land‘‘ nimmt hier fiir Ré die Stelle der Kultstitten ein, an denen die Namen der anderen Gotter
,,stark’* sind!. Mit ihr wird auch hier Ré und nicht Horus in Verbindung gebracht. Eine weitere
Litanei, in welcher Osiris mit seinem Namen der groflen und der kleinen Neunheit von Helio-
polis als in den Stitten des , Butischen'* Begrdbnisses (s. S. 10) eingefiihrt vorgestellt wird, zeigt
keine Anspielung auf Ré2 In der letzten Litanei dieser Spruchfolge steht der Konig auf , dieser
Erde, die aus Atum kam, dem Speichel, der aus dem Skarabius kam® (Pyr. 199) vor seinem Vater
Ré, der hier mit alten, zum Teil unverstindlichen Sonnennamen unter anderem als ,,grofler
Wildstier und ,,groBer Nachen (Pyr. 201) gepriesen wird. Der Sonnengott soll den Konig tiber
,,Himmel (Kbhw)" , Lichtland (3%.¢)'" und die ,,Neun Bogen®’, d. h. die ganze Welt zum Herrscher
einsetzen, damit er die ,,Neunheit’ mit Opfern ausstatten kann, und ihm den , Hirtenstab® in
die Hand geben, ,,welcher das Haupt Unter- und Oberdgyptens niederhalt” (Pyr. 202). Sethe
hat in dem folgenden Teil des Spruches, der in dem Konig den ,,Zauberreichen (d.h. Seth) in
Ombos, den Herrn des oberigyptischen Landes' (Pyr. 204) und Horus verkorpert sieht, ein
altes Kronungsritual des lebenden Konigs erkennen wollen?®. Doch setzt der Spruch den Konig
ausdriicklich nicht nur {iber die oberigyptischen und unterdgyptischen Goétter, sondern auch
iiber deren Geister und spielt so auch in diesem Teil auf seine Stellung im Totenreich an. Eine
Reihe anderer Merkmale zeigen das verhiltnismiBig junge Alter des Textes, so die Erweiterung
des Wortes fiir Oberigypten (S§m¢) in Angleichung an den Ausdruck fiir Unterigypten ,,unter-
dgyptisches Land*“ zu ,,oberigyptisches Land‘ (£3-Sm) (Pyr. 204), die oben erwihnte Umkehrung
der alten Folge in der Nennung der beiden Liander, die Verfehmung des Gottes Seth, der hier
nicht mit Namen genannt wird und als bei seiner Geburt von seiner Mutter vor Ekel ausgespien
gilt und , ,sprachliche Formen, die'* wie Sethe meint, ,,eher auf eine jiingere Entstehung innerhalb
der heliopolitanischen Periode fithren wiirden*'¢. Im Folgenden nimmt der im Kult des Gottes
Atum in Heliopolis gereinigte Konig am Wege des Sonnengottes iiber den Himmel in seinen
beiden Barken teil (Pyr. 209, 210) und kehrt schlieflich in die Umarmung seines Vaters Atum

1 Auf Grund dieses Gotterbestandes schlieBt Sethe, Urgeschichte S. 148 auf einen , élteren aus
heliopolitanischer** (d. h. vorgeschichtlicher) ,,Zeit stammenden Kern*, der in butischer Redaktion vorliegt.
Doch genieflen in den Jahresnotizen der altdgyptischen Annalen die Neunheit, Ré und unterigyptische Gotter
erst wihrend der 5. Dynastie eine bevorzugte Stellung.

2 vgl. Sethe, Urgeschichte, S. 149ff., wo Sethe diesen Spruch ebenso beurteilt wie den vorher an-
gefiihrten.

8 Sethe, Urgeschichte S. rr1ff, Kom. Bd. 1, S. 119ff.

4 Sethe, Urgeschichte S. 112, Kom. Bd. 1, S. 121, wo er — wie bei anderen Spriichen (Kom., Bd. 1,
S.108) — den Befund durch Annahme einer nachtraglichen ,, Umarbeitung zum Totentext zu erklaren
sucht. Doch finden sich in diesem Spruch Zeile fiir Zeile Anspielungen auf die den toten Konig betreffende,
jenseitige Welt. Sie lassen sich nicht ohne Zerstérung des Zusammenhanges herauslésen.



20 I. Quellen und Gétterlehren

zuriick (Pyr. 212, 213). Noch scheint Ré iiber dem Kult von Heliopolis, von dem dortigen Orts-
gott geschieden, als Himmelserscheinung und Symbol der Weltherrschaft zu schweben. Gegen-
iiber diesen Spriichen eines heliopolitanischen, gelegentlich den Sonnengott nennenden, ja preisen-
den Kultes, die als eigentiimliche Form die Litanei entwickelt haben, stellen Verklirungen eine
neue Lehre heraus, in der Ré nun die Formen des Atum als Namen trigt. Ein Spruch sieht den
Kénig in dem Schiff des Sonnengottes, in welchem Ré zum Lichtlande fahrt (Pyr. 1687), und
118t ihn auf dem Thron des Ré als Richter iiber die Gotter Platz nehmen, weil er selbst Ré ist,
der aus der (Himmelsgottin) Nut, die Ré tiglich gebiert, hervorkam. In diesem Spruch, einem der
wenigen, in dem der Doppelname ,,Ré-Atum‘ vorkommt, gelten die Formen des Gottes von
Heliopolis, Atum und ‘Skarabaeus’, als Namen des Ré. Der Tote wird angesprochen: ,,Sie (die
Gotter) lassen Dich! entstehen wie Ré in jenem seinem Namen ‘Skarabaeus’. Du steigst zu ihm
empor wie Ré in jenem seinem Namen ‘Ré&. Du wendest Dich zuriick aus ihrem Blick wie Ré
in jenem seinem Namen ‘Atum’ (Pyr. 1695). Hier ist Ré durch die ihm zugelegten Namen in
drei Formen geschieden. Die beiden ilteren Erscheinungen des Gottes von Heliopolis umrahmen
als Morgen- und Abendsonne seine ‘Ré’- — Sonne — genannte Gestalt, in der er sich mittiglich
den Géttern am Zenith des Himmels zuwendet. Wie der Erste der Westlichen in Osiris ist Atum
in Ré aufgegangen. Die Einordnung des Sonnengottes in die Gotterwelt ist vollzogen, nachdem
in Hymnen und Litaneien Ré und sein Lichtland noch neben anderen Symbolen der angerufenen
Gottheit zum Preise und dem Namen des Konigs zum Vorbild diente. Mit dem eigenen Namen
trigt nun Ré die Namen seines Vorgingers in Heliopolis. Er ist der Gott, in dessen Fiille der
dort idltere Gott aufgeht, was die frithere Deutung des Doppelnamens Ré-Atum bestitigt.

5. Varianten und Redaktion der Pyramidentexte

Wie im Einzelnen die angefiihrten Spriiche zu datieren sind, sei dahingestellt. Fiir unsere
Untersuchung kommt es darauf an, moglichst umfangreiche Textgruppen in ihrer Masse mit
einiger Sicherheit zeitlich festzulegen. Nachdem dies an Hand von Merkmalen der Schrift fiir
die Dramatischen Texte in die Zeit der 2. oder 3. Dynastie gelungen ist, gestattet das Aufkommen
des Sonnenkultes als auffilligstes Ereignis der Bliitezeit des Alten Reiches, die Masse der Ver-
klirungen auf die 5. Dynastie zu datieren. Durch Hymnen, Weihtexte und Litaneien 1t sich
das Aufkommen des Sonnengottes verfolgen. Von diesen Spriichen diirfte die Masse in der 4. Dy-
nastie, der Zeit der grofen Pyramidenerbauer entstanden sein. Wie sich in ihnen die Mythe
bildet und immer weitere Bereiche erobert, ist das Thema der spiteren Untersuchung. Einige
weitere Merkmale erleichtern die Unterscheidung der verschiedenen Textgruppen. Das Textgut
selbst trigt ja die wesentlichen Merkmale seiner Geschichte an sich. Sowohl die Hymnen wie auch
die Verklirungen schopfen aus dem Schatz des ilteren Textgutes, wobei sie diese Stiicke nicht so,
wie sie iiberkommen sind, iibernehmen, sondern sie mehr oder minder verwandeln und den neuen
Verhiltnissen anpassen. So entstehen Varianten, deren Verschiedenheit sich von den Abwei-
chungen der in Sethe’s Ausgabe der Pyramidentexte untereinander geschriebenen Paralleltexte
wesentlich unterscheiden. Die Paralleltexte sind Abschriften ein und derselben Vorlage, der sie im
allgemeinen sorgfiltig folgen. Abweichungen entstehen durch Eigenheiten oder Unaufmerksam-
keiten der Schreiber, die gegeniiber den fiir sie altertiimlich geschriebenen Vorlagen in ihre zeit-
genossische Schrift verfallen. Dariiber hinaus findet in allen Pyramidentexten eine SchluBBredaktion
statt. Thre auffilligsten Eingriffe sind Ausmerzung und Verdnderung von Zeichen, die auf Grund
einer abergliubigen Einschitzung der Bilderschrift nicht in konigliche Pyramiden passen?, die
Einfithrung von Konigsnamen in Dramatische Texte und Hymnen und die Umsetzung der Ver-
klirungen aus der ersten und der zweiten Person, in denen der tote Konig entweder selbst sprach

1 in der SchluBlredaktion durch den Konigsnamen ersetzt.
2 P. Lacau, Suppressions et modifications de signes dans les textes funéraires (AZ Bd. 51, S..1ff.).



Varianten und Redaktion der Pyramidentexte 21
L

oder angeredet war, in die dritte, die nun {iber ihn erzihlt und das Einfiigen der Konigsnamen
erleichtert. Eine wirkliche Bearbeitung des vorgefundenen Textgutes 1dlBt sich in einigem Umfang
nur in der Pyramide des Konigs Pepi feststellen®. Dort werden vorgefundene Ausdriicke gelegent-
lich durch gesuchte Ausdriicke ersetzt, so weitgehend verschiedene Verben der Bewegung durch
das Wort ,,gelangen’ (sd3), das an die Stelle von , kommen', , dahingehen", ,untergehen',
Jfahren und mit transitiver Bedeutung sogar fiir ,,mitnehmen’’ eintritt. Dieselbe Pyramide fiigt
vielfach Gliicksworte wie ,,fiir das Leben®, , fiir Leben und Gliick” und Wunschsitze wie , moge
er ewig leben ein (ibd. S. 8). Vereinzelt ergreift die Redaktion auch die in den Texten genannten
Gotter und gottliche Wesen. Diese Fille sind fiir den Geist der Zeit aufschlufireich. So verriat der
Ersatz von ,,Gans'‘ durch , Falke® (Pyr. 1484), von , Heuschreck' durch , Harachte, von dem
alten Erdgott 3krw durch ,,Sternenwelt (D3.#)", den auf Kosten der Anschaulichkeit des ur-
spriinglichen Bildes wirkenden dogmatischen Geist der Zeit. Er setzt Symbole des Sonnenkultes
ein, dessen Einfithrung nicht allzuweit zuriickliegen kann. Einige wenige @hnliche Fille in den
anderen Pyramiden gleichen demgegeniiber in der Mehrzahl Eigentiimliches dem Ublichen an, so,
wenn in der Pyramide des Teti der Horus gegeniiberstehende ,,Stier'* durch ,,Seth" ersetzt wird
(Pyr. 418) oder neben Geb, dem Erdgott, fiir Ré die Himmelsgtttin Nut erscheint (Pyr. 6g8b N).
Gegeniiber diesen, an der oft auffilligen Deckung gemessen, geringfiigigen Abweichungen zeigen
die Varianten einen umfangreicheren Wechsel sowohl im Wortlaut wie in der Schreibweise. Wahren
bei der Ubernahme von Sitzen und Satzfolgen aus Dramatischen Texten die Hymnen noch, soweit
dies moglich ist, den Wortlaut, so ist dies bei der Variierung ganzer Texte der Verklirungen nicht
der Fall. Sie erscheinen in verschiedener, oft griindlich iiberarbeiteter Form und lassen so ein
reges, religioses Leben erkennen. Gotternamen werden durch andere ersetzt?®, Beinamen erhalten
Zusitze?, die sie verdeutlichen, Verschiedenheiten im Wortgebrauch zeigen den Wandel der Sprache.
Wenn es gelingt, diese Varianten zueinander in das richtige Verhiltnis zu stellen und so Varianten-
folgen zu erhalten, 13t sich an ihnen mit der Geschichte ihrer Texte die religiose und sprachliche
Entwicklung, die sie umgreifen, ablesen. Der fritheste Zeitpunkt, in den Textvarianten zuriick-
reichen konnen, stellt das Datum der Erfindung der Schrift. Doch wurde schon festgestellt (s.
S. 3f.), daB sich die Schrift nicht sofort zur Uberlieferung umfangreicher Texte eignet. Noch in
den Dramatischen Texten reichen fortlaufende Textstiicke nicht weit und reihen sich in das
Schema der auch in Bildern festgehaltenen Ritualhandlungen ein. Altere Spruchvarianten kénnen
nur dann erhalten sein, wenn dieselben Texte an verschiedene Orte gerieten und dort miindlich
iiberliefert wurden. Sie diirften voneinander stark abweichen und Spracheigentiimlichkeiten
zeigen. Alle Abweichungen jedoch, die sich im Verlauf schriftlicher Tradition einstellen, ent-
stammen einer Zeit, die kaum {iber die Djoserzeit hinaufreicht.

6. Die Neunheiten

Die auffilligste Erscheinung der Textredaktion, die sich iiber mehrere Schiibe verfolgen
1aBt, ist das Umsichgreifen des Gotterbegriffes der ,,Neunheit'’. Die ,,Neunheit ist eine Ableitung
von dem Zahlwort ,,neun (psd)‘, die — wie die Dualbegriffe ,,die beiden Téchter” und ,,die beiden
Lowinnen" fiir das Gotterpaar Schu und Tefnut — dem weiblichen Element folgt und deshalb
als Femininum (pid.t) erscheint. Geschrieben wird die Neunheit im Alten Reich mit neun Gotter-
zeichen, deren Lautwert — wie in entsprechenden Schreibungen der beiden Falken fiir die ,,Herren",
der Wappenpflanzen fiir die Linder in ,,Vereinigung der beiden Linder* — unberiicksichtigt
bleibt. Die Neunheit ist anscheinend ein in Heliopolis erwachsener Begriff. Die schon angefiihrte

1 Schott, Untersuchungen zur Schriftgeschichte der Pyramidentexte, S. 7f.

2 z. B. die Kronengéttin von Elkab durch Nut (Schott, Spuren der Mythenbildung AZ Bd. 78, S. of).

8 z. B. die Erweiterung des Namens , Der sich auf den Osten stiitzt (Dér hr’I3bt.t) (Pyr. 253d,
769b) zu ,,RE, der seinen Arm im Osten erhebt (Dér rmn m’I3bt.t) (Pyr. 153—2c, 1862a, 2175€).



22 I. Quellen und Géotterlehren

Stelle eines Pyramidenweihtextes ruft als ,,groBe Neunheit in Heliopolis” die Gotter Atum,
Schu, Tefnut, Geb, Nut, Osiris, Isis, Seth und Nephthys an (Pyr. 1655). Von ihnen sind auf den
Triimmern des von Djoser in Heliopolis aufgestellten Schreines die Gotter Schu, Geb und Seth
erhalten (s. S. 12), die schon damals als Angehorige einer Gottergesellschaft gelten, da sie mit-
einander zu dem Konig in der ersten Person Pluralis — ,,wir geben Dir..." — dieselbe Rede
sprechen. Diese Neunheit, die Sethe ,ein ganz kiinstliches Produkt nennt!, diirfte zundchst
nichts anderes als ein theologisches System gewesen sein. Es fallt schwer, mit ithm die Mythe
nicht zu verbinden. Doch mull man versuchen, sie wie die Gottergesellschaften anderer Kult-
stitten zu verstehen, die miteinander auch Familien bilden oder in loseren Bezichungen stehen
und zum Teil nie eine Mythe gewinnen. Erst wenn dies System begriffen ist, kann erwogen werden,
ob es sich mit der Mythe deckt, und ob ihm die Mythenbildung vorangeht. Das System von Helio-
polis gibt Atum, dem Ortsgott, vier Gotterpaare bei, von denen das erste als ,, Kinderpaar (s3.tj) des
Atum‘ mit ihm in einer innigeren Verbindung steht, so daf} diese drei Gotter den Grundstock der
Neunheit bilden diirften. Er selbst ist das urspriinglich ungeteilte Ganze und bleibt auch nach der
Schopfung sein Herr. Sein Name kann zugleich ,,Der noch nicht entstandene’ und ,,Der Voll-
endete“2, der Gott vor und nach der Schopfung bedeuten und klingt an das Wort , Weltall (¢m)“
an, wobei man sich ihn freilich als Menschen, als den menschengestaltigen, spiater mit der Sonnen-
scheibe gekrénten ,,Herrn des Alls (nb-tm)* vorstellen mufl. Seine Kinder Schu und Tefnut sind
die Urelemente der Schopfung in Heliopolis ,,Luft'* und , ,Feuchte. Von ihnen trigt Schu den
Himmel und Tefnut die Erde (Pyr. 1405). Das zweite Paar Geb und Nut sind Erde und Himmel.
Sie gelten als Kinder von Schu und Tefnut. Soweit ist das Gottersystem durchsichtig und deckt
sich mit der Mythe, die Schu seine Kinder trennen 1it, wihrend sie Tefnut keine besondere Rolle
zuweist. Dem Gottersystem von Hermopolis, der ,,Achtheit’ entsprechend, welches die Welt als
Wirken der Gotterpaare, ,,Tiefe” ,,Unendlichkeit®, ,,Finsternis* ¢tnd ,,Unsichtbar"’, den negativen
Komponenten von Wasser, Erde, Feuer und Luft erklirt, wiirde man auch fiir die weiteren Paare
der , Neunheit Naturgdtter erwarten und in diesem System mit altigyptischer Spekulation
Osiris und TIsis als Nil und Aegypten, Seth und Nephthys als umliegende Wiiste vermuten. Die
Mythe erklirt diese vier Gotter zusammen mit Horus als Kinder der Nut. Der Umstand, dal
in der Neunheit Horus fehlt, zeigt, da} sich System und Mythe nicht decken. Das Fehlen des
Horus versuchte Sethe in seiner Urgeschichte mit der Annahme zu erkliren, Horus habe bei einer
vorgeschichtlichen Einigung des Reiches die ,,Gegenwart’ repridsentiert und sei deshalb ,,nicht
in die Neunheit aufgenommen® (S. 100). Dies triafe ebenso fiir das geschichtliche Reich zu, in
dem sich die Konige Horus nennen, und so Horus im lebendigen Konig verkorpert ist, der in
den Dramatischen Texten seine Rolle trigt. Doch gibt es ein System, welches auch Horus ein-
schlieBt. Die fiinf Schalttage des altigyptischen Jahres gelten als Geburtstage der Kinder der
Nut. Hier brauchte man fiinf Gotter und hat zu Osiris, Seth und den beiden Schwestern Horus
hinzugenommen, obwohl er mythisch nicht als Kind der Nut, sondern als Sohn der Isis gilt3.
Auch die Mythe hat zunichst einen beschrinkten, sich bald weitenden Personenkreis, zu dem
frith schon Thoth hinzugehdrt, der aullerhalb des Systems bleibt, jedoch in Anrufungen zusammer
mit Horus der Neunheit nachgestellt wird, weil das System nicht alle wesentlichen Gétter umfaft
Die Mythe erweist sich als an solche Systeme von Gétterlehren nicht gebunden. Darum miissen
Systeme und Mythen besonders betrachtet und eingeschitzt werden. Erst wenn man beide erkannt
hat, 1aBt sich ihre gegenseitige Durchdringung beurteilen. Ein gutes Beispiel bietet hierfiir das

1 Sethe, Urgeschichte S. gg.

2 Sethe iibersetzt Urgeschichte S. g5 ,,das All, ,,das Ganze‘ oder ,,das Nichts", Kees, Gotterglaube,
S. 144 ,,der noch nicht Vorhandene‘‘.

3 Horus als Kind der Nut wird so als ,,Alterer Horus'* (,,Arueris*) von ,,Horus, Sohn der Isis‘* unter-
schieden (s. Kees, Gotterglaube S. 259f.). Plutarch 1at De Iside 12 eine vermittelnde Lésung, nach welcher
Osiris mit Isis Arueris im Mutterleib erzeugt hatte, erkennen.



Das Gottersystem der Neunheit. Die beiden Neunheiten 23

Denkmal Mempbhitischer Theologie, iiber das noch besonders zu handeln ist (s. S. 42f.). Hier sind
Gotterlehre und Mythe so voneinander geschieden, dafl sie H. Junker, der letzte Bearbeiter, mit
Erfolg getrennt als Gotterlehre und Politische Lehre von Memphis behandeln konnte, ohne im
wesentlichen von der einen auf die andere verweisen zu miissen.

Der Begriff der Neunheit fehlt in den Dramatischen Texten und taucht in den Hymnen
nur vereinzelt auf (Pyr. 626, 1628), wo er sich als Variante des allgemeinen Ausdrucks ,,Gotter"
(Pyr. 578) erweist und so entweder heliopolitanische Redaktion oder das Anwachsen der Bedeu-
tung des Kultes von Heliopolis kiindet. In Pyramidenweihtexten, die den Kult des Sonnengottes
noch vermissen lassen, tritt die ,,grofle Neunheit in Heliopolis in den koéniglichen Totenkult
(Pyr. 1655, 1660). Diese Texte, die Teile aus Osirishymnen verwerten (Pyr. 1657, 1659), stellen
die Pyramiden unter den Schutz des heliopolitanischen Weltschopfers und seiner Neunheit, die
heliopolitanisch als ,,Herrin der Neunheiten" gepriesen wird (Pyr. 1064), was erweist, dal} neben
ihr noch andere Neunheiten bestanden. In Heliopolis selbst tritt neben sie die , kleine Neunheit*.
Sie wird in den Pyramidentexten nur einmal bei der Einfithrung des Gottes Osiris genannt (Pyr.
178). Neben der ,,groen ('3.t) Neunheit in Heliopolis* findet sich eine zweite, mit einem anderen
Wort fiir ,,groB (wr)", das hiufig den Nebensinn ,dlter' trigt, ausgezeichnete Neunheit. Zu-
sammen bilden sie im Kult des Sonnengottes die ,,beiden groBen (3) und gewaltigen (wr) Neun-
heiten vor den Seelen von Heliopolis (Pyr. 1689). Diese beiden Neunheiten spielen in der Masse
der Verklirungen eine besondere Rolle. Sie scheinen zum Inbegriff der Gottlichkeit geworden zu
sein, den die Redaktoren — oder die Verfasser — an ihnen geeignet scheinenden Stellen einfiigen.
Ein Spruch, in welchem der tote Konig unter anderem zum Stern verklirt wird, ist in vier ver-
schiedenen Fassungen erhalten'. Durch diese Fassungen liBt sich das Aufkommen des Begriffes
der Neunheiten verfolgen. In der iltesten fehlt er noch. In einer jiingeren Fassung findet sich
die ,,groBe (wr.f) Neunheit' an Stelle des Ausdruckes ,,Bogen* fiir die Voilker der Erde und
zwar in dem Satz: ,,Vor Dir zittern die neun (Bégen)“ (Pyr. 794/1012) und in dem Beinamen des
., Wegoffners’ ,,Richter und Gauverwalter der Bogen (Pyr. 804/1013). In den beiden jlingsten
Fassungen sind an beiden Stellen und an einer dritten (Pyr. 797/1714) die ,,beiden Neunheiten*
getreten (Pyr. 1259, 1710, 1719). Als Vorbild des Ausdruckes ,Richter und Gauverwalter der
Bogen* sieht Sethe einen erst in der 5. Dynastie aufkommenden Titel (Pyr. 8¢, 1 Kom.) und
nimmt dies als Anhaltspunkt zur Datierung. Die Redaktion auf die ,,grole Neunheit” und die
,,beiden Neunheiten'* setzt erst nach Einfithrung des Titels, also erst wihrend der fiinften Dy-
nastie ein. In Spriichen der Pyramide des Konigs Unas, des letzten Konigs der 5. Dynastie finden
sich schon die beiden Neunheiten. In den Jahresnotizen der Annalen wird unter den ersten
Koénigen der 5. Dynastie nur die Neunheit genannt?. Die Vorliebe fiir die beiden Neunheiten
ist demnach wihrend der 5. Dynastie aufgekommen. Texte, welche diese Ausdriicke enthalten,
sind entweder wihrend der 5. Dynastie — oder spiter — redigiert oder verfat worden. Diese
Ansetzung riickt eine Reihe von Spriichen in das richtige Licht, wovon hier nur ein Beispiel
gegeben werden soll. Wenn sich der Konig Ré gegeniiber als ,,Heliopolitaner* bezeichnet und sich
darauf beruft, daB auch seine Mutter und sein Vater Heliopolitaner sind (Pyr. 482), so atmet
dies den Geist der 5. Dynastie, die in dem folgenden Ré als Oberhaupt der beiden Neunheiten
und Nefertum, den memphitischen Gott der Lotusbliite, als Oberhaupt der Menschen erklirt
(Pyr. 483), der hier fiir Ptah, den Ortsgott der Residenz die irdische Gewalt ausiibt, wahrend Ré
iiber die Gotter herrscht. Wie zur Bezeichnung der Menschen das Wort , Menschheit (rkj.t)" ge-
wihlt wird, welches frither einmal im oberdgyptischen Staat die unterigyptischen Feinde als
,»Kibitze* bezeichnete (s. S.71), werden die ,beiden Neunheiten als Ausdruck fiir ,,Gotter"
gebraucht. Dieser Ausdruck ist so ein Beispiel einer gewihlten, vielfach gesuchten Sprache, die
sich gerade in den Verklirungen findet. Wenn neben der ,,Neunheit'* Geb (Pyr. 1279, 1621 Var.)

1 Pyr. 793ff., 1ox11ff., 1259ff., 17101f.
2 Urk. I, 245, 5; 246, 13, I5 mit einem Kult in der 'Bibliothek’ des Reichsheiligtums ,Briiderschaft’.




24 I. Quellen und Gétterlehren

und neben den beiden Neunheiten Atum (Pyr. 1489, 1982), Ré (s. 0.) oder Ré-Atum (Pyr. 16941f.)
genannt werden, sind diese Ausdriicke auch theologisch begriindet. In Parallelsitzen werden
sie als Synonym fiir ,,Gotter'* gebraucht — ,,vor Dir schweigen die Gotter, die Neunheit legt ihre
Hinde an ihre Miinder* (Pyr. 254, vgl. 1169/1170), ,,der Stern, vor dem sich die Goétter beugen
und die beiden Neunheiten zittern' (Pyr. 537, 538), ,,die Gotter jauchzen und die Neunheiten
jubeln (Pyr. 1233, 2141). Der Ausdruck ,,die beiden Neunheiten insgesamt’ (Pyr. 304) diirfte
das einfachere ,,alle Gotter* umschreiben. Fiir die ,,Gotter’ der Hymnen, die vielfach selbst ver-
einheitlichend anstelle der ,,Horusdiener und des ,,Sethgefolges’* getreten sind (s. S. 44f.), setzen
die Verklirungen nacheinander die ,,Neunheit" und die ,,beiden Neunheiten'‘, weil sie im Kult
von Heliopolis die Rolle der Horusdiener im Kult des Horus und der Gotter im Kult des Osiris
tragen.

Neben dieser sinnvollen Bevorzugung findet sich eine weitere Verwendung des Ausdruckes
,,die beiden Neunheiten. Er tritt vielfach nicht nur dort auf, wo frither das schlichte ,,Gotter
verwendet wurde, sondern wird wie schon fiir die Bogen an die Stelle anderer Worter in den Text
eingesetzt. Die Bedeutung der so entstehenden Sitze 148t sich oft nur aus Varianten erschlieBen.
In einer Reihe von Fillen gibt hierbei der Lautbestand der Worter die Veranlassung, so bei dem
Worte ,,Bogen (pd.wt)", ebenso bei Sothis (Spd.f), an deren Stelle nun die Neunheit den toten
Konig gebiert!, und bei dem Worte , Lippen‘* (sp.tj), das verschiedentlich durch die beiden
Neunheiten ersetzt ist, was an eine These der Gotterlehre von Memphis erinnert, welche Zihne
und Lippen des die Welt im Sprachvorgang durch Benennen aller Dinge erschaffenden Schépfers
als ,,Neunheit' erklart®. In anderen Fillen fehlt jedoch als Ursache das Wortspiel, so, wenn Ré
am Himmel — statt des nach spiteren Varianten zu erwartenden Geb — an der Erde die beiden
Neunheiten gegeniiber treten (Pyr. 121), wenn sich neben Geb als Vater statt Nut die Neunheit
als Mutter des Osiris findet (Pyr. 258) und neben Horus statt Thoth (Pyr. 1507/ 1089) nun die
beiden Neunheiten (Pyr. 1373) den Konig kleiden und schmiicken. In diesen Fillen wird das vor-
gestellte Bild zu Gunsten reiner Spekulation zerstort. Denn die Neunheit kann zwar als dog-
matischer Begriff zusammengefalt werden, wird aber damit zu einem unvorstellbaren Gebilde.
Wenn sie den Konig gebiert, so ist dies nur noch als Dogma zu verstehen 3. Die beiden Neunheiten
anstelle des Thoth machen das Ritual undurchfithrbar. Vom aufgefithrten Mysterienspiel wird
es zur bloB verlesenen Verklarung. Auch der Ersatz der ,,Bégen‘* durch die Neunheit bringt einen
Schwund sowohl an Anschaulichkeit wie an politischer Bedeutung. Denn wenn die ,,Bogen®,
die Volker der alten Welt, vor dem Konig zittern, zeigt dies die ganze irdische, vorstellbare Macht
des gottergleichen Konigs. Wie sollen jedoch Gétter, die als Viter und Miitter des Konigs gelten,
vor ihm zittern ? Eine derartige Redaktion sucht nur noch nach Gelegenheiten, das zum Inbegriff
von Kult und Mythe gewordene Dogma herauszustellen, ohne sich um die Anschaulichkeit des
Erzihlten zu kiimmern. Wie die Varianten zeigen, erfolgt dieser Vorgang erst wihrend der 5. Dy-
nastie und beschrinkt sich nicht auf die Bevorzugung der Neunheit. Wenn anstelle des Aus-
druckes ,,Bug des Schiffes des Ré*“ (Pyr. 710) die Bezeichnung , Nase des Schiffes der beiden
Neunheiten® (Pyr. go6 Var.) gewiihlt wird, so tritt hier das Merkmal gesuchter Sprache der spe-
kulativen Redaktion der spiaten 5. Dynastie doppelt auf. Beispiele dieser bliitenreichen Sprache
lassen sich aus vielen Verklirungen beibringen und zeigen, wie sehr man sich um schéne Worte

1 vgl. Pyr. 262a und A. de Buck, The Egyptian Coffin Texts, Bd. 2, S. 61a.

2 Schott, Die beiden Neunheiten als Ausdruck fiir ,,Zahne‘* und ,,Lippen* (AZ Bd. 74, 04ff.). Ein
weiteres Beispiel findet sich Pyr. 458, wo die ,,Neunheiten* des Kénigs mit dem , unverginglichen Sieben-
gestirn®, d. h. seine Lippen mit dem Gerit der Mundoffnung, ,,gereinigt”, d. h. , gedffnet’ werden.

8 Dazu palt die Feststellung von Junker, Die politische Lehre von Memphis, S. 64, ,,dall die Be-
zeichnung ‘Sohn’‘‘ ,,in den Pyramidentexten vorwiegend sinnbildlich verwendet wird". Wenn Sethe, Kom.
zu Pyr. 258b meint, dal} ,,die Neunheit* hier ,,als Weib behandelt‘" sei, so umschreibt dies den Tatbestand.
Doch diirfte die Neunheit (die Variante Pyr. 2206 hatte — nach Jéquier, Les pyramides des reines Neit
et Apouit, Neit Z. 7 — ,,die beiden Neunheiten*’) kaum als Frau personifiziert vorgestellt worden sein.



Ersatz anderer Gétterbezeichnungen durch gewihlte Ausdriicke 25

und Umschreibungen bemiiht. Ansitze dieser spekulativen Sucht lassen sich in den Drama-
tischen Texten allenfalls in der Rollenverteilung und in den Hymnen im Namen der Namens-
formel (s. S. 41) finden. Diese Bezeichnungen sind oft so gesucht, daB es schwer fillt, unter
jhrem schonen Schleier die bekannten Gotter zu entdecken. Anfinglich werden sie den Gott-
heiten in Litaneien nach den bekannten Namen zugerufen, wie in dem schon angefithrten
Beispiele Ré unter anderem die Namen ,,groBer Wildstier' und ,,grofler Nachen™ (s. S. 19), der
roten Krone von Unterigypten ,,Flamme*, ,,GroBe'‘ und , Zauberreiche" (Pyr. 194, vgl. 196),
Nephthys unter anderen ,, Abendbarke’!. Aus anderen Beispielen wissen wir, daB Isis und Nephthys
auch als Morgen- und Abendbarke galten. Spater setzt man derartige Beinamen anstelle der iib-
lichen Namen ein. Wer wiirde, ohne dies zu wissen, in dem ,,Sohn der Morgenbarke, welchen sie
gebar* (Pyr. 1194), als der sich der Konig dem Fihrmann vorstellt, Horus erkennen? Es be-
durfte theologischer Gelehrsamkeit sowohl, derartige Umschreibungen zu prigen, wie auch, sie
zu verstehen?, Im Schiffe des Sonnengottes steht auf Bildern des Neuen Reiches am Bug die
,,Wahrheit als Gottin des Rechts. Sie hat man in der Bezeichnung ,, Wunsch der Gotter am
Bug des Sonnenschiffes” (Pyr. 490) zu erkennen. So nennt man in den Verklirungen Nut die
,,Gottesgebirerin' (Pyr. 258) und ,,die groBe Bahre" (Pyr. 658), Geb den ,,Ausgebreiteten’‘ (Pyr.
604), Seth den ,,Herrn des Sturmes” (Pyr.261), Thoth den ,,Richter der beiden Gotter™ (Pyr. 273)
oder ,,Schlichter des Streits" (Pyr. 306). Ré den ,,GroBen unter den Gottern” (Pyr. 548), das
Lichtland ,,Ufer des Ré"“ (Pyr. 273). Auch die Gefilde am Himmel , Feld des Schilfs”, , Opfer-
feld”, , Feld des Skarabaeus", ,,Feld von Malachit” (Pyr. 936) erkliren sich zunichst als ge-
wihlte Bezeichnungen des Himmels. Von den alten im Kult iitberkommenen Namen und Bei-
namen der Gotter, an die sie erinnern — ,,Erster der Westlichen des Gottes von Abydos, ,,grole
Wildkuh der Kronengéttin von Elkab — lassen sie sich im Allgemeinen durch die Art ihrer
Verwendung scheiden. Wihrend die neuen gesuchten Ausdriicke oft nur dies eine einzige Mal
beniitzt werden, gehiren die alten Beinamen zu einem festen Bestande, der sogar von Gottheit
zu Gottheit wandert.

7. Heliopolis und Memphis

Die gesuchte Anonymitit der Gottesbezeichnungen, welche in den Verklirungen die Gotter
sowohl mit dem Glanz iiberkommener Reste wie mit den Friichten jiingster theologischer Spe-
kulation umgibt, hat dazu gefiihrt, daB es heute schwer fillt, den Anteil der verschiedenen Lehren,
die an dieser Verschleierung mitgewirkt haben, zu entwirren. Im Zusammenhang mit der Rolle
des Osiriskultes in Heliopolis und Memphis meint H. Junker in seinem Aufsatz , die politische
Lehre von Memphis*: ,,Wir haben uns daran gewshnt, von der Uberarbeitung der Texte durch
die Schule von Heliopolis zu sprechen; vielleicht aber muB mit einem &hnlichen Einflul der
Hauptstadt Memphis auf die Entwicklung der Spriiche gerechnet werden” (S. 67). Das Denkmal
Memphitischer Theologie, welches Junker zu dieser Stellungnahme veranlaBt, gibt in seiner
,,politischen’* Mythe selbst eine Ursache der in Frage gestellten Einschatzung. Der Hauptgott
dieser Mythe, der die streitenden Gétter richtet und die ,,Konigsburg* anlegen laBt, ist nicht
Ptah, der Ortsgott von Memphis, sondern der Erdgott Geb. Dieselbe iiberragende Rolle spielt
Geb auch im Dramatischen Ramesseum-Papyrus und in einer Reihe der Hymnen mit der Namens-
formel der Pyramidentexte, die auf Grund der in ihnen genannten Gétter und Orte ebenfalls als
memphitisch angesehen werden miissen (s. S.57). Sethe kennzeichnet in seiner Bearbeitung des

1 Pyr. 150 — wie das ,,méget Ihr Euch seiner erinnern!* zeigt — mit Nephthys zusammen genannt,
jedoch von ihr geschieden. Pyr. 210 sind jedoch Isis und Nephthys — Ré und dem ,,groBen Nachen* (Pyr.
209) entsprechend — mit den beiden Barken gleichgesetzt; vgl. Jéquier, La pyramide d’Aba, Zeile 369f.

2 Eine Weiterentwicklung dieses Vorganges ist die zeitgenossische ,biirokratische’ Ausdeutung,
die z. B. in T. , Akte' () anstelle von ,,Arm‘* () setzt (Pyr. 275¢, 286a), vermutlich in Anlehnung an
Pyr. 408¢, wo dem Kénig von Orion, dem Géttervater, ein Diplom, das ihn als ,,groBes Macht" bestatigt,
ausgestellt wird (vgl. Sethe, Kom.).



26 I. Quellen und Gétterlehren

Ramesseumpapyrus Geb als ,,Oberhaupt” und ,,Obersten der Gotter (S. 155, 167, 175). Als
Erdgott und Vater des Osiris nimmt Geb gegeniiber den anderen Gottern eine iiberragende Stellung
ein, indem er ihnen gebietet, ihren Streit schlichtet und auch von Horus Meldungen entgegen-
nimmt. Sethe spricht auf Grund dieser auch anderenorts feststellbaren Stellung des Erdgottes
in seiner Urgeschichte geradezu von einer ,,Religion des Geb* (S. 59). Kees betont, daB auch ,,in
Heliopolis* ,,zunichst Geb voran® stand!. Nach der bisherigen Untersuchung diirfte diese Macht
des Geb nicht in Heliopolis erwachsen sein, da er dort neben Atum als Ortsgott in eine unter-
geordnete Stellung geriickt wire, wenn sein Herrschaftsanspruch nicht schon gesichert war. Die
Dramatischen Texte und noch die Hymnen zeigen, dal dies in Memphis geschah. Hier ist Geb
der oberste Gott und fiillt anscheinend mythisch den Platz des Ortsgottes Ptah aus, als dessen
,,Stellvertreter* er noch im Neuen Reiche gilt?. Wenn von ,,Geb vor seiner Neunheit” die Rede
ist (Pyr. 255, 1868), so scheint er auch einmal eine eigene Neunheit besessen zu haben. Dies kénnte
eine memphitische Gegenbildung zu der aufstrebenden ,,groflen Neunheit” von Heliopolis ge-
wesen sein. Doch billigt die Mythe Geb auch innerhalb der heliopolitanischen Neunheit die Rolle
des ,,Sprechers’ zu, was als Anerkennung seiner Stellung als Herr der Residenz verstanden
werden kann. Es ist auffillig, da sich die Neunheit ohne das Pridikat ,,grof* in den Pyramiden-
texten ausnahmslos im Zusammenhang mit Geb findet. Sie taucht in einer Hymne an Geb auf,
welche die Neunheit in heliopolitanischer Zusammensetzung voraussetzt (Pyr. Spr. 592). Doch
wird hier Geb— wie Ptah im Denkmal Memphitischer Theologie— als der ,,einzige grole Gott* aus-
driicklich auch iiber Atum gestellt, der sich ihm freiwillig untergeordnet haben soll (Pyr. 1617).
Auch dies Dogma diirfte nicht in Heliopolis, sondern in Memphis erwachsen sein. So erweist
sich in den Pyramidentexten gerade das iltere Textgut als memphitisch. Nach der bisher ge-
troffenen Gliederung erscheinen die ersten Spriiche heliopolitanischen Geistes — Pyramiden-
weihtexte (Spr. 6oo, 6or) und die Litanei, welche Osiris den Gottern der Neunheit vorstellt
(Spr. 219) — als Ubergangsformen zwischen den Hymnen und Verklirungen. Das Denkmal
Memphitischer Theologie konnte mit ihnen gleichaltrig sein, da es ebenfalls zwischen den Hymnen
und den Verklirungen steht. Durch iibernommene Sitze mit den Hymnen verbunden scheint
es mit seiner Ansetzung der Neunheit — nicht der beiden Neunheiten — als Zihne und Lippen
des Ptah (s. S.24) das Vorbild der gleichartigen Einsetzung der beiden Neunheiten in den Pyra-
midentexten geworden zu sein. So diirften ,,Litaneien‘ und ,,Lehre’ gleichaltrige Dokumente der
Auseinandersetzung zwischen Heliopolis und Memphis darstellen, die mit der Einfithrung des
Sonnenkultes zu Beginn der 5. Dynastie anscheinend zu Gunsten der Sonnenstadt entschieden
wird. Doch bricht damit weder das Erscheinen memphitischen Textgutes ab, noch beschrinkt
es sich auf Dokumente der Auseinandersetzung mit der anderen groBen Lehre des Alten Reiches.
Unter den Verklirungen finden sich Spriiche, in denen Sethe memphitisches Gedankengut er-
kannt hat3. Wenn auch in den Verklirungen Ptah kaum und Memphis iiberhaupt nicht genannt
werden, finden sich doch — besonders in der jiingsten Pyramide — Gotter aus anderen mem-
phitischen Kulten wie Sokaris von Sakkara, Min vor den Reichskapellen, Apis vor dem Serapeum
(Pyr. 1998) in Spriichen, die Merkmale ihres memphitischen Ursprunges tragen. Zu bedenken
ist auch, daB schon die beiden letzten Konige der 5. Dynastie keine Sonnenheiligtiimer errichten,
und da} nach Manetho die 6. Dynastie wieder aus Memphis stammen soll.

In den Varianten der Verklirung, welche die Abwandlung der ,,neun Bégen‘ in die ,,beiden
Neunheiten* ergaben, tritt in dem Satz: ,,Erde hére auf das, was die Gotter sagen, was Ré sagt!“
(Pyr. 795) zunachst ,,Geb” (Pyr. 1013) und schlieBlich , Horus* (Pyr. 1712) an die Stelle des
Sonnengottes. Hier findet anscheinend eine nach Einfithrung des Sonnenkultes riickliufige Be-
wegung statt, die jedoch den Sonnengott nicht wieder vollig verdringt, da er in den Varianten
an anderen Stellen belassen wird. In den beiden jiingeren Varianten taucht Sokaris von Sakkara

1 Kees, Gotterglaube S. 227. 2 A. Mariette, Abydos Bd. 1, Taf. 36a.
3 z B. KEom , Bd. 2, S; 13xff 308, 312.




Geb und der Kult von Memphis. Die Rolle des Kénigtums 2T

(Pdw-5) in einer Aufzihlung von Géttern auf, mit denen der tote Konig verglichen wird, so daf}
man hier memphitische Bearbeitungen einer urspriinglich heliopolitanischen Verklirung erkennen
méchte. Sie hitte zundchst Geb als memphitisches Oberhaupt der Gotter und spiter ausgleichend
Horus, den alten koéniglichen Gott fiir den heliopolitanischen Himmelsherrn eingesetzt und so
dltere in Memphis erwachsene Verhiltnisse wiederhergestellt. In dhnlicher Weise erschiene so
in einer anderen Verklirung Geb offensichtlich Ré angeglichen als Himmelskonig (Pyr. 655f.).
Derartige Schliisse iiberschitzen den EinfluB priesterlicher Spekulation auf das Konigtum des
Alten Reiches. In einem Gebet um Speisen wird ein Gott, dessen Name Wr-k3.f, wie Sethe ver-
mutet, in die Zeit der Konige Schepseskaf und Userkaf fithrt, , Mundschenk des Horus, Zere-
monienmeister der Laube des Ré und Kiicheniltester des Ptah* genannt (Pyr. 560 Var.). Sethe
bemerkt zu diesen, Titeln der koniglichen Verwaltung nachgebildeten Beinamen: , Es ist ver-
lockend in den drei Amtern bei den drei Géttern, Horus, Ré und Ptah eine Bezugnahme auf die
drei Perioden der Urgeschichte von Buto-Hierakonpolis, Heliopolis und Memphis zu vermuten®
(ibd. Kom.). Doch diirfte die Nebeneinanderstellung der Beinamen lediglich die gemeinsame
Waurzel der drei Gottesbegriffe bieten, die simtlich dem Konigtum entspringen und so im Alten
Reich gleichwertig nebeneinanderstehen. Die Art und Weise, in welcher der Sonnenkult erscheint,
spricht dafiir, daB er nicht in Heliopolis erwachsen ist, sondern dorthin vom Konigtum in der
5. Dynastie verpflanzt wurde, nachdem Ré vorher heimatlos wie die anderen Gotter der Mythe,
vom Konigtum zum Symbol seiner Macht erwihlt und entwickelt wurde. Neben ihm biiit Atum,
soweit er nicht in ihm ginzlich aufgeht, an Bedeutung ein. Als Abend- oder Nachtsonne tritt
der Weltschopfer in die Finsternis zuriick, aus der sich tidglich der neugeborene Sonnengott
strahlend erhebt. Eine derartige Umwertung eines alten Ortsgottes durch eine neue, freilich bald
den Ruhm der Sonnenstadt mehr als die alte Gottheit kiindende Gestalt, scheint nur durch
konigliche Wahl und nicht durch priesterliche Spekulation in Gang kommen zu konnen. Mit
Heliopolis diirften die Konige der 5. Dynastie ihre eigene Schopfung gepflegt haben, ohne darum
Memphis aufzugeben. Thre Pyramiden und Sonnentempel riicken von Giza am Rande der Wiste
nidher an Sakkara und Memphis heran. Nur mit Atum als Gottheit einer abwegigen, vielleicht
rithrigen Lehre kann sich die Lehre von Memphis auseinandersetzen, wie dies im Denkmal Mem-
phitischer Theologie geschehen ist. Hinter der Lehre dieses Denkmals steht noch das Koénigtum,
werden doch seine Symbole gepriesen, und der Gott der Residenz auch zum Schopfer der Orts-
kulte erklirt. Ein in Heliopolis residierendes Konigshaus hdtte sich dies nicht bieten lassen.
So diirfte auch die neue Lehre, in der das Konigtum den Sonnengott iiber alles stellt und fiir
sich selbst das Sohnesverhiltnis zu diesem Gott beansprucht, Memphis als Residenz nicht iiber-
sprungen, sondern erginzt und umschlossen haben, wie es in der schon erwidhnten Textstelle,
die Ré als Oberhaupt der beiden Neunheiten und Nefertum, den Gott von Memphis als Herrn
der Menschheit preist (s. S.23), zum Ausdruck kommt. Wenn in den Verklarungen Heliopolis
haufiger genannt wird, als jede andere Stadt, so spricht auch dies nicht fiir Heliopolis als Heimat
des Kultes einer alten Hauptstadt. In Heliopolis selbst hitte man schlicht vom ,, Fiirstenhaus,
vom ,,Richter und der ,,groBen Neunheit' gesprochen. Wenn man zu diesen Begriffen das ,,von
Heliopolis*“ hinzusetzt, erfolgt die Benennung -on auflen her. Ebenso spricht auch das Vor-
kommen der Stadt ,,Buto’ in Verklirungen eher gegen als fiir ihren Ursprung aus dieser Stadt,
denn einen Konig, der wirklich dort regiert, hitte man wie spiter die in den Friedhofen ihrer
Stidte begrabenen Beamten sagen lassen: ,Ich komme aus meiner Stadt'* und nicht ,Ich bin
aus Buto gekommen‘'!. Echte Texte aus butischer Zeit triigen vermutlich die Merkmale ihrer
Herkunft ebenso unauffillig an sich wie memphitische Texte des Alten Reiches, deren Ursprung
auf Grund der vorkommenden Kultstiiten gesichert scheint.

1 vgl. Sethe, Kom., Bd. 3, S.70. Auch der aus Buto kommende Konig bezeichnet sich mit dem
urspriinglich oberigyptischen Wort fiir ,, Konig (Njsw.t)'* der geschichtlichen Zeit (Pyr. 1374a).



T APITEL

Entstehung der Mythe als Form

1.Zur Formung der Mythe

Mythen vermitteln die Kunde einer vor dem Menschen erschaffenen, {iber ihn erhabenen
Welt, die auch seine Erde umschlieft und sein Schicksal leitet. Sie setzen als Gegensatz das
BewuBtsein geschichtlicher, in die Gegenwart einmiindender Wirklichkeit voraus und kénnen
sich schon deshalb erst nach Anbruch der Geschichte jenseits einer in Annalen und Archiven
greifbaren Uberlieferung herausbilden. Die Weite menschlicher Vorstellung und Ahnung sind
ihre Grenzen, iiberkommene ritselvolle Gestalten, heilige Gegenstinde und vieldeutige Hand-
lungen ihr Kernbestand an Symbolen des nicht anders FaBbaren. Es bedarf einer besonderen
Form, eine solche Welt zur Sprache zu bringen. Aus der in Kult und Frommigkeit gefundenen
gehobenen Sprache entwickelt die Mythenbildung ihre Form, die erst mythische Erzdhlung er-
moglicht. Vom scheuen Preis der Gottheit im Morgenlied, vom Bannen feindlicher Méachte durch
die Nennung ihrer Namen bis zur offenen Erzdhlung von Mythen, welche den Beginn einer ewigen
Urzeit vor die schon Jahrhunderte zihlende Geschichte iiberlieferter Namen und Daten setzt,
ist es ein langer Weg, dessen schlichtes Ergebnis nur Spuren der Herkunft bewahrt hat. Meist
verliert er sich mit den ersten verschollenen Daten in der Frithzeit der Vélker. In Agypten 148t
sich dieser Weg am iltesten Textgut noch verfolgen. Zwar erscheinen die ersten umfangreichen
Sammlungen religioser Texte erst in Pyramiden von Konigen der 5. Dynastie gegen Ende des
Alten Reiches. Doch enthalten sie auch Spriiche und Spruchfolgen, die mehr oder minder redi-
giert dlteren Epochen dieser ersten geschichtlichen Bliitezeit entstammen. Die Erfindung der
Schrift, welche um die Zeit der Reichseinigung den Beginn der Geschichtlichkeit erméglicht und
auslost, stellt das Datum, iiber welches schriftliche Tradition nicht hinaufreichen kann. Die Art
des Auftretens der Schrift, die sich zunichst auf Namen, Beischriften, Siegel und Herkunfts-
angaben, in den Annalen auf knappe Sitze beschrinkt und erst in der 2. Dynastie ihre end-
giiltige Form findet, 138t vermuten, daB es einiger Zeit bedurfte, bis sie zur Uberlieferung um-
fangreicher Texte dienen konnte. Doch zeigen die idlteren Texte Eigenheiten gerade der frithen,
neugeformten Schrift. Auch in ihren knapp gefalBten Gotterreden, in ihrer Worter und Zeichen
sparenden Anordnung diirften sich Merkmale frither Textgestaltung erhalten haben. Weitere
Eigenheiten sind bei der Niederschrift der Pyramidentexte, nicht ohne Spuren zu hinterlassen,
im Wesentlichen schon beseitigt, haben sich jedoch in einer Reihe noch spiter auftauchender
Texte, vor allem im Dramatischen Ramesseum-Papyrus erhalten. Sie zeigen eine im Folgenden
zu untersuchende Form, gegeniiber welcher sich die Masse der Pyramidentexte als jiinger erweist.
Noch fehlen mythische Zitate und Vergleiche, noch trigt der Konig nicht die vielen Gotterrollen,
die ihn spiter auf dem Wege zu seinem Vater, dem Sonnengott, verklaren. An seiner Stelle sprechen
die Gotter zueinander und vollziehen — in Gestalt des Konigs und der anderen Teilnehmer am
Festspiel — das heilige Ritual. Geschlossen als Festspiel tritt hier die mythische Welt vor unsere
Augen. Sie trigt keine eigene literarische Form, welche die Mythe — wie das ,,Es war einmal®
des Mirchens — kennzeichnet. Doch kiindet sich die Mythe als eigentiimliche Erzdhlung schon



Das Erscheinen der Mythe im Kult. Ausbildung der Mythe im Totenglauben 29

an. Die Erklirungen der Kulthandlungen, welche die Gotterreden begleiten, — ,,Das ist Horus,
der zu seinen Kindern spricht — sprengen den dramatischen Rahmen, indem sie sich weder
als Rede noch als Handlung auffithrbar an den Zuschauer wenden, und erklidren die Kulthand-
lung als mythischen Vorgang. Wird ein solcher Vermerk von der Kulthandlung getrennt und
als einst geschehen erzdhlt — , Horus sprach zu seinen Kindern' —, so ist die Mythe als Sprach-
form gefunden. Aus der Bewegung zur vollendeten Form zuriickblickend 148t sich die Mythen-
bildung geradezu als Formproblem verstehen, als ein Bemiihen, das iiberkommene heilige Gut
auf eine einzige Formel zu bringen und durch sie Weltlauf und Einzelschicksal zugleich zu er-
kliren. Diese Formel ist die Mythe. Durch das mythische Zitat wird ein immer wiederkehrender
Vorgang an das erste Mal der Gottergeschichte angeschlossen. Nachdem die dramatische Form,
das Festspiel der Menschen mit Gotterrollen, im Kult gefunden wurde, erwichst die mythische
Form im Totenglauben, in welchem sich Ewigkeit und Gegenwart unmittelbar begegnen. Dem
toten Konig — und spiter jedem seligen Toten — kommt die vermittelnde Rolle zu. Er geht
im Tode zu den Gottern der Mythenbildung, die sich in den Teilen der ewigen Welt, menschen-
gestaltig vorgestellt, verkorpern. Durch die auf ihn bezogene oder ihm in den Mund gelegte
Rede wird ein mythischer Vorgang zitiert und damit fiir den Weg aus der irdischen, den zitie-
renden noch oder gerade nicht mehr umschlieenden Gegenwart die mythische Ewigkeit be-
schworen.

Der konigliche Totenglauben findet in der Verklirung eine literarische Form, mit der er
den Konig in die mythische Welt versetzt. Er iiberbriickt mit ihr die Kluft zwischen geschicht-
licher Gegenwart und géttlicher Ewigkeit, in welche der tote Konig eingeht. Es ist noch nicht
die Mythe selbst, die hier in mythischer Form erscheint, sondern der Weg des Konigs ,,zu seinen
Gotterbriidern. Die neue Form macht den Tod zum mythischen Ereignis — ,,Du bist davon-
gegangen, damit Du den Stitten des Horus gebietest. Du bist davongegangen, damit Du den
Stitten des Seth gebietest. Du bist davongegangen, damit Du den Stitten des Osiris gebietest"
(Pyr. 218 Var.); ,,Ich gehe davon, damit ich Ré besuche'* (Pyr. 948); ,,Ich gehe ein Davongehen
als Auge des Horus" (Pyr. 976). Sie verkliart so das Leben gerade bei seinem Ende, indem sie
den Weg der Seele verfolgt und mit Gotterschicksal vergleicht. Sie beschwért den Leichnam,
nicht zu verfallen, nimmt gegen einen &lteren Totenglauben Stellung und verhilft dem Toten
zur Wiedergeburt durch eine neue Mutter als unvergéinglicher Stern, so daf er ,,seine erste Mutter,
die er gekannt hat, nicht mehr kennt" (Pyr. 1428). Man konnte einwenden, dafl auch in Dra-
matischen Texten der tote Konig die Rolle des Osiris trigt und damit in die mythische Weit
versetzt ist. Doch geschieht dies dort mit eigenen Mitteln, die wir dramatisch nennen, und die
auch dem toten Konig noch eine Rolle zuweisen. Die Verkldrung beniitzt demgegeniiber die Form
der Erzihlung, welche — im Munde des toten Konigs — aus einem mythischen Bereich heriiber-
tont. Man kann die Geeignetheit des Begriffes ,,mythisch* fiir die Form derartiger Verklirungen
bezweifeln und eine ErschlieBung dieses Begriffes an echten Mythen fordern. Doch wiirde ein
so gewonnener Begriff gerade gegeniiber den Anfingen der mythischen Form versagen. Alle
derartigen Begriffe sind Hilfsmittel, die erst im Verlaufe einer Untersuchung anschaulich werden.
Auch der Begriff , dramatisch ist gegeniiber den sogenannten altigyptischen Dramatischen
Texten nur eine vorldufige Hilfe, denn dal diese Texte nicht das, was wir heute Drama nennen,
darstellen, wird niemand bestreiten!. Da diese literarische Form im Kult erwachsen ist, konnte
man sie auch literarisch , Kultform‘ nennen und statt von Dramatischen Texten von ,,Kult-
texten” sprechen. Schon wenn diese Texte treffender , Festspiele* genannt werden, treten ihre
»dramatischen Reden neben anderen Vorgingen — wie Umziige und Wettspiele — zuriick.
Doch bleibt dann die Eigenart der Rollenverteilung, in der sich die Rollenverteilung echter
Dramen anzeigt, unberiicksichtigt. Die selbstindige Entwicklung literarischer Formen setzt

1 s. Sethe, Dramatische Texte S. g5.



30 II. Entstehung der Mythe als Form

schon eine von allem anderen abgeloste Formkunst voraus, wihrend doch literarische Formen
wie andere Kunstmittel zundchst fiir andere, nicht literarische Zwecke geschaffen und als hierfiir
gliickliche Formeln beniitzt werden. Auch zur spateren Kunstform erstarrt tragen sie noch einen
Rest ihrer einstigen Bestimmung. Die Zauberformel, welche die Schlange als dimonische Macht
bannen soll, spricht ihren Gegenstand an, umkreist und bedroht ihrerseits das Bedrohliche und
1iBt es nicht frei, bis es ,,fillt und weicht". Besonders wenn derartige Formeln dem kleinen
Horusknaben ,,mit dem Finger im Munde® (Pyr. 663, 664) zugeschrieben werden, erinnert ihre
Sprache an die Weise, mit der man in einer Art Kindersprache zu Kindern spricht, eindringlich,
beschworend, mit eigentiimlicher, sprunghafter Gedankenfiithrung. Damit tragen diese Zauber-
spriiche lediglich ihre eigene fiir den besonderen Zweck geeignete Form, sei es, daf} sich der Be-
schworer selbst durch diese eigentiimliche Sprachform als Kind kennzeichnet, dem die Schlange
nichts tut, sei es, daf} er zu der Schlange wie zu einem unberechenbaren Wesen spricht, welches
man in anderer Weise iiberzeugen mufl als einen Me-ischen. Zweck dieser Sprachform ist es, die
Giftschlange zu verzaubern. Zweck der mythischen Sprachform konnte es sein, den Abstand,
welcher zwei verschiedenartige Welten, die mythische und die irdische, trennt, erzihlend zu be-
wiltigen. Dies gelingt der Verklirung in besonderer Weise, da sie dem toten Konig folgt, der
selbst in die Welt der Gotter davonging. Wie mit der dramatischen Form nicht sofort das Drama,
wire auch mit der mythischen Form nicht sofort die Mythe gegeben. Die wirkliche Entwick-
lung ist, wie im Folgenden gezeigt werden soll, noch verwickelter. Gehen doch sowohl die er-
zdahlende Form der Verklirung wie auch die als Lehre vorgetragene echte Mythe, beide auf ver-
schiedenen Wegen herausgebildet, auf Dramatische Texte zuriick, so dal} hier eine doppelte
Entwicklung von der dramatischen zur mythischen Form vorzuliegen scheint. Inwieweit die
Textentwicklung diese und andere Formen aneinanderschlieBt, sollen die folgenden Unter-
suchungen erweisen. Vorwegnehmend kann jedoch schon betont werden, dal die verschiedenen
Formen zwar sprunghaft als etwas anderes in Erscheinung treten, jedoch unbedenklich alte
Formen weiterverwenden. In der mythischen Erzdhlung finden dramatische Gespriche Platz.
Auch thematisch bleibt ja élteres Gut bewahrt. Mit dem Sonnengott hat die Mythenbildung
ein Symbol gefunden, das nicht nur den Horizont noch einmal weitet und das altigyptische
Weltbild kront, sondern auch auf idltere Mythen Licht wirft und ihre schonen Gestalten neu be-
leuchtet.

2. Die Dramatischen Texte

Bei der Durchsicht der Quellen und ihrer vorliufigen Gliederung wurden auf Grund der
Eigenart ihrer Schrift Bildreihen mit spirlichen, dargestellte Vorginge, handelnde Personen und
ihre Reden wiedergebenden Beischriften als ihrer Form nach #ltestes literarisches Gut erkannt.
In dieser Form erscheinen Festspiele, vor allem die Zeremonien des Jubilaeumsfestes, das auch
mit seinem Gotterbestand in die Thinitenzeit hinaufreicht (s. S. 6f.). Ein zweites Festspiel, welches
erst in einer Abschrift des Mittleren Reiches, dem von Sethe in seinen ,,Dramatischen Texten
zu Altigyptischen Mysterienspielen“ (S. 81ff.) veroffentlichten Ramesseum-Papyrus erscheint,
zeigt iiber einer Bildreihe, die sich formal von den Bildern des Jubilaeumsfestes nicht unter-
scheidet, Dramatische Texte. Schriftmerkmale lassen in ihnen eine zwar ebenfalls altertiimliche,
aber doch gegeniiber den Bildreihen jiingere Erscheinung vermuten (s. S. 8), was darin eine
Bestitigung finden kann, da8 hier die mit einigen Reden selbstindigen Festhandlungen durch
die Dramatischen Texte nicht etwa erginzt, sondern umgewandelt werden. Die Kultvorginge
gewinnen in den Dramatischen Texten einen neuen, mythischen Inhalt und werden so als Sinn-
bilder mythischen Geschehens erklirt. Damit erhalten die den Kult ausiibenden Personen und
sogar Gegenstande des Kultes Gotterrollen. Die feierlichen Handlungen werden nun durch Reden,
die zwar mit Wortspielen auf die Gegenstinde der Handlungen anspielen, sich jedoch inhaltlich
nur als Teile von Mythen verstehen lassen, begleitet. In der Gegenwart des Kultes tritt die Mythe



Mythe und Festspiel 31

vor die Augen der Glaubigen, niher und greifbarer, als dies in den auf eine jenseitige Welt weisenden
Verklirungen geschehen kann. Dieser merkwiirdige Befund, der auf die Verwurzelung des élteren
religivsen Textgutes im Kult ein Licht wirft, zeigt, dall formal gesehen die Mythe nicht in einer
eigenen Form auftritt, sondern sich einer fremden bedient, die frither einmal im Kult erwachsen
ist. Erst im weiteren Verlauf lost sie allmihlich diese Verwurzelung, bis die Mythe nicht mehr als
Festspiel, sondern einzig als Mythe, die ewige, bald ferne, bald gegenwirtige Gotterwelt be-
treffend, dargestellt wird. Fiir das Verstindnis dieser Ablosung ist es wichtig zu wissen, wie
im Einzelnen Mythe und Kulthandlung verkniipft sind, und wie hierbei die Mythe zur Sprache
kommt. Zur Herausstellung und Verdeutlichung der Beziige werden in den Dramatischen Texten
die verschiedenen Mittel angewandt, welche die Schrift und besonders die Hieroglyphenschrift
bietet. In senkrechten Zeilen geschrieben finden sich iiber mit dem Vermerk , zu sprechen” ein-
geleiteten Reden einander zugewandt die Schriftzeichen des sprechenden und des angesprochenen
Gottes, wobei der angesprochene Gott der allgemeinen Schriftrichtung entgegensieht. Unter
den Reden findet sich zwischen Strichen, die unsern Klammern entsprechen, der mythische Gegen-
stand, iiber welchen die Rede geht, meist ein Gott, aber auch mythische Vorginge. Darunter
folgt — in einer neuen ‘Klammer’ — die dazugehorende kultische Entsprechung — wie ,,Palmen-
zweig'’ nach ,,Osiris” (Dr. T. S. 124) oder ,Wettkampf* nach ,,es kimpfen Horus und Seth"
(Dr. T. S. 166). Weitere Vermerke konnen Teilnehmer an der Kulthandlung, den Ort der Handlung
oder, wie der Vermerk ,,in der Wiiste herumziehen'* (Dr. T. S. 129), die Szene abschlieBende Kult-
handlungen betreffen. Die einzelnen Szenen werden durch in besonderen Zeilen geschriebene
Titel eingeleitet, die unter ,,Es geschah, daB}..." die Kulthandlung der Szene beschreiben und
sie mit*“... (ein Gott) ist es, welcher... (eine Handlung im mythischen Geschehen)” erkliren.
So wird zum Beispiel das ,,Bringen des Brustlatzes (knj) durch den Vorlesepriester'* mit , Horus
ist es, welcher seinen Vater umarmt (knj) und sich an Geb wendet™ erklart (Dr. T. S. 211). Nach
dieser Erklirung triagt der Vorlesepriester die Rolle des Horus. Der Brustlatz gilt als Osiris!.
Wer mit Geb angeredet ist, wird nicht gesagt. Sethe vermutet in ihm eine Rolle der wirklichen
Erde, den im Erdboden gegenwirtigen Erdgott, der im Festspiel als ,,Oberhaupt’ und ,,Oberster
der Gotter auftritt (s. S. 26) und in Memphis den als 7'3-tnn ,, Erhabenes Land" mit der Erde
verbundenen Ortsgott mythisch vertritt. Bringen — und Tragen — des Brustlatzes wird als
Umarmung des toten Gottes durch seinen Sohn erklart. Die zu dieser Szene gehorende Rede:
,, Jch habe diesen meinen Vater, der miide geworden ist, umarmt, bis er wieder ganz gesund (snb)
geworden ist", zeigt, daBl sich Horus an Geb wendet, um ihm die Wiederherstellung seines Vaters
mitzuteilen. Die Rede ist in zwei Teile zerlegt, von denen beide im Wortspiel auf den Brustlatz
und ein Stiick (snb) von ihm (Dr. T. S. 213) anspielen. Sie sind beide als Osiris erklirt und werden
in zweiten Vermerken ausdriicklich erwahnt. Ein SchluBvermerk nennt ,, Buto'* als Ort der Hand-
lung. Diese Szene findet sich auch bildhaft dargestellt in der Bildreihe unter dem Dramatischen
Text?. Dort findet sich der Szenentitel als vom ,,Vorlesepriester’ zu sprechende Rede: , Bringt
12 Brustliatze...!" und weicht auch mit der Zahlangabe von der dramatischen Fassung ab. Der
Vorlesepriester trigt nicht den Brustlatz, sondern 1iBt als Festleiter 12 Brustlitze bringen. Der-
artige Verschiedenheiten konnen die Vermutung bestitigen, dal die Bildreihe als selbstindiges
Festritual vorhanden war, ehe die — wie dies Beispiel zeigt, recht freie — dramatische Bearbei-
tung hinzukam.

Vom Dramatischen Text eignen sich zur Auffithrung die Kulthandlungen und die Gotter-
reden mit den sie einleitenden Vermerken — ,,zu sprechen von ... zu ...". Alles iibrige kann
zwar gelesen oder vorgelesen werden oder als Vorschrift fiir den Festleiter dienen, jedoch nicht
aufgefithrt werden. Erklirungen und Vermerke machen den Eindruck eines theologischen Kom-
mentars. Doch atmen auch die Gotterreden in ihrem Verhiltnis zu den Kulthandlungen den-

1 Sethe, Dramatische Texte S. 213 (Anm. 1026€).
2 ibd. S. 256, Bild 22.




32 II. Entstehung der Mythe als Form

selben Geist. Die Kulthandlung wird zum Vorgang der Mythe erklirt und ihr Gegenstand durch
ein Wortspiel in die Gotterrede einbezogen. Mythe und Kultgegenstand diirften demnach gleich-
zeitig mit der Kulthandlung verkniipft worden sein. Wenn die Reden hierbei die mythische Hand-
lung vorzugsweise in der Form der Vergangenheit (sdm.nf) wiedergeben, einer Form, die sich bis in
spite Tempel als Form der Gotterreden erhalten hat, so diirfte hier nicht eine besondere feierliche
Form vorliegen!, sondern sich der Ablauf des Festspieles auswirken. Zunichst wird die Kult-
handlung vollzogen, hier der Brustlatz angelegt und gebracht, und dann erst die Rede gefiihrt,
welche die vollzogene Handlung anzeigt. Anders ist ein feierlicher Verlauf des Festspiels nicht
vorstellbar. Mit dem Imperativ — ,,Bringt mir mein Auge, das Perlengehinge..." (Dr. T. S. 185)
— wird zu Handlungen, die erst im folgenden geschehen, aufgefordert. Auf Zustinde wie das
Duften der Salbe am Leibe des Konigs wird durch ,,wie lieblich ist..." (Dr. T. S. 124, S. 1309)
in der Gegenwartsform hingewiesen. Reden, welche Kulthandlungen wie das Erheben von Opfer-
gaben begleiten, werden auch mythisch mit , Ich hebe es Dir an Dein Gesicht‘? gegenwartig
geschehend erklirt. So diirfte die Form der dramatischen Rede, welche die mythische Handlung
in die Vergangenheit verlegt, zwar etwas bedeuten, jedoch nicht auf eine mythische Vergangen-
heit, das ,,erste Mal" des Geschehens in mythischer Urzeit, anspielen, sondern auf die sehr nahe
Vergangenheit der soeben vollzogenen Kulthandlung, und so Mythe und Kult noch inniger
verkniipfen. Auch die altigyptisch mit Partizipialkonstruktionen wiedergegebenen, in die Ver-
gangenheit weisenden Relativsitze diirften nicht auf ein einst geschehenes Ereignis verweisen,
sondern den gegenwirtigen Kultgegenstand erkliren. Wenn Horus zu Seth sagt: , Bringe mir
mein Auge, das Du wiitend gemacht hast, das blutrot ward in Deinem Munde!*“?, so geht dies
auf den gerade herbeigebrachten Karneolschmuck, der als durch Seth erziirntes, blutig gebissenes
Auge des Horus erklirt wird. Wollte man in der Rede einzig eine Anspielung auf eine geschehene
Untat des Seth sehen, verlore der dramatische Verlauf seine Unmittelbarkeit. Die rote Perle
ist das geritete Auge und zugleich Beweisstiick dieser Untat des Seth. Es gehort mit zu dem
dramatischen Charakter des Festspiels und zu seinem symbolischen Wert, daf die Mythe — wie
ja auch unser Drama immer wieder auffiihrbar gestaltet ist und mit der Auffithrung aufs neue
geschieht. Das Festspiel riickt die Mythe in die Gegenwart. Auch die Sitze iiber das Horusauge
in de1 Speisetafel mit Wortspielen auf die Opfergaben — , welches sie ausgespieen haben‘ (Pyr. 92),
,welches er gefangen hat* (Pyr. 6oc Var.), ,,welches er von Seth genommen hat* (Pyr. 95) —
und viele andere haften an dem gegenwirtigen ,,Auge’ und geben vor, dal diese mythischen
Ereignisse soeben im Festspiel geschahen. Aus einem dhnlichen Zusammenhang diirften gleiche
Satzbildungen in Schlangenbeschworungen auf mythische Gegenwart und nicht — wie es nahe-
liegt — lediglich als Anspielungen auf Ereignisse der Urzeit, zu deuten sein. Der , Nagel des
Atum* (Pyr. 229) — vermutlich die Kralle des Ichneumons* — befindet sich noch auf dem Riicken
des Schlangendimons von Hermopolis — wie im Schriftbild das Messer auf dem Riicken des Seth
und der Zahn oder Dorn am Kopf der ,,Ohnméchtigen’ (Pyr. 558a M) — und hat dadurch nicht nur
den Streitfall beseitigt, sondern verhiitet ihn — wie dies die spiteren Varianten der fraglichen
Beschworung verdeutlichen® — fiir alle Zeiten. Auch die Vergangenheitsform der einleitenden
Vermerke der Festspielszenen, welche nach ,,Es geschah, daff ... die Kulthandlung schildern,
kann im Zusammenhang mit der dramatischen Gegenwart verstanden werden, ohne dafl auf eine
iibertragene, nun gegenwiirtige Bedeutung — deren Ursprung aus ihrem alten Gebrauch her-
geleitet werden konnte — zuriickgegriffen werden braucht®. Die Kulthandlung geht, wie schon

1 vgl. A. Erman, Aegyptische Grammatik (1928) § 311

2 Pyr. 61c, Sethe, Dram. Texte S. 190 (81), vgl. ibd. S. 173 (67) in der Vergangenheitsform.

3 Sethe, Dram. Texte S. 180 (75). Zu der Ubersetzung ,,wiitend machen‘ vgl. Erman, Grapow,
Worterbuch, Bd. 3, S. 151 (2). Sethe iibersetzt: ,,..., das karneolrot ward fir Dich. ...

4 vgl. Sethe, Kom. Pyr. 425a.

5 Sethe, Kom. Pyr. 229b. 68 Junker, Gotterlehre S. 5off.



Gegenwartigkeit der Mythe im Kult. Entwicklung der Mythe durch Dehnung der Verweise 33

bemerkt wurde, der Rede voraus. Man konnte so den einleitenden Vermerk und die folgende
Rede zusammenfassend iibersetzen: ,,Nachdem...(die Kulthandlung) geschehen ist, was...be-
deutet, spricht. . .(ein Gott) zu...(einem anderen Gott)". Fiir eine Beurteilung der Entwicklung
der mythischen Form sind diese Feststellungen wichtig. Das dramatische Festspiel ist wirklich
das, was man von einer vor den Augen geschehenden Vorstellung erwartet, eine Vergegenwir-
tigung. Eine Verlegung des mythischen Rahmens in die Urzeit findet nicht statt. Vor den Augen
der Anwesenden vollziechen Konige und Priester in Gotterrollen das heilige Spiel, welches die
Mythe ewig neu entstehen 148t und im heiligen Brauch am Leben erhilt. Gerade die Gegenwart
und das Geschehen der mythischen Handlung machen fiir den am Festspiel Beteiligten das auch
ihn heiligende Ereignis aus.

Ein weiteres Beispiel der Gegenwirtigkeit und Unmittelbarkeit der Handlung in den
Dramatischen Texten ist der alleinige Gebrauch der Demonstrativpronomen , dieser”, , diese"
und , dieses‘. Die auf entferntere oder zeitlich entlegenere Dinge hinweisenden Fiirworter ,,jener”,
,,jene’ und , jenes”! treten nur — vor allem in den Erklarungen — als Kopula mit der Bedeu-
deutung ,,ist es” auf und richten sich noch im Geschlecht nach dem Erklirten, wihrend sie
spiter? — in den Verklirungen — schon zu dem gleichférmigen pw ,,ist es erstarrt sind. Mit
,dieser Grofle’’, , dieser mein Vater®, , wie lieblich ist dies, was aus diesem Deinem Vater
kam® (Dr. T. S.139) wird auf gegenwirtige Gestalten hingewiesen, was sich von Sitzen wie
,,der Konig kommt, sein Gesicht ist das jenes GroBen, des Herrn der Kronenschlange, der mit
dem, was an ihm verletzt war, stark ward“ (Pyr. 297) — Horus, der sein verletztes Auge als
Krone wiedergewinnt — und den vielen Gotternennungen der Verklirungen wie jene Gotter,
welche das Sonnenschiff rudern (Pyr.gz2), ,jene beiden groBlen Gotter, die aus Heliopolis
kamen" (Pyr. 1010) und ,,jene vier Wesen, welche Atum erschuf (msj) und Nut gebar” (Pyr.
2057), die simtlich einzig in die mythische Welt verweisen, abhebt. Texte des alteren Totenkultes
und der Dramatischen Texte der Speisetafel und des Opferrituals ergeben weitere Beispiele von
Hinweisen auf das unmittelbar gegenwiirtige, auf ,,dies Dein Opfer (phr)* (Pyr. 818), auf ,,diese
Deine Libation (Plural)* (Pyr. 22), auf ,,dies Dein Brot und ,,dies Dein Bier (Plural)” (Pyr.
870), auf ,,dies Dein reines Wasser (Plural)‘ (Pyr. 864), auf ,,dies Horusauge (Pyr. 113),
,diese Rnn-wt.t" — eine Kleidergottin — (Pyr. 1755) und ,,dies, was ich (der Sohn) Dir getan
habe‘“ (Pyr. 1879). Auch in Beschworungen wird ,,diesem Mann “(Pyr. 231), ,,dieser Schlange,
welche aus der Erde kam‘“ (Pyr. 442), mit ,,dieser Hand (Pyr. 672), , diesem Nagel” (Pyr.
424), ,,diesem FuB“ und ,,diesem Arm“ (Pyr. 685 vgl. Kom.) gedroht, mit ,,dies ist der Nagel
des Atum’ (Pyr. 229) auf den Finger des Beschworers hingewiesen. Die Pyramidenweihtexte
sprechen noch von ,,dieser Arbeit” und ,,dieser Pyramide* (Pyr. 1653ff., 1660ff.), von , diesem
Haus" (Pyr. 1266), von ,,dieser Pyramide und dieser Gotteshalle' (Pyr. 1278). Auch in den
Verklirungen findet sich das ,,dies”, um die gegenwiirtige Welt von der fernen, in die sich der
Konig hineinbewegt, abzuheben, um , diesen Tag‘, das heit das , heute’ des koniglichen Be-
gribnisses von ,,jenem Tag, an welchem er (Osiris) gestorben ist (Pyr. 109o) zu unterscheiden.
Besonders in Gesprichen wird in der direkten Rede noch das ,,dies’ verwandt. So wird iiber
den — vom Sprecher aus gesehen — gegenwirtigen Ort, auch wenn er in mythischen Gefilden
liegt, als ,,diese Stitte, die herrlicher ist als irgendeine Stitte" (Pyr. 931), im Gegensatz zu

1 pw, tw, nw weist im Gegensatz zu pn, tn, nn auf entferntere Dinge und wird auch von Sethe meist
mit , jener", , jene*, , jenes* iibersetzt. In der spiteren Entwicklung tritt das entschiedenere pf, tf , jener",
jenen’* (das sich auch schon in den Pyramidentexten findet) an die Stelle des alteren pw und tw (vgl
Sethe, Die Spriiche fiir das Kennen der Seelen der heiligen Orte, S. 155 (Index) ,,pwj‘ , jener ... wechselnd
mit pfy...):

2 Im dramatischen Ramesseum-Papyrus ist die veranderliche Kopula, die sich in den Pyramiden-
texten auch in redigierten Sitzen aus Dramatischen Texten noch findet, beseitigt. Vgl. , Isis ist es und
Nephthys** Dr. T. S. 226 (120) und Pyr. 1280b.

5 UAe XV: Schott



34 I1. Entstehung der Mythe als Form

,,jenen schonen reinen Stitten, welche sie’ (die Urgéotter) | fiir Ré geschaffen haben, als sie ihn
auf ihre Throne setzten (Pyr. 1692) gesprochen und nach dem gegenwirtigen Zustand mit ,,Wie
ist Dir dies geschehen ?*‘ (Pyr. 931) gefragt. Doch wird in jiingeren Varianten mehrfach ilteres
,,dies‘“ durch ,,jenes” ersetzt. Nun fillt ,,jener GroBe' (Pyr. 819), dessen Haupt Ré heben soll,
und nicht mehr ,,dieser Grofle* (Pyr. 1973), der auch in den Dramatischen Texten gegenwirtige
Gott (s. 0.). Nicht mehr ,,diese Deine Wiirde'* kommt aus dem Munde des Ré (Pyr. 800), nicht
mehr ,,diese Deine Verklirung wird von Anubis befohlen (Pyr. 797), sondern ,,jene Deine
Wiirde“ (Pyr. 1720) und ,,jener Dein Geist, zu dem Du auf Befehl der Gotter werden sollst®
(Pyr. 1714). Innerhalb der Verklarungen ist so fortschreitend eine Dehnung der Verweisung fest-
zustellen. Es wird nicht nur, nun mit Vorliebe, auf eine mit dem Sonnengott an den Himmel
geriickte mythische Welt verwiesen, sondern auch das bisher Gegenwiirtige, Unmittelbare durch
Lrsatz des , dies durch ,,jenes’ in die Ferne geriickt, anscheinend, um es den Menschen und der
irdischen Welt zu entziehen. Auch die Umwandlung der Namensformel aus ,,in Deinem Namen‘’
in das jiingere ,in jenem Deinem Namen! gehort zu diesem Vorgang, in dessen Verlauf nun
nicht mehr von , Deinem Thron*, sondern von ,,jenem Deinem Thron aus Erz" (Pyr. 873 Var.)
gesprochen wird. Diese Umwandlung dringt in einzelnen Fillen auch in das Textgut des Opfer-
rituals ein, obwohl hier im allgemeinen die dltere Form gewahrt bleibt. So wird nun gesagt:
,,Eine Binde ist (pw statt dlterem {w) jenes (nw statt dlterem nn ,,dies"), was Horus seinem
Vater gemacht hat (Pyr. 740). Eine Bestitigung des jiingeren Alters dieses Textes kann darin
gefunden werden, dall an ihn ein weiterer Ritualtext mit Merkmalen der fortgeschrittenen
Mythenbildung anschlieBt. Er enthilt im Gegensatz zur Masse der in dramatischer Form ver-
faBten Ritualtexte die Namensformel, und zwar schon in ihrer erweiterten Form, und endet
in einer Erwihnung des Ré und seines Lichtlandes (Pyr. 741).

Ein Vergleich mit den Texten des Dramatischen Ramesseum-Papyrus zeigt, dal die Dra-
matischen Texte des Opferrituals der Pyramiden nicht mehr ganz in ihrer urspriinglichen Form
vorliegen. Bis auf einzelne Titel der Kulthandlungen und die Bezeichnungen der Optergaben
sind die szenischen Vermerke entfallen. Die Rollenangaben sind vereinzelt als Anreden — ,, Thoth,
gib ihm seinen Kopf!*“ (Pyr. 10) anstelle ,,Geb spricht zu Thoth: ,,Gib ihm seinen Kopf!* (Dr.T.
S. 153) — in die Rede einbezogen worden. Zu einem Spruch gegen Feinde (Pyr. 16) kénnte man
vermuten, daB hier bei einer solchen Einbeziehung ein Irrtum unterlaufen ist, weil jetzt nach-
einander erst Osiris und dann Thoth aufgefordert werden, gegen Feinde des Konigs vorzugehen.
In einem verwandten Text wird zweimal Thoth angesprochen (Pyr. 1336). Vor der Redaktion
diirften die Gotternamen der Anreden gefehlt haben und in einem oder zwei gleichlautenden
Vermerken Osiris als der Gott, welchen die Rede an Thoth betrifft, bezeichnet gewesen sein.
Von dort wiire er durch einen Irrtum des Redaktors in die — von Geb oder Horus — an Thoth
gerichtete Rede geraten sein. Auffilliger und weitergehend ist die Redaktion, mit welcher in
den Pyramiden Dramatische Texte fiir den Totenkult auf den verstorbenen Konig bezogen
werden. Im Kult des lebenden Konigs wird das Horusauge dem Konig, der — wie der erste seiner
groflen Namen zeigt — vornehmlich als ,,Horus" galt, als das eigene Auge iiberbracht. Hierbei
tritt der Gotterbote Thoth als Mittelsmann auf, der das verlorene Auge sucht, es mit seinem
Fisch- oder Jagdnetz fingt und das von Seth geraubte diesem wieder entreilt. Werden Teile
des Festspiels als Ritual auf den Kult des toten, als Osiris geltenden Konigs {ibertragen, ent-
stehen neue Verhiltnisse. Nicht mehr der , Kellermeister'* — der konigliche Mundschenk mit
der Rolle des Thoth — trigt dem Konig das Mahl auf (Dr. T. S. 190), sondern dieser selbst als
Sohn seinem toten Vater. Das Horusauge wird so nicht mehr seinem natiirlichen Besitzer ge-
bracht, sondern von ihm seinem Vater Osiris fiir die im Tode erloschenen Augen iibergeben,
damit er wieder sehe (Pyr. 55). Trotz dieser verinderten Situation werden die begleitenden Reden

1 Sethe scheint Kom. Pyr. 616 (Bd. 3, S.131) die Bildung ohne pw fiir jiinger zu halten.



Jingere Form der dramatischen Pyramidentexte 35

unbedenklich iibernommen. Dies wird durch die Anonymitit, mit der zum Beispiel von Feind
und Feinden mit ,,er” und ,,sie” gesprochen wird, erleichtert. Auch da, wo Seth als Gegner ge-
nannt wird, fillt die Ubertragung kaum auf, da ja Seth als Feind beider Gotter gilt. Horus,
der die Rolle des Thoth iibernommen hat, rettet nun selbst sein Auge vor Seth (Pyr. g5), was
— wie sich im Verlauf der Untersuchung erweisen wird — der Vorform der Mythe vom Horus-
auge nahekommt (s. S. 70f.). Auch die Rolle des Thoth, nach dem in die Ferne gezogenen Auge
des Horus auszuziehen, wird im Pyramidenritual Horus selbst gegeben (Pyr. 31), obwohl noch
in der auf den Sonnengott iibertragenen Fassung in ihrer spiten Form es gerade Thoth ist, der
als kleiner Hundskopfaffe auszieht und das Auge durch seine Beschworungen besinftigt!. Im
Allgemeinen beschrinkt sich so die Redaktion darauf, aus dem Vermerk: , Thoth spricht zu
Horus‘‘ das ,,Horus" in die Rede aufzunehmen, so daB3 nun statt , Nimm Dir Dein Auge und sei
gliicklich dariiber!* (Dr. T. S. 19o) ,,Nimm Dir das Auge des Horus und sei gliicklich dariiber!"
(Pyr. 59) oder ,,Nimm Dir das Auge des Horus, iiber das er gliicklich war!"* (Pyr. 59) dasteht.
In einigen wenigen Féllen wird eine andere Losung gefunden und der tote Konig nicht mit ,,Osiris™
sondern mit ,,Horus als Osiris*‘? angesprochen. Doch folgt auch hier nicht das alte ,,Nimm Dir
Dein Auge!” sondern das aus ihm redigierte: ,,Nimm Dir das Horusauge an Dich!" Die Erkli-
rungen der Dramatischen Texte, welche einer mythischen Form nahekommen, sind in das Py-
ramidenritual nicht iibernommen. Doch finden sich verschiedentlich Spuren ihres alten Vor-
kommens. In einem zweiten, schon erwihnten Spruch gegen Feinde (Pyr. 1335/1336) scheint
die urspriinglich mit ,,Es geschah* eingeleitete Kulthandlung ,,dal der Konig in die Stitten des
Anubis eingefiithrt wurde'* hinter die Erklirung ,,Horus ist dies, welcher gekommen ist, seinen
Vater Osiris zu suchen gestellt und aus dem Vermerk ,,Horus spricht zu Thoth* das ,,Thoth"
als Anrede vor die beiden Reden ,,Verschone niemanden, der meinen Vater haf3t!* und , Eile,
damit Du siehst, wie mein Vater gebracht wird!" gesetzt zu sein. Auch die Rede , Dies ist das
Auge des Horus, welches er von Seth (zuriick) erbat* (Pyr. 65) scheint durch die Kopula ihre
Herkunft aus einem Vermerk erkennen zu lassen, der den Titel der Szene ,,an seine linke Hand
legen’‘ erklirte, wobei das Wortspiel auch das, was an die Hand gelegt werden sollte, ergibe.
Beides, Kulthandlung und Erklirung, konnten so ,,Es geschah, dal der Speisebedarf (dbh.t-htp)
an seine linke Hand gelegt wurde, das ist das Auge des Horus, welches er von Seth (zuriick) er-
bat (dbh)‘‘ gelautet haben. Auch der in ein Ritual des Totenkultes eingeschobene Vergleich ,,wie
Horus, der seinen Vater richte (Pyr. 573) diirfte aus einem Vermerk, wie ihn Sethe in einer
Szene des Ramesseum-Papyrus mit ,,Horus ist dies, der seinen Vater Osiris racht” (Dr. T. S. 134)
erginzt, an seine jetzige Stelle geriickt sein.

Die Dramatischen Texte konnen nicht — wie es schon Sethe feststellte — ,,als ein Drama
in unserem Sinne‘ , bezeichnet werden* (Dr. T. S. g5). Sieht man auf die Mythe, so ist eine ge-
schlossene, fortlaufende Handlung nicht zu erkennen. Den Verlauf des Festspieles diktiert das
Ritual der Kulthandlungen, in den Pyramiden die Abfolge der Speisetafel. Eine Verinderung
der Speisefolge, wie sie Junker an den Speiselisten in der frithen 5. Dynastie festgestellt hat
(s. S. 9) kann unbeschadet des Zusammenhanges der in ihren Gotterreden zur Sprache kommen-
den Mythen vorgenommen werden, da ein solcher Zusammenhang iiberhaupt nicht besteht.
Die Kulthandlungen, die Darreichungen, Erhebungen, Umziige und alle anderen Riten, sind
der die Handlung tragende Teil des Festspieles. Gegeniiber unserem Drama nimmt die sichtbare
Handlung mehr Raum ein und trigt eine betonte Bedeutung®. Die Schauspieler werden auf der
Szene bekleidet und mit ihren Insignien versehen, ja sie scheinen erst dort ihre Rolle aus dem

1 W. Spiegelberg, Der agyptische Mythos vom Sonnenauge S. 4ff.

& Pyr. 19, 21, 55, 831.

8 Dies ist in den nicht dramatisch bearbeiteten Festspielen — den Bildern zum Jubilaeumsfest und
dem Ramesseumpapyrus in seiner urspriinglichen Form (s. S. 7f.) — noch mehr der Fall. Nur kurze Rufe
— wie sie sich etwa Artisten bei Vorfithrungen zurufen — begleiten die heilige Handlung.



36 1I. Entstehung der Mythe als Form

Mund des Vorlesepriesters zu empfangen!. Es ist durchaus moglich, daf} der ganze Text ein-
schlieBlich der Reden von einem Vorlesepriester verlesen wurde. Die Formel ,,Es geschah, daB*
atmet vorgetragene Feierlichkeit. Die Erklarungen gewinnen so, an Auffithrende und Zuschauer
gerichtet, einen besonderen Sinn. Sethe weist darauf hin, daB die Rollen haufig wechseln und
von einer zur anderen der dargestellten Personen springen. Auch kann ein Gott in derselben
Szene doppelt gespielt erscheinen. Da hier die Gétter noch kaum mit Namen angesprochen werden,
ist es nur mit Hilfe der Vermerke — ,, Thoth spricht zu Horus' — moglich, bei den wechselnden
Beziehungen zu wissen, worum es geht. Der ganze mythische Teil scheint so mit seinen Ver-
merken in dramatischer Form den Kulthandlungen, wie sie die Bildreihe unter dem Text allein
darstellt, beigefiigt und auch bei der Auffithrung neben der Vorfithrung der Kulthandlungen
einhergegangen zu sein. Das Festspiel triige dadurch eine eigentiimliche, jedoch durchaus sinn-
fallige Form, die sich von unseren Dramen noch auffilliger abhebt. Als Handlung ergeben die
Szenentitel des Ramesseum-Papyrus im Wesentlichen, daf} der Konig ein Schiff kommen 1aBt,
es ausriistet und besteigt, daB3 er unter Festlichkeiten und Spielen, welche die der Reichseinigung
vorangehenden Kimpfe symbolisieren, gekront wird, und daB er schlieflich seinen verstorbenen
Vater betreut und kleidet. An diese Handlung, deren einzelne Vorginge, wie Sethe betont, oft
nur ,,mimisch (Dr. T. S. g6ff.) dargestellt wurden, sind die mythischen Erklirungen auf Grund
einer in anderem Zusammenhang zu untersuchenden Symbolik angeschlossen. Zwar konnte die
ganze Handlung mythisch als Auszug des Horus, seinen Vater zu suchen und zu begraben, ver-
standen werden. Doch setzt sich diese Moglichkeit gegeniiber den vielen Einzelziigen, die sich
aus dem Wechsel der Riten ergeben, nicht durch. Die mythische Situation wechselt bestindig.
Sie folgt dem Spielablauf und entspringt den Moglichkeiten, welche die vielen Personen und
Gegenstinde der Kulthandlung als Trager der wenigern Gétterollen bieten. Die entstehenden
Entsprechungen miissen sinnvoll und glaubhaft sein und symbolische Werte beriicksichtigen. Die
gefundenen Werte miissen aufeinander abgestimmt sein, um eine mythische Handlung zu ge-
statten, wobei die Namen der Kultgegenstinde im Wortspiel den Wortlaut der Gotterreden und
damit das, was mythisch zur Sprache kommt, festlegen. So bricht die mythische Handlung immer
wieder ab und wechselt ihren Gegenstand schon innerhalb der Szenen. Es ist offensichtlich, daf3
auf diese Weise keine fortlaufende Mythe zustandekommen kann. Sethe hat so auch bei der
Wiedergabe des Inhalts den Ablauf der Kulthandlungen geschildert, jedoch auf eine Zusammen-
fassung der mythischen Erkldrungen verzichtet. Noch stinden ,,die darstellenden Personen und
ihre Erlebnisse oder Handlungen — das heiBt der Kult — und nicht ,,die Geschichte der dem
Osiriskreis angehtrenden Gotter* — das heit die Mythe — ,,im Vordergrund (Dr. T. S. 95),
was den Gegensatz dieser Dramatischen Texte zu echten Dramen kennzeichnet, denn dort fiihrt
eine einzige, mit den Rollen auf die Schauspieler fallende Handlung, wiahrend in den Dramatischen
Texten eine schon vorhandene Kulthandlung mittels der Mythe dramatisiert wird. Die Mythe
legt hierbei Rollen und Gétterreden iiber den Kultablauf, ohne seine Ordnung zu stéren. Sie be-
148t es bei der vorgefundenen Form und erklirt lediglich in ihrer Weise die Festhandlung, an
die sie sich mit ihren Gotterreden anhingt. So bilden die Dramatischen Texte eine eigentiim-
liche Ubergangserscheinung, in welcher sich die Mythe als etwas Neues erweist, das zwar dem
vorhandenen Kult seinen Sinn verleiht, sich jedoch noch nur iiber das Vorhandene legt und eine
eigene Handlung nicht durchsetzt. Solange das Kultspiel fithrt und die Speisefolge leitet, kann
keine fortlaufende mythische Handlung aufkommen, obwohl die Mythe Riten als Gotterspiel
erklirt und die Dinge des Kultes durch Gotterreden heiligt. Hierzu miiBite sich die Mythe ver-
selbstindigen und die mit der Kulthandlung eingegangene Verbindung losen. Dies ist in den
Gotterhymnen mit der Namensformel geschehen. Sie springen nicht mehr von Rolle zu Rolle
und richten sich an einen einzigen, an den gepriesenen Gott.

1 Die darstellenden Personen sind, ,,wie die Bilder unter dem Text zeigen,‘ meist unmaskiert vorzu-
stellen (Sethe, Dram. Texte S. g5).



Fithrung der Mythe durch die Kulthandlung. Konig und Gott als Gegenstand der Hymne 37

3.Die Hymnen mit der Namensformel

Wenn jemand aus den Gotterreden und Erklirungen der Dramatischen Texte alles, was
die einzelnen Gotter betrifft, zusammensuchen und ordnen wollte, wiirde er es nicht anders be-
ginnen, als dies anscheinend bei der Redaktion der Gotterhymnen mit der Namensformel ge-
schehen ist. Die Reden sind aus dem Mund der handelnden Personen genommen. An den ge-
priesenen Gott gerichtet, verlaufen sie aneinandergereiht, ihn allein ansprechend bis zu ihrem
Ende. In den Pyramiden stehen sie im Totenkult und sind an den toten, Osiris genannten Konig
gerichtet! oder rufen eine andere Gottheit wie den Erdgott Geb als die den Toten aufnehmende
Erde und die Himmelsgottin Nut als den ihn umschlieBenden Sarg an. Die jetzt an Osiris, den
Konig, gerichteten Hymnen wurden von A. Rusch zusammenfassend behandelt®. Er sah in dem
Erscheinen dieser Texte in den Pyramiden ein Anzeichen des Eindringens des Osirisglaubens
in den Totenkult, das sich in den Beamtengriabern durch das spite Alte Reich verfolgen lift,
und wollte Teile der Texte auf ihre Urspriinge — im Osiriskult erwachsene Litaneien verschie-
dener Prigung® — zuriickfithren. Dieser Versuch, dem auch Sethe trotz mancher Ablehnung in
seinem Kommentar im Wesentlichen zustimmt, sieht die Hymnen urspriinglich an den Gott
Osiris gerichtet. Erst durch Einfiigung des Konigsnamens — in den Hymmnen an andere Gotter
durch Gleichsetzung (Pyr. 1870, 1615) oder durch eingeschobene Sitze, die den Konig in den
Preis des Geb, der Nut und des Schu einschalten, als wiirden die Goétter nur deshalb angerufen,
damit sie ihren Sohn und Enkel schiitzen und verkliren — seien sie auf den toten Konig be-
zogen, der nun — {iber die Rollenzuteilung der Dramatischen Texte hinaus — dem Gott Osiris
gleichgesetzt und selbst ein Osiris geworden ist. Nimmt man die Konigsnamen heraus, scheinen
sich reine Gotterhymnen zu ergeben. Die Spriiche werden, wie Sethe meint, ,,dadurch erst ver-
niinftig" (Kom. III, 80). In der Tat passen einige Einzelheiten auf den koniglichen Toten nur
iiber eine Angleichung an Osiris. Denn nicht der Konig, sondern Osiris kann sinnvoll die Namen
von Osirisstitten des Alten Reiches tragen (Pyr. 581 Var., 627), ist als ,,Wegdffner” Herr von
Assiut (Pyr. 630 Var.) und umfaBt als der ,,ertrunkene Gott" noch die Wasser der grolen Meere
(Pyr. 628, 629). Doch lassen andere Umstinde an diesem klaren Bilde zweifeln, obwohl fraglos
die Konigsnamen erst bei einer spiteren Redaktion eingesetzt sind?*. Die Verwandtschaft grolerer
Teile der Hymnen mit den Dramatischen Texten ist auffillig. Rusch hat in seinen Untersuchungen
ihren Festspielcharakter betont®. Sethe stimmt dem im Kommentar der Pyramidentexte zu und
verweist laufend auf Entlehnungen von Textstiicken und Beziehungen zum Speiseopfer und zu
anderen Dramatischen Texten®. Zu einigen weiteren Textstiicken diirften die dramatischen Vor-
formen, die sich vereinzelt noch erschlieBen lassen (s. S. 38£.), verloren sein. Innerhalb der Hymnen
erweisen sich diese Entlehnungen als der Grundbestand, der um die iibrigen in Form und Inhalt

1 In den Verklirungen steht der Kénigsnamen im Allgemeinen ohne vorgesetztes , Osiris”, was als
Zeichen dafiir genommen werden kann, dall bei der SchluBiredaktion (mit einigen Ausnahmen bei P.) ledig-
lich der Kénigsname — und nicht ,,Osiris N.* — eingesetzt wurde. Die Anrede ,,Osiris N.** ist so neben der
Namensformel in den Pyramidentexten ein formales Merkmal der Hymnen.

2 A. Rusch, Ein Osirisritual in den Pyramidentexten (AZ Bd. 60, S. 16ff ).

8 AZ 60, S. 10ff.

4 In den Osirishymnen findet sich der Kénigsnamen nur ,,im Anfang und am Ende'’ (Sethe, Kom.
Bd. 3, S. 80) in besonderen Anrufen. Einzelne Hymnen an Nut zeigen keinerlei Bezug auf den Kénig (Pyr.
778 (M. 69, N. 72), 780, 783). In den Verklarungen, die den Kénig mit der 2. Person anreden (s. S. 47) ist
der Befund ahnlich. Vereinzelt findet sich hier ,,Osiris‘‘ angeredet, ohne dafl der Kénigsnamen nachgesetzt
ist (Pyr. 549, 10122 (N,), 1069Db (alt. Text) vgl. 1004d, 1256¢). In vielen dieser an den ,,Vater'* gerichteten
Spriichen fehlt auch nach der SchluBredaktion der Kénigsname (Pyr. 743ff. (M.), 788ff., 793ff., 8ooff.,
817/818, 819ff., 1641 u. a. m.) oder findet sich lediglich in einem einzigen Anruf (Pyr. 572b, 735b, 722a
(N.), 827a, 833a (832b), 864a, 1639a, 1703a u.a.m),

5 AZ 6o, S. 39.

6" Sethe "Koin. Bd."3, S. 80, 8.92, S5I31.



38 II. Entstehung der Mythe als Form

jiingeren Teile (s. S. 41) erweitert wurde. Wenigstens der Grundbestand der Hymnen geht auf
den koniglichen Kult der Dramatischen Texte zuriick. Es ist so zu untersuchen, ob die Hymnen als
Ganzes deren Festspielcharakter wahren, oder ob sie tatsichlich aus dem koniglichen Kult auf
die Kulte einzelner Gotter iibertragen worden sind. Der Wortlaut des Preises setzt verschiedent-
lich gleichzeitig geschehende Kulthandlungen voraus, so, wenn Osiris angesprochen wird: ,,Horus
ist das in Deiner Umarmung!“ (Pyr. 636) oder gebeten wird, die Rede des Horus entgegenzu-
nehmen (Pyr. 611 Var.), wobei die Hymne selbst diese Rede bilden kénnte. Auch wenn die Rede
iiber ein gegenwirtig ablaufendes mythisches Geschehen geht und aussagt, daB Horus (Pyr.
575, 609) oder Isis (Pyr. 632 Var.) kommt, oder Geb Horus (Pyr. 590) und die beiden Schwestern
(Pyr. 577 Var.) bringt, liegt der Gedanke nahe, dafl diese mythische Gegenwart wie in den Dra-
matischen Texten durch Kulthandlungen ausgelost ist. Auch die Rufe: , Erwache!* (Pyr. 651,
612) und ,,Stehe auf!“ (Pyr. 609 Var.) setzen die Aufbahrung des angerufenen Gottes voraus.
Ist nun in diesem angerufenen Gott wie in den Dramatischen Texten und in der uns iiber-
kommenen SchluBredaktion der tote Konig in seiner Gotterrolle oder die Gottergestalt eines
Tempels zu erkennen ? Wenn man eine Stetigkeit der Entwicklung annehmen darf, ist der Gegen-
stand der zugrundeliegenden Kulthandlung der tote Konig als Osiris geblieben, obwohl die Form
der begleitenden Rede verindert wurde. Am auffilligsten tritt dies an dem Fehlen der Ver-
merke, die in den Dramatischen Texten auf die Kulthandlungen verweisen, in Erscheinung.
An ihre Stelle sind die ,,Namen' getreten, die nun Kultgegenstinde wie das ,,Konigsschiff*
nicht mehr mit einer Gétterrolle verbinden (Dr. T. S. 103), sondern sie wie die Barke des Sokaris
(Pyr. 620) dem Gott zum Namen geben. Danach hat sich das alte Verhiltnis zwischen Kult und
Mythe umgekehrt. Nicht mehr Kulthandlung und Kultgegenstand sind Grundlage und fiir die
literarische Form entscheidend, sondern der bisher hinzukommende mythische Bezug, dem nun
ein Kultgegenstand als ,Name* angefiigt wird. , Reichsheiligtum® und ,,Weile Kapelle sind
aus Vermerken iiber den Ort! zu Namen des gepriesenen Gottes geworden (Pyr. 577 Var.), oder
werden in anderer Weise in die Rede einbezogen (Pyr. 1659). Auch wenn noch Kulthandlungen
diesen Preis begleitet haben, liegt mit ilim eine neue, nicht mehr dramatische Form vor, die der
mythischen Erzdhlung niher gekommen ist.

In den Hymnen mit der Namensformel sprechen nicht mehr die Gotter, das heilt die im
Festspiel ihre Rollen tragenden Personen, sondern jemand, der aullerhalb des Kreises der my-
thischen Gestalten steht. Dies ist weder Horus oder Geb — wie vereinzelt zeitgendssisch ein-
gesetzt ist? — noch Thoth, sondern jemand, der auch iiber diese Gotter spricht, vermutlich der
Vorlesepriester. Er berichtet der gepriesenen Gottheit das, was bisher die im Kult handelnden
Personen aus ihrer Gotterrolle heraus sprachen, und mufl nun sagen, wer das, was erzihlt wird,
getan hat. Statt , Ich bin gekommen auf der Suche nach Dir. Ich bin Horus!“ (Pyr. 11) der drama-
tischen Rede, welche Horus bei der Mundoffnung selbst zu Osiris spricht, wird in der Hymne
erzihlt: , Horus ist gekommen, er sucht Dich!** (Pyr. 575). Statt ,,Dies ist das harte Auge des
Horus, tu es in die Hand!* (Pyr. 249 Var.) wird nun erzihlt: ,,Horus hat Dir sein hartes Auge
gegeben, hat es Dir in die Hand gelegt!** (Pyr. 614). Statt ,,Osiris N., nimm Dir das Horusauge"
— nach dem Ramesseum-Papyrus aus ,,Horus nimm Dir Dein Auge* redigiert (v. Dr. T. S. 190)
— ,,welches ich von Seth genommen habe (Pyr. 1839) berichtet die Hymne: ,,Horus nahm sein
Auge von Seth” (Pyr. 591 Var.). Statt ,,Richte Dich zu mir auf, begibt Dich zu mir, entferne
Dich nicht von mir!*“3, bittet die Hymne ,,Richte Dich auf zu Horus, begib Dich zu ihm, ent-
ferne Dich nicht von ihm in Deinem Namen ‘Himmel’!” (Pyr. 645). Statt ,,Thoth, heile ihn,

1 Dram. Texte S.233 (130), 139 (36), 216 (108), 230 (127).

2 , Horus" Pyr. 583a (P.), vgl. Pyr. 1264a (P.), ,,Geb‘ Pyr. 779a (P.), vgl. ,,Isis und Nephthys*
Pyr. 1280a (P.); alle diese Falle finden sich in der Pyr. P. und diirften so der Redaktion dieser Pyramide
entstammen.

3 Pyr. 216 mit Einbeziehung eines Vermerkes (s. S. 41).



Umsetzung dramatischer Texte in Hymnen 39

damit das was an ihm ist, aufhére!” (Pyr. 830), womit Thoth angesprochen wird, erzahlt die
Hymne: ,,... Er (Geb) veranlaite, da Thoth Dich heilt, und daB das, was an Dir ist, aufhort"
(Pyr. 639). Die Hymnenform la8t auch noch den szenischen Vermerk des Dramatischen Textes,
der bei der SchluBredaktion der Pyramidentexte entfiel (s. S. 35), und ,,Geb spricht zu Thoth*
gelautet haben muB, erkennen. Spuren derartiger Einbeziehung szenischer Vermerke finden sich
allenthalben. ,,Er (Horus) veranlaBte Thoth, den Anhang des Seth zuriickzutreiben‘‘ (Pyr. 575)
148t ,,Horus spricht zu Thoth: ,, Treibe den Anhang des Seth zuriick!" oder ein urspriingliches:
,,Treibe sie zuriick!*, dem der das ,,sie’’ erklirende Vermerk ,,Anhang des Seth" folgte, erkennen.
Im letzteren Falle wire ein weiterer Vermerk in den Wortlaut der Hymne einbezogen worden.
,,Horus veranlafte, daB Du Deinen Feind packtest' (Pyr. 579), dirfte auf , Horus spricht zu
Osiris: ,,Packe Deinen Feind!" zuriickgehen. ,,Horus veranlafite, dal Dich Isis und Nephthys
richen“ (Pyr. 584), ergibt: ,,Horus spricht zu Isis und Nephthys: , Racht Osiris!" — was viel-
leicht aus ,,Ich riche Osiris!‘‘! verlesen ist. Allen diesen Reden diirfte in der dramatischen Form
der Vermerk ,,Osiris" gefolgt sein, um anzuzeigen, daB sich die Rede auf diesen — in der Hymne
gepriesenen — Gott bezog, ein Vermerk, den die Hymne, die ja ihren ganzen Inhalt unter den
Namen der gepriesenen Gottheit stellt, entbehren kann. Fiir den Geist der Umsetzung in die
Hymnenform scheint die Wahl von ,,veranlassen, dal3*‘? anstelle von ,,sprechen zu™ bezeichnend
zu sein. Wenn auch das Veranlassen kaum anders als durch Rede und Zuruf vorgestellt werden
kann und so den alten Sachverhalt durchaus wahrt, stellt doch die neue Form dem Gepriesenen
unmittelbar die vollendete Handlung vor Augen, welche der gleiche Wortlaut als Aufforderung
erst auslost. Um das veranlaBte Ergebnis anzuzeigen, miilite der Dramatische Text dort, wo er
nicht selbst erzidhlt, der Rede ein ,,und er tat es’ oder ,,und so geschah es’ folgen lassen. Ob
auch Vermerke, welche in den Dramatischen Texten die Kulthandlung mythisch erkliren, auf
den gepriesenen Gott bezogen in die Hymnen eingegangen sind, 1aBt sich nicht mehr sicher fest-
stellen. Zwar klingt in ,,Horus lieB Thoth Deinen Feind bringen. Er stellte Dich auf seinen
Riicken” (Pyr. 651) der zweite Satz an den Vermerk des Ramesseum-Papyrus ,,Osiris ist es (der
Palmenzweig auf dem Schiff), der auf den Riicken des Seth gestellt ist” (Dr. T. S. 124) an. Doch
kann dieser Satz auch aus ,,Horus spricht zu Osiris; ,,Ich habe Dich auf seinen Riicken gestellt™
mit einem folgenden Vermerk ,,Seth’* redigiert sein. Mit der Kulthandlung tilgt die Form der
Hymne auch das erklirende ,,ist es*, das sich vielleicht — von dem Erklirten abgesetzt und nun
betont — in den Eingangsworten einer Hymne an Osiris ,,Horus ist das (nw) in Deiner Um-
armung’ (Pyr. 636) erhalten hat (s. a. S. 38). Im allgemeinen beginnen die Hymnen mit Anreden
wie ,,Erwache!, , Erhebe Dich!*“ und ,,Stehe auf!” oder mit Sitzen, die aus ersten Ausspriichen
dramatischer Szenen redigiert sind (Pyr. 575, 583). Ob Fille, die nach Anruf des gepriesenen
Gottes sofort mit der mythischen Erzihlung beginnen — ,,Geb bringt Dir Horus" (Pyr. 634
Var.) — auf eine Erklirung — ,,Geb ist es, der Horus zu Osiris bringt" — oder eine Rede des
Geb ,,Ich bringe Dir Horus'* — zuriickgeht, ist nicht mehr zu erkennen. Im iibrigen lauten in
den Dramatischen Texten die Erklirungen den Gétterreden haufig recht ahnlich®. Thre Form
kommt, wie frither bemerkt wurde, einer mythischen Form nidher und kénnte der Umsetzung
dramatischer Rede in die preisende Erzihlung zum Muster gedient haben.

Die hymnische Form hat die Mythe von den Kulthandlungen abgelost und nimmt die
Vermerke der Dramatischen Texte nur insofern auf, als sie die Mythe betreffen und zur Klar-
stellung ihrer Handlung notig sind. Ginzlich scheinen freilich auch die Hymnen nicht auf die
Erwihnung von Dingen des Kultes, mit denen die Ausspriiche der Dramatischen Texte durch
Wortspiele verbunden sind, verzichten zu wollen. In der Formel ,,In Deinem Namen..." ist

1 oder: ,,Ich rache ihn!‘ mit dem erklarenden Vermerk ,,Osiris*.

2 Sethe bezeichnet Kom. Bd. 3, S. 188 das ,,Horus veranlaite'* als ,,eine fast iiberfliissige Einleitung
zu einer von anderen Personen ausgefiihrten Handlung".

8 z. B. Dram. Texte S. 220 (111/112), S.230 (126/127).



40 II. Entstehung der Mythe als Form

ein neues Mittel gefunden, auf Dinge des Kultes zu verweisen und Opfergaben als ,,Frisches
Wasser (Pyr. 25 Var.), als ,, Der aus dem Katarakt kam‘ (Pyr. 24 Var.) und ,,Wegoffnerin®
(Pyr. 643 Var.), Sinften (Pyr. 580 Var.), Prozessionsbarken wie die auf einem Schlitten stehende
Barke des Sokaris (Pyr. 620) und eine andere des Osiris (Pyr. 631), Gétterbilder und Idole, wie
das ,,grofle Feuersteinmesser (in seinem Schrein) (Pyr. 627) und ein Stier auf seinem Schlitten
(Pyr. 653), heilige Stitten und Reichsheiligtiimer, Friedhofe, Grab und Sarg (Pyr. 616) an den
Preis der Gottheit anzuschlieBen. Wenn diese Namen nur vereinzelt dieselben Gegenstinde
nennen, auf welche die Vermerke der Dramatischen Texte verweisen, so mag dies einmal daran
liegen, daB} nur ein Teil der Quellen, aus welchen die Hymnen schopften, erhalten ist. Auch
hat sich inzwischen der Gotterglauben gewandelt. Neue Gotter und Kultformen erscheinen,
wie die Namen , Lichttal, aus welchem Ré hervorkommt (s. S. 17) und ,,Horus in der
Sothis* (Pyr 1636) zeigen, in der Namensformel (s. S. 62). Eine Verwandtschaft der Namen mit
den gleichartigen Vermerken Dramatischer Texte kann auch der Umstand bestitigen, daB3 auf
beide mit Wortspielen angespielt wird. Es scheint, dal} die Namensformel geradezu fiir den Zweck,
auch Dinge des Kultes an den Text anzuschlieBen und so dltere Verbindungen zwischen ihnen
und der mythischen Rede zu wahren, geprigt worden ist, obwohl auch wirkliche Namen wie
,,Sokaris (Pyr. 620), ,,0Osiris*‘1, ,,Geb" (Pyr. 1615) und ,,Nut (Pyr. 780), Beinamen wie ,,Herr
von Assiut (Pyr. 630 Var.) und ,,Der von Busiris" (Pyr. 614), Namen und Beinamen wie ,,Horus,
der seinen Vater rdcht (Pyr. 633 Var.) und ,,Horus, Oberhaupt seiner Menschheit" (Pyr. 644)
vorkommen. Auf Grund dieser wirklichen Namen hat man versucht, auch die anderen ,,Namen‘‘
besonders bei Ortsbezeichnungen als den Gott mit ,,der von..." preisend — ,,in Deinem Namen
‘(Der von den) beiden Paldsten’? zu erkliren. Hier scheint sich die innige Zusammengehorigkeit
von Ort und Ortsgott auszuwirken, zu der unsere Sprache in der Redewendung ,,die ganze Stadt
spricht davon®, die auch Ort und Einwohner gleichsetzt, vergleichbares bietet3. Doch iibersieht
die Erklarung, welche die Namensformel allzu wortlich nimmt, ihren Ursprung aus einer ilteren
literarischen Form. Man braucht nur die Rollenverteilung der Sethe'schen Veroffentlichung des
Ramesseum-Papyrus durchzusehen, um zu erkennen, welche Dinge alle auf einzelne Gétter, vor
allem auf Osiris und das Horusauge bezogen werden konnen und sie verkorpern. Was frither
Rolle war, wird neben dem Kultort der mythischen Handlung zum Namen. Auf Rolle und Namen
verweisen in gleicher Weise Wortspiele. Beide sind, wie Textvarianten der Pyramidentexte er-
weisen, gegeniiber Gotterrede und mythischem Preis entbehrlich. In vielen Fillen fehlt die Namens-
formel — trotz der Wortspiele — an Stellen, an denen sie in Varianten erscheint?®. In anderen
Fillen findet sich an ihrer Stelle das einfachere ,,als* (m)®> — ,,Horus brachte Dir die Gotter
und hat sie Dir aufgestellt als Schilf (Baumaterial), sie erleuchten Dein Gesicht als WeiBle (Ka-
pellen)“ (Pyr. 1659). Varianten dieser Sitze lassen die mit als angeschlossenen alten Vermerke,
auf die auch hier Wortspiele verweisen, aus (Pyr. 613, 641). Auch die mit ,,als* eingefithrten
Schlachtviehbezeichnungen der Reden eines Schlachtrituals ,Ich schlug Dir den, der Dich
schlug (hw) als Stier ('¢h), ich schlachtete Dir den, der Dich schlachtete (sm3) als Wildstier (sm3)
(Pyr. 1544 Var.) diirfte mit ,,als’ alte Vermerke an Gotterreden anschlieBen. Eine schéne Be-
stitigung hierfiir ergibt die Form dieser Kulthandlung im Ramesseum-Papyrus — ,,Ich habe
Dir die geschlagen, die Dich schlugen mit dem Vermerk ,,Stiere’ (Dr. T. S.134) — welche
in der Tat Rede und Vermerk voneinander absetzt. Ahnlich haben in spiterer Zeit redigierte

1 Jéquier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit, Zeile 359.

2 vgl. Sethe, Kom. Pyr. 577c, 614a.

3 vgl. die von Sethe Kom. Pyr. 750d gegebenen altigyptischen Beispiele und Kees, Zu den neuen
Zoser-Reliefs aus Sakkara S. 63 ,,Die Verbindung einer heiligen Behausung mit einem gottlichen Insassen
in Form direkter Gleichsetzung liegt dem agyptischen Empfinden niher als uns‘.

4 Pyr. 610b, 641b, 646b, 1635a, 652b, 636a, 586b.

6 Pyr. 114 gegen Pyr. 614d.



Die Namensformel. Die Hymne als {Ubergang zur mythischen Form 41

Texte szenische Vermerke durch die Worter mj ,,wie’ und ’is ,,vergleichbar” aufgenommen
(s. S. 113). Namensformel und Ankniipfung durch m ,,als" findet sich gelegentlich auch in den
Hymnen mit der Namensformel nebeneinander, ohne dafl ein wesentlicher Unterschied in ihrer
Anwendung erkennbar wird!. Ein weiteres Beispiel fiir die Aufnahme alter Vermerke findet
sich in der Rede ,,Entferne (hrj) Dich nicht vom Grabe!* (Pyr. 216), dessen iltere Form , Ent-
ferne Dich nicht von mir!" und ,,Entferne Dich nicht von ihm!“ von Hymnen mit (Pyr. 645)
und ohne (Pyr. 586) Namensformel ,,in Deinem Namen ,,Friedhof (hs7j.f)"" erkennbuar ist. Das
Wortspiel diirfte urspriinglich auf Horus (£7), den seinen Vater ansprechenden Gott gewiesen,
und ein zweiter Vermerk das ,,Grab’ als Ort der Handlung gegeben haben. Dem Wortspiel zu-
liebe hat die Hymne ,,Grab* durch ,,Friedhof* ersetzt, nachdem sie diesen Vermerk fiir die
Namensformel wihlte, was bei ,,Horus' in einer Rede an die Himmelsgottin schlechterdings
nicht moglich war.

Festspiel und Ritual bringen als fortlaufende Handlung nicht die Mythe, sonaern den Kult
zur Auffithrung. Die Kulthandlungen werden lediglich aus verschiedenen Mythen erklart und
durch Gotterreden, welche auf den Namen des in dieser Handlung stehenden Kultsymbols mit
Wortspielen hinweisen, geheiligt. Auch die Hymnen preisen die angerufene Gottheit nicht mit
einer vollstindigen und zusammenhingenden Erzihlung ihrer Mythe, sondern mit Stiicken
mythischer Erzidhlung, zwischen denen die Erzahlung abbricht und neu beginnt. Schon vor-
getragene Themen werden wiederholt. Auch wenn in den ,,Namen'' Heiligtiimer, Bezeichnungen
des Grabes (Pyr. 616) und die Meere (Pyr. 628/629) einander folgen, erstrecken sich diese Zu-
sammenhiinge nicht iiber ganze Spriiche. Man hat nicht Hymnen auf Osiris zusammengestellt,
die ihn einmal in seinen Heiligtiimern, ein anderes Mal in seinen Formen oder wieder als den er-
trunkenen Gott und Herrn des Wassers, des Niles und des Meeres preisen. Sethe, der sich gegen
einen Versuch, in diesen Texten in Unordnung geratene Stiicke solcher , Litaneien” zu sehen,
wendet (Kom. III, 79), nennt hierbei ,,die unlogische, anachronistische Reihenfolge der Sitze
mit ihren Wiederholungen desselben Gedankens an mehreren Stellen ,,echt &dgyptisch”, was
jedoch die scheinbare Unordnung nicht erklart. Kennt doch auch die dgyptische Literatur lingere
fortlaufende Erzihlungen, Mirchen und Mythen. Der Grund des Zustandes dieser Hymnen ist
ihre Herkunft aus den Dramatischen Texten, in denen die Kulthandlung und nicht eine Mythe
Ablauf und Folge der Gotterreden bestimmte. Dies Verhiltnis zwischen Kult und Mythe ist,
trotzdem die einzelnen Ausspriiche von den Kulthandlungen abgelost dem gepriesenen Gott
erzihlt werden, noch nicht ganz aufgehoben. Nach der Wahl der Namen, die in der Mehrzahl
Kultsymbole nennen, zu urteilen, sollen die Hymnen mit Osiris, dem erschlagenen Gott, den
koniglichen Leichnam, mit der Himmelsgéttin, welche ihren Sohn umschlieBt, das konigliche
Grab, mit dem Erdgott Geb in seinem Namen ,,Horus, der sein Bauwerk nicht mehrmals auf-
fithren muB“? den Erdboden, mit diesen und den anderen Gottern der ,,grolen Neunheit von
Heliopolis'* Pyramiden und Totentempel der Konige weihen. Man kann sie darum auch Grab-,
Sarg-, Pyramiden- und Tempelweihtexte nennen. Fiir den besonderen Zweck hat man aus Fest-
spielen ehrwiirdige Gotterreden zusammengesucht und hierbei, wie neuauftretende literarische
Mittel, darunter der Parallelismus — ,,denn Du bist ihr Herr". . . ,,denn Du bist ihr Gott™ (Pyr.
630 Var.) —, die Verdoppelung — ,,Mogest Du nicht Atemnot leiden! Mogest Du nicht stohnen!™
(Pyr. 590 Var.) — zeigen, den so gewonnenen Grundbestand erweitert. Auch neue, mit dem
Sonnenkult aufkommende Anschauungen kiinden sich an, neben Ré in seinem Lichtlande (s. o.)
ebenso vereinzelt Sothis (Pyr. 632), in Rufen an die Himmelsgottin, der Glaube an die Wieder-
geburt als unverginglicher Stern, der spiter gegen den ilteren Totenglauben Stellung nimmt
(s. S.29). Kultsymbole und Rollen der Dramatischen Texte sind entweder in den Wortlaut der

1 Pyr. 1658/1659, wo man 1658c und 1659a/b entsprechend dem auf Horus bezogenen ,,in seinem
Namen. .. anstelle des ,,als'* ein auf die Gétter bezogenes ,,in ihrem Namen...‘ erwarten konnte.
2 Pyr. 1622b, wortlich: , Horus, der seine Arbeit nicht wiederholt".



42 II. Entstehung der Mythe als Form

Erzihlung aufgenommen, oder hinter die Namensformel getreten oder als jetzt unwesentlich
entfallen. Als Mysterienspiel sind die Hymnen nur noch in der Form auffithrbar, dafl nun Hand-
lungen rein mimisch dargestellt die Verlesung des Textes begleiten. So kommt, trotzdem von
einer reinen mythischen Form keine Rede sein kann, die Hymne einer mythischen Erzdhlung
niher als jede Szene des Festspiels. In den vielen, lose aneinander gereihten Episoden wird die
Mythe nicht mehr wie in den Szenen des Festspieles aufgefiihrt, sondern der angerufenen Gottheit
zu ihrem Preis erzihlt, um das ihr zum Namen gegebene Kultsymbol zu weihen. Die Mythe ist
von der Kulthandlung abgelost und steht nun als mythisch noch nicht geordnetes Ganzes vor
dem gepriesenen Gott mit seinen noch mit dem Kult verbundenen Namen. Damit bleibt auch die
Hymne der kultischen Gegenwart verhaftet. Dem gegenwirtigen Gott und vergotteten Konig
wird erzdhlt. Die in Erde, Grab, Sarg und Leichnam verkorperten Gottheiten werden ange-
sprochen. Osiris soll erwachen und aufstehen. Die Himmelsgéttin soll iber ihren Sohn fallen
und ,,diesen Altesten’ unter ihren Kindern umarmen (Pyr. 778). Diese Gotter antworten nicht.
Sie tragen stumme Rollen, mit ihnen jetzt auch Horus, der — vielleicht in der Gestalt des lebenden
Konigs verkorpert! — vor den Gott tritt, wihrend der Vorlesepriester die Hymnen verliest.
Seine Rede, die nicht mehr von Gotterausspruch zu Gotterausspruch springt, sondern erzihlt,
ist der mythischen Form entschieden niher gekommen. Von der dramatischen Form ist nur
das ,,Du‘‘ verblieben, welches den gepriesenen Gott anredet. Triite an seine Stelle ein ,,er”, das
nicht mehr den gegenwirtigen Gott anspricht, sondern auf ihn als mythische Gestalt verweist,
wire auch der gepriesene Gott aus seinem Kult in das allgemeine Feld mythischen Geschehens
geriickt und damit eine Moglichkeit mythischer Erzihlung gegeben.

4. Gotterlehren und Litaneien

Zwischen den Hymnen mit der Namensformel und der letzten groBen Gruppe der Pyra-
midentexte, der Masse der ,,Verklirungen'’, stehen Spriiche, die Teile der Hymnen wenig ver-
andert iibernehmen, jedoch mehr noch als die Hymnen mit der Namensformel das Aufkommen
eines neuen Glaubens erkennen lassen. Sie sind strophisch gebaut. Die in den Hymnen er-
schienenen Formelemente, Verdoppelung und Viergliedschema, sind zu streng gegliederten Lita-
neien von groBem Schwung und Umfang erweitert, die den Geist der Zeit der Pyramidenerbauer
atmen, der sie entstammen. Die Namensformel, aus deren Skandierung sich die Form der Litanei
entwickelt haben kann, erscheint leicht abgewandelt — ,,in Deinem Namen ‘im’ Orion“ (Pyr.
186), ,,'in” Buto" (Pyr. 188); der Name des Konigs soll gedeihen wie Gotternamen ‘an’ ihren
Kultstatten (Pyr. 1660ff.). Diese umfangreichen Spriiche lassen zum ersten Male Gottergesell-
schaften erkennen. Die Pyramidenweihtexte, die zum Teil noch hymnische Form tragen, und
ein Spruch, der Osiris den Gottern vorstellt, wenden sich an die groBe Neunheit von Heliopolis,
deren Macht und Zusammensetzung in diesen Spriichen gleichsam als Dogma verkiindet wird.
Ebenfalls zwischen Hymnen und Verklirungen fallt auf Grund formaler Merkmale das Denk-
mal Memphitischer Theologie Sethe war in seiner Bearbeitung dieses beriihmten Denkmals,
dem ersten Teil seiner , Dramatischen Texte'’, geneigt, die Entstehung des in einer spiten Ab-
schrift vorliegenden Originals in fritheste geschichtliche Zeit hinaufzusetzen. Junker hat in zwei
Abhandlungen ,,Die Gotterlehre von Memphis“ und ,,Die politische Lehre von Memphis“ (s.
S.25) Griinde einer spiteren Ansetzung beigebracht?. Lediglich die , Gesprache” ,,aus drei
Schauspielen* seien alter und dienten dazu, ,,die im erzihlenden Text aufgestellten Sitze zu
bekriftigen und zu erkldren'3. Ein Blick auf die Rahmenerzihlung, welche die dramatischen Ge-
spriche umschlieBt, zeigt, daB eine rein mythische Form vorliegt. ,,Geb befahl, daB sich die

vgl. Sethe, Kom. Bd. 3, S. 8o.
unker, Die Gotterlehre von Memphis S. 6ff.

1
SuELL
8 H. Junker, Die politische Lehre von Memphis S. 13ff.



Die mythische Form des Denkmals memphitischer Theologie 43

Gotter versammeln. Er schied Horus und Seth und verhiitete, dall sie stritten. Er setzte Seth
als oberigyptischen Konig ein in Oberdgypten, bis zu dem Ort, an dem er geboren ward, in
Sw. Und es setzte Geb Horus als unterigyptischen Konig ein in Unterdgypten, bis zu dem Ort,
an dem sein Vater ertrunken war, in ,,Hélfte der beiden Linder' (Memphis). Und so stand Horus
auf einer Stitte, stand Seth auf einer Stitte, indem sie sich iiber die beiden Linder in Tura ver-
trugen. Das war die Abgrenzung der beiden Lander?. Hier wird in gelaufiger Rede Mythe erzéhlt.
Die hymnische Form hitte nahegelegen. Ist doch das Denkmal Memphitischer Theologie zum
Preise des Gottes Ptah von Memphis verfafit. Seinen Ruhm, seine Rolle als Weltschopfer und
urzeitlicher Konig, der sich selbst erzeugte, kiindet ein einleitender Abschnitt, an den die oben
gegebene mythische Erzdhlung anschlieBt, und der von Junker , Gotterlehre” bezeichnete zweite
Abschnitt des Denkmals. Schon der einleitende Abschnitt beniitzt zum Preis nicht die zweite
Person, sondern stellt die Grée des Gottes gleichsam unpersonlich fest. In zwei Ausrufen wird
iiber ihn gesprochen. ,,Der sich selbst erzeugte’ sagt Atum, ‘Der die Neunheit schuf’ (sagen die
Gotter)“‘2. Auch diese Ausrufe sprechen ihn nicht an und bezeugen so einen Abstand von Ehrfurcht,
den selbst Atum, der Herr von Heliopolis, nicht iiberbriickt. Dadurch, daB3 Ptah nicht hymnisch
angesprochen, sondern die Mythe als ,,Denkmal’ seiner GroBe schlicht wie ein Ereignis der Ge-
schichte erzihlt wird, entsteht dieser eindrucksvolle, unpersonliche Rahmen, wird die mythische
Form gefunden. Den Gott durch einen mythischen Bericht preisend, setzt sie die natiirliche Form
des Preises, die Anrede voraus. Diese Zuriickhaltung kennzeichnet auch die Auseinandersetzung
der Gotterlehre mit dem heliopolitanischen Gedankengut. Gegen die neue Lehre wird nicht
polemisiert, Heliopolis iiberhaupt nicht erwihnt. Seine Gotter sind in das memphitische Weltbild
einbezogen und Ptah unterstellt, als bestinde dariiber nur diese eine Meinung. Nur der Ein-
geweihte erkennt die gegen den aufstrebenden Kult gerichtete Spitze. Einzig bei dem Schopfungs-
akt sind beide Lehren — die drastische Vorstellung von Heliopolis und die iiberlegte von Mem-
phis — nebeneinandergestellt. ,,Es entstand ja die Gotterneunheit des Atum durch seinen Samen
und seine Finger. Die Gotterneunheit sind aber die Zahne und Lippen in diesem Munde (dem
Munde des Ptah), der den Namen aller Dinge nannte‘, In seiner Ubersetzung unterstreicht
Junker den Gegensatz, indem er — sinngemil — hinter das ,,aber” der memphitischen Lehre
ein ,,(in Wirklichkeit)* einfiigt. Dem zuriickhaltenden Ton des Denkmals geniigte das ,,aber"
zur Andeutung eines Gegensatzes. Fiir die zeitliche Festlegung des Denkmals und sein Verhilt-
nis zu der Namensformel, die selbst nicht angewandt wird, aufschlulireich ist die Verlagerung
des Schépfungsvorganges in den Mund, wo die Zunge durch Nennen der Namen alle Dinge der
Welt und die Gotter erschafft. Der Gebrauch von ,,Neunheit* als Ausdruck fiir ,,Zadhne und
Lippen‘ ist zu den ,,beiden Neunheiten“ erweitert in Verklirungen der Pyramidentexte ein-
gegangen®. Hier liegt ein Gedankengut vor, das noch in den Hymnen mit der Namensformel,
welche erst vereinzelt die ,,Neunheit“ und die ,,groe Neunheit’* nennen, keinen Platz finde.
Fiir die Verwandtschaft mit dlterem — ebenfalls memphitischem — Textgut finden sich
auch formale Anzeichen. In dritter Person iiber Ptah gesprochen erscheinen dieselben Aussagen
—,, welcher als Konig von Oberdgypten erschienen ist, welcher als Konig von Unterigypten
erschienen ist"‘® —, nun in Zeilenspaltung, mit denen frither in zweiter Person Geb (Pyr. 1626)
und Osiris (Pyr. 776, 1795) gepriesen wurden. Auch die mythische Erzihlung und die ,,Gespriche*
bringen gleichlautende Sitze, die sich mit geringen Abweichungen in Hymnen mit der Namens-
formel finden (s. u.). Die Ortsangaben ,,in Sw*, ,,in Hilfte der beiden Linder" sind hinter ,,Ort,
an dem er geboren wurde" und ,,Ort, an dem sein Vater ertrank’ in gleicher Weise nachgesetzt,
wie die durch die Namensformel oder m ,,als"* eingefiigten Ortsangaben der Hymnen (s. S. 40),

1 Dram. Texte S.23 (7ff.), Junker, Polit. Lehre S. 23.

2 Dram. Texte S. 22 (6), Junker, Polit. Lehre S. 20.

8 Dram. Texte S. 57 (55), Junker, Gdtterlehre S. 55. 1Schott, AZ 74, 04ff. s. S. 24).
5 Dram. Texte S. 21 (4), Junker, Pol. Lehre S. 20.



44 II. Entstehung der Mythe als Form

nur daB sie nun durch das ,,in“ vollig in der mythischen Erzihlung aufgehen und nicht mehr
als Hinweise auf Kultsymbole zwischen den preisenden Mythenstiicken stehen. Doch fehlen sie
in dem ,,Gesprach®, wo sie in einem weiteren Vermerk Platz gefunden hitten und vielleicht in
einer urspriinglichen Fassung standen. Das Gespriach, welches den wiedergegebenen Sitzen
der mythischen Erzdhlung folgt, fithrt die soeben erzihlte Mythe nach dem Muster der alten
Festspiele auf. Wie die Bearbeiter des Denkmals betonen, liegt hier ein Dramatischer Text vor,
der zur Bekriftigung der erzihlten Mythe herangezogen wird. Nach Sethe reicht er weit vor die
Abfassung der Erzihlung zuriick (Dr. T. S. 18), nach Junker kann das beniitzte ,,Schauspiel*
jedoch nicht der frithgeschichtlichen Zeit entstammen, da es der Machtverteilung der ersten
beiden Dynastien nicht Rechnung triagt!. In Wirklichkeit diirfte dies Gesprich, das nun nach
der Erzdhlung den wirklichen Vorgang darstellt, zur selben Zeit verfalit sein, wie die Erzdhlung,
Fiir beide wurde auf iltere Texte und iltere literarische Formen gegriffen. Erzihlung und Ge-
spriach zusammen entsprechen mit den Vernferken der Form einer mit ,,es geschah® eingeleiteten
Szene des Ramesseum-Papyrus, wie sie in der dritten Szene des Denkmals? mit der Kulthand-
lung — ,,Es geschah, daB man Binse und Papyrus an das Doppeltor des ‘Hauses des Ptah’ an-
brachte — und der Erklarung — ,,das ist Horus und Seth, die sich vertrugen und verbiindeten* —
vorliegt. Mythologisch ausgeschmiickt fithrt die umfangreich gewordene , Erklirung” zu einem
weiteren ,,Gespriach®, welches die letzten Sitze der erzihlenden Erklirung aufnimmt. Die my-
thische erzdhlende Form ist hiernach in der Tat aus der Form der , Erklirung* entstanden, die
in den Dramatischen Texten einer mythischen Form nahe zu kommen schien (s. S.31). Auch
vor dem ersten Gesprich entspricht der erzihlende Teil der , Erklarung”, an deren Form das
erkliarende ,,das war (pw) des letzten Satzes anklingt. Anscheinend wird so zwar bewulit eine
alte Form verwandt, jedoch das Material erst — wie einst in den Hymnen mit der Namensformel
— fiir den besonderen Zweck zusammengetragen. Auch das Gesprach? zeigt nicht mehr voll-
stindig die alte Form. Zwar entsprechen die Vermerke ,,Geb spricht zu Seth*, ,,Geb spricht
zu Horus* und ,,Geb spricht zu Horus und Seth und die den Reden folgenden Vermerke ,,(das
betrifft) Seth* und ,,(das betrifft) Horus* dem alten Muster. Doch fehlen Hinweise auf Kult-
handlungen. Es folgen unmittelbar Vermerke iiber den mythischen Ort , Oberigypten (Sm‘),
,,Unteragypten (Mhw)"“ und ,,Ober- und Unterdgypten®. Auf diese Orte deutet nur die Rede des
Horus ,,Eile bis zu dem Ort, an welchem Dein Vater ertrank (mh)!" mit einem Wortspiel hin.
In der Rede des Seth ,Eile zu dem Ort, an dem Du geboren (msj)* wurdest!” fehlt es zu Ober-
agypten. Erst die édltere Fassung in Hymnen mit der Namensformel ergibt es in einer dort Osiris
preisenden Erzihlung: ,bis zu dem Ort, an dem Du gestorben (§m) bist!“ (Pyr. 24 Var.). So
diirfte auch die Rede an Horus iiber den Tod seines Vaters Osiris einmal unmittelbar an Osiris
gerichtet gewesen sein und — wie es in der Hymne vorliegt (Pyr. 24 Var.) — ,,bis an den Ort,
an dem Du ertrunken bist!”, gelautet haben. In der Mythe kénnen ,,sterben’ und ,ertrinken
nur Osiris betreffen. Als Wortspiele miissen sie einem alten Dramatischen Text entstammen,
der zwar auf Ober- und Unterdgypten verwies®, jedoch anders lautete, als er im Denkmal er-
halten ist. Aus der Fassung der Hymnen mit der Namensformel, in der die Vermerke, auf welche
die Wortspiele verweisen, ausgefallen sind, lassen sich noch die ilteren, die Reden einleitenden
Vermerke , Horus spricht zu den Gottern — nach dem Ramesseum-Papyrus® aus ,,Horus

1 Junker, Pol. Lehre S. 13ff.

2 Dram. Texte S. 35 (15c), Junker, Pol. Lehre S. 35ff.

8 Dram. Texte S.27 (10aff.), Junker, Pol. Lehre S. 23. ;

4 mij ,,gebaren‘* wohl — worauf mich Kees aufmerksam macht — als Wortspiel auf Sw, die Geburts-
stadt des Seth, anstelle des dlteren $m gewahlt.

5 moglicher Weise auf die ,,oberagyptische‘ und die ,,unteragyptische Zauberreiche‘, die Kronen,
die in den schon zum Vergleich herangezogenen Texten genannt werden (Pyr. 1624b/c, 1832Db).

6 Dram. Texte S. 201 (go), S. 208 (99/100), zu der Redaktion von ,,Gétter'* aus ,,Horuskinder’ und
., Sethgefolge** vgl. Sethe, Kom. Bd. 3, S. 142.



Ursprung der Formen des Denkmals. Denkmal und Litaneien als Gotterlehre 45

spricht zu dem Sethgefolge redigiert — und ,,Horus spricht zu den Horuskindern* ermitteln.
Der letzte Satz dieses Gesprdchs, den Geb an beide Gotter richtet: ,,Ich habe Euch geschieden!"
diirfte von dem Verfasser des Denkmals zugefiigt worden sein. Er enthilt kein Wortspiel, welches
auf ,,Ober- und Unterigypten’* verweist.

Im Denkmal Memphitischer Theologie werden, um die Grofle des Gottes Ptah zu erweisen,
in altertiimlicher Form Mythen, die ihn und seine Stadt betreffen, erzihlt und gleichsam als
Beleg alte, fiir diesen Zweck iiberarbeitete Gotterreden, welche einst Kulthandlungen begleiteten
und spiter Osiris priesen, beigefiigt. Dall dariiber hinaus die dramatische Form angewandt wird,
um die Reden als authentisch zu erweisen, und daf} ihr damals gegeniiber der mythischen Form
der Erzdhlung die gréfere Altertiimlichkeit innewohnte, zeigt vor allem die zweite ,,Szene",
in deren ,,Gesprich’‘ das zuvor erzihlte — Geb reut es, Aegypten geteilt und nicht Horus allein
gegeben zu haben — nun als neuer Spruch des Geb in dramatischer Form zusammengefalit wird®.
Diese Rede ist — was die Bearbeiter des Textes bei ihren Ubersetzungen beriicksichtigen —
anders aufgebaut als die alten dramatischen Szenen. Als fortlaufende Rede ist sie in das alte
Schema der dramatischen Form hineingepre8t worden, und zwar so, dal} sie, als handele es sich
um sechs Ausspriiche des Geb an die Neunheit, abgeteilt noch hinter den sechs auf , Horus"
verweisenden Vermerken weiterliuft. Hierbei sind die dorthin fallenden Worter so gewihlt oder
determiniert, dal} sie an die iiblichen zweiten Vermerke erinnern. Sogar der Anschein zwischen
27Ausspriichen und ,,Vermerken‘ bestehender Wortspiele wird durch Wahl der Worte und
Wiederholungen erreicht. Dabei stellt alles dies eine einzige Rede dar, mit welcher Geb Horus
als Sohn seines dltesten Sohnes zum Erben einsetzt. Dramatische Texte miissen damals als
altertiimlich gegolten und dem Verfasser des Denkmals bekannt und zuginglich gewesen sein,
da er sie sowohl stark redigiert in seine mythische Erzdhlung {ibernahm, wie auch nach ihrem
Muster ein Schema aufbaute, welches den Anschein erweckt, als lige nicht die Rede eines Gottes,
sondern sechs Ausspriiche, jeder von zwei Vermerken gefolgt, vor. Im ersten Beispiel waren
alte Reden des Horus an die Gotter Ober- und Unterigyptens iiber Osiris auch inhaltlich ver-
andert, nun an Seth und Horus gerichtet, Geb zugeschrieben worden. Die Rede des zweiten Bei-
spiels diirfte — schon wegen ihrer Linge — keinem Dramatischen Text entstammen, vermittelt
jedoch so, wie sie jetzt dasteht, den Anschein eines solchen Textes. Hat man bei der Redaktion
der Festspielspriiche in Hymnenform im allgemeinen den Wortlaut der Ausspriiche gewahrt
und sie nur aus den sie einfithrenden und erklirenden Vermerken bereichert, kiimmert man sich
jetzt nicht einmal mehr um die Erhaltung des Wortspieles. Unbedenklich wird der Text so ge-
staltet, dal er der neuen Lehre dient. Die Hymnen haben an eine Gottheit gerichtete oder sie
betreffende Ausspriiche gesammelt und erzdhlen sie dieser Gottheit, die Form der Anrede des
Ausspruches wahrend. Die mythische Form des Denkmals, welche in den Erklirungen und in
Gotterreden, die an niemanden gerichtet {iber einen Zustand gehen, ihre Vorlidufer hat, berichtet
die Mythe gleichmiitig erzidhlend, niemandem und jedem zugewandt. Der Rahmen des Kultes,
der das Drama umschlof und die Hymnen durch die Gotter, welche sie entgegennahmen, noch
umspannte, ist endgiiltig gesprengt. Wo Kultgegenstinde erwihnt werden, gehoren auch sie zu
dem theologischen Denkmal und nicht in eine vor den Augen von Zuschauern sich abspielende
Gegenwart. Die einfache Umsetzung von der zweiten Person in die dritte Person der Erzihlung
scheint hierfiir zu geniigen. Einige wenige Partikeln, vor allem die Konjunktion §w ,,und da‘?
erleichtern den Flu3 der Handlung. Wenn auf Ptah nochmit ,,dieser Ptah‘ ® und ,,dieser Vereiniger 4
auf Memphis noch mit ,,dieses Land"‘® hingewiesen wird, so siegt hier der Zweck der Lehre iiber

1 Dram. Texte S.28 (13a)ff., Junker, Pol. Lehre S. 31.
2 Dram. Texte S. 4, Junker, Goétterlehre S. 14f.

3 Dram. Texte S. 21 (3), Junker, Pol. Lehré S. zo.

4 Dram. Texte S. 21 (4), Junker, Pol. Lehre S. 2o.

5 Dram. Texte S. 37 (16¢), Junker, Pol. Lehre S. 36.



46 II. Entstehung der Mythe als Form

die mythische Form. Der Gott ist nicht nur Gestalt der Mythe, der, welcher einst alle Dinge
durch seine Anspriiche schuf, sondern auch der gegenwirtige Gott in seiner Stadt, die eben-
falls nicht nur als mythischer Ort geschildert wird. Der Zweck der Lehre, den Anspruch des
Gottes Ptah und seiner Stadt herauszustellen, gibt dem Denkmal sein Gepriage. Hierfiir hat der
Verfasser allem Anschein nach bewuft sein Denkmal in eine Form gekleidet, die den alten im
Konigskult erwachsenen Stil beniitzt, ,,die Tatsachen einfach und klar berichtet und jeden
Schwulst vermeidet“!, wobei zum ersten Male das entstand, was wir auch literarisch Mythe
nennen kénnen. Wenn man von diesem Denkmal an die etwa gleichaltrigen, grollen Litaneien
der Pyramidentexte zuriickgeht, kann man in ihnen zwar nirgends dieselbe Form mythischer
Erzihlung, aber doch weitere Beispiele des Geistes, der das Denkmal Memphitischer Theologie
erfiillt, und des Geistes, gegen den es sich wendet, finden. Wihrend noch die Hymnen an Osiris
den Preis der Gottheit erzihlend vortragen, spiirt man in jiingeren Hymnen, in Pyramiden-
weihtexten und Litaneien, in denen allen die Neunheit erscheint, den ordnenden und dogma-
tischen Geist einer neuen Epoche. Goéttergesellschaften werden als Urgotter (Pyr. 446ff.), als
Gotter einer viergeteilten Welt (Pyr. 152ff.) und als Neunheit zusammengestellt, wobei im Wesent-
lichen ein und derselbe Gotterbestand verwandt wird. Die Grundform der Litanei — ,, Er kommt
zu Dir, o Krone! Er kommt zu Dir, o ‘Flamme’! Er kommt zu Dir, o ‘GroBe’! Er kommt zu Dir,
o ‘Zauberreiche’!" (Pyr. 194) sammelt umgekehrt auf eine einzige Gottheit die Namen, welche
die Hymnen in ihren Preis noch regellos einstreuten. Neben Geb, der in einer jiingeren Hymne
mit ,,Du bist der groBe Gott, Du allein!” (Pyr. 1616) gepriesen wird, steigt iiber Atum Ré mit
einer Fiille von Namen auf (s. S. 19), den der tote Konig nun als Vater besucht. Hier ist die neue
Form der Verklirung erreicht, in welcher das Konigtum aus den streitenden Dogmen in eine
neue mythische Welt hinaustritt. Zwar wird damit die soeben gewonnene mythische Form schon
wieder gesprengt, aber zugleich der Rahmen der Mythe grenzenlos geweitet.

5. Die Verklarungen

Die Pyramidentexte tragen iiber jeder Zeile in altertiimlicher Schrift den Vermerk ,,zu
sprechen!”, unter dem die Angabe, wer zu wem spricht, fehlt. Dieser auch die Spruchanfinge
abhebende Vermerk ist der einzige noch allgemein angewandte Rest der alten dramatischen
Form. Er zeigt, dal die Spriiche feierlich vorgetragen werden sollten, ein Vorgang, welcher in-
schriftlich das ,,Verlesen vieler Verklirungen genannt wird. Zu diesem Vermerk scheint der
auffallige Umstand, daB in vielen der Texte vor der SchluBredaktion der tote Konig selbst sprach,
nicht zu passen, Man konnte verstehen, dal er aufgefordert wiirde, die Texte zu lesen. Jedoch
diirfte die Aufforderung, die Texte zu rezitieren, nicht ihm, sondern dem Vorlesepriester gelten?.
Aus dessen Munde tont gleichsam die Stimme des verstummten Toten. Er spricht fiir den Konig
die Reden, mit denen sich dieser Dimonen und Géttern, welche er auf seinem Wege trifft, vor-
stellt, damit sie ihn mitnehmen, vorbeigehen lassen oder einem der groBen Gotter melden. Sinn-
voller schiene es, die priesterliche Rede in dritter Person iiber den Konig sprechend zu fiihren.
Dieser Zustand ist durch eine SchluBredaktion, welche das ,,ich* durch den Konigsnamen er-
setzt, auch hergestellt worden. Dall dies — um den Namen des Konigs zu nennen — erst bei der
Abschrift der Vorlagen geschah, zeigen Verschiedenheiten der einzelnen Pyramiden. Er wurde
mitunter vor allem in der Pyramide des Konigs Pepi, erst an der Wand iiber der schon stehenden
urspriinglichen Fassung vorgenommen?®. Eine andere groBe Zahl von Verklirungen ist in der

1 Junker, ‘Pol. Lehre S:47.

2 vgl. Sethe, Die Totenliteratur der alten Aegypter, S. 8f., S.23f.; Pyr. 921 werden der ,,Spruch
vom rechten Weg* und der ,, Spruch vom Aufstieg*, Pyr. 1245 der ,,Spruch vom Aufstieg’* und der ,,Spruch
vom Verscheiden‘* durch das ,,Horusgeleit‘ rezitiert.

3 Die noch erkennbare urspriingliche Fassung wurde von Sethe in seiner Ausgabe der Pyramidentexte
(s- Bd. 1, 8. XI) als ,,alterer” und — bei zwei korrigierten Fassungen — als ,alterer und altester Text‘




Verklarungen in Ichform und Anrede 47

zweiten Person abgefalt. Einzelne Pyramiden haben auch dies ,,Du‘‘ teilweise durch den Koénigs-
namen ersetzt!, so dafl nun im gleichen Text zu dem Konig und iiber ihn gesprochen wird. Der
Wunsch, den Namen des Toten zur Geltung zu bringen und durch stetes Nennen in Erinnerung
zu halten, ist starker als die alte einheitliche Form. Eine Reihe dieser Texte zeigt durch die
Anrede ,,Vater''2?, daf} sie dem das Begriabnis durchfithrenden Sohn in den Mund gelegt sind
und den Zustand der Dramatischen Texte wahren, in denen der neue Kénig von dem verstor-
benen mit ,,dieser mein Vater'" spricht. Wie schematisch und oft verstindnislos die SchluB-
redaktion der Pyramidentexte auf den Namen des Konigs vorgenommen wurde, zeigt der Um-
stand, daB gelegentlich auch das ,,ich* solcher Reden durch den Koénigsnamen ersetzt wurde,
so daB nun der Konig zu sich selbst spricht?. Die Textredaktion hat ein Verfahren entwickelt,
das gegeniiber dem ilteren Textgut versagt. Der fiir die Entwicklung der mythischen Form
entscheidende Schritt liegt jedoch vor dieser SchluBredaktion beim Ubergang von der zweiten
auf die erste Person, zwischen den Spriichen, welche den Toten anreden und den Spriichen, in
denen er selbst spricht. Denn sie betreffen inhaltlich verschiedene Welten. In den ,,Sohn‘‘-Texten
kommt der Erbe zu seinem Vater und redet ihn an. Er bittet ihn, zu erwachen und sich zu er-
heben, damit er das, was ihm sein Sohn und Erbe getan hat, sieht4. Diese ilteren Spriiche zeigen
den Totenkult so, wie er sich am Grabe vor dem Leichnam vollzieht, und greifen nicht wie die
Ich-Texte in den mythischen Bereich der Gétterwelt hinitber. Erst in ihrer spiateren Form o6ffnen
auch sie mit einleitenden Sitzen verschiedener Art wie ,,.Der Himmel spricht, die Erde zittert!*
(Pyr. 549 Var.) oder ,,Geodffnet sind die Tiiren des Himmels, aufgetan ist das Tor der Nut!“
(Pyr. 1291) sofort einen mythischen Bereich. Wenn der Tote spricht, hat er anderes zu sagen
als sein ihn betreuender Sohn. Die Rede des toten Koénigs — genauer seiner zum Himmel auf-
steigenden Seele — geht {iber die jenseitige mythische Gotterwelt, eine Aussage, welche als authen-
tisch gegolten haben muf}. Sie kann als vorziiglich mythisch gelten, da sie das, was kein Sterb-
licher schaut, zur Sprache bringt, wenn sie sich auch nicht seherisch an die zuhérenden Menschen,
sondern auf dem Wege zu den Gottern fortschreitend an die mythischen Gewalten wendet. Diese
Erzihlung scheint vollstindig von den Dingen eines gegenwirtigen Kultes gelost. Selbst wenn
auch ihre Rezitation von Kulthandlungen begleitet war — der Wortlaut verschiedener Ein-
leitungen laBt Libationen und Raucherungen vermuten —, wire dies durch keine Formel mehr
ausgedriickt. Die dem Konig in den Mund gelegte Rede beriicksichtigt nur noch mythische Ver-
hiltnisse. Die Tore des Himmels werden nicht mehr ausdriicklich auch als ,,Riegel“ am Grabe
(Pyr. 572) geoffnet. Die Reinigung des Toten erfolgt mit dem Sonnengott im jenseitigen Gefilde
und nicht mehr durch ,,diese Wasserspende' (Pyr. 22), die freilich schon in Dramatischen Texten
als Wasser, mit welchen Horus und Seth ihre einander geschlagenen Wunden wuschen, gedeutet
werden?. In den Ich-Texten sagt der Konig von sich: ,,Ich bin...der Stern, mit geschmiicktem
(spd) Haupt und weitem Schritt, der Ré alltiglich die Wegzehrung bringt“ (Pyr. 263). Auch
wenn dem Verfasser noch bei diesem Bilde das Eingehen des Konigs in den der Himmelsgottin

unter den redigierten Text gesetzt. In der Pyramide der Koénigin Neith sind an den Winden des Ganges
(Jéquier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Taf. 31, 32) — wie vereinzelt in den Pyramiden und
haufiger auf Sargen des Mittleren Reiches — unredigierte Abschriften erhalten.

1 z. B. Spr. 419 (T); Spr. 525 erweist sich die in M. und N. erhaltene Fassung der Vorlage als in die
2. Person umgesetzte Form des Spruches 471I.

2 Von Sethe unterschiedlich mit , Konig* (s. Pyr. Kom. 476b, 734a, 939c) und ,,Vater (s. Pyr.
Kom. 743a, 809a, 1002a, 1004a) iibersetzt. Doch diirfte iiberall das Wort ,,Vater'* dem (rezitierenden)
»Sohn‘’ gegeniiber stehen. *Itj , Kénig'* wird in den sicheren Fillen (Pyr. s11c, 640b, 1658d) anders ge-
schrieben. P. setzt hinter diese Anrede ,,Vater'‘ gegen M. und N. haufig noch ,,Osiris N.* ein (Pyr. 849b,
939, 1002, 1003, 1004 U.a.m.).

8 z. B. Pyr. 574a (vgl. Sethe, Totenliteratur S. 8, Anm. 4).

4 Pyr. 1879, vgl. die an ,,Osiris* (d. h. den Konig) gerichtete, nicht auf den Kénigsnamen redigierte
Variante Pyr. 1005ff. (Pyr. 1972ff. mit eingesetztem Kénigsnamen),

§ Pyr. 850 in einem redigierten Text.



48 II. Entstehung der Mythe als Form

geweihten Sarg vor Augen stand, ist die Verbindung zum Kult nicht mehr auf eine Formel ge-
bracht. Nur noch die mythische Welt kommt abgeltst von jeder Entsprechung im gegenwirtigen
Kult zur Sprache.

Auch diese Ich-Form hat dltere Vorbilder. Zundchst kann die Rede des Sohnes an seinen
toten Vater ,,Ich bin Dein Sohn, Dein Erbe!* erinnert werden. Schon in Gotterreden und Rufen
der Dramatischen Texte ist die Ichform am Platze, wenn die Schwestern, die als ,,Falkenweib-
chen — die beiden Klagefrauen des Totenkultes — ihren Bruder suchen, dem von ihnen ge-
fundenen Osiris zurufen: ,,Ich bin Isis!* (Pyr. 1886) ,,Ich bin Nephthys! (Pyr. 1786). Doch ist
diese Form in den Dramatischen Texten selten. Der Gott braucht sich einem anderen Gotte
nicht zu offenbaren, sie kennen einander. Wo sie trotzdem gebraucht wird, geschieht dies aus
einem besonderen Grunde. Horus, der seinem Vater sagt: ,,Ich bin gekommen, auf der Suche
nach Dir. Ich bin Horus... Ich bin Dein geliebter Sohn!‘ (Pyr. 11), stellt sich seinem Vater
vor, der den nun erwachsenen Sohn nicht erkennt. Auch wenn Gotter andere Formen annehmen,
wie es bei der Suche nach Osiris die Schwestern tun, liegt ein besonderer Grund vor, sich zu er-
kennen zu geben. Sonst scheinen iltere Texte, die den Dramatischen Texten und Hymnen noch
nahe stehen, wie einzelne Schlangenbeschworungen, trotzdem sie in direkter Rede abgefalit
sind, die erste Person zu meiden und entwickeln eine Form, welche an die Erklirungen der Dra-
matischen Texte erinnert. Fiir ein erwartetes ,,Ich bin Horus!"“ findet sich ,,Das ist Horus!",?
womit der Sprecher sich selbst meint. Mit der Rede ,,Horus spannt seine neun Bogen gegen diesen
Geist, der aus der Erde kam‘* (Pyr. 673) spricht der Zauberer von sich selbst wie iiber eine dritte
Person, als wollte er es vermeiden, sich herauszustellen. Jiingere Texte verdeutlichen dies. Nun
beniitzt der Sprecher zwar die erste Person, beteuert aber zugleich, dal er als ein anderer spricht.
,,Nicht ich sage dies zu Euch, Ihr Goétter! Ein Zauberer sagt dies zu Euch, Ihr Gotter!" (Pyr.
1324). ,,Nicht ich bin es, der bittet, Dich zu sehen. . . Dein Sohn ist es, der bittet, Dich zu sehen. . . !
Horus ist es, der bittet, Dich zu sehen...!” (Pyr. 1128, 1129). Auch in den Verklarungen wird
demnach die Ichform zur Vorstellung beniitzt, wobei sich der Konig in eine mythische Rolle
versetzt. Mit seinem Tode verlil3t er die Erde, kommt als ,,etwas Neues'“ — , ,Wir sehen etwas
Neues'* sagen sie, die Urgitter” (Pyr. 304) — zu den Geistern und Géttern und stellt sich ihnen
mit der Formel: , Ich bin...‘ vor. Man wird an die Dramatischen Texte erinnert, welche Per-
sonen und Dingen des Kultes Gotterrollen geben. Allem Anschein nach beniitzt die Verklirung
dies alte Vorbild, obwohl nicht nur die Art der Rollenzuteilung, sondern auch Szene und Hand-
lung grundverschieden sind. Der Dramatische Text schreibt die Rolle vor. Die Besetzung er-
folgt auf Grund einer bestimmten Symbolik, welche die Entsprechungen zwischen Kult und
Mythe regelt. Nach den Verklirungen verwandelt der Tod den Konig nicht, wie dies eine Rollen-
zuteilung erwarten lieB3e, in einen bestimmten Gott, etwa — den Dramatischen Texten und Hymnen
entsprechend — in Osiris, sondern 6ffnet ihm die Moglichkeit, sich in alles und jedes zu verwandeln,
was er gerade zum Weiterkommen auf seinem Wege zum Sonnengott fiir geeignet hilt. Als ,,Flamme
vor dem Winde (Pyr. 324), als ,,Lotusbliite an der Nase des Ré*“ (Pyr. 266), als ,,jener Stern
am Unterleib des Himmels* (Pyr. 347) als ,,Falke und als ,,Stier”, als ,,Gans” und als ,,Heu-
schreck®, als Horus, der seinen Vater sucht (Pyr. 493), als Gotterbote mit Neujahrsgriillen (Pyr.
1195), aber auch als ,,MefBstrick der beiden Neunheiten, mit welchem sie das Opferfeld abstecken‘
(Pyr. 1196), als ,,Zwerg und Gottestinzer (Pyr. 1189) und sogar als ,,die groBe Jungfrau* (Pyr.
682), als ,,Horusauge’ (Pyr. 976, 1147), als Auge des Sonnengottes im Gehorn der Hathorkuh*
(Pyr. 705), als Kataraktengottin (Pyr. 812) erscheint der Konig. Eine solche Rollenzuweisung wire
in den Dramatischen Texten undenkbar. Vereinzelt ist nicht einmal die Gleichheit des Geschlechts
gewahrt, die bei der Vergottlichung der Naturmichte ihre Gestalt bestimmt. Aneinandergereiht

1 Ebenso in dem Zaubertext Pyr. 439 ,,Das ist Geb‘’, wo T. die urspriingliche Fassung ohne Konigs-
namen erhalten hat. In anderen Fallen 1aft die Stellung des eingefiigten Kénigsnamens — ,, Horus ist N.
statt ,,N. ist Horus‘* (Pyr. 436 vgl. Sethe, Kom.) die urspriingliche Form erkennen.




Die Aussage in Ichform als mythische Verwandlung. Jenseitigkeit der Verklarung 49

ergeben diese Aussagen nicht das Rollenverzeichnis fiir ein Drama, sondern Litaneien in Ichform
(Pyr. 1145ff., 1094 ff.) oder Korpervergottungstexte, wenn sie auf die Glieder des Konigs verteilt
sind (Pyr. 1303ff.). Welche Spanne sie von der Rollenzuweisung der Dramatischen Texte trennt,
wird am Vergleich der verschiedenen Anwendung desselben Symboles sichtbar. Die Dramatischen
Texte kennen das Horusauge als mythisches Sinnbild fiir Opfergaben oder Kultgegenstinde. In
einer Verklirung dem Konig zur Rolle gegeben ist es ,,mii(‘htigcr als die Menschen und starker
als die Gétter” (Pyr. 1147) und damit nicht nur von seiner Entsprechung im Kult gelost, sondern
auch iiber seinen alten mythischen Bereich hinausgehoben (s. S.79). Nicht mehr in einer Rolle
des dramatischen Festspiels sondern als iiberirdische mythische Macht geht der Kénig in eine
nicht auffiihrbare Welt ein, sei es, um sie zu erobern und das Himmelsgewolbe zu spalten (Pyr.
305), sei es als ,,Vertreter des Ré! ,als sein Kanzler (Pyr. 490), sein Steuermann (Pyr. 1204),
sein Ruderknecht (Pyr. gob Var.) oder sein Wassertriger (Pyr. 1179). Die Vielheit der ,,Verwand-
lungen* zeigt, wie sehr man in einer schon besetzten mythischen Welt nach einer Rolle fiir den
Toten sucht. In den Fillen, in denen er den fritheren Inhaber einer Rolle vertreibt, tritt dies
auffillig in Erscheinung.

Die Jenseitigkeit des Themas der Verklirungen wird durch haufig an den Spruchanfang
gesetzte Sitze wie ,,Aufregung im Himmel" (Pyr. 304) oder ,,Der Himmel ist bewdlkt, die Sterne
4 sind verdunkelt, die Bogen bewegen sich, ¢ @¢ Knochen der Erde zittern (Pyr. 393) oder ,,Geb
s 8 Jacht, Nut frohlockt” (Pyr. 1149) hervorgehoben, Sethe nennt diese Einleitungen , Naturschil-
mf‘"“ derung’* (Kom. 393a). Sie weisen auf die Ungewdhnlichkeit des Vorganges hin und ergeben den
! Schauplatz der erzihlten Ereignisse. Der szenische Vermerk der Dramatischen Texte ist er-
Wit 8 weitert, in eine mythische Welt iibertragen und an den Textanfang geriickt. Nach dieser allge-
18 meinen Einleitung beginnt die Erzihlung in Ich-Form. An Stelle des alten dd mdw,, es spricht”
../ 8 st ein j, weiblich j.t — meist mit folgendem ’in — oder ’in allein ,.es sagt” getreten®. , Meine
e wird Mutter' sage ich, ,,gib mir Deine Brust, damit ich sie sauge!‘ sage ich. ,Mein Sohn“, sagt sie
¢dde ¥ zu mir, ,,nimm Dir meine Brust, damit Du sie saugst!™ sagt sie’ (Pyr. 911). ,,Stier der Opfer-
Léis & speisen beuge Dein Horn, lasse mich vorbeigehen ! sage ich (Pyr. 914). Die neue Mutter des
Konigs, an deren Brust der Tote wieder klein wird, ist die in den vorangehenden Zeilen gepriesene
Kronengéttin von Elkab, die auch in anderen Verklirungen als seine neue Mutter gilt. Sie ver-
leiht ihm die Vogelgestalt (Pyr. 913), in welcher er nun zum Himmel steigt. Das Horn des Stieres,
an welchem er vorbeigehen muB, diirfte der Mond sein. Der Konig spricht nicht nur in den Reden
an Gotter und Geister, sondern berichtet noch iiber diese Gespriche und das, was er dabei tut.

ltui | Der Tote allein spricht gleichsam aus einer Ferne, in welche ihn niemand begleiten kann. Er ist
R in den Verklirungen der vorziiglich handelnde, der einzige, der von den Personen der Drama-
JInten tischen Texte iibrig geblieben ist, der noch Rollen iibernehmen kann, wihrend die Wesen, denen
andel : er gegeniibertritt, die Gotter und Geister, nicht mehr von Priestern dargestellt werden, sondern
uure | es selbst sind in ihrer eigenen mythischen Welt. Frither hitte ein MeBstrick dazu gedient, ein Feld
fem | des Tempels zu vermessen. Jetzt soll er den beiden Neunheiten beim Abstecken eines himm-
- lischen Gefildes dienen. Frither hitte ihn ein Priester mit Gotterrolle iiberbracht. Jetzt nimmt

(it es der Konig auf sich, dieser MeBstrick zu sein, damit ihn der Fahrmann, dem er dies erzdhlt,
scken’ " zu jener Seite iibersetzt. Der Fihrmann, der mit seinem Nachen wie an einem der Kanile
‘o | Aegyptens wartet, hat in der noch ritualgebundenen Literatur des dlteren Totenglaubens nicht
il { seinesgleichen. Man hat ihn wie die Gestalten der vier Winde, die vier Hirtenkinder, die im
3 | Schatten der Weltfeste rasten (Pyr. 1105) und Aegypten und Libyen durchstreifen (Pyr. 1510,

| 1456) mit am Leben beobachteten Ziigen, die den Geist der Grabbilder des ausgehenden Alten
| Reiches atmen, ausgestattet. Er erscheint als Mann einfachen Gemiits, der wissen will, wen er

! 1 Pyr. 1107, 1464, 1694.

f 2 vgl. H. Grapow, Wie die Alten Aegypter sich anredeten, wie sie sich griiiten und \}_rie sie mitein-
! ander sprachen, IV (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1942, Phil.-hist. K1. Nr. 7) S. 8off., Sethe, AZ 64, S. 3.

g




48 II. Entstehung der Mythe als Form

geweihten Sarg vor Augen stand, ist die Verbindung zum Kult nicht mehr auf eine Formel ge-
bracht. Nur noch die mythische Welt kommt abgelist von jeder Entsprechung im gegenwirtigen
Kult zur Sprache.

Auch diese Ich-Form hat idltere Vorbilder. Zunidchst kann die Rede des Sohnes an seinen
toten Vater ,,Ich bin Dein Sohn, Dein Erbe!* erinnert werden. Schon in Gotterreden und Rufen
der Dramatischen Texte ist die Ichform am Platze, wenn die Schwestern, die als ,,Falkenweib-
chen* — die beiden Klagefrauen des Totenkultes — ihren Bruder suchen, dem von ihnen ge-
fundenen Osiris zurufen: ,,Ich bin Isis!" (Pyr. 1886) ,,Ich bin Nephthys!" (Pyr. 1786). Doch ist
diese Form in den Dramatischen Texten selten. Der Gott braucht sich einem anderen Gotte
nicht zu offenbaren, sie kennen einander. Wo sie trotzdem gebraucht wird, geschieht dies aus
einem besonderen Grunde. Horus, der seinem Vater sagt: ,, Ich bin gekommen, auf der Suche
nach Dir. Ich bin Horus... Ich bin Dein geliebter Sohn!“ (Pyr. 11), stellt sich seinem Vater
vor, der den nun erwachsenen Sohn nicht erkennt. Auch wenn Gotter andere Formen annehmen,
wie es bei der Suche nach Osiris die Schwestern tun, liegt ein besonderer Grund vor, sich zu er-
kennen zu geben. Sonst scheinen #ltere Texte, die den Dramatischen Texten und Hymnen noch
nahe stehen, wie einzelne Schlangenbeschworungen, trotzdem sie in direkter Rede abgefalit
sind, die erste Person zu meiden und entwickeln eine Form, welche an die Erklirungen der Dra-
matischen Texte erinnert. Fiir ein erwartetes ,,Ich bin Horus!" findet sich ,,Das ist Horus!“,?
womit der Sprecher sich selbst meint. Mit der Rede ,,Horus spannt seine neun Bogen gegen diesen
Geist, der aus der Erde kam‘* (Pyr. 673) spricht der Zauberer von sich selbst wie iiber eine dritte
Person, als wollte er es vermeiden, sich herauszustellen. Jiingere Texte verdeutlichen dies. Nun
beniitzt der Sprecher zwar die erste Person, beteuert aber zugleich, dal} er als ein anderer spricht.
., Nicht ich sage dies zu Euch, Ihr Gétter! Ein Zauberer sagt dies zu Euch, Ihr Gétter!” (Pyr.
1324). ,,Nicht ich bin es, der bittet, Dich zu sehen. . . Dein Sohn ist es, der bittet, Dich zu sehen. . . !
Horus ist es, der bittet, Dich zu sehen...!“ (Pyr. 1128, 1129). Auch in den Verklirungen wird
demnach die Ichform zur Vorstellung beniitzt, wobei sich der Konig in eine mythische Rolle
versetzt. Mit seinem Tode verlillt er die Erde, kommt als ,,etwas Neues* — , Wir sehen etwas
Neues* sagen sie, die Urgotter” (Pyr. 304) — zu den Geistern und Gottern und stellt sich ihnen
mit der Formel: , Ich bin...‘ vor. Man wird an die Dramatischen Texte erinnert, welche Per-
sonen und Dingen des Kultes Gotterrollen geben. Allem Anschein nach beniitzt die Verklirung
dies alte Vorbild, obwohl nicht nur die Art der Rollenzuteilung, sondern auch Szene und Hand-
lung grundverschieden sind. Der Dramatische Text schreibt die Rolle vor. Die Besetzung er-
folgt auf Grund einer bestimmten Symbolik, welche die Entsprechungen zwischen Kult und
Mythe regelt. Nach den Verklirungen verwandelt der Tod den Konig nicht, wie dies eine Rollen-
zuteilung erwarten lieBe, in einen bestimmten Gott, etwa — den Dramatischen Texten und Hymnen
entsprechend — in Osiris, sondern 6ffnet ihm die Moglichkeit, sich in alles und jedes zu verwandeln,
was er gerade zum Weiterkommen auf seinem Wege zum Sonnengott fiir geeignet hilt. Als ,,Flamme
vor dem Winde™ (Pyr. 324), als ,,Lotusbliite an der Nase des Ré (Pyr. 266), als ,,jener Stern
am Unterleib des Himmels" (Pyr. 347) als ,,Falke und als ,,Stier’, als ,,Gans’* und als ,,Heu-
schreck®, als Horus, der seinen Vater sucht (Pyr. 493), als Gotterbote mit NeujahrsgriiBen (Pyr.
I195), aber auch als ,,Mefstrick der beiden Neunheiten, mit welchem sie das Opferfeld abstecken
(Pyr. 1196), als ,,Zwerg und Gottestinzer (Pyr. 1189) und sogar als ,,die groe Jungfrau* (Pyr.
682), als ,,Horusauge (Pyr. 976, 1147), als Auge des Sonnengottes im Gehorn der Hathorkuh
(Pyr. 705), als Kataraktengéttin (Pyr. 812) erscheint der Konig. Eine solche Rollenzuweisung wire
in den Dramatischen Texten undenkbar. Vereinzelt ist nicht einmal die Gleichheit des Geschlechts
gewahrt, die bei der Vergéttlichung der Naturmichte ihre Gestalt bestimmt. Aneinandergereiht

1 Ebenso in dem Zaubertext Pyr. 439 ,,Das ist Geb*, wo T. die urspriingliche Fassung ohne Kénigs-
namen erhalten hat. In anderen Fillen 146t die Stellung des eingefiigten Ko6nigsnamens — ,,Horus ist N.*
statt | N. ist Horus* (Pyr. 436 vgl. Sethe, Kom.) die urspriingliche Form erkennen.



Die Aussage in Ichform als mythische Verwandlung. Jenseitigkeit der Verklirung 49

ergeben diese Aussagen nicht das Rollenverzeichnis fiir ein Drama, sondern Litaneien in Ichform
(Pyr. 1145ff., 1094 ff.) oder Korpervergottungstexte, wenn sie auf die Glieder des Konigs verteilt
sind (Pyr. 1303ff.). Welche Spanne sie von der Rollenzuweisung der Dramatischen Texte trennt,
wird am Vergleich der verschiedenen Anwendung desselben Symboles sichtbar. Die Dramatischen
Texte kennen das Horusauge als mythisches Sinnbild fiir Opfergaben oder Kultgegenstinde. In
einer Verklirung dem Kénig zur Rolle gegeben ist es , michtiger als die Menschen und stirker
als die Gotter' (Pyr. 1147) und damit nicht nur von seiner Entsprechung im Kult geldst, sondern
auch iiber seinen alten mythischen Bereich hinausgehoben (s. S.79). Nicht mehr in einer Rolle
des dramatischen Festspiels sondern als iiberirdische mythische Macht geht der Kénig in eine
nicht auffithrbare Welt ein, sei es, um sie zu erobern und das Himmelsgewolbe zu spalten (Pyr.
305), sei es als ,,Vertreter des Ré"!  als sein Kanzler (Pyr. 490), sein Steuermann (Pyr. 1204),
sein Ruderknecht (Pyr. go6 Var.) oder sein Wassertriager (Pyr. 1179). Die Vielheit der ,,Verwand-
lungen* zeigt, wie sehr man in einer schon besetzten mythischen Welt nach einer Rolle fiir den
Toten sucht. In den Fillen, in denen er den fritheren Inhaber einer Rolle vertreibt, tritt dies
auffillig in Erscheinung.

Die Jenseitigkeit des Themas der Verklirungen wird durch haufig an den Spruchanfang
gesetzte Sitze wie ,,Aufregung im Himmel" (Pyr. 304) oder ,,Der Himmel ist bewdlkt, die Sterne
sind verdunkelt, die Bogen bewegen sich, ¢ @ Knochen der Erde zittern** (Pyr. 393) oder ,,Geb
lacht, Nut frohlockt“ (Pyr. 1149) hervorgehoben, Sethe nennt diese Einleitungen , Naturschil-
derung (Kom. 393a). Sie weisen auf die Ungewohnlichkeit des Vorganges hin und ergeben den
Schauplatz der erzihlten Ereignisse. Der szenische Vermerk der Dramatischen Texte ist er-
weitert, in eine mythische Welt iibertragen und an den Textanfang geriickt. Nach dieser allge-
meinen Einleitung beginnt die Erzihlung in Ich-Form. An Stelle des alten dd mdw,, es spricht"
ist ein j, weiblich j.f — meist mit folgendem ’in — oder ’in allein ,,es sagt'* getreten®. , Meine
Mutter'‘ sage ich, ,,gib mir Deine Brust, damit ich sie sauge!’ sage ich. ,Mein Sohn“, sagt sie
zu mir, ,,nimm Dir meine Brust, damit Du sie saugst!’ sagt sie’* (Pyr. 911). ,,Stier der Opfer-
speisen beuge Dein Horn, lasse mich vorbeigehen!" sage ich (Pyr. g14). Die neue Mutter des
Konigs, an deren Brust der Tote wieder klein wird, ist die in den vorangehenden Zeilen gepriesene
Kronengéttin von Elkab, die auch in anderen Verklirungen als seine neue Mutter gilt. Sie ver-
leiht ihm die Vogelgestalt (Pyr. 913), in welcher er nun zum Himmel steigt. Das Horn des Stieres,
an welchem er vorbeigehen mu8, diirfte der Mond sein. Der Konig spricht nicht nur in den Reden
an Gotter und Geister, sondern berichtet noch iiber diese Gespriche und das, was er dabei tut.
Der Tote allein spricht gleichsam aus einer Ferne, in welche ihn niemand begleiten kann. Er ist
in den Verklirungen der vorziiglich handelnde, der einzige, der von den Personen der Drama-
tischen Texte {ibrig geblieben ist, der noch Rollen iibernehmen kann, wihrend die Wesen, denen
er gegeniibertritt, die Gotter und Geister, nicht mehr von Priestern dargestellt werden, sondern
es selbst sind in ihrer eigenen mythischen Welt. Friiher hitte ein MeBstrick dazu gedient, ein Feld
des Tempels zu vermessen. Jetzt soll er den beiden Neunheiten beim Abstecken eines himm-
lischen Gefildes dienen. Frither hitte ihn ein Priester mit Gétterrolle iiberbracht. Jetzt nimmt
es der Konig auf sich, dieser MeBstrick zu sein, damit ihn der Fihrmann, dem er dies erzihlt,
zu jener Seite iibersetzt. Der Fiahrmann, der mit seinem Nachen wie an einem der Kanile
Aegyptens wartet, hat in der noch ritualgebundenen Literatur des élteren Totenglaubens nicht
seinesgleichen. Man hat ihn wie die Gestalten der vier Winde, die vier Hirtenkinder, die im
Schatten der Weltfeste rasten (Pyr. 1105) und Aegypten und Libyen durchstreifen (Pyr. 1510,
1456) mit am Leben beobachteten Ziigen, die den Geist der Grabbilder des ausgehenden Alten
Reiches atmen, ausgestattet. Er erscheint als Mann einfachen Gemiits, der wissen will, wen er

1 Pyr. 1107, 1464, 1694.
2 vgl. H. Grapow, Wie die Alten Aegypter sich anredeten, wie sie sich griiBten und wie sie mitein-
ander sprachen, IV (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1942, Phil.-hist. K1. Nr. 7) S. 8off., Sethe, AZ 64, S. 3.



50 II. Entstehung der Mythe als Form

iibersetzt. Der Konig mul} ihn wecken (Pyr. 597, 383) und nennt ihm nicht den eigenen Namen,
sondern weist sich mit einer mythischen Rolle aus. Der Fahrmann kennt anscheinend die groen
Gotter besser als die Verhiltnisse in Aegypten. Mit seiner ,,Gotterfihre” ist er, der beim Rudern
,.hinter sich schaut“?, der mythische Mittelsmann zwischen zwei Welten, deren Trennung sein
Ddsein manifestiert. Im Dramatischen Festspiel war ein solcher Mittelsmann nicht erforderlich,
weil dort die Mythe noch an den Dingen der Erde haftete. Erst jetzt, nachdem Himmel und
Erde geschieden sind, verliert sich das, was die Hymnen dem gepriesenen Gott zuliebe von Kult-
handlungen ablésten, in die mythische Welt selbst versetzt, an neue Vorstellungen und Bilder.
Sie bediirfen keiner Belege aus altem Textgut, da sie dem toten Konig in den Mund gelegt sind,
der sie so selbst bezeugt. Die Ich-Form kann darum tatsichlich als eigentiimliche mythische Form
dieser Epoche gelten, die den Sonnengott zum 'Symbol der Welt erhob, wodurch der Tote nun
nicht mehr auf den Friedhofen gesucht wird und Kultstitten besucht, sondern sich, seinen Vater
zu besuchen aufmacht und dafiir in wunderbarer Weise die Erde verld3t. Gegeniiber der rein
mythischen Erzihlung des Denkmals Memphitischer Theologie ist die Verklirung dem Schicksal
des toten Konigs verhaftet, eine Beschrinkung, welche die das ,Ich® durch den Konigsnamen
ersetzende SchluBredaktion nicht beseitigt, wenn auch der Sprecher damit unpersénlich wird.
Es ist mdglich und wahrscheinlich, da sich die Mythe, im Totenkult nicht faBbar, weiterbildet,
bis sie in den groBeren Mythenstiicken des Buches von der Himmelskuh und des Gerichtsstreites
zwischen Horus und Seth wieder erscheint. Die Pyramidentexte zeigen, daB sich die im Denkmal
noch in der Residenz Aegypten gipfelnde Welt mit der Gestalt des Sonnengottes noch einmal
geweitet hat. Was sich menschlicher Geist iiber diese Weite erdenken kann, verkniipft er hier
zundchst mit einem diese Welt erkundenden Konigtum und 148t es von ihm als selbst gesehen
erzdhlen.

Ist so in den Verklirungen in der Ich-Form des Totenkultes die reine Form mythischer
Erziahlung schon wieder aufgegeben, zeigt doch eine Reihe von diesen Texten an eigentiimlichen
Merkmalen, dal die Mythe erzdhlbar geworden ist. Die sich im Kult abspielende mythische Gegen-
wart der Dramatischen Texte, welche in den Hymnen an die Gottheiten von Leichnam, Grab,
Pyramide und Friedhof {iberging, ist in eine jenseitige, ewige Ferne geriickt. Auf den jetzt vor-
wiegenden Gebrauch des auf entlegenere Dinge hinweisenden ,,jenes”, das gelegentlich in jiingeren
Varianten dlteres ,,dieses’* ersetzt, wurde bei der Betonung des alleinigen Gebrauches von ,,dieses’
in den Dramatischen Texten schon hingewiesen (s. S. 33f.). Auch in die alte Namensformel —
die nun zu ,,in jenem Deinem Namen‘‘ erweitert erscheint — in Hinweise auf Festtage — ,,an
jenem schénen Tage des auf den Berg Steigens (Pyr. 1556) — und auf mythische Orte — ,,an
jenem Ort, an dem sie gekampft haben* (Pyr. 1242) — tritt dies Fiirwort ein und riickt Name,
Kult und Ort betont in die Ferne. Unmittelbar in die Mythe versetzen , ,Zitate”, die durch Re-
lativsitze oder mit ,,als”, ,,wie’ und ,,ehe’ in die Erzdhlung eingeflochten werden, um an ein
mythisches Ereignis zu erinnern oder ein anderes mit ihm zu vergleichen. ,,Du (Ré) gibst mir
jene Deine Finger, welche Du der ,,Schénen®, der Tochter des groen Gottes gabst, als der
Himmel von der Erde geschieden wurde, und als die Gotter zum Himmel aufstiegen* (Pyr.
1208). ,,Jene vier reinen Schilfnachen, welche ihr Osiris gabt, als er zum Himmel stieg, damit
er zum Himmel (kbhw) iibersetze, sein Sohn Horus ihm zur Seite, auf daB er ihn aufziehe? und
zum groBen Gott im Himmel kronen lasse, gebt sie mir!* (Pyr. 464/465). ,,Ich bin meinem Todes-
tage entkommen ,wie Seth seinem Todestage entkommen ist (Pyr. 1453 Var.). ,,Ich wurde im
Urwasser erschaffen (m$j), ehe der Himmel entstand, ehe die Erde entstand, ehe die Rand-
berge entstanden, ehe der Streit entstand, ehe jene Furcht entstand, die vor dem Horusauge

1 ,,Dessen Gesicht hinter ihm ist*, ,,Der hinter sich sieht*’, ,, Hinter dem das Heck ist** (Pyr. 925 c) lauten
seine Namen.

2 So mit Sethe, Kom. Bd. 2, S. 268 gegen Sander-Hansen, Uber die Bildung der Modi im Altdgyp-
tischen (Det Kong. Danske Vid. Selskab Hist.-fil. Skrifter, Bd. 1, Nr. 3) S. 15.



Formen mythischer Zitate 51

aufkam” (Pyr. 1040). Eine solche Bildung bezieht auch die Namensformel in die Mythe ein —
,,Als Du sagtest Seth: Wahrlich er hat sich an mich herangemacht (§3h), da entstand jener
sein (des Osiris) Namen ,,Orion ($3h)*“ (Pyr. 959) — als wiire der dem Gott im Laufe der Mythen-
bildung zugeschriebene Namen durch einen mythischen Ausspruch des Gottes erst entstanden.
Diese neue Namensformel, die hier in einer Litanei — eine Form, welche die Verklirungen weiter
pflegen — mehrfach verwandt den Vortrag gliedert, spinnt die Mythe des Denkmals Memphi-
tischer Theologie, nach der die Welt im Munde des Schopfergottes entstanden ist, weiter und
laBt nun Wesen als , Namen‘‘ allgemein aus Gotterreden entstehen. Dieses Zitat findet sich in
einem Spruch, dessen erster Teil Osiris mit einer mythischen Erzidhlung preist. Erst in einer
zweiten, in der Ich-Form abgefaBten Litanei erscheint der Tote, um den Gott in der Rolle eines
besonders gereinigten und eingefithrten Priesters ,,das Gesicht abzuwischen” und ihn ,,mit dem
Gottesgewand zu kleiden (Pyr. g64ff.). In allen diesen Zitaten wird die Mythe nicht um ihret-
willen erzihlt, sondern soll dem Toten dazu verhelfen, wie einst ein Gott behandelt zu werden,
oder auch ihn einer uralten Korperschaft zuzurechnen. Doch zeigen diese Fille, daf die Mythe
ihr eigenes Feld gefunden hat und nun beispielhaft als ewiges Schicksal fern von den Menschen
und ihren Briuchen steht. Sie wird in den Vorgang der Himmelfahrt des Konigs, in den Uber-
gang in eine andere Welt hineingestellt und ragt aus ihm als erhabenes Beispiel, als Geschehen,
auf dem das Weltgefiige ruht, hervor. Durch diese Fassung trigt das mythische ,,Zitat” gegen-
iiber der reinen Form der Mythe einen besonderen Glanz, da es sich als das einst geschehene
von etwas gegenwirtigem abhebt. Die Mythe ist in ihre eigene Ferne geriickt und wird im Zitat
dort belassen, wihrend sie die mythische Erzihlung niherbringt. An die Mythe wird, gleichsam in
einem Bedarfsfall, erinnert fiir ein vergleichbares Ereignis, das selbst einen Ubergang in die my-
thische Welt darstellt, aber doch an Bedeutung hinter dem ewigen Vorbild zuriickbleibt. Hatten
Festspiel und Hymne durch die gegenwirtig geschehende Handlung und den Preis die an ihr
Beteiligten, die Lebenden und den Toten, Personen und Kultdinge, in gleicher Weise geheiligt
und in die Mythe eingeschlossen, ist jetzt die Mythe entweder in eine nicht wiederkehrende Vor-
zeit vor die Geschichte geriickt, oder steht in der Welt des Sonnengottes als unverriickbares
Naturgeschehen. Dies kann der tote Kénig zwar mit einem Fluche bedrohen — ,,Die Erde soll
nicht sprechen konnen, Geb (der Erdgott) soll sich nicht wehren konnen. .. Die Randberge sollen
zusammenkommen, die Ufer sollen sich vereinen! Unkenntlich gemacht werden sollen die Wege
fiir die, welche unterwegs sind, gestiirzt die Treppen fiir die, welche aufsteigen!" (Pyr. 277/279).
Meist zitiert jedoch der Konig auch dies Geschehen fiir den Weg seiner Seele — ,,Mich hat Ré
zu sich zum Himmel genommen. Ich lebe, wie der lebt, der in den Westen des Himmels eintritt,
wenn er im Osten des Himmels (wieder) hervorkommt® (Pyr. 1469).

Uber diese Zitate hinaus finden sich in den Verklirungen auch mythische Episoden in rein
erzihlender Form dargestellt, und zwar in der besonderen Gruppe von Verklirungen, welche die
Form der Anrede des Sohnes an den toten Vater weiterpflegt und anstelle der , Ichform™ die
2. Person beniitzt. Auch diese Texte, welche in ihrer alteren Form lediglich Kulthandlungen
aufzihlen und — wie eine ,, Antwort" des Toten! und redigierte Vermerke (s. S. 47) zeigen —
schon in dramatischer Form vorlagen, stellen in ihrer spiteren Form den Toten in eine neue
mythische Welt. Doch verkliren gie nicht die zum Himmel aufsteigende Seele, die selbst in der
2 Jchform“ iiber ihren Himmelflug berichtet, sondern den Leichnam, vor dem ,,der Riegel ge-
offnet wird an dem Doppeltor, welches die Menschheit zuriickhalt” (Pyr. 1726), so daB er da-
steht ,,an diesem Tage* ,,vor Ré, wenn er im Osten aufgeht” (Pyr. 743), vergottet und gesalbt,
wobei die Totenklage angestimmt wird und die Totentinze beginnen, bis auch der Leichnam
als ,,unverginglicher Stern auf seinem ,,Schiff”, der ,,grolen Wildkuh“ (Pyr. 1370) oder der

1 Pyr. 573¢ ,,Du kommst zu mir! Du kommst zu mir! Du kommst ja zu mir wie Horus, als er seinen
Vater Osiris rachte!* Sethe bezieht diesen Satz durch Einfiigung eines ,zu* (,wie (zu) Horus") in die
Rede des Sohnes ein (Kom., Bd. 3, S.71).



52 II. Entstehung der Mythe als Form

Sokar-Barke (Pyr. 1970), in das Grab als Himmel einfihrt. Vermutlich, weil dieser Kult um
den Leichnam auf #ltere Formen zuriickgeht als die Verklirungen der koniglichen Seele und
so dlteres Textgut beniitzt, treten in seinen Verklirungen gelegentlich anstelle der Naturschil-
derungen (s. S. 49) kurze mythische Erzihlungen an den Spruchbeginn, die nach Anzeichen
Dramatischen Texten entstammen. ,,Es kommt Isis, es kommt Nephthys, eine von ihnen als
Klagevogel, eine von ihnen als Weihe. Sie haben Osiris gefunden, als ihn sein Bruder Seth in
Busiris (Ndj.?) zu Boden stieB (ndj), als Osiris sagte: ,,Du kommst gegen mich (sj.% "or.j)!** als sein
Name zu ’Sokaris (Skr)” ward” (Pyr. 1255/1256). Der Text, der im folgenden — zunichst mit
einer die erweiterte Namensformel beniitzenden Litanei — den Toten anspricht, geht als Ge-
menge redigierter Textstiicke weiter, die den Toten im Kult der ,,Seelen von Heliopolis' ver-
klaren (Pyr. 1261). Die an den Textbeginn gestellte mythische Erzdhlung, welche Totenklage
und Verkldarung des Leichnams einleitet, tragt hier wie in anderen Beispielen die Form der Gegen-
wart, mit der sie anhebt, als Merkmal ihrer Herkunft aus Dramatischen Texten an sich. Zu einem
weiteren mythischen Textbeginn 148t sich die urspriingliche Fassung wiederherstellen: ,,Zu
sprechen von Isis und Nephthys: Es kommt der Klagevogel, es kommt die Weihe, Isis ist es
und Nephthys. Sie sind gekommen auf der Suche nach ihrem Bruder Osiris, auf der Suche nach
ihrem Bruder Osiris, meinem Vater* (Pyr. 1280). Die letzten Worte, die erst auf der Wand in ,,auf
der Suche nach ihrem Bruder, diesem P. redigiert wurden, lassen den Konig, fiir dessen Leich-
nam die Verklirung rezitiert wird, an dem mythischen Ereignis teilnehmen. In dem einleiten-
den Satz 14Bt die Kopula ,,ist es" — noch in der verinderlichen Form ({j statt pw) der Dra-
matischen Texte (s. S. 33 Anm. 2) — die urspriingliche Erklirung erkennen, die im Ramesseum-
Papyrus den Beschreibungen der Kulthandlung folgt. So darf man in den vorangehenden Worten
eine solche Beschreibung vermuten. Beides ergibt in die Form der Dramatischen Texte umgesetzt:
,,Es geschah, daB der “Klagevogel’ und die “Weihe’ kamen, das sind Isis und Nephthys, die kommen,
ihren Bruder Osiris zu suchen’ — einen Szenentitel, wie ihn der Ramesseum-Pyaprus zeigt —
,,Es geschah, dall die ‘Lobpreisenden’ erwihlt wurden. Das sind Isis und Nephthys, die Osiris
lobpreisen“ (Dr. T. S. 226). Die einleitenden Worte ,,Zu sprechen von Isis und Nephthys ge-
horen iiber die auch im Pyramidenspruch foigenden Reden der Gottinnen. Doch diirften dort
die Schriftbilder der Gottinnen einander entgegengestellt gewesen sein, da Isis und Nephthys ein-
ander auffordern, den Bruder zu beweinen, und so ,,Isis spricht zu Nephthys* und , Nephthys
spricht zu Isis" gelautet haben. Dies Beispiel verdeutlicht, wie aus einem Dramatischen Text
eine Verklirung entsteht. Was die Auffithrung erklirte, wird in erzihlende Form gebracht und
vorgetragen, um den toten Konig zu verkliren. Im Totenkult wird die Mythe um des Toten willen
erzahlt, ja — wie hier — ausdriicklich auf ihn bezogen oder — wie in den Verklirungen in der
Ichform — von dem Toten selbst zitiert. So ergibt sich eine Nutzanwendung der im Denkmal
Memphitischer Theologie gefundenen Form?!. Die erklirenden Vermerke der Dramatischen Texte
werden gelegentlich in den Verklirungen mittels des Wortes ,,vergleichbar in den Text hinein-
genommen — ,,Dich griilt das Haltetau, Isis vergleichbar, Dir jubelt der Landepflock zu, Nephthys
vergleichbar' 2. Kultsymbole, die in den Dramatischen Texten Gotterrollen trugen, werden jetzt
mit denselben Goéttern nur noch verglichen. Auch hierin bekundet sich die Entriickung der Gétter
aus der irdischen Welt, die sich frither an der Dehnung der Verweise (s. S. 34) feststellen lie.

1 Auf diese Form sind in den Pyramiden auch die Dramatischen Texte durch Weglassen fast aller
Vermerke und mit ihnen die Hymnen durch Einschub des Kénigsnamens gebracht worden. Die Dramatischen
Texte werden so redigiert, daBl allein ihr mythischer Gehalt auf den Kénig bezogen zuriickbleibt.

2 Pyr. 1997 (,,Landepflock (mnj.t)*“ als hnj.t dem hnw ,,jubeln'* angeglichen). Das 45 ,,vergleichbar
wird gern als Element altester Sprache angesehen (vgl. G. E. Sander-Hansen, Uber einige sprachliche Aus-
driicke fiir den Vergleich in den Pyramidentexten (Acta orientalia Bd. 14) S. 287ff. Doch fehlt % als Form-
element sowohl in den Dramatischen Texten (ein fragliches Beispiel Sethe, Dram. Texte S. 166 (58)) wie
in den Hymnen, findet sich in der zeitgenéssischen Literatur des Alten Reiches (Urk. I 182, 5, 254, 10) und
wird noch in jiingeren Sargtexten ausgiebig verwandt.



Mythische Erzahlungen am Spruchbeginn. Zusammenfassung 53

6. Zusammenfassung

Wenn am Ende der Untersuchung iiber die Entstehung der Mythe als Form riickblickend
versucht wird, die gefundene Entwicklung noch einmal zu iiberpriifen und zusammenzufassen,
so scheint es auffillig, daB literarische Formen — Dramatischer Text, Hymne, theologisches Denk-
mal und Verklirung — in eine zeitliche Abfolge geriickt sind, obwohl sie doch als verschiedene,
gleichzeitig gepflegte und sich nebeneinander wandelnde Formen gelten diirfen. Zweifellos lassen
sich — freilich nur in einer geringen Zahl isolierter Beispiele — auch Ritualtexte beibringen,
welche den Sonnengott kennen und Merkmale mythischer Erzahlung, wie sonst erst die Ver-
klirungen, aufweisen. Redigierte Dramatische Texte und Verklirungen wurden schon erwidhnt
(s. S.52). Derartige Beispiele zeigen nur, dal auch éltere Formen weiter gepflegt wurden, wie
dies auffillig das Denkmal Memphitischer Theologie erwies. Solange nicht Merkmale jiingerer
Formen in gesicherten alten Texten festgestellt werden, spricht nichts gegen den gefundenen
Ablauf. Entscheidend scheint jedoch, daB die verschiedenen, hier in eine Entwicklung gestellten
literarischen Formen sich zwar gegeneinander deutlich absetzen, aber nirgends den gebrauchten
literarischen Begriffen ganz entsprechen. Die Dramatischen Texte sind nicht nur ,,dramatisch™.
Wir nennen sie so, weil in ihnen gesprochen wird, und weil Vermerke, wie in unsern Dramen,
diese Reden einleiten. Doch findet sich dort schon zu anderen Vermerken, die auf Kulthandlungen
verweisen, nichts entsprechendes. Auf Grund ihrer , Erklirungen' konnte man sie auch theolo-
gische Lehren nennen. Auch die Hymnen, welche den Gott besonders mit seinen Namen preisen,
sind nicht reine Hymnen. Sie erzihlen dem Gott, beschworen ihn und fithren gerade mit den
Namen oft von der Gestalt des Gottes auf dem Preisenden niher liegende Kultsymbole hinweg.
Die Texte in der Ichform schlieBlich sind genau genommen erst nach der Schlufredaktion auf
den Koénigsnamen auch formal Verklirungen. Bis dahin sind sie nach ihrer literarischen Form
ein eigentiimliches Selbstzeugnis, fiir das wir keine Bezeichnung haben. Die Eigentiimlichkeiten,
die den verschiedenen Textarten anhaften, und nicht ihre nirgends reine Form, haben die Hand-
habe zu ihrer zeitlichen Einordnung ergeben. An ihnen 148t sich der wesentliche Vorgang, das
Zuriicktreten der Verwurzelung im Kult und die Ausweitung der mythischen Welt erkennen.
Festspiel, Kulthandlung und Beschworung liegt die Vorstellung einer mythischen Gegenwart
zugrunde. Géottlichkeit und Zauberkraft treten unmittelbar in Erscheinung und werden durch
dramatische Rede und Beschworung in den ihnen gebiihrenden Rahmen der Gotterwelt versetzt.
Hier 148t sich der heilige Gegenstand handhaben, ohne ihn zu entweihen, und der wegen seines
Giftes fiir gottlich gehaltene Feind durch seinesgleichen bannen. Der Kult wahrt den Glanz, der
auf Kronen und Szeptern, auf Kleid und Kapellen von alters her liegt, zusammen mit dem Ver-
ruf, welcher schnell verderbende Fische, Staatsfeinde und den Tod umgibt. Weil sie ihre Bedeutung
tragen, nimmt auch die Mythe sich ihrer an und gibt den Gegenstinden als ,,Auge des Horus",
als ,,Fingernagel des Atum, als ,,Fliigel des Thoth", den Priestern durch eine Gétterrolle, dem
Schauplatz als Letopolis, Buto und Sais die Weihe einer Entsprechung. Im Kult bewahrte Vor-
stellungen frithgeschichtlicher Kulte werden so in die neuerwachsene mythische Welt iibersetzt.
Eine Vielheit von Kulthandlungen gerit in die Hénde einiger weniger Gotter. Die hierbei be-
niitzte Form der feierlichen Anrede und des Preises entspringt der Kulthandlung und wird nicht
erst von der Mythenbildung an die Dinge des Kultes herangebracht. Im frithen Grabkult, in dem
der Sohn seinen Vater betreut, ist diese eigene aus den Kulthandlungen entwickelte Form ohne
Anspielung auf die Mythe erhalten. Eine reine mythische Form wird im Denkmal Memphitischer
Theologie gewonnen. Durch einen sachlichen Bericht wird hier die Gottheit mehr gepriesen als
in den Hymnen, welche die Mythe der Gottheit erzihlen. Die Verklirung in der Ichform, welche
die konigliche Seele iiber sich selbst spricht, zeigt gegeniiber Festspiel und Hymne Formen,
welche die Erzihlbarkeit der Mythe voraussetzen. Auch die Verklirungen, die der Sohn zum
Vater am koniglichen Leichnam spricht, haben, wo sie die Mythe an den Spruchbeginn stellen,



54 II. Entstehung der Mythe als Form

die alten Vorbilder ihrer dramatischen Form entkleidet und miissen die Mythe erst ausdriicklich
auf den toten Konig beziehen, da er nicht mehr die Rolle des Festspieles trigt. Was das Fest-
spiel als mythischen Gegenstand auf einen geweihten Schauplatz stellte, ist in ein unbekanntes
jenseitiges Feld entriickt. Die Vergegenwirtigung dieser entriickten, urzeitlichen, ewigen Welt
gelingt nur mit neuen Mitteln, die {iber die den Gottern dorthin folgenden Hymnen in den Ver-
klirungen gefunden werden. Sie fithren den Toten unter Berufung auf die Mythe in die mythische
Welt hinaus. So kann die Mythenbildung in ihrer formalen Entwicklung durch den Vergleich
der verschiedenen Textgruppen an literarischen Merkmalen verfolgt werden. Die Textgeschichte
der dlteren #dgyptischen religiosen Literatur — die hier auch fiir den besonderen Zweck nicht
ausgeschopft werden konnte — ergibt die Entwicklung der mythischen Form.



III. EAPITEL

Dogma, Kult und Mythe

I. Heilige Orte

Der literarische Befund ergibt auf Grund formaler Merkmale eine Entwicklung des konig-
lichen Totenkultes, welche vor die Einfithrung des Sonnenkultes zuriickfiihrt. In den Hymnen
mit der Namensformel wird Ré nur in einem Osiris zugeschriebenen ,,Namen** erwidhnt (s. S. 40).
In den dlteren Dramatischen Texten, deren Gotterreden neu geformt den Hymnen einen Grund-
bestand geben, fehlt der Sonnengott. Diese Dramatischen Texte haben sich als dlteste Form
erwiesen, in der die Mythe erscheint. Eine iltere literarische Form, die Bildreihen des Jubilaeums-
festes und die Illustrationen des Ramesseum-Papyrus selbst (s. S. 61.), zeigt Kulthandlungen mit
knappen Beischriften und vereinzelten Reden ohne Anspielungen auf Mythen. Das Erscheinen
der Mythe im Kult 148t das Ritsel ihres Ursprunges ungeldst. Leibhaft iibernehmen die Gotter
die Rollen der Kulthandlung und erkliren in dramatischer Rede das, was sie tun, als Mythe.
Hierbei diktiert noch die Kulthandlung und nicht die Mythe den Ablauf des Festspiels. Doch
spinnt die Mythe iiber die Kulthandlungen ein Netz, dessen Fiden einer anderen, von einer Gotter-
lehre — einem Dogma — geordneten Welt entstammen. Durch den Aufbau der Szenen gestattet
die dramatische Form, zwischen den Titeln der Kulthandlungen und den mythischen Erkla-
rungen, Gotterreden und Vermerken deutlich zu scheiden und so das mythische Gespinst als
etwas besonderes, herangebrachtes von den Beschreibungen der Kulthandlungen zu trennen. Der
die Kulthandlungen betreffende Text tritt auch ohne den Mantel der Mythe auf und wurzelt
im Kult. Was steht jedoch hinter dem anderen Bestandteil der Dramatischen Texte? Woher
kommt die Mythe ? Nimmt man die Frage nach dem Woher der Mythe wortlich, kann man Auf-
klirungen aus den Ortsangaben der Dramatischen Texte selbst erhoffen. Nennen sie einen my-
thischen Schauplatz oder den Ort der Kulthandlung? Schon die Bilder des Jubilaeumsfestes
zeigen die Ortlichkeit an durch hieroglyphische Bilder des ,Hofes der GroBen'!’, in dem sich
das Fest abspielt, und der ,,Gottlichen (Sakristei)*“?, in welcher der Konig das Festgewand an-
und ablegt. Im Ramesseum-Papyrus geschieht dies dhnlich, wenn in einer Szene diese Sakristei
als Schauplatz der Kulthandlung genannt wird — im Titel: ,,Es geschah, daB ein Brot (33.1)
gebracht wurde zur ,,Gottlichen (Sakristei) (Dr.T. S. 240), in der Illustration: ,,Zur *Gottlichen
(Sakristei)’ bringen” (Dr.T. S.258) — wozu ein Vermerk die Sakristei nennt. Hier liegt dem-
nach eine Angabe fiir den Ort der Kulthandlung vor. Doch betreffen auch die anderen Ortsan-
gaben nicht die Mythe. Vermerke wie ,,’Im.t'* zum Uberreichen der Weine von 'I'm .t und Pelu-
sium im Ostdelta (Dr.T. S. 177), ,,Libyerort” zum Anlegen eines nach Libyen genannten und von
den , libyschen Frauen® iiberbrachten Fayenceschmuckes (Dr.T. S.185) verlegen den Ort der
Handlung eindeutig in die kultische Heimat der dargereichten Gegenstinde. So diirfte auch
,,Letopolis‘* als Vermerk zum Bilden einer ,Leiter'* zum Himmel durch Schwingen von Kampf-

1 H. Kees, Das Re-Heiligtum des Kénigs Ne-Woser-Re Bd. 3, Text S. 10, 31.

2 F. W. von Bissing, H. Kees, Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Re-Heligtum des Rathures
8. 18f.




56 III. Dogma, Kult und Mythe

stiben (Dr.T. S. 223, S.257) einem dort verwurzelten Brauch zuliebe gewihlt sein und nicht
deshalb, weil dort die Kinder der Nut zum Himmel entriickt wurden (ibd.), oder, wie es spiter
die Mythe behauptet (Dr.T. S. 137£.) das Strafgericht an Seth vollzogen worden ist. Gelten doch
auch mythisch Letopolis als Ort, an dem Leitern angefertigt werden, und sein Gott als Schutz-
geist sowohl der Himmelsleiter (Pyr. 1431) wie der Kampfstibe (Pyr. go8). Auch der Verweis
auf Buto (P), die unterigyptische Kronungsstadt im Westdelta, diirfte so nicht den Schauplatz
eines mythischen Ereignisses nennen, sondern den Ort, von dem der Brustschmuck des Vorlese-
priesters stammt (Dr.T. S. 211), der demnach zum Ornat des unterigyptischen Konigs gehort
hat!. DaB} jedoch der Schauplatz der Kulthandlung von Buto nach Letopolis und von dort zum
Ibisgau — gelegentlich in derselben Szene — springt?, daf also der Konig mit seinem Gefolge
zwischen den Szenen, ja wihrend einer Szene, von Ort zu Ort gereist wire, ist undenkbar. Die
Versetzung des Schauplatzes kann hier nur symbolisch erfolgen, etwa wie im heutigen Drama
zwischen Szenen, die bald hier, bald dort spielen, jedoch immer im Theatergebiaude aufgefithrt
werden. Die Kultgegenstinde scheinen mit ihrer Heimat an den Schauplatz der Kulthandlung ver-
setzt zu sein. Die Kapellen —an denen der grofle Festhof vor der Djoserpyramide (s. S. 11) reich
ist — galten demnach als ,,Buto”, ,,Ibisgau‘ und ,,Libyerort”. In den Bildern zum Jubilaeumsfest
besucht der Konig die Landesgotter Horus von Edfu und Seth von Ombos in Kapellen oberigyp-
tischer und Horus von Libyen in einer Kapelle unterigyptischer Bauweise®. Haben ihre Kapellen
auch hier am Festplatz als ,,Edfu*, ,,Ombos‘‘ und , Libyerort’ gegolten? Mit der Einflechtung
der Mythe werden die in den Kapellen des Festplatzes symbolhaft enthaltenen Herkunftsorte der
Kultgaben zum Schauplatz der Mythe, der demnach fiir Ortsangaben keine eigenen Quellen zur
Verfiigung stehen. Sie ist hierfiir auf die Gegebenheiten des Kultes angewiesen.

Die Hymnen mit der Namensformel haben in dieser Formel ein literarisches Mittel gefunden,
welches gestattet, Kultsymbole in den Preis der Gottheit einzuschlieBen. Sie beziehen sich dabei
auf diese Namen, ob sie nun die Gottheit selbst, Kultgegenstinde oder heilige Orte betreffen,
meist mit Wortspielen ihres Preises. Fraglos sind viele ihrer Sitze erst jetzt fiir diesen Zweck
geprigt worden, wie es bei ,,Angenehm (3) ist es fiir Horus bei Dir in Deinem Namen Licht-
land (3k.t) aus dem Ré hervorgeht (s. S. 40) offenkundig scheint, da sich hier — wie auch in
den Hymnen an Nut (s. S. 41) der neue Gestirnskult, von dem in den Dramatischen Texten
Spuren fehlen, anzeigt. Auch Perioden wie ,, Trage (f3j) Dir den, der groBer (wr) ist als Du, sagen
sie zu ihm (Seth), in Deinem (Osiris) Namen ,,GroBes Feuersteinmesser ([tf3-wr), Erhebe den,
der groller (wr) ist als Du, sagen sie, in Deinem Namen ,,Groes Land (7'3-wr)*“ (Pyr. 627) oder
die frither erwihnten Wortspiele paralleler Sitze — ,,denn du bist ihr Herr. .., denn Du bist
ihr Gott. .. auf die Namen ,,Herr von Assiut’ und ,,Gott’* (Pyr. 630 Var.) — zeigen, da} viel-
fach erst in den Hymnen erscheinende literarische Formen und nicht Beziehungen zum Kult
den Ablauf des Preises leiten. Hier hat sich gegeniiber den Dramatischen Texten, in denen die
Kulthandlung fithrt, das Verhiltnis zwischen Kult und Mythe umgekehrt, da die Hymnen das
gefundene mythische Bild moglichst lange halten und ausspinnen. Dies fiihrt vereinzelt auch zu
sinnvollen, an Litaneien erinnernden Namensfolgen, so in den aus zwei Quellen stammenden
Preis des Gottes Osiris in seinen Beziehungen zu den Meeren (Pyr. 628/629 Var.) oder in den
Sarg- und Grabnamen der ihren Sohn umschlieBenden Himmelsgéttin (Pyr. 616), die kaum

1 Auch die Vermerke ,,Weille Kapelle (Dr. Texte S. 216, 230), ,,Balsamierungsstatte* (Dr. T. S. 216,
230) und ,,Goldschmiede (Dr. T. S. 230) betreffen die Herkunft der iiberreichten Gewebe und des Mund-
offnungsgerats, also Gegenstinde des Kults und nicht der Mythe.

2 Dr. T. S. 180 anscheinend von ,,Ort des Thoth‘ nach Hsr.t (die Nekropole von Hermopolis). Eine
weitere Ortsangabe scheint diese beiden Orte nach ,,Letopoli,;;” zu verlegen (vgl. den Deutungsversuch
Sethes ibd. S. 183, 184, freilich sind die beiden ersten Ortsangaben ergénzt). Die beiden ersten Ortsangaben
kénnten wieder Werkstiatten, in denen der in dieser Szene iiberreichte Schmuck verfertigt worden ist,
nennen, der Vermerk ,,Letopolis* die ,,beiden Augen* (ibd. S. 180 (74)) auf den dortigen Ortsgott beziehen.

3 Kees, Re-Heiligtum Bd. 3, S. 13f.



Orte in der Namensformel. Mythische Orte in Verklirungen 57

auf Dramatische Texte zuriickgehen, sondern den weiteren Herkunftsbereich der Hymnen mit
der Namensformel erweisen. Alle diese Namen fithren vom mythischen Preis der Gottheit auf
ihre Beziehungen zu Kultsymbolen zuriick, auch dann noch, wenn mit Gestirnen und Meeren
die Symbole eines neuen Glaubens als ,,Namen‘* beschworen werden. Denn auch sie geben nicht
den Schauplatz fiir ein bestimmtes mythisches Ereignis ab, sondern finden zu den alten Kult-
stitten nun Sonne, Gestirne und Meere als neue Orte, an denen ein Gott weilt, hinzu und zeigen,
dall damals die Mythenbildung ihre Goétter sowohl an alte Kultstitten wie in die Welt hinaus-
tragt und noch nicht nach Orten einzelner mythischer Ereignisse sucht. Die Tradition der heiligen
Orte verweist hierbei in den Hymnen dort, wo sie die beiden Landeshilften beriicksichtigt, im
Gegensatz zum Dramatischen Ramesseum-Papyrus fast ausschlieBlich auf Oberigyvpten!. Wird
im Ramesseum-Papyrus die ,Nérdliche Halle des stehend Essens''? genannt, so finden sich
unter den Namen der Hymnen Kapellen der oberigyptischen Form, das oberagyptische Reichs-
heiligtum ,,Groles Haus' (Pyr. 648) und der Schrein des ,,Groen Feversteinmessers' (Pyr. 627).
Gegeniiber den im Ramesseum-Papyrus bevorzugten Deltastidten (s. 0.) erscheinen in den Hymnen
die , Namen" der oberiagyptischen Stadte ,, Abydos*?® und ,,Assiut” (Pyr. 630 Var.) und des
Gaues ,,This"" (Pyr. 627). Dabei kann kein Zweifel dariiber bestehen, da} die Hymnen nicht
in Oberdgypten, sondern in Memphis entstanden sind. Auf die Residenz Memphis, seine Reichs-
heiligtimer und seinen Totenkult verweist die Masse der Namen mit , Konigspalast (Pyr. 640
Var.), ,,Palastbewohner" (Pyr. 585), mit den Reichskapellen und deren Synonym den ,,Schlangen-
steinen* (Pyr. 577 Var.), mit Sokaris und seiner Barke (Pyr. 620 Var.), mit Nephthys als ,,5§3.¢,
Herrin der Baumeister (s. S. 122) und mit anderen auch die neuen Kultsymbole, welche ein neues
konigliches Dogma kiinden. In Memphis diirfte schon der Ramesseum-Papyrus verfalit worden
sein. Auch er nennt die Reichskapellen®. Dort befindet sich die ,,Goldschmiede (Dr.T. S. 230).
Dort wird der ,,Pfeiler' aufgerichtet (Dr.T. S. 156ff.), wobei der Hohepriester von Heliopolis
mitwirkt. Dort spielt der Erdgott Geb seine iiberragende Rolle (s. S. 26). Neben dem Gott des
benachbarten Letopolis wird nur noch Sokaris als Ortsgott genannt (Dr. T. S. 227). Sowohl in den
Dramatischen Texten wie in den Hymnen mit der Namensformel ist so die memphitische Note
unverkennbar. Wenn daneben im Ramesseum-Papyrus das Delta, in den Osirishymnen Ober-
dgypten mehr hervortritt, so hat dies andere Griinde. Zum Ramesseum-Papyrus diirfte das ober-
agyptische Gegenstiick, welches zum Jubilaeumsfest erhalten ist, fehlen, was durch die Zeit-
umstinde, die mit der Verlegung der Residenz nach Memphis eine Verlagerung des kulturellen
Schwerpunktes nach Unterigypten einleiten, aber auch durch den Verlust des Oberagypten be-
treffenden Teiles verursacht sein kann. In den Hymnen bekundet sich die Herkunft des konig-
lichen: Totenkultes, der nach der Reichseinigung an der Kultstitte des ,,Ersten der Westlichen"*
in Abydos erwachsen ist und darum sogar in offensichtlich jiingeren Stiicken der Hymnen an
dessen alte Kulte erinnert. Die Frage nach dem Ort, an dem Mythe und Kult nacheinander zu
Dramatischen Texten und Hymnen verflochten worden sind, ist so dahin beantwortet, daB beides
in der koniglichen Residenz Memphis erfolgte, wobei sich in den Hymnen der Aufstieg des neuen,
spiter nach Heliopolis verpflanzten Geistes kiindet.

Sowohl in den Dramatischen Texten.wie in den Hymnen entstammen die Ortsangaben dem
Kult und nicht der Mythe. Die Mythe tritt gewissermaBen heimatlos in Erscheinung und nistet
sich iiber die Kulthandlungen, welche sie deutet, in den Kultstitten ein. Erst im Denkmal Mem-
phitischer Theologie und in den Verkliarungen treten die Ortsangaben aus Vermerk und Namens-
formel heraus in den Wortlaut der Mythe, nachdem vereinzelt schon in den Hymnen das Wort

1 Auf Unterigypten verweist der Namen ,,Busiris* (Fyr. 614).

2 eine der Kapellen des Jubilaeumsfestes (Dr. Texte S. 131f). Im Ramesseum-Papyrus fehlt ferner
neben dem ,unteragyptischen Wegoffner' (Dr. T. S. 192) dessen iltere oberigyptische Form.

3 Pyr. 581 (Var.), der dortige Ortsgott , Erster der Westlichen'* Pyr. 5092 (Var.).

4 D.T. S. 233 mit dem Synonym ,,Schlangensteine’* genannt,



58 III. Dogma, Kult und Mythe

,,als (m)"“ an die Stelle der Namensformel getreten war (s. S. 40). Wihrend die ,,Namen* der Ver-
klirungen nun gelegentlich in ,,Thesen ein Dogma kiinden — ,,'Grenzenloser’ ist Dein Name*
(Pyr. 1434), ,,'Ewigkeit’ ist sein Name, ‘Ewigkeit, Herr des Jahreslaufs’ ist sein Name" (Pyr.
449), ,,Dich (den verklirten Toten) ruft Ré bei Deinem Namen ‘Der, vor dem sich alle Geister
fiirchten’ (Pyr. 2025) — werden nun eindeutig Orte als Schauplatz mythischer Ereignisse ge-
nannt: Jetzt erzdhlt der Konig: , Ich suchte das Horusauge in Buto und fand es in Heliopolis.
Ich nahm es (als Krone) vom Haupt des Seth, an jenem Ort, an dem sie gekdmpft haben* (Pyr.
1242). Diese Erziahlung spinnt die Mythe, in welcher Horus sein Auge von Seth zuriickgewinnt,
weiter. In einer Szene des Ramesseum-Papyrus soll das Uberbringen einer Karneolkette dies
Ereignis darstellen (Dr.T. S. 180), wozu dort mehrere Orte genannt werden und riatselhaft neben-
einanderstehen (s. S. 56 Anm. 2). In deraus ilteren Texten redigierten Verklarung fallt in der Form
der Erzdhlung der Wechsel des Schauplatzes nicht auf. Der Konig hat als Thoth (Pyr. 123%)
das Auge an einer Stelle gesucht und an einer anderen gefunden. Er vermutete es in der Kronen-
stadt Buto, fand es jedoch in Heliopolis — wie genauer ausgefithrt wird — an jenem Orte, an dem
sie gekdmpft haben, womit auf den ,Waffenplatz*, die Ortschaft Babylon (Hrj-'}3), den Nilhafen
von Heliopolis, angespielt sein diirfte!, das an anderer Stelle ,, Jener Ort, an dem sie gefallen sind*
(Pyr. 1350) genannt wird. Diese Zusitze unterstreichen den Charakter der Ortsangaben, die nun
wirklich Schauplitze mythischen Geschehens nennen, denn die Mythe und nicht eine Kulthand-
lung fithrt Thoth iiber Buto nach Heliopolis. Auch wenn Osiris von seinem Bruder Seth in Ndj.t,
einer Kultstatte bei Busiris, zu Boden gestoBen wird (Pyr. 1256), ist nun die Kultstitte in die
Mythe genau so einbezogen, wie in dem anschlieBenden Satz der Name des Gottes Sokaris, der
als aus einem mythischen Ausspruch des Gottes Osiris erst entstanden erklirt wird (s. S. 52).
Das Denkmal Memphitischer Theologie nennt die ,,Kénigsburg’* von Memphis als Platz, zu dem
der ertunkene Osiris gelangte®. In den Osirishymnen lassen Name — ,,Koénigsburg (h.t-it)" —
und mythischer Preis — ,,Geb veranlaBte, daB Horus seinen Vater (%it) in Dir erkennt® (Pyr.
640 Var.) nur im Wortspiel einen Zusammenhang ahnen, der mythisch ausgedeutet: ,,Geb hat
Horus seinen Vater Osiris in der Konigsburg erkennen lassen* lauten konnte, was jedoch ver-
mutlich schon iiber das von der Hymne angedeutete hinausgeht. In diesem Zusammenhang auf-
schluflreich ist eine schon friiher angefithrte Stelle des Denkmals Memphitischer Theologie. Im
ersten Schiedsspruch des Geb wird Seth als Kénig Oberdgypten bis zu dem Ort, an dem er ge-
boren wurde, in Sw zugewiesen, Horus als Kénig Unterigypten bis zu dem Ort, an dem sein
Vater ertrunken ist, in ,,Hilfte der beiden Linder (s. S. 43). In der Wiederholung dieser Er-
zahlung in dramatischer Form fehlen die Ortsangaben, jedoch finden sich als Verweise die Ver-
merke ,,Ober”‘- und ,,Unterdgypten‘, auf die in einer ilteren Hymne der Pyramidentexte noch
mit den Wortspielen angespielt wird (s. ibd.), obwohl sie dort — wie in den Pyramidentexten die
meisten der Vermerke — fehlen. In der urspriinglichen Fassung ging es im Wesentlichen um
Ober- und Unterdgypten. Im Denkmal glaubt man diese allgemeine Ortsbestimmung durch einen
mythischen Geburtsort des Seth und den ebenso mythischen Ort, an dem Osiris ertrunken sein
soll, genauer bestimmen zu miissen. Die Moglichkeit, mythische Ereignisse als wirklich an einem
Ort geschehen hinzustellen und damit zugleich diese Orte mythisch zu heiligen, wird so erst im
Verlauf der Mythenbildung gefunden, nachdem Ortsangaben in Dramatischen Texten auf die
Heimat der Kultsymbole, in den Hymnen auf Kultstitten der gepriesenen Gottheit verwiesen3.
Die Mythe vermittelt mit ihren Orten keine ,,mythische** Kunde verschollener Geschichte, sondern
dringt in alte Kulte dadurch ein, daB sie den mythischen Schauplatz an ihre Stitten verlegt.
Damit findet sie zugleich ein Mittel, als dort geschehen aufzutreten, und gewinnt so eine Form,

1 Kees, Gotterglaube S. 239.
2 Dr. T. S. 40 (22), H. Junker, Die Politische Lehre S. 36ff.

3 Nur vereinzelt (Pyr. 630a) findet sich in den Hymnen eine Ortsangabe im mythischen Preis auBer-
halb der Namensformel,



Wortspiel zwischen Kult und Mythe, zwischen Preis und Namen 59

welche der Form geschichtlicher Uberlieferung nahe kommt. Was die Mythe iiber die Stidte
Heliopolis und Buto und die Stétten bei Memphis und Busiris erzihlt, ist wiahrend der Mythen-
bildung dorthin verpflanzt oder aus ihren zeitgendssischen Ortskulten entwickelt worden. Auch
die Naturmichte der Neunheit, ,,die zunichst keine besondere Kultstitte auf Erden gehabt zu
haben scheinen’’, erhalten ,,eine irdische Kultstitte gleich den alten Ortsgottheiten, in oder bei
Heliopolis'‘!, die ein Pyramidenweihtext dogmatisch verkiindet (Pyr. 1660ff.). Nun kann eine
Stadt ,,nordlich von Heliopolis aus dem Scheitel des Geb hervorkommen'* (Pyr. 1210). Himmels-
gottin und Erdgott gelten als Heliopolitaner (Pyr. 482 Kom.), wihrend Schu und Tefnut als Kinder
des Atum ,,aus Heliopolis gekommen sind“ (Pyr. 1010/1985). So sind Heliopolis, Buto und andere
Kultstitten mythische Orte geworden, Stationen von Festziigen vergleichbar, wobei nicht nur
Stitten der Konigsmythe, sondern auch die Plitze gezeigt wurden, an denen die Welt entstand
und aus dem Urwasser Land auftauchte.

2. Das Wortspiel

Die Rolle der Ortsbezeichnungen in der dlteren religiésen Literatur zeigt anschaulich, wie
sich die Mythe im Kult erst einnistet und gerade ihre spiter so sicher vorgebrachten Daten in
Anlehnung an Kultstitten gewinnt, die sie zum Teil vorfindet, zum Teil aber selbst erst griindet.
Uberpriift man auf Grund dieses Ergebnisses noch einmal das erste Auftreten der Mythe und
ihre Beziehungen zu den Kulthandlungen, so zeigt, sich, daB die Anlehnung an den Kult sich
nicht auf Szenenfolge und Ortsangaben beschrinkt. Auch das Wortspiel, welches zunichst als
literarisches Mittel, auf Kultsymbole anzuspielen und sie so durch Einbeziehung in die Mythe
zu heiligen, angesehen wurde, verbindet Kult und Mythe. Kommt es etwa zum Wortspiel auf
dem gleichen Wege wie zum mythischen Schauplatz dadurch, daB die Mythe im Kult ein Stich-
wort sucht und es sich fiir ihre Gotterreden durch die Namen der Kultsymbole geben 146t ? Einige
Beispiele zeigen auffillig, daB in der Tat die Mythe fiir ihre Gotterreden im Kult Anregungen
findet. Der Name des Kultsymbols 148t nicht etwa nur nach passenden Worten fiir ein beigeord-
netes mythisches Ereignis suchen, sondern hat in vielen Fillen die Mythenbildung beeinflullt.
Zwar liegt Grund vor, anzunehmen, dafl zum Beispiel zwischen der Gerste und Osiris (Dr.T.S.134),
zwischen den Eseln und Seth (Dr.T. S. 134), den ,,Lobpreisenden’’ und Isis und Nephthys (Dr. T.
S. 226) Beziehungen bestehen, welche den mythischen Rahmen auch unabhingig von ihren Namen
festlegen. Doch ergibt erst das Wort, welches auf ihre Namen anspielt, das mythische Bild. Beim
Dreschen der Gerste werden Stiere iiber die Tenne getrieben. Weil die Gerste (i) fiir Osiris
im Wortspiel ,,Vater (if)* ergibt, muB3 Horus sprechen. Er redet die mythisch die Rolle des Seth-
gefolges tragenden Stiere (ih.w) mit ,,Schlagt (hw) nicht diesen meinen Vater (it)!" (Dr.T. S. 134)
an, womit gleich zwei Kultsymbole — die Gerste und die sie dreschenden Stiere — mit Wort-
spielen beriicksichtigt sind, erzihlt Osiris: ,,Ich habe Dir die geschlagen (hw), die Dich schlugen!"
(Dr.T. S. 134), womit wieder auf die dreschenden Stiere angespielt wird, und sagt {iber Seth:
,»Sein Geifer soll nicht sprudeln (3) gegen Dich* (ibd.), ein Satz, der um das Wort ,,sprudeln’
im Wortspiel zu den das Getreide forttragenden Eseln (3.w) gebaut ist. Die sprunghafte Rede-
filhrung ist, wie ein Schlachtritual der Pyramidentexte zeigt (Pyr. 1544ff.), nicht notwendig.
Dort gestatten Namen weiteren Schlachtviehs eine befriedigendere Fortfithrung der Rede. Hier
ergibt das Wortspiel zwischen ,,sprudeln’ und ,,Esel* den Wechsel des Themas. Um des Wort-
spieles willen wird Osiris ,,erschlagen und nicht zerstampft, was der Kulthandlung des Dreschens
entsprechen wiirde, oder zerhackt, wie es ein Vermerk hierzu ,,den Gott zerhacken (ibd.) ver-
langt. Auch die Verdoppelung, mit der auf das Sterben des Gottes als ,,Davongehen’ und ,,Er-
trinken'* (Pyr. 24 Var.) angespielt wird, verdankt, wie eine Variante des Denkmals Memphi-
tischer Theologie (s. S. 44) zeigt, ihre Entstehung den Wortspielen auf ,,Ober”- und ,,Unter-

1 Sethe, Urgeschichte S. ro4f.




60 ITI. Dogma, Kult und Mythe

agypten’. Um des Wortspieles willen ist so Osiris — der in seiner mythischen Rolle sterben
mufite — auch ertrunken. Falls Osiris schon damals als Herr des Niles und der Wasser galt, mag
dies die Wahl erleichtert haben. Durch Wortspiele kommen auch Gotterreden zustande, die das,
was geschieht, unzureichend beschreiben. da anscheinend das Wortspiel nichts besseres ergab.
Wenn Horus zu seinen Kindern iiber den Pfeiler (Dd) mit der Rolle des Seth sagt: , Lasset ihn
dauern (das heiit ewig bleiben (dd)) unter ihm (Osiris) ! (Dr.T. S. 156), so ist dies eine kaum er-
kennbare Umschreibung des Aufrichtens des Pfeilers, der Osiris als Palmzweig trigt. In einigen
Fillen wurde neben anderen Losungen keine weitere gefunden als die, das Wort des Kultsymbols
selbst in die Gotterrede aufzunehmen, so in der Rede des Horus an Seth: ,,Ich habe mein Auge
genommen, Deine Karneolperle (Dr.T. S. 180), die hier in die Mythe hiniiberwechselt, wie auch
in einer Rede des Horus an seine Kinder ,,Bringt mir mein Auge, meinen Perlenschmuck, welches
er verschont hat'* zum Uberreichen eines Fayenceschmuckes!. In anderen Fillen mullite — wie
in zwei Sitzen der Reden zum Dreschen des Kornes (s. 0.) — die sich mit dem Wortspiel ergebende
Moglichkeit durch Verneinung erst umgekehrt werden, so, wenn in Anspielung auf Schiffe (w)3),
die Osiris als Palmenzweig tragen, dem in ihnen verkdrperten Seth gesagt wird: ,Du entfernst
(w3j) Dich nicht unter dem, der groBer ist als Du!" (Dr.T. S. 124) und , Nicht sollst Du Pline
schmieden (w3w3) unter ihm!*“ (Dr.T. S. 124), worin beide Male das gewihlte Wort nur negiert
in die Rede aufgenommen werden konnte. Ebenso wird iiber das Horusauge gesagt: , Horus
nimm Dir Dein Auge, nicht wird es von Dir getrennt ($)werden!”, weil das Wortspiel zu den
iiberreichten Kuchen (5°.f) das Wort ,,trennen’* ergab, und die Trennung vom Auge gerade ver-
mieden werden sollZ.

Das Geheimnis der Kulthandlung, welches die Gotterlehre der Mythe deutet, kann von
ihr nur so ausgesponnen werden, daf ihr Gespinst im Wortspiel das Kultsymbol umfafit. Dies
Symbol trigt seinen von Natur nicht mythischen Namen, den die Mythe erst sich erfinderisch
einfithlend umdeuten muB. Hierbei verfihrt sie auch schopferisch. Sie wihlt nicht nur dem Wort-
spiel zuliebe seltene Worte fiir etwas, was sie ungebunden viel einfacher sagen konnte, sondern
findet auch im Namen der Kultsymbole den AnstoB zu ihrem eigenen, in den Einzelheiten noch
nicht festgelegten Verlauf. Ein bisher nicht erfalter Kern erschafft die Mythe aus dem Kult,
deutet diesen Kult um und baut ihn iiber das Wortspiel auf einem neuen Schauplatz wieder auf.
Diese schopferische Kraft folgt jedem Reiz, den die Namen der Kultsymbole bieten. So entstehen
nicht nur Doppelversionen, sondern Fassungen in nur durch die sich bietende Gelegenheit be-
schrinkter Zahl. So frisch und unbekiimmert verfihrt hierbei die Mythe, dal — nach dem Er-
gebnis zu urteilen — eine Sorge, die verschiedenen Stiicke aufeinander abzustimmen, nicht auf-
kommt. Das fiir den Zweck mittels des Wortspiels gefundene Bild wird erzihlt und tritt neben
die vielen schon frither in denselben groBen Rahmen gestellten Bilder. Was entstehen soll, ist
keine fortlaufende mythische Geschichte, sondern die Ubersetzung der Kulthandlung in eine
nete, in anderer Weise geheimnisvolle Welt. Diese von einem noch unbekannten Kern her ge-
ordnete Welt wird im dramatischen Festspiel als etwas Neues hinzugewonnen. Die Wahl des
Wortspiels als Mittel hierfiir zeigt, daB es sich um eine bewuflte Schopfung handelt, die nach
einem solchen Mittel gesucht und es sich erwihlt hat. Vereinzelt finden sich im Ramesseum-Pa-
pyrus auch Reden ohne Wortspiel zur Kulthandlung. Beim Holen der Schlichter des Opferstieres
wird gesagt: ,,Es kommt der Vater zu seinem Sohne’ und ,,Es kommt der Sohn zu seinem Vater"
(Dr.T. S. 114). Diese mythisch auf Osiris und Horus bezogenen Reden sind im Stil der kurzen

1 Dr. T. S. 185. In beiden Fallen beanspruchen die anschlieBenden Sitze weitere Wortspiele auf die-
selben oder verwandte Worte. So werden aus ,, Karneol (hrs.t)" noch die Reden des Horus an Seth: ,,...sie
haben Dich grimmig angeblickt (h$3)*“ und , Bringe mir mein Auge, das Du wiitend gemacht hast (hrs)"
und aus ,,Fayence (thn.t)* die Rede desselben Gottes iiber sein Auge, welches sein Gesicht , heiter machte
(ln) ' gezogen.

2 Dram. Texte S. 120 (19), Par. 87a, vgl. Dram. Texte S. 177 (71), Pyr. 94a.



Wortspiel zwischen Kult und Mythe, zwischen Preis und Namen 61

BegriiBungsreden gehalten, die sich auch zwischen den Bildern des Jubilaeumsfestes' und im
Ramesseum-Papyrus selbst finden, wo eine Kulthandlung mit ,,es geschah, dall gesagt wurde:
,,Kommt herbei!* zu den GroBen von Ober- und Unterdagypten' (Dr.T. S. zo1) beschrieben wird,
hier also eine Rede dem Kult entstammt. Dieser Ruf ist der Bildreihe unter dem Dramatischen
Text (Dr.T. S. 255) eutnommen. In den alteren spirlichen Reden des Kultes fehlt das Wort-
spiel. In den Hymnen mit dexr Namensformel ist es in seiner ersten Form schon wieder verloren.
Sie pflegen nicht mehr durch Vermerke und Erkliarungen die Verbindung zu den Kulthandlungen.
Nur dort, wo in der neu gefundenen Namensformel Kultsymbole an den Preis angeschlossen
werden, ist nach wie vor die Verbindung zwischen Kultsymbol und jetzt mythischem Preis offen-
kundig. Dort, wo die Namensformel fehlt, entgehen dem Uneingeweihten die Anspielungen des
alten Wortlauts. Wo nicht auch die urspriingliche Fassung erhalten ist?, kann man bei der Un-
regelmiBigkeit der Form des Wortspiels nur selten auf den einst gemeinten Gegenstand schliefien.
Wenn Osiris erzihlt wird: ,,Horus ist gekommen, er sucht Dich" (Pyr. 575), so diirfte hiermit
einst auf den ,,Geistsucher'‘-Priester angespielt gewesen sein, der die Rolle des Horus trug. Die
Aufforderung an Osiris, sich Horus zu ,,ndhern (ms)** wird in dem urspriinglichen Zusammenhang
auf das Tiinchen mit Gips (bsn) angespielt haben (Dr.T. S. 139, Pyr. 101), freilich nach dem Zu-
sammenhang nicht wie im Ramesseum-Papyrus auf das Tiinchen der Schiffskapelle, sondern des
Grabbaues, auf den die in den anschlieBenden Sitzen verwandten Worte? anspielen. Dal} trotz-
dem das Wortspiel weiter gepflegt wird, zeigt der Einbau der Namensformel, auf die nur ver-
einzelt (Pyr. 620) der Preis nicht mit einem Wortspiel anspielt. Nun geht das Wortspiel auf die
dem gepriesenen Gott gegebenen Namen seiner Kultstitten und anderer Gotter. Dies stellt gegen-
iiber der Verwendung des Wortspiels in den Dramatischen Texten eine Neuerung dar, insofern
dort das Wortspiel meist Kultgegenstinde und nur vereinzelt auch einen Gott? oder eine Kult-
stitted betraf. Jetzt wird allgemein der ,,Name' oder ein Teil von ihm und nicht ein anderes
gleichlautendes oder anklingendes Wort in den mythischen Text gestellt und so Osiris gepriesen:
,,Nut setzt Dich ein als Gott Seth zum Trotze in Deinem Namen ,,Gott” (Pyr. 25 Var.), ,,indem
Du iiber ihn erhaben bist in Deinem Namen ‘Erhabenes Land’ (Abydos)'* (Pyr. 581), ,,indem
Du schwarz bist, indem Du grof bist in Deinem Namen ,,GroBler Schwarzer (die Bitterseen),
,indem Du griin bist, indem Du grofB bist, in Deinem Namen ,,Grofler Griiner” (das Meer)
(Pyr. 628). Nur vereinzelt, wie zu dem Namen ,,Busiris’ (Pyr. 614) und zu einem Natronvor-
kommen als Namen der Nut (Pyr. 580 Var.) kommen angesichts der Unergiebigkeit dieser Namen
andersartige Wortspiele vor. In einem derartigen Fall hat man den Namen der Stadt als Wort-
spiel iibernommen — ,,Begriit (s3j) haben Dich Isis und Nephthys in Assiut (S3w.fj), denn
Du bist ihr Herr, in Deinem Namen ,,Herr von Assiut’ (Pyr. 630 Var.) — und erhilt so eine
mythische Ortsangabe, wie sie sich sonst erst in den Verklirungen finden. Inhaltlich heben sich
alle diese Wortspiele von den Gétterreden in ihrer alten oder redigierten Form ab, indem sie
zwar den Gott und nicht das Kultsymbol seines Namens betreffen, aber doch mythisch nichts-
sagend sind. Sie preisen den Gott, tragen jedoch zum mythischen Geschehen nicht neues bei,
wihrend frither das Wortspiel die Mythe ergab.

1 v. Bissing, Kees, Re-Heiligtum, Bd. 2, Taf. 25 (84) ., Kouuut!" viermal zu sagen!' und andere
Beispiele.

2 z. B. Pyr. 103a/b zu Pyr. 583b/c; Pyr. 100, 111f112 zu Pyr. 591c; Pyr. 55a/b’zu Pyr. 6ogc; Pyr.
249 zu Pyr. 614b/d; Pyr. 12¢c zu Pyr. 644b.

3 Pyr. 586a/b, 645c/d. Zu den Wortspielen , sich erheben (/%) und ,,Grab (i)' vgl. Pyr. 616f., ,,sich
entfernen (hrj)‘‘ und ,,Pyramide (mr)** Pyr. 1657d — nach dem Wortspicl aus dem Namen Hrj des Pyra-
midenfeldes bei Giza (Erman Grapow, Worterbuch Bd. 3, S. 143) oder ,Nekropole (hr.0)* Pyr. 645d,
785d) redigiert. Pyr. 216b nimmt anstelle von ,,Pyramide und , Nckropole' das Wort ,,Grab (1) in
den Text ,,Entferne Dich nicht vom Grabe® hinein (s. S. 41).

4 ,,Der ohne Augen* (Dr.T. S. 162 (55).

b Die ,,Gottliche (Sakristei’') Dr. T. S. 240 (138).



62 III. Dogma, Kult und Mythe

Das Wortspiel ist Stilmittel geworden, welches zwar im Gegensatz zu unserm Reim noch
verschiedenartige Textglieder zusammenhilt, jedoch nicht mehr vornehmlich dazu dient, aus
Namen von Kultsymbolen Mythe zu bilden. Auch die Verklirungen, in denen die Mythe von den
Dingen des Kultes abgelost ihre eigene jenseitige Welt findet, beniitzen das Wortspiel und die
durch das Wortchen ,,jene’ — ,,in jenem Deinem Namen‘‘ — erweiterte Namensformel. Noch
konnen sie sich hierbei auf #ltere Vorstellungen ihrer Gestalten beziehen wie in einer Verklirung
des Konigs, zu dem gesagt wird: ,,Du aber steigst zum Himmel und kletterst (43k) auf ihm in
jenem seinem Namen ,,Leiter (m3k.?)"“1. Die dltere Vorstellung des Aufstiegs zum Himmel auf
einer im Ritual durch Gebérden von Priestern dargestellten Leiter? ist auf die neue Himmelsvor-
stellung {ibertragen. Doch wird die Namensformel auch im Gegensatz zu ihrer ersten Bestim-
mung dazu beniitzt, nicht das iiberkommene zum ,,Namen‘* des gepriesenen mythischen Gottes
zu machen, sondern im Namen die neue Lehre herauszustellen. So wird jetzt ,,Ré" als Name
des ,,6stlichen Horus“?, ,,Orion” als Name des Osiris (Pyr. 959) und ,,Horus vor den Geistern,
der Stern, welcher das Weltmeer befihrt (Pyr. 1508, 1505), der erste der Dekangestirne, als
Name des in der Sothis ruhenden Samens des Osiris (s. S. 40) genannt. Dieser Vorgang bahnte
sich in den Hymnen mit der Namensformel schon an, in denen ja das ,,Lichtland, aus welchem
Ré hervorkommt* als Name des Osiris gilt (s. S. 40), und so iiber die Namensformel die neue
Lehre eindringt, um freilich neben die andere Symbole des Osiriskultes nennenden Namen zu
geraten. Mit ihrem Siege 16st diese Lehre die Bindung der Mythe zum Kult und findet eigene
mythisch bedeutsame Symbole, die mit den alten Mitteln des Wortspiels an den mythischen
Rahmen gebunden werden. So kommt es zu meisterhaften Anwendungen von Wortspiel und
Namensformel, die als Eigentiimlichkeit der Gottersprache in die Mythe eingehen. Jeder Gotter-
ausspruch ergibt neue Namen und damit neue Dinge. Im Wortspiel wird die Welt erschaffen,
eine Anschauung, die selbst zur Mythe geformt im Denkmal Memphitischer Theologie die Schop-
fung in den Mund ihres Gottes gelegt hat. Frither wurde ein passendes Wort gesucht, welches
auf den Kultgegenstand anspielt, und im Rahmen der Kulthandlung mit diesem Wort ein Satz
Mythe als Ausspruch eines Gottes gebildet. Jetzt steht auch die Entstehung des Wortspiels in
der Mythe — ,,Sie fanden Osiris. Thn hatte sein Bruder Seth zu Boden gestoen (ndj) in Busiris
(Ndj.t), als Osiris sagte: ,, Du kommst gegen mich! (sj.k ’ir.j)* und sein Name ,,Sokaris* ent-
stand” (Pyr. 1256). Hierbei kann die Nennung des Namens selbst iiberfliissig scheinen, da er
ja schon im Ausspruch erhalten ist. In ,,Es kommt die Leiter, es kommt Dein (Nut) Name, den
die Gotter sagten (Pyr. 995) wird der Name der Himmelsgottin nicht genannt, sondern auf ihn
einzig im Wortspiel angespielt. Man muB sich dies Bild, um es zu verstehen, erst auflésen: Als
Nut den toten Gott suchte, um ihn zum Himmel zu heben, sagten die Gotter ,,Es kommt die
Leiter’ und so entstand ihr Name ,,Leiter’’. Dies ist hier auf eine nicht mehr zu vereinfachende
Formel gebracht, die nun — im Stile der friiher angefiihrten Beispiele einer bliitenreichen Sprache
(s. S.24f.)—alles, worauf das Wortspiel anspielt, zum Ritsel macht und es weder im dargereichten
Kultgegenstand, noch im beigefiigten Namen deutet. Auch die Namensformel selbst wird nun
abgewandelt und verliert das Formelhafte. An die Stelle des ,,in jenem Deinem Namen* kann
,,jenen Deinen Namen® (Pyr. 2102) und ,,zu jenem Deinem Namen® (Pyr. 1257, 1734) treten.
So wird der 6stliche Horus angeredet: ,,Steige doch auf zu dem Auge des Ré (ir.t R'), zu jenem
Deinem Namen, den die Gotter schufen (irj)** (Pyr. 1734). Das Denkmal Memphitischer Theo-
logie verwendet das Wortspiel bewullt als Mittel, die eingestreuten dramatischen Stellen alter-
tiimlich erscheinen zu lassen (s. S. 44). Der zweite Schiedsspruch des Geb wird so abgeteilt und
aus Wortspielen zusammengebaut, daf der Anschein entsteht, als ligen hier sechs iiber Kult-

1 Pyr. 4794, 941b, vgl. 1431c.

2 Dr.T. S. 223 (117), vgl. Pyr. 478D, 941d.

8 Pyr. 452b, vgl. 2208a; als Namen des Sonnengottes selbst Pyr. 1695b, 1449a (hier und 2208a in
der alten, nicht mit pw ,,jener erweiterten Namensformel).



Wortspiel und Dogma in Verklarungen 63

symbole gehende Gotterreden vor, wihrend in Wirklichkeit nun das Wortspiel dhnlich dem Stab-
reim zwischen Worten eines Spruches spielt und nicht mehr auf etwas literarisch aullerhalb
bleibendes verweist. Doch sind im Denkmal auch alte Wortspiele ohne Bedenken aufgegeben,
wenn die um sie gebauten Sitze nicht zur vorgetragenen Lehre passen, so bei der Teilung Aegyptens,
welches mit einer urspriinglichen Osiris betreffenden Rede nun Horus und Seth gegeben wird.
Hierbei muBte, um Seth beriicksichtigen zu konnen, die Anspielung auf Oberagypten als Ort,
an dem Osiris gestorben ist — da Seth nicht stirbt — in den Ort, an dem Seth geboren wurde,
umgewandelt und dabei das Wortspiel verindert oder aufgegeben werden (s. S. 43). Dies wurde da-
mals wohl ohne Bedenken hingenommen, da, wie die dritte Rede des Geb, in der ein Wortspiel auf
den Vermerk fehlt, zeigt, Wortspiele nicht mehr unerldBlich waren (s. S. 58). Die Mythe hat sich
von der Fessel der einst gefundenen Form befreit. Sie wird nicht mehr im Wortspiel erst geformt,
sondern wie ein wirkliches Ereignis erzihlt, das als so und nicht anders geschehen im Wesent-
lichen schon festliegt.

3. Kult und Mythe

In den frithen Texten stehen Kult und Mythe einander wie fremde, durch literarische
Mittel — szenische Vermerke und Namensformel — miteinander vereinigte GréBen gegeniiber.
Die Mythe fuBt in der neuen Welt des geeinten Aegyptens und stellt als Michte, welche dies
Reich schufen, ihre wenigen Gotter heraus. Ihre Heimat ist die neugegriindete Residenz. Ihre
geographischen Begriffe sind Ober- und Unterdgypten. Der Kult bleibt demgegeniiber an den
Stitten seiner Symbole, zu denen auch die alten Orts- und Landesgttter gehdren. Diese Gotter
huldigen in den Festdarstellungen dem Reichsgedanken, dienen dem Herrn der beiden Linder,
wie sie seinen Vorgidngern oder — wenn sie mit dem unterlegenen Staat in deren Héinde kamen —
ihren Feinden dienten, als ihm den Weg offnende Standarten, als Pfeil und Bogen, Keule und
Speer, als Schiff und Sinfte, als Arzt und Tiir, als Kronen und Ornat, als Kleid und Schmuck,
Trunk und Nahrung. Sie stehen in einer heiligen Tradition und verlangen ehrwiirdige Kult-
handlungen, welche erst den Umgang mit ihrer Macht, die geziemende Handhabung von Krone
und Waffe ermoglichen. Sie miissen ,,fiir ihren Herren' immer wieder gebdndigt werden, wie es
H. Kees fiir die Stirnschlange betont, der ein Priester voranschreitet, um die am Haupt des
Konigs und der Gotterbilder ,,aufgebaumte’ durch Riucherungen zu , befrieden”?!. Diese Michte
haben eine Heimat und sind aus mannigfachen Griinden ortsgebunden, die Kronen an alte Resi-
denzen, andere durch Kleid, Gerit und Schmuck an ihre Werkstitten, durch Edelsteine, Weih-
rauch und Natron an den Ort ihrer Gewinnung. Die Mythe bericksichtigt diese Bindungen,
findet jedoch fortschreitend neue Gelegenheiten, die alten Michte in sich einzubeziehen. Zu Ver-
merk und Namensformel kommt das Wortspiel hinzu, dessen Herausbildung an Eigentiimlich-
keiten der Hieroglyphenschrift erinnert, die ja auch ihre Schriftzeichen in Worte mit gleichem
Konsonantenbestand hiniibernimmt und mit den sich so ergebenden, oft zufillig anmutenden
Zusammenhingen spielt. Das Wortspiel hat sich hierbei als das Mittel erwiesen, mit dem der
neue, die Gotterwelt einende Geist die Bilder findet, die er zur Veranschaulichung seiner Welt
benoétigt. Der Kult war auf eine solche Veranschaulichung nicht angewiesen, da sich seine Hand-
lungen vor den Augen der Glaubigen sichtbar und feierlich vollzogen. Erst wenn seine Gotter
neben neuen Miéchten zuriicktreten und in Vergessenheit geraten, bedarf es einer Erklirung, was
dann dazu fiihrt, daB dltere Sy:ibole auf die neuen Michte bezogen, mit neuen Inhalten gefiillt
und auf sie umgedeutet werden. Die Mythe entspringt einer solchen neuen Welt, die in Aegypten
iiber den alten Michten das Reich als Einheit sieht. In der Gestalt des Gottes Osiris hat sie ein
Symbol dieser Einheit gefunden, das sie zwar durch die Gestalt seines Bruders und Morders
Seth gefihrdet, aber doch durch den Osiris zum Sohne gegebenen koniglichen Gott Horus wieder-

1 Kees, Gotterglaube S. 53; vor der ,,Stirnschlange am Haupt von Géttern s. W. Wolf, Das schone
Fest von Opet, S. 53, 61 und die Tafeln.




64 III. Dogma, Kult und Mythe

gewinnt. Die alten Méachte miissen als Ober- und Unterdgypten, als Horus und Seth, als Geier
und Schlange, als Binse und Papyrus (die Wappenpflanzen), als ,,GroBes Haus* und ,,Haus
der Flamme‘* (die beiden Reichskapellen) erst friedlich zusammenkommen, um dieselbe Einheit
zu versinnbildlichen. Dies hat zwar zu vereinheitlichenden Namen wie ,,die beiden Linder",
die ,,Herrinnen*, die ,,beiden Kronenschlangen‘ und die ,,Reichskapellen’ gefiihrt, doch nennen
auch diese Namen — insofern sie aus der Reichseinigungszeit stammen oder ilter sind — zwei
auf verschiedenen Boden aufgewachsene Wesen, die sogar aus noch ilteren Verhiltnissen auf
die neue Zeit iibertragen sein kénnen. Die Mythe setzt ihrem Gott die Kronen Ober- und Unter-
dgyptens auf sein Haupt. Ihr Kunstmittel, das Wortspiel, mit dem sie aus den Namen der alten
Machte neue Bilder zieht, verankert diese Namen in den so gewonnenen Bildern. Zwar kann das
Wortspiel die Mythe nicht erst geschaffen haben. Osiris als erstes Symbol der Mythe fiir das
Reich muf sterben, damit die geschichtlichen beiden Herren um das Reich kimpfen und ,,Horus*
siegt. Die Mythe liegt schon vor der Ansetzung dieses Kunstmittels im Wesentlichen fest. Doch
beniitzt sie zur Veranschaulichung das Wortspiel auf Kultsymbole, die ja im Kult der Macht des
Konigs dienen. Mit dem Wortspiel verbeugt sie sich gleichsam vor den Namen der alten Michte,
ehe sie sich, sie mit sich ziehend, in ihre neue, die Geschichte Aegyptens als Gotterschicksal er-
zahlende Welt aufrichtet. Den Michten Ober- und Unterigyptens zuliebe 148t die Mythe ihren
Gott, nachdem sie ihm als Schicksal den Tod durch einen der beiden Herren bestimmt hat, in
Oberiagypten ,,davongehen” und in Unterdgypten ,,ertrinken”, weil diese Worter auf Ober- und
Unterigypten anspielen. Uber das Wortspiel hat so die Mythe ihre Bilder gewonnen. Da sie
hierbei unbekiimmert um die Ubereinstimmung dieser Bilder vorgeht, kommt eine reiche, oft
kaum vereinbare Sammlung mythischer ,,Fragmente” zusammen, deren verschiedene Versionen
nicht in der Mythe, sondern in Wortspielen auf Kultsymbolen wurzeln. Erst im Laufe der Mythen-
bildung findet sie iiber Hymnen, welche diesen Reichtum fiir einzelne Gotter, vor allem fiir den
koniglichen Totengott Osiris sichten, die eigene mythische Form, die nun die verschiedenen Er-
eignisse ortlich festlegt und so Kuit und Mythe zu einer endgiiltigen Einheit bindet.

4.Vom Ursprung der Mythe im Konigtum

Die Ubertragung der Gétterrollen auf Kultsymbole, die einer Verpflanzung der mythischen
Reichsgotter an alte Kultstitten entspricht, bildet die Voraussetzung zur Anwendung des Wort-
spiels und diirfte ihr vorangegangen sein. Erst dadurch, daB Pfeiler und Schiff als Seth gelten,
Brustschmuck und Palmenzweig als Osiris, die Keule als Horus, so viele Kultgegenstinde und
Opfergaben als Horusauge, die Personen, die diesen Michten nahen diirfen, als Thoth, Horus-
kinder und Sethgefolge, wird es méglich, auf sie mythisch anzuspielen. Der Sinn dieser Zuweisung
wird in den Hymnen offenkundig, die mit der Namensformel das Mittel gefunden haben, Orts-
kulte und ihre Machte den Gottern zum , Namen‘* zu geben. Alteres religioses Gut wird den
aufkommenden Géottern zugeschrieben und so selbst erneuert. Was Iost die Bewegung aus? Was
gibt ihr das Gewicht, ihre Gotter gegeniiber den im Kult verkorperten Machten durchzusetzen?
Das Ubergewicht iiber die éltere Kultgegebenheit muB im Kénigtum liegen, dem das Reich seinen
Bestand verdankt. Das Konigtum gewinnt mit der Reichseinigung seine Stellung und hat, wie
es die Bilder zum Jubilaeumsfest zeigen, eine Form gefunden, sie kundzutun. Seine Wurzeln
reichen in die Vorzeit, wie es der erste Konigstitel ,,Horus'‘ zeigt. Erst der ,,Sohn-des-Ré‘‘-Namen
zeigt eine entsprechende Bindung zwischen einem neuen Gott und dem Kénigtum. Doch ist
die erste, in den Dramatischen Texten greifbare Form der Mythe weder in Heliopolis noch in
den Ortskulten, noch im Anbruch der Friihgeschichte in Abydos entstanden. Sie trigt den Glanz
der neugegriindeten Residenz Memphis, deren Ortsgott Ptah anonym hinter der Gestalt seines
nVertreters” Geb (s. S.26), der spiter zum Sprecher der heliopolitanischen Neunheit wird,
zuriicktritt. Was gibt Memphis diese Moglichkeit? Was fithrt dort zur Mythe? Der konigliche



Verlegung der kéniglichen Nekropole nach Memphis 65

Kult mullte bei der Verlegung der Residenz seine Toten entweder in Abydos belassen, oder
seine Toten einem neuen Herrn der ,,Gotteserde’’, nicht mehr dem , ,Ersten der Westlichen*,
sondern Sokaris von Sakkara! anvertrauen, oder den eigenen Gott verpflanzen. Anscheinend
wurde schlieflich ein noch anderer Ausweg gefunden, der beide Gotter iiber einen dritten ver-
einigte und damit einen Herrn kéniglicher Friedhofe fiir alle Zeiten fand. In seinem Kult blieb
man den an anderer Stelle beigesetzten Ahnen und Vorfahren nahe. Erst jetzt, nachdem Residenz
und Friedhof in Unterigypten liegen, ist die Voraussetzung fiir die Wahl eines unterigyptischen
Gottes, des ,,Herrn von Busiris“?, zum koniglichen Totengott gegeben. Dieser Gott muf} da-
mals als ein in besonderer Weise iiberzeugendes Symbol der Auferstehung oder Wiedergeburt
gegolten haben, vermutlich als Nilgott — wie es einige Pyramidenstellen nahelegen® —, wozu
sein durch das Wortspiel auf Unterdgypten als , Ertrinken' gedeuteter Tod vorziiglich palt.
Jedes Jahr fallt und steigt der Nil. Seine Flut ndhrt ganz Aegypten. Er kann vorziiglich ein
konigliches Symbol der Auferstehung abgeben. Dall unter den Osirisnamen auch , Busiris” auf-
tritt (Pyr. 614), kann geradezu als Beweis fiir seine Herkunft von dort genommen werden, da
Busiris in keiner unmittelbaren Beziehung zum kdniglichen Totenkult steht. Als koniglicher
Totengott kann Osiris nicht in Busiris bleiben. Er wird — schon in Auswirkung der Mythe —
in Memphis ,,begraben‘‘?. Sein Pfeiler tritt in den Kult von Memphis®. Als , Herr der Stitten
zieht er alle anderen Totengdtter an sich.® Geniigt jedoch sein Erscheinen, die Mythenbildung
auszulosen ? Die Frage nach dem Woher der Mythe, die zundchst hinsichtlich ihres Entstehungs-
ortes und dann hinsichtlich des Erzdhlten gestellt wurde, steht wieder auf und betrifft diesmal
den Kern der Mythe, die sie tragenden Gestalten. Diese Frage ergab bisher als Entstehungsort
der Mythe sowohl in ihrer dramatischen, wie in ihrer hymnischen und schlieflich in der im Denk-
mal Memphitischer Theologic gefundenen mythischen Form die Residenz Memphis. Die Theo-
logie von Heliopolis mit ihrem augenfilligen Symbol, dem dorthin verpflanzten Sonnengott,
stellt sie in einen groBeren Rahmen, {ibernimmt jedoch die memphitische Osirismythe als schon
gefestigten Bestand. Die Frage nach dem Ursprung dessen, was die Mythe erzihlt, ergab das
Wortspiel als Mittel, Einzelheiten der Mythe zu gewinnen. Dies Mittel schenkt das Stichwort,
welches das mythische Fragment zum Vorschein bringt, wenn auch die Mythe selbst es formt.
Die neue Frage geht nicht auf die Herkunft der Gotter der Mythe, die ja verschiedenen Ursprunges
sind. Horus und Seth, die koniglichen Gétter der Thinitenzeit, lassen sich als Standarten in die
Vorgeschichte zuriickverfolgen. Osiris fehlt noch in den Bildern des Jubilaeumsfestes und wird
anscheinend, aus einem Kult im Delta kommend, erst in Memphis zum koniglichen Totengott.
Isis, ihrem Namen nach der verkorperte konigliche , Thron“, erscheint beim Jubilaeumsfest
als Kissen (?) auf einer Standarte’. Woher Nephthys und Thoth in die frithe Mythe kommen,
ist nicht ersichtlich. Geb und Nut schlieBlich scheinen als Himmel und Erde aufgenommen zu
sein, als die ersten der Naturmichte, die in die Mythe der Residenz eindringen. So diirfte die

1 Pyr. 445b/c werden Sokaris von Giza (R3-5t3.w) und Sokaris von Pdw-§, eine auch sonst in den
Pyramidentexten genannte Form des Gottes, als Gotter, die einander besuchen, angefithrt. Nach Pyr.
1225d, wo der Konig (mit seinem Tode) zu jenen seinen Vitern in Pdw-§ davongeht, kann neben Giza nur
Sakkara genannt sein. Freilich ist R3-§t3.w als Giza (WB II, 398) fiir das AR nicht gesichert.

2 so im AR ,standig' ,,in den Grabinschriften der Privatleute‘’ genannt (Sethe, Urgeschichte S. 80).
Vgl. auch Pyr. Kom. Bd. 3, S. 329, wo Sethe erwagt, ob ,,Busiris etwa seine wirkliche Heimat gewesen
ist, wie es doch fast der Fall zu sein scheint’‘. Auch Kees fiihrt Osiris nach Busiris auf einen dort vorge-
schichtlich erwachsenen Heroenkult zuriick (Gotterglaube, S. 110ff.).

8 Pyr. 24b (,,Der aus dem Katarakt kam‘), Pyr.25c (,,Frisches Wasser’), Pyr. 1044a/b (Osiris
Herr iiber das Wasser (v. a. 155a/c), wie Geb (Pyr. 1045) Herr iiber die Erde.

4 Dr. Texte S. 37 (17¢), Junker, Pol. Lehre S. 36ff.

5 Kees, Gotterglaube S. 129f.

6 Freilich gilt noch in der 6. Dynastie der in Abydos verehrte Gott als , Erster der Westlichen"’
(Scharff, Handbuch der Archiologie, Aegypten S. 474 Anm. 6, Urk. I, 119, 5; 279, 10ff.).

7 Kees, Gotterglaube S. ror.

Q UAe XV: Schott



66 III. Dogma, Kult und Mythe

Entritselung ihrer Herkunft kaum zur Klirung der Mythenbildung beitragen. Hierzu kann ein-
zig, die Rolle, die sie zur Zeit der Mythenbildung spielen, verhelfen. Was trigt diese Gotter?
Was bildet ihre Mythe?

Eine Zusammenstellung der Gotterrollen des Ramesseumpapyrus (Dr.T. S. ggff.) iiber-
rascht durch die geringe Zahl der Gotter, die fiir so viele Gegenstinde und Personen des Kultes
als Rolle gelten. Man vermifit die Kronengottinnen, die spiter als Miitter des Konigs in den
Verklirungen wieder erscheinen. Es fehlen die kidmpferischen Tiergétter, das Lowenpaar, die
Stiergotter des Deltas, Neith und Selkis, die Gotter von Memphis und andere mehr, die zum
Teil von élteren Denkmilern bekannt und im Festspiel einzig mit der Rolle des ,,jeweiligen
Ortsgottes (Dr. T. S. 147) beriicksichtigt sind. Ob die je einmal erwihnten , Affen, , Wolfe*
und ,,Krokodile*‘! mythisch etwas bedeuten, ist nicht ersichtlich. Das Rollenverzeichnis zeigt
die Wahl der Mythe. Aus der Vielheit der Landes-, Gau- und Ortsgotter und der Naturmichte
hat die Mythe diese wenigen ausgewihlt und bleibt im Wesentlichen auch in den Hymnen mit
der Namensformel bei dieser Beschrankung. In einigen Hymnen kommen die anderen Glieder
der groBen Neunheit von Heliopolis hinzu. Erst die Verklarungen 6ffnen mit dem Erscheinen des
Sonnengottes das mythische Feld allen bis dahin ausgeschlossenen Gottheiten, ja auch Dimonen
und Geistern. Dies plotzliche Anschwellen zeigt, dai die vorhergegangene Beschrankung kiinst-
lich war und nicht dem allgemeinen Gotterglauben entsprach. Doch bringt keiner der jetzt
erscheinenden Gotter eine rechte Mythe mit. Was von ihnen erzidhlt wird, kann neben der Mythe
der Residenz allenfalls mythische Vorstellung genannt werden. Diese Vorstellungen — die
Kleidergottin am Rande des groBen, den Gott seinem Bruder gesellenden Nestes?, die Lotos-
bliite an der Nase des Ré (Pyr. 266), die Fahre, welche Chinum der Topfergott gemacht hat?, atmen
einen beschaulichen Geist und spiegeln den Frieden, den das Land wihrend der Bliitezeit des
Alten Reiches genoB. Zur Mythenbildung im koniglichen Kult erfolgten anscheinend keine Par-
rallelbildungen der Provinz. Erst spiter wird iiber Totenkult und Zaubertexte die Mythe All-
gemeingut, sodall nun jeder ,,Geist' oder , Irgendeiner, Sohn Irgendeiner* die Gotterrolle iiber-
nehmen kann. Die Ursache ihrer anfidnglichen Beschrinkung auf den kéniglichen Kult diirfte
im Thema der Mythe liegen. Handelt sie doch iiber das Konigtum, indem sie vor die bis zum
ersten geschichtlichen Konig zuriickreichenden Annalen die Gottergeschichte setzt und auBer-
dem diese Gottergeschichte so gepriagt hat, dal sie als konigliches Vorbild Giiltigkeit behilt.
Wenn man die Art der Rollenverteilung der Dramatischen Texte auf den thinitischen Koniginnen-
titel ,,Die welche Horus und Seth schaut’ tibertrdgt, wiren die Rollen der Vorform der mem-
phitischen Mythe Horus und Seth vom Konig selbst und von ihm allein getragen worden. Einige
Beispiele der Verwendung dieser Vorstellung konnen dies bestdtigen. Sie finden sich einzig in
Schlangenbeschworungen, die auch sonst Altertiimlichkeiten zeigen, und in einem Litaneien
einleitenden Gespriach zwischen dem toten Konig und Atum. In einer Beschworung wird einer
Schlange gedroht: ,,Hat Dich Horus (erst) niedergestreckt, lebst Du nicht (mehr)! Hat Dich
Seth (erst) zerschnitten, stehst Du nicht (wieder) auf!* (Pyr. 678). Es 148t sich leicht erkennen,
daB hier der Zauberer keine Mythe zitiert, sondern iiber sich selbst spricht. Sagt er doch auch
sonst iiber sich, wie schon bemerkt wurde, im Stil der Erklirungen und der Rollenzuteilung des
Ramesseum-Papyrus nicht ,,Ich bin Geb* und ,,Ich bin Horus“, sondern ,,Das ist Geb" und
,»Das ist Horus® (s. S. 38) — was die SchluBredaktion durch Einsetzung des Konigsnamens richtig

1 Dr T Siz2r (TT5/316), SHz16 (131/IT0)!

2 Pyr. 738a/b, die Goéttin vermutlich als Band an der roten Krone, die in ,, Téchter des (unterigyp-
tischen) Kénigs* genannten, bei Prozessionen mitgefithrten Sumpfvogelnestern (s. Kees, Gotterglaube
S. 47, Abb. 5, Sethe, Kom. zu Pyr. 8o4a) symbolisiert wurde.

3 Pyr. 445a, 1227d, 1228b, 1769b, ,,welche ‘Chnum von Hndw’ zusammengefiigt hat T.BSpr. g9
(Grapow, Urk. 5, 151, 3/4, Jéquier, La Pyramide d’Aba Z. 595f.). Noch heute werden in der Gegend von
Kene in einem Schilfrost Tonkriige zu Faliren zusammengebunden.



Der Kénig als Horus und Seth 67

auf den Sprecher bezieht. Dies zeigt, dall die Zaubertexte der Pyramiden fiir den Konig und
nicht fiir ,,Irgendeinen’* verfaBt worden sind. Zwar wird in diesen Texten auch die durch den
Konigsnamen bei der SchluBredaktion ersetzte erste Person verwandt. Doch spricht der Konig
feierlich iiber sich von Horus oder von Horus und Seth. Wenn ihn die Schlange nacheinander
fragt: ,,Bist Du Horus? ,,Bist Du Seth?“, iibergeht der Konig mit seinen Antworten , Ein
Gesicht ist auf Dir, und Du bist hingeworfen! , Ein Gesiclit ist auf Dir, und Du bist umgelegt™,?
dies wohl deshalb, weil es licherlich ist, nach so selbstverstindlichen Dingen zu fragen. So diirfte
auch die Rede des Zauberers: ,,Horus fillt wegen seines Auges, Seth stirbt wegen seiner Hoden"
(Pyr. 418, 679) auf die koniglichen Gétter und ein konigliches Schicksal anspielen, wie es in dem
letzten hier anzufiihrenden Beispiel dieser Art offenkundig wird. In ihm sagt der Konig zu Atum,
den er mit seinem Tode aufsucht: ,,Sieh mich...Du siehst ,,Die beiden im Palast”, das sind
Horus und Seth!” und bittet ihn, die Wunden, welche die beiden Gotter einander schlugen, zu
heilen (Pyr. 141ff.). Das mythische Ereignis findet im Konig statt. Der mythische Schauplatz
ist seine Person. Das mythische Ereignis verursacht seinen Tod. So diirfte auch die Aussage des
Konigs, daB Horus wegen seines Auges und Seth wegen seiner Hoden stirbt, einen Hinweis auf
das eigene Schicksal enthalten, welches ihm als Horus und Seth einen anderen Tod als den Tod
durch Schlangenbil bestimmt hat. Sieht man hier nur eine Anspielung auf ein mythisches
Einst, verkennt man den unmittelbaren Zweck der Rede und ihren eigentiimlichen Reiz.

Die Vorstellung des Konigs als Horus und Seth, die sich zum Ende der Thinitenzeit noch
einmal in einem dem Horus-Namen nachgebildeten , Horus-und-Seth‘-Namen eines Konigs
bekundet, findet sich vereinzelt auch in den Dramatischen Texten. Im Ramesseum-Papyrus
wird das Uberreichen von zwei Kuchen durch den Vorlesepriester an den Konig mit ,, Thoth
ist das, der ein Auge des Horus an Seth und ein Auge des Horus ihm (selbst) iibergibt” (Dr.T.
S. 120), erklirt. Ahnlich bietet vermutlich der lebende Konig seinem toten, die Rolle des Osiris
tragenden Vorginger zwei Opfergaben mit den Worten an: ,,Nimm Dir das Auge des Horus, das
in seinem Haupte war!“ und ,,Nimm Dir das Auge des Horus, das im Haupte des Seth war!"
(Pyr. 83/84). Auch hier gilt Seth nicht als der verfehmte Gott, sondern als eine der beiden im
Konig vereinten Michte, denen die Horuskinder und das Sethgefolge dienen. Doch scheint das
alte mythische Bild insofern nicht gewahrt, als nicht Horus sein Auge und Seth seine Hoden,
sondern Beiden zusammen die Augen des Horus gegeben werden. Auch liegt der mythische Schau-
platz auBerhalb der Person des Kénigs, da einmal Thoth als Uberbringer, im anderen Fall Osiris
als Empfinger hinzukommen. Beim Verlegen des mythischen Schauplatzes in den Kult mulite
der Personenkreis erweitert werden. Im Kult kénnen sich nicht Horus und Seth die Brote selbst
nehmen. So empfingt nun auch der iiberreichende Priester seine Gotterrolle. Im zweiten Beispiel
trigt gegeniiber dem lebenden ,,Horus und Seth sein toter Vorginger die Rolle des Osiris. Zu
Horus und Seth kommt eine weitere den Konig betreffende Gestalt hinzu. Damit wird die alte
Vorstellung nicht etwa erweitert, sondern hinfillig. Den Tod des Osiris durch Horus und Seth
veranlaBt vorzustellen, scheint sinnlos. So fallt die unselige Rolle einem der beiden Gotter zu.
Horus, den ja der Konig durch seinen ersten Namen auch allein verkorpert, kommt hierfiir nicht
in Frage, sondern nur Seth, der von jetzt ab auch verfehmt wird, obwohl noch einer der letzten
thinitischen Konige sich anstelle des Horus-Namens einen Seth-Namen zugelegt hat (s. SELTY)s
Dank der spiteren Entwicklung ist es fast unméglich, mit den Namen Horus und Seth die Mythe
nicht zu verbinden. Wenn die Konigin den Konig als Horus und Seth sieht, so ist damit keine
Mythe verbunden. ,,Horus und Seth’ bedeutet lediglich, daB der Konig gottlich ist, die beiden
Linder beherrscht und — solange sich Horus und Seth in ihm vertragen — lebt, wie seine Rolle
als Horus besagte, daB er gottlich ist und um seine Krone kiampft. Das sind Deutungen seiner
Natur, die seinem Konigsamt entspringen und lediglich Aufgabe und Wiirde in die Sprache

1 Pyr. 68s5a/b; vgl. auch Pyr. 683b/d, wo der Kénig ,,zwischen Horus und Seth steht (s. S. 106).



68 IIT. Dogma, Kult und Mythe

der Gottesvorstellungen tibertragen. Auch wenn spiater Gotter dem Konig Libyen oder andere
Fremdvolker zufithren, ist dies kein mythischer Vorgang, sondern symbolhafte Darstellung
eines geschichtlichen Ereignisses. Wenn der Falke Konig Narmer Unterdgypten bringt, oder
dieser Konig als ‘Horus Narmer’ die unteridgyptische Krone trigt, ist dies nicht anders. Im
Rahmen symbolhaft gedeuteter Wirklichkeit schlift noch die Mythe. Die Gottlichkeit ist im
Konig zu wirklich, um mythisch zu sein. Erst wenn Horus nicht mehr als Horus, sondern auch
als der letzte Konig einer Gotterdynastie angesehen wird, ist die Mythe geboren. Dies scheint
mit der Einfithrung des Gottes Osiris erfolgt zu sein. Zwar wird auch seine Gestalt als Rolle dem
Konig iibertragen. Da aber erst der tote Konig Osiris wird, fragt es sich, wie die Verwandlung
vom lebenden Horus zum toten Osiris geschieht. Der Tod, zu dem es zwischen Horus und Seth
im Leibe des Konigs kam, trifft nicht Osiris. Horus fillt nicht mehr durch Seth, Seth nicht mehr
durch Horus. Jetzt fillt Osiris, und damit verlegt sich der Schauplatz in die Mythe. Auch Osiris
mul} regiert haben, um wegen seiner Krone getotet zu werden. Das kann nur vor ,,Horus* und
dem ersten Konig des geeinten Reiches gewesen sein. Nur in der Mythe kann Seth Osiris getotet
haben, oder es miilte nun der Konig als Seth Hand an seinen Vater legen!. Doch sind im Konig
die beiden Herren befriedigt. Wenn so der tote Konig Osiris genannt wird, kann dies nur im Hin-
blick auf ein Beispiel geschehen. Dies Beispiel ist die ewige Gottergeschichte, die zwischen Osiris,
Horus und Seth zwangsldufig beginnt. Mit ihr setzt die Herausbildung der Mythe ein. So scheint
es nicht zufillig, daB mit der Einfithrung des Gottes Osiris in den Kénigskult, die mit der Verlegung
von Residenz oder koniglichem Friedhof nach Memphis erfolgt sein diirfte, die an Texten verfolgbare
Mythenbildung beginnt. Da@} sie am Kult ansetzt, mag an der Vorform der Mythe liegen, die fiir den
Konig, seine Standarten und den Feind des Kultes bedurfte und ihn entwickelt hat. Jetzt dringt die
Mythe in ihn ein und findet das ,,Erste Mal", mit dem sie die Einrichtungen des Kultes begriindet. Sie
scheinen nun deshalb so zu erfolgen, wie sie — insofern es sich um alte Kulte handelt — auch
vor der Mythenbildung geiibt wurden, weil ein mythisches Ereignis sie vorbildlich einleitete.
Ist somit klargestellt, wie sich in Memphis mit Osiris als drittem Gott die Mythe heraus-
bilden mufBite, und warum sie am Kult ansetzte, so scheint doch noch die innere Notwendigkeit,
die erst derartige Veridnderungen ermoglicht, zu fehlen. Im Konigtum miissen schon Voraus-
setzungen bestehen, die sowohl der Bevorzugung eines der beiden Herren, wie auch der Mythen-
bildung selbst entgegenkommen. Anderenfalls hitte man trotz allem an Horus und Seth fest-
gehalten und ihnen einen das Erbe teilenden Vater und diesem Gott einen vierten Gott als Feind
und Todesursache gegeben. Auch wire die Mythenbildung und ihre Ubertragung auf den Kult
kaum in Gang gekommen, wenn nicht damals die Kluft zwischen der bloBen Form des Kultes
und seinem im Konigtum das Reich griindendem Geist so gro3 geworden wire, da8 sie nur durch
Ubersetzung des Kultes in eine neue Form iiberbriickt werden konnte. In den Zaubertexten
bezeichnet sich der Konig hiaufig als Horus, was bei den ersten Namen der koniglichen Titulatur
nicht verwunderlich ist. Horus war ja der Gott, der von Hierakonpolis aus Unterigypten eroberte,
wie es das Bild der Narmerpalette iiberzeugend zeigt. Der Feind dieses Horus wird nicht Seth
genannt, trotzdem die Zaubertexte ein feindliches Wesen kennen, dies Wesen minnlich ist, und
Geb als sein Vater (Pyr. 231, 675, 691), Nut als seine Mutter (Pyr. 441) gelten. Er wird lediglich
als ,,diese Schlange®, , dieser Mann" (Pyr. 231) oder als ,,Widersacher (imj-rd)“ (Pyr. 417) be-
zeichnet, der anonym bleibt, weil man seinen gefahrlichen oder verachteten Namen nicht nennen
will2, Doch liegen Anzeichen vor, dal dieser Feind auch als der andere der beiden Herren, die

1 Auch diese Moglichkeit ist im Rahmen vergleichender Religionswissenschaft erwogen worden (vgl.
A. Moret, La mise a mort du dieu en Egypte, der das Jubilaumsfest als die Feier eines nicht mehr zur Aus-
fithrung gelangenden Kénigsmordes erklart).

2 Die Schlange wird mit einer Fiille anonymer Bezeichnungen (s. S. 84) angesprochen. Pyr. 434€
droht der Zauberer ihren Namen ,,Irgendeiner, Sohn Irgendeiner‘ zu nennen, womit er jedoch den wirk-
lichen Namen des Schlangenfeindes noch nicht ausspricht. Pyr. 240 stellt Zauberworte zu einem Namen zu-
sammen (vgl. Sethe, Kom.).



Osiris und die Mythe von Memphis. Horus und sein Feind 69

gegeneinander kimpfen, gedeutet wurde, trotzdem ihm der Konig auch als Horus und Seth
entgegentritt. In dem ,,Hause dessen, der Ombos in Besitz hat” (Pyr. 247) ist die ,,Flamme ge-
16scht und wird keine ‘Lampe’ gefunden® (ibd.). Hier wird offen auf die Sethstadt Ombos an-
gespielt, deren als ‘Lampe’ bezeichnete — minnliche — Kronenschlange ,,geloscht™ ist'. Dieser
Verfall der Macht von Ombos diirfte der Giftschlange deshalb vorgehalten werden, weil es sie
selbst angeht. Wird hier iiber ihre Heimat gesprochen? Gilt auch dieser Feind als Verkorperung
des ,,Herrn von Ombos‘, ,,der sich in das Haus dessen, den er beillen will, eingeschlichen hat,
um darin zu bleiben’* (Pyr. 247) und nun von hier durch Hinweis auf das Los seiner Heimat
vertrieben wird ? In einem anderen Schlangenzauber wird der Schlange als B3bj von dem Herrn
von Letopolis Halt geboten (Pyr. 419). In diesem B3bj, der in einem weiteren Spruch als Tier
mit ,,rotem Ohr und blutfarbigem Hinterteil” genannt wird (Pyr. 1349), hat man wohl mit Recht
eine alte Form des spiter mit der oberidgyptischen Krone geschriebenen Bebon, einer griechischen
Bezeichnung des Seth, erkannt?. Wenn ihm hier der Gott von Letopolis, der wie Sethe meint,
,in Kus sein Gegner geworden ist’* (Pyr. 419 Kom.), entgegentritt, so ist die Lage gegeben, aus
der Kees® den Streit der beiden Herren nach Oberigypten als Kampf zwischen Horus von Kus
und Seth von Ombos verlegte, wobei lediglich zu kliren wire, warum Horus nicht als ,,der von
Kus‘‘ oder ,,der von Hierakonpolis‘‘ auftritt®. So scheint es durchaus moglich, dal mit , diesem
Geist, der aus der Erde kam, dessen Kopf abgeschnitten und dessen Schwanz gestutzt ist* (Pyr.
673), gegen den Horus seine neun Bogen spannt (ibd.), der mit der Reichseinigung oder bei einer
fritheren Befriedigung zu Ehren kommende Horusfeind gemeint ist, obwohl er neben dem konig-
lichen Gott nicht mit seinem wirklichen Namen genannt wird. Gegen Horus steht nicht der andere
,,Herr*, sondern ein Feind, dessen Mund Horus mit seiner Sohle zerschmettert®, und dessen
Kopf er mit dem Messer der Katze am Richtblock abschligt (Pyr. 442). Wie sein vorgeschicht-
licher Vorginger trigt der Konig die Rolle des Horus, die er betont, wihrend auf die Rolle seines
Feindes, der Schlange, nur vorsichtig angespielt wird, indem man von seinem Vater Geb, von
seiner Mutter Nut und von seiner Heimat Ombos spricht. Dal diese Spriiche mit allen Einzel-
heiten Textgut der Friihzeit erhalten haben, ist unwahrscheinlich (s. S.84), obwohl die ihnen
innewohnende Zauberkraft eine peinliche Wahrung ihrer Form verlangt haben kann. Jeden-
falls sind hier Vorstellungen lebendig geblieben, die auf die Zeit nach der Reichseinigung nur
noch wihrend der Rebellion eines der Linder passen. Kimpfen doch auch die Kronen gegen-
einander (Pyr. 243) und stiirzen (Pyr. 237). Kampfgotter, Stiere und Lowen werden als Gewiirm
und ,,Erdschne’’ gebannt. Hier atmet der Geist der Kampfzeit. Horus befindet sich auf dem
Siegeszuge, auf dem er die, welche er trifft, ,,Stiick fiir Stiick verzehrt” (Pyr. 444 Var.). Er sucht
noch selbst sein Auge ((Pyr. 670), wie spiter der Konig, wenn er der roten Krone naht, und von
ihm gesagt wird: ,,Das ist Horus, der zum Schutze seines Auges, der ‘Zauberreichen (Krone)’
kampft“®. Auch diese Gestalt ist kein mythischer Gott. In Konigstitulatur und Zaubertext be-

1 als Schlangenbezeichnung mit der Kronenschlange im Korbe statt dem Docht in der Alabasterschale
(vgl. Pyr. Kom. 606a) determiniert, jedoch tk3 kaum die unteragyptische Kronenschlange (Sethe, Kom.), die
weiblich ist.

2 vgl. Sethe, Kom.; Pyr. 1349 vermutlich nicht ein , fleischfressendes Ungeheuer'* — trotz des , Kott-
lets seiner Herrin (rpw.t)*, das er ,,verzehren (d3j)‘‘ soll — sondern ein Affe, vielleicht einer der grolien
,,WeiBen (Paviane)", die in Oberagypten verehrt werden und in den Pyramidentexten eine zwiespiltige Rolle
spielen (s. S. 71). B3bj und rpw.t auch T.B. Spr. g9 (Grapow, Urk. V, 151, 16/17, Jéquier, La Pyramide
d’Aba Z. 601, 602). 8 Kees, Gotterglaube S. 198.

4 Ein weiteres Anzeichen, daB Seth einmal auch mit dem Gewiirm der Erde in Beziehung gesetzt wurde,
kann darin gesehen werden, dafl Selkis, die Skorpionsgottin, die nicht nur in Zauberspriichen als Mutter
von Schlangendamonen gilt (Pyr. 489b, 673d), statt Nephthys als Gemahlin des Seth erscheint (Pyr. 1521b),
und daB in einer zeitgendssischen Variante Nephthys fiir Selkis eintritt (Pyr. 1427¢).

5 Pyr. 681e; ,,zerschmettern‘ mit der Keule determiniert.

6 Pyr. 195, 198. Die beiden Hymnen an die rote Krone gehéren schon aus formalen Griinden zu den
Litaneien, an die sie angeschlossen sind. Die , Identifikation des unterigyptischen Konigs mit Horus™ an



70 III. Dogma, Kult und Mythe

nennt ,,Horus* den Konig selbst, der als ,,Falke’ keine Mythe, sondern Geschichte macht. Mit
dem ungenannten Feind schligt er den wirklichen Feind des Landes. Mit seinem Auge holt er
sich eine neue Krone.

In der Deutung des Konigs als Horus und Seth stecken zwei dltere Vorstellungen, von
denen die eine ihren Herren als Horus, die andere den ihren als Seth ansah. Doch kann man
daran zweifeln, daB} beide immer diese Namen trugen. In einer Schlangenbeschworung werden
sie im Zusammenhang mit ihren Todeswunden Horus und Stier genannt (Pyr. 418), wobei die
dem Auge des Horus entsprechende Verwundung des Stieres auf diesen vorziiglich paBt. Neben
der allgemeinen Bezeichnung ,,Stier'* diirfte Horus hier , Falke’* bedeuten!. Falke und Stier
sind die beiden Formen, in denen die Konigsgotter der Reichseinigungszeit auftreten, dem Konig
auf der Narmerpalette — der Falke — Unterigypten zufithren und — der Stier — die Mauern
einer feindlichen Stadt einreiBen. Falke und Stier sind auch die beiden Formen, die noch in den
Pyramidentexten am Gott der Residenz Oberigyptens haften, dem als ,,Stier von Hierakon-
polis* die ,,Grofle (Krone) von Unterdgypten rduchert? und der als Herr von Oberigypten ein
Gehorn tragt (Pyr. 513). Falke und Stier sind als Vorstellungen koniglicher Kraft erhalten ge-
blieben, wie es in dem spiteren ersten Konigsnamen ,,Horus, der starke Stier' zum Ausdruck
kommt. Der Kénig von Oberigypten hitte demnach schon vor der Reichseinigung eine Doppel-
rolle getragen, die in der Schlangenbeschworung erst in Horus und Seth redigiert wird. In welcher
Rolle ihm der Konig von Unterdgypten entgegentrat, ist auf den Schieferpaletten aus Hierakon-
polis nicht ersichtlich. Seine Gottheit ist nach einem Keulenkopf des Konigs Narmer ein Reiher?.
Dafl Horus erst damals ,,Buto’ so ,,gegeben wurde, wie es die Narmerpalette darstellt, diirfte
der Konigstitel ,, Horus" bestitigen, den Narmer auf dem Keulenkopf beim Triumph iiber Unter-
dgypten trigt. Wenn auch einer seiner Vorginger noch einen anderen mit einer Bliite geschrie-
benen Konigstitel fithrt 4, ist es doch unwahrscheinlich, da damals der Konig sich an erster
Stelle nach einer unterlegenen Macht nennt. In den anderen Titeln der Reichseinigungszeit geht
Oberigypten voran. Der Horustitel diirfte die Rolle des Kénigs, die er schon immer trug, und
die ihn von Sieg zu Sieg gefiihrt hat, sanktioniert haben. DaB der Falke in oberigyptischen Kulten
beheimatet ist, zeigen Standarten auf Schieferpaletten, unter denen sich sogar ein Falkenpaar
findet, ® das an die alte Schreibung der ,,beiden Herren mit dem Falkenpaar® und den spiter
als ,,die beiden Gotter gedeuteten Namen des Ombos gegeniiberliegenden Gaues Koptos er-
innert. Sethe meint, daBl man auch diese Gaugétter ,,sich apriori im Streit miteinander vor-
zustellen” habe?. Kees hat in ihnen die verschnten, hier einander angeglichenen Gegner von
Ombos und Kus gesehen®. Dies wiirde zeigen, daB3 schon in einer Zeit, die vor die geschicht-
liche Reichsgriindung zuriickreicht, der ,,Falke* dominiert, indem hier sogar einem einst anders
gestaltetem Feind, der sich im Konigsdient mit ihm vereint, seine Gestalt verliechen worden
wire. Welche Gestalt der unterlegene Gegner von Ombos getragen hat, ist ebenso ritselvoll wie
die Gestalt des unterlegenen Gottes von Unterigypten. Die Erinnerung an sie kann spiterem
Brauch von Namensverfolgungen entsprechend griindlich geldscht sein. Ist es der neben dem
Falken genannte Stier? Ist es Bebon, dem in Kus von dem Gott von Letopolis Halt geboten

dieser Stelle, die Sethe als vorgeschichtliches Zeugnis wertet (Kom. Bd. 1, S. 106), diirfte so derselben Zeit des
A.R. zuzuschreiben sein, die allgemein unteridgyptische Kulte bevorzugt (s. S. 18).

1 Sein Name ,,der in der Hohe' diirfte eine anonyme Falkenbezeichnung sein (vgl. Kees, Gotterglaube
S. 41).

2 Pyr. 276a, in der Var. (Pyr. 295a/b, 296a) durch den Falken ersetzt.

8 vgl. Kees, Gotterglaube S. 44.

4 Das Schriftzeichen , Bliite (hr(r.t))"* kehrt noch in dem Titel wdpw Hr(?) des kéniglichen Mund-
schenks (den Wasserkrug diirfte er neben den Sandalen zur FuBwaschung tragen) auf Denkmalern Narmers
wieder.

5 Kees, Gotterglaube S. 198. 6 Sethe, Urgeschichte S. 107.

7 ibd. S. 36. 8 Kees, Gotterglaube S. 1g8f.



Vorgeschichtliche Rollen des Kénigtums. Das Horusauge 71

wird (s S. 69), und der nach einer anderen Beschworung — ,,Zuriick Bebon mit rotem Ohr und
blutrotem Hinterteil!" (Pyr. 1349) — ein Affe (s. S. 69 Anm. 2) — der von Kees' erschlossene
oberigyptische ,,grole Weille" — sein konnte? Ist es schon Seth? Wenn spiter Seth als Herr
von Oberigypten gilt, mul} dies nicht auf eine Tradition, die Seth nach Ombos weist, zuriick-
gehen. Auf dem Keulenkopf des Konigs Skorpion sind an seinen Standarten — wie an anderen —
‘Kibitze’, ein Symbol vermutlich der unteriagyptischen Menschen? erhingt, gegen die hier auch
Seth als konigliche Standarte gekampft hat. Sein , ,Fabeltier', das mit seinen stilisierten Ohren
und dem Pfeil als Schwanz immer noch nicht erkannt ist, macht ihn zum Gott der Wiiste3.
Menschengestaltig trigt seinen Kopf in der Thinitenzeit ein libyscher Gott?. Gegen Libyen haben
vor Narmer oberigyptische Konige gekimpft und von dort Beute geholt, wie es die Stidtepalette
zeigt®. Alles dies wiirde eine einfache Losung finden, wenn der Konig gegen Unterigypten als
Herr des Niltales und der Wiiste gekdmpft hat und als Herr der Wiiste iiber Seth als Standarte
verfiigte oder seine Gestalt als Rolle trug. Doch lassen sich derartige Vermutungen nicht be-
stiatigen. Einzig Horus taucht als koniglicher Gott von Standarten gefolgt mit Stier und Lowe
als Kampfgefihrten auf den Schminkpaletten der Friihzeit aus der Vorgeschichte auf. Dafl mit
der Einfithrung des Gottes Osiris Horus bevorzugt, und dies hingenommen, ja anscheinend be-
griilft und spiter als Wunsch des Geb mythisch erklirt wird®, entspringt nicht einer Bevor-
zugung des Herren von Unterigypten, sondern dem Bestreben, dem Reich einen einzigen Herrn
zu geben, dem die alte Vorstellung des schon immer um sein Auge kimpfenden Falken ent-
gegenkam. Der Gott, der iiber alle Gotter triumphiert hat, gewinnt in der Mythe die ihm ge-
bithrende Stellung wieder.

5.Das Dogma der Mythe

Mit den Doppelbezeichnungen ,,Horus und Seth‘’, , Falke' und ,,Stier” und ,,die beiden
Herren** gewinnt der Konig zu der angestammten Macht eine zweite hinzu, mit der er nun das
eroberte Land von innen heraus bindigen kann. Das Konigtum bringt sie aus Oberdgypten,
wie es noch die Bilder vom Jubilaeumsfest bestitigen, mit. Diese Bilder ergeben auch, worauf
Kees wiederholt hinwies?, daf} eine Verteilung der beiden Linder an Horus und Seth nicht ur-
spriinglich ist, da zundchst Horus und Seth als Vertreter Oberidgyptens gelten. Ihnen steht als
Vertreter Unterigyptens Horus von Libyen zur Seite, der mit diesem Beiwort kaum als Partner
des Seth gegolten haben kann. Die Verteilung der beiden Linder an Horus und Seth muf sich
in geschichtlicher Zeit erst durchsetzen. Noch Djoser besucht nach Reliefs aus seinem Pyra-
midenbezirk Horus von Edfu als Staatsgott Oberdgyptens und jetzt Horus von Letopolis als
Staatsgott Unterigyptens®. Die Verhiltnisse im Kult scheinen dem Dogma des Konigtums, das
bei der Doppelrolle des Konigs die beiden Lander an Horus und Seth verteilen muf, nicht ent-
gegenzukommen. Dall derartige Verdoppelungen selbst da, wo sie ineinander spielen, nur un-
vollkommen aufeinander abgestimmt sind, zeigen schon herangezogene Beispiele Dramatischer
Texte, in denen an Horus und Seth die beiden Augen des Horus oder an Osiris das Auge des Horus
von dessen Haupt und das Auge des Horus vom Haupte des Seth iibergeben werden (s. S. 67).

1 Kees, Gotterglaube S. 2of.

2 Scharff, Archaeologische Beitrige zur Frage der Entstehung der Hieroglyphenschrift (Sitzgsber.
Bayer. Ak. d. Wiss. Phil. hist. Abt. 1942, 3) S. 10.

4 Kees, Gotterglaube S. 22f. 3.ibd: Si'z3!

5 W. Holscher, Libyer und Aegypter S. 12.

8 Dr. T. S.27ff., Junker, Pol. Lehre S. 31ff.

7 zuletzt Kees, Gétterglaube S. 197.

8 ibd. S. 209. Die im Denkmal Memphitischer Theologie erstmalig nachweisbare Verteilung Ober- und
Unteragyptens an Seth und Horus liegt auch der Pyr. 770b erscheinenden Vorstellung zugrunde, wonach
der Konig in den Horusstatten ,,wohnt', die Sethstatten jedoch ,,durchreist’* (unter der Voraussetzung, dal3
als Residenz Mempbhis gilt. Vgl. Sethe, Kom.).



72 IIT. Dogma, Kult und Mythe

Der Vorstellung von Horus und Seth entspriche es, wenn an jeden der beiden Gotter sein ver-
letzter Korperteil iibergeben wiirde. Man hat so zwar Horus mit Seth einen anderen Gott —
diesmal nicht einen anderen Falken — zur Seite gestellt, setzt jedoch neben sein Auge nicht
dessen Hoden, sondern ein zweites Horusauge, so dafl nun die beiden Augen des Horus auf die
Hiaupter der beiden Herren verteilt werden. Dies mag seinen Grund darin haben, dal die Hoden
des Seth keine dem Auge des Horus vergleichbar Rolle spielen. Unter den Rollen, welche die
junge Mythe im Festspiel an die Kultsymbole verteilt, fillt dies Horusauge schon deshalb in
besonderer Weise auf, weil auf die meisten Kultsymbole seine Rolle fillt, und so das Horusauge,
wenn man von Horus als Rolle des ,,zur Herrschaft gelangenden Konigs* absieht (Dr. T. S. g3),
am hiufigsten auftritt. Dafl es iiberall stumm bleibt, entspricht dem Geist der Mythe, welche
natiirliche Gegebenheiten weitgehender als das Mirchen beriicksichtigt. Dall man beim Falken
auf das Auge verfiel, diirfte dem Ruhm des Sehorgans dieses Vogels — des Falkenblicks —
entspringen. Hat man doch bei Seth — oder beim Stier, seiner Vorform (s. S.70) — #hnlich
gewihlt, dessen Hoden vereinzelt auch Kultsymbolen als Rolle zufallen. Die Héaufigkeit, in der
das Horusauge erscheint, hat dazu gefiihrt, da man anscheinend zwischen mehreren Horus-
augen unterschied, wobei das Wortspiel zum Kultsymbol die Verschiedenheit verursachen kann.
So spricht man von einem schwarzen und weillen Steinkrug als ,,schwarzem’ und ,,weillem
Horusauge® (Pyr. 33), von SiiBligkeiten als ,,siiBem Horusauge!, von einer Sorte Bier (dsr.t)
als , kleinem (nds) Horusauge (Pyr. 61, 88). von einer Kornerfrucht in weiller und griiner Form
als ,,weilem’* und ,,griinem Horusauge'* (Pyr. g6, 108), von der griinen Schminke als ,,heilem
Horusauge®?, zum Zerbrechen (sd) der roten Kriige von einem ,,harten (rwd.t) Horusauge (Pyr.
249 Var.). In anderen Fillen haben sachliche Griinde zur Unterscheidung gefiihrt, so bei Karneol-
und Fayenceschmuck, die wegen ihrer Farbe als ,,rotes” (Dr. T. S. 180) und ,,griines Horusauge
(Dr. T. S. 185) unterschieden werden. Doch diirfte es sich trotz dieser Unterscheidungen mythisch
immer um das eine Auge oder Augenpaar handeln, welches verschiedene Formen, Eigenschaften
und Farben annimmt, so daB ihm spiter mit Recht der Name ,,Zauberreiche zukommt (s.
S. 25). Wie sehr hier noch Mythe und Kult verhaftet sind, zeigen Beispiele, in denen iiber das
Wortspiel im Kult iiberreichte Gegenstinde in die Mythe eingehen, so, wenn Osiris ,,dies harte
Horusauge'* in seine Hand nehmen soll, damit ,,er”, sein Feind Seth, auf den einst ein Vermerk
verwiesen haben diirfte, erschrecke (Pyr. 249 Var.). Hier gilt nicht nur der Stock, mit dem die
roten Topfe im Grabkult zerschlagen werden, als Horusauge, sondern auch ein Gegenstand,
den der Gott der Mythe in seiner Hand hilt, vermutlich die Keule (kd), auf die das Eigen-
schaftswort , hart (rwd)" im Wortspiel unvollkommen anspielt. Der gleiche Fall liegt vor, wenn
Horus zu Seth sagt: ,,Ich habe mein Auge, Deine Karneolperle genommen! (Dr. T. S. 180) und
zu den Horuskindern: ,,Bringt mir mein Auge, das Perlengehiinge!’ (Dr. T. S. 185), oder wenn
zum Uberreichen eines ,,Opferbrotes” zu Osiris gesagt wird: ,,Nimm Dir das Horusauge, Dein
Brot, und iB!" (Pyr. 35, 78). Auch wenn vom ,,Anlegen‘’ des Horusauges gesprochen wird —
»Legt es mir doch an!“ mit dem Vermerk ,,das Auge (Dr.T. S. 195) — wechselt dies Wort
»,anlegen aus dem Titel ,,die beiden hohen Federn anlegen‘ der Kulthandlung in die mythische
Gotterrede tiber das Wortspiel deshalb, weil auch Horus etwas als Horusauge anlegt. Gegen-
iiber der iiblichen Rollenzuweisung, die das Geschlecht der Kultgegenstinde beriicksichtigt, wird
das — weibliche — Horusauge auch Gegenstinden minnlichen Geschlechts — Weihrauch (snir)
(Dr. T. S. 203), griine Schminke (w3dw) (Dr. T. S. 203), Laib Brot und Krug Bier (Dr. T. S. 162)
u. a. m. — als Rolle zugewiesen. Sowohl bei diesen Kultgegenstinden wie beim Horusauge diirfte
das Geschlecht keine Rolle gespielt haben, es sei denn, daB man sich beim Horusauge an die
Pupille, ,,das Middchen im Auge* erinnerte (Pyr. 93), so wenn es vor Thoth tanzt (Dr. T. S. 120)
oder spiter als Tochter des Ré die Gestalt verschiedener Mythen hergibt.
1 Pyr. 1ooa/b, 1113, vgl. 591c.
2 Dr. T. 8. 203 (92), Pyr. 54¢, 55a; die weile Krone als , heiles Horusauge* Pyr. gooa.




Das Horusauge 73

In der Mythe, wie sie in den Dramatischen Texten iiber die Wortspiele geformt wird, leidet
das Auge und trigt damit eine dem Schicksal des Gottes Osiris vergleichbare Bestimmung. Es
wird ,verschluckt” (Pyr. 98, To4) und ,ausgespieen (Pyr. g2), im Fischnetz ,gefangen?, auf
der Jagd ,,aufgepirscht (Dr. T. S. 185), ,,an seinem Geruch aufgespiirt’ (Pyr. 19, 1754). Auch
sein Feind ist Seth, der wegen des Auges bestraft werden mul} (Dr. T. S. 238). Er ,,quilt"” das
Auge (Pyr. 73), das in seinem Munde blutrot wird (Dr. T. S.180). Er hat von dem ,kleinen”
Horusauge gegessen (Pyr. 61, 88), so daB es nicht verwunderlich ist, wenn ihn die Augen des
Horus ,,grimmig anblicken* (Dr. T. 8. 180). Noch flieht das Horusauge nicht vor Seth auf dem
Fliigel des Thoth wie spiter in den Verklirungen?, sondern muB aus seiner Hand befreit werden
(Pyr. 36). Je nach dem Wortspiel geht (Pyr. 83) oder eilt (Pyr. 31) Horus zu seinem Auge, er-
bittet es von Seth (s. S. 35) oder nimmt es ithm aus seiner Hand (Dr. T. S. 180, Pyr. 95). ,,Horus
ist groB geworden, er hat sein Auge wieder in Besitz genommen. Ich habe Horus aufgezogen,
damit er Dich richt! (Dr. T. S. 129) erzihlt Thoth Osiris im Rahmen der Mythe, die Horus
nach dem Tode des Osiris als Kind neben dem Mérder seines Vaters zuriicklifit, wobei das
Horusauge die Krone Agyptens bedeutet. In den Dramatischen Texten helfen beim Gewinnen
und Holen des Auges die Gotter, Geb, an den sich Horus wegen seines Auges wendet (Dr.T. S. 198),
Thoth, die Horuskinder und das Sethgefolge, mit denen Horus iiber sein Auge spricht. Sie
geben den das , Horusauge™ im Festspiel bringenden Priestern und Beamten die Gotterrolle.
So gerit Thoth in die Mythe vom Horusauge und bleibt dort auch in ihrer jiingsten Form,
der Mythe vom Auge, das er aus der Ferne holt. (s. S. 35). Zu den angefithrten Zitaten der
um das Horusauge gesponnenen Mythe kommt eine weitere Vorstellung hinzu, in der die Augen
des Horus eine Rolle spielen. Sie werden dem Gott ,,Der ohne Augen‘‘ von Letopolis gegeben,
der nicht zu den Gestalten der Osirismythe gehort, sondern wie Sokaris von Sakkara wegen
der Nachbarschaft seines Kultortes zu Memphis in das Festspiel aufgenommen zu sein scheint.
Wie das Horusauge unter den Gotterrollen nimmt die Stadt Letopolis unter den Orten als
Schauplatz die erste Rolle ein. Kees hat gezeigt, daB sein Gott in der Djoserzeit Unterdgypten
vertritt (s. S. 71) und damals einen &lteren ,,Horus von Libyen‘* verdringt hat. Dal bei diesem
Falkengott die Augen eine besondere Rolle spielen, zeigt schon sein Name , Der ohne Augen‘‘.
DaB ihm Brot und Bier als Augen iiberreicht werden, scheint sinnvoll, da er, der blinde Gott, keine
Augen hat. Der die Rolle des Horus tragende Priester begleitet die Kulthandlung mit der Rede:
., Nimm meine beiden Augen an Dein Antlitz, damit Du siehst!* (Dr.T. S. 162), was in der Speise-
tafel der Pyramidentexte zu ,Nimm die Augen des Horus, das schwarze und das weille, fithre sie
an Dein Antlitz, damit sie Dein Gesicht erhellen! (Pyr. 33) erweitert ist. In beiden Fillen spielt
die Rede mit dem Wort ,,Antlitz (mhnt)* auf den Namen des Gottes ,,der ohne Augen (M hnlj-
irtj)** an. In der Pyramidenstelle nennt ein zweiter Vermerk von zwei {iberreichten Steinkriigen den
weiBen das rechte und den schwarzen das linke Auge (Pyr. 33b N). Als diese Augen, die dem Gott an-
stelle seiner fehlenden Augen sein Gesicht erhellen sollen, bieten sich die Leuchten des Himmels
an, die ja spiter offen rechtes und linkes Auge genannt werden?®. Doch trifft dies im Alten Reich
nur bedingt zu. Die beiden Augen bedeuten in den Hymnen die Kronen (s. u.), in den Ver-
klirungen die beiden Barken des Sonnengottes®. An die Stelle eines Sonnenschiffes sind zwei
Barken getreten, die sowohl mit Isis und Nephthys, wie mit den Kronen gleichgesetzt werden.
Der Mond kommt in diesem Zusammenhang nicht vor. So diirften die beiden Augen Morgen-
und Abendsonne, genauer ihre Kronenschlangen und ihre Barken bedeuten. Das eine als Sonne
und Kronenschlange geltende Auge wire so mit der Reichseinigung fiir die beiden Lénder in

1 Dr. T. S. 173 (66) wird das Horusauge von den Horuskindern, Pyr. 105a, g9¢ von ,,ihm‘‘ — nach
Pyr. goc von Seth — gefangen.

2 Pyr. 504bff. (9473, 976a).
3 Kees, Gotterglaube S. 235, Junker, Der sehende und blinde Gott 8. 9.

4 Kees, ibd. S. 235, Anm. 3; vgl. Kees, Totenglauben S. zo9f.



74 III. Dogma, Kult und Mythe

zwei Sonnen gespalten worden. Dies diirfte die Ursache der spiiter auf Tag und Nacht bezogenen
Verdoppelung des Sonnenschiffes gewesen sein. Als Himmelsgott kdme so ,,Der ohne Augen‘
zu seinem Namen, der wie der Name des Atum ,,Der noch nicht entstandene' und andere Ur-
gotternamen den Gott mit einer negativen Bezeichnung nennt!. Wegen seiner erloschenen Augen
scheint damals dieser Gott auch ,,als Vorbild des verstorbenen Konigs*“ gegolten zu haben?,
denn nach Letopolis verlegt das Festspiel den Schauplatz der Himmelfahrt des Konigs und des
Erwihlens der ,,lobpreisenden® Klagefrauen (s. S.52). In dem angefithrten Pyramidenspruch hat
der tote Konig als Osiris die Rolle des Gottes von Letopolis iibernommen. Auch Osiris sind ja
seine Augen erloschen. Thm soll sie der Erdgott Geb 6ffnen oder wiedergeben, wie es in der Speise-
tafel gleichsam als Kernspruch zum Auftragen des Opfers und in einer Hymne als Spruchbeginn
gesagt wird: ,,Geb hat Dir Deine Augen gegeben, damit Du zufrieden bist. Nimm die Augen
dieses GroBen!”3. In der Speisetafel wird dabei das Wort Augen so geschrieben, dall beide Augen
als rechtes und linkes Auge nebeneinander stehen.

In den Dramatischen Texten finden sich die Augen des Horus und das Horusauge in zwei
verschiedenen mythischen Bereichen. Der eine zeigt es im Wesentlichen in der Hand und im
Munde feindlicher Machte, von denen es befreit wird. Der andere kennt zwei Horusaugen, die
dem Falkengott ,,Der ohne Augen‘ fiir seine fehlenden Augen gegeben werden. Wegen seiner
Beziehungen zum Totenkult scheint dieser Gott, der nicht zu den Géttern der Mythe gehort, in
das Festspiel aufgenommen zu sein. Die spitere Entwicklung sucht eine Losung, die ihn aus-
schaltet, und tibertrigt seine Rolle an mehrere Gotter der Mythe. In Hymnen mit der Namens-
formel wird mit gleichen Worten sowohl von Geb (Pyr. 1624) wie von Osiris* erzahlt, dal die
Augen aus ihrem Haupt als Kronen hervorkamen. Daf3 auch hier an ,,Sonnen‘‘ gedacht sein kann,
zeigt eine weitere Ubertragung auf die Himmelsgsttin Nut (Pyr. 823), deren hervorkommende
Augen schon von Natur als Sonne und Mond oder als zwei Sonnen gelten diirften, selbst wenn
sie nur mit den Kronen und ihren Herren in Zusammenhang gebracht sind. Zwei Sonnen gelten
als Augen der grolen Naturgétter, welche ihr Haupt verlassen und zur Doppelkrone werden.
Mit dieser Vorstellung als Deutung erhalten zwei mehrfach herangezogene Gotterreden Drama-
tischer Texte einen guten Sinn. Sie verteilen die Horusaugen an Horus und Seth und sprechen
vom Auge des Horus an seinem Haupt und vom Auge des Horus am Haupt des Seth (s. S. 67).
Erst wenn die — im Ritual als Brote oder Fleischstiicke iiberreichten — Augen mythisch als
Kronen verstanden werden, gewinnt die Ubergabe eines Horusauges an Seth, der ja nach der
Verletzung seiner Hoden nicht der Sehkraft ermangelt, einen Sinn. Durch die Gotterrede wird
die Kulthandlung mythisch als Kronung der beiden kéniglichen Géotter erklirt, wie in der anderen
Szene mythisch Osiris die Kronen, die auf den Hauptern dieser Gétter waren, gegeben werden,
und wie in einer dritten Szene Thoth mit seiner Rede: ,,Horus ist groB geworden, er hat sein
Auge (wieder) in Besitz genommen!" (s. S.73) auf die Krone Aegyptens anspielt. In diesem
letzten Beispiel gilt auch das einzelne Horusauge als Krone, so daB die Krone: die gemeinsame
Waurzel der beiden im Ramesseum-Papyrus getrennten mythischen Bereiche zu sein scheint5.
Die Vorstellung der Krone als Horusauge findet sich auch in Litaneien an die unterigyptische
Krone, in denen vom Konig gesagt wird: ,,Horus ist das, der zum Schutze seines Auges kimpft*
(Pyr. 195, 198). Auch ein Schlangenzauber diirfte mit ,,Horus sucht nach seinem Auge* (Pyr.
670) auf seinen Kampf um die Krone anspielen, wie das sicher in einer heliopolitanischen Ver-

1 Junker unterscheidet auf Grund von Schreibungen zwei Namen, die den Gott als ,,sehend** und
,,blind*“ bezeichnen sollen (ibd. S. 8ff.).

2 Junker, der sehende und binde Gott, S. 67.

3 Pyr. 102, 103a/b, 583b/c, vgl. gc/d.

4 Pyr. 1816b, 1820hb, 1832b (nur die oberdgyptische Krone).

5 vgl. Sethe, Kom. 578d — das Horusauge ,,ist natiirlich die Konigskrone oder das Diadem, die
Uraeusschlange einbegriffen* —, Pyr. 634, 758.



Das Horusauge als Gotterrolle, als Krone und Dogma a5

klirung der Fall ist, in der nun Thoth das aus dem Haupt des Horus hervorgekommene Auge
in Buto sucht und in Heliopolis findet, wo er es vom Haupte des Seth nimmt an jenem Ort,
an dem sie — Horus und Seth — gekdmpft haben (s. S. 50). Hier wie in der Rede des Thoth
aus dem Festspiel nimmt das Horusauge an der neuen Wertschitzung der Mythe, die Horus
als alleinigen Erben einsetzt und Seth von der Herrschaft ausschliefit, teil. An die Stelle der
beiden Augen tritt das Horusauge als seine Krone. Damit wird der Zustand vor der Reichseinigung
erneuert. Wie einst kimpft Horus, der eine Herr um sein Auge, das ihm damals fehlen multe,
weil es nicht die eigene, sondern die fremde Krone in Feindesland, auf die Horus — wie wir sagen
koénnten — sein Auge geworfen hat, bedeutete. Die eigene Krone ist das ,,verbliebene” (Dr. T.
S. 119), das ,,verschonte” (Dr. T. S. 185) Auge. Das Horusauge, um welches der Konig kampft,
scheint so in einer Rolle gestanden zu haben, die der Bedeutung von Kreuz und Halbmond nahe-
kommt?!. Es ist das Symbol des dgyptischen Konigtums, in dem sich sein Dogma verkorpert.
Um sein Auge kiampft der Falke. Mit der fremden Krone heilt er sein Gesicht. Wenn Horus
,,wegen seines Auges fillt" (s. S. 67), so bedeutet dies, daB er im Kampf um die Krone fillt, was
auch auf die ,,Hoden' des ,,Stieres” und spiter des Seth iibertragen wurde, die im Festspiel
als , Macht' erklirt werden (Dr.T. S. 195). Das Auge umschlieBt so als Sinnbild das Dogma
des um Aegypten kimpfenden Konigtums. Es weilt in der Fremde, sein Herr — erst spiter fiir
ihn Thoth (s. S. 73) — muB es holen. Ubertragen kann dann alles, was aus der Fremde als Tribut
kommt oder erbeutet wird, als Horusauge gelten. Hiermit erhalten eine Reihe dunkler Text-
stellen einen guten Sinn. Wenn Horus zu seinen Kindern sagt: ,, Fiillt mein Haus auf Erden mit
meinem Auge!“ (Dr. T. S. 167), so fordert er sie auf, Beute vom Feind einzubringen. Wenn er
sein Auge dem verspricht, ,,der es spalten kann"?, so fordert er von seinen Sohnen eine Kraft-
probe an einem seltenen, besonders harten Holz. Wenn er sein Auge vor Thoth, dem Tanzmeister,
tanzen LiBt (Dr. T. S. 120), so zeigt er ihm etwas neues, was dieser Gott noch nicht gesehen hat,
wie man Zwerge als ,,Gottestinzer’ aus fernem Land besonders schitzte®.

Mit der Reichseinigung hat Horus sein Auge, das er in Unterigypten suchte, gefunden.
Im Triumph trigt Narmer die unterigyptische Krone, wihrend ihm der Falke den Siegespreis
wie ein Stiick Vieh zufiihrt (s. S. 88). Damit ist das im Horusauge versinnbildlichte Dogma er-
fiillt. Nun macht niemand Horus sein Auge streitig. Es miiite denn in eine neue Fremde davon-
gehen4. Doch findet sich damals keine andere Krone, um die der Falke wie zuletzt um Unter-
dgypten kimpfen kann. So wird das Dogma vom Horusauge eine Angelegenheit des Kultes,
der in Ritual und Festspiel die Erinnerung an Kampf und Sieg wach hilt und beides vergegen-
wirtigt. Wandlungen der Vorstellungen vom Horusauge zeigen jedoch, daB dies dem aufsteigen-
den Kénigtum nicht geniigt hat. Zunichst wird eine Zwischenlosung gefunden, welche die Ver-
einigung der beiden Lander beriicksichtigt und dem Auge eine neue Ferne findet. Auf dem Elfen-
beinkamm des Konigs ,,Schlange (s. S. 5) fahrt der Falke im alten Staatsschiff iiber den als
Fliigelpaar dargestellten Himmel, welcher damals als Fliigel der Geiergottin von Elkab gegolten
haben diirfte®. Diese Fliigel, die in der Vorstellung der Erde als zwei aneinanderhangende, ,,Der

1 Sethe vergleicht Urgeschichte S. 10z die Rolle des Horusauges mit der Bedeutung von Brot und
Wein beim Abendmahl.

2 Anscheinend werden die Horuskinder hierfiir in die Fremde geschickt, denn die Rede des Horus
schlieBt mit den Worten: ,,Entfernt Euch seinetwegen!' (d. h. um des Auges willen) (Dr. T. 8. 171, (65)).

3 Pyr. 1189. Uber Zwerge als ,,Gottestanzer' vgl. Junker, Giza Bd. 5, S.7f, Urk. I, 128, 15 ff.

4 Wie Pyr. 455 zeigt, hat man zeitweilig versucht, Libyen, als neue Fremde anzusehen. In diesem
Spruch soll ,,Horus des Ostens** die Krone (wrr.t) von den ,grofen, gewaltigen Fremden™ (3. w, nach der
Determinativlosigkeit zu urteilen, ist hier — wie so oft in W. und T. — ein Menschendeterminativ unter-
driickt worden) holen. Der Gott tragt dabei sein ,,grofles linkes Auge* — hier anscheinend die Sonne (nach
Pyr. 452b in seinem , Namen' ‘Ré&’) — als Krone, die ihm der tote Koénig iiberbracht hat.

5 vgl. die Fliigelhaltung der Geiergottin iiber dem Baldachin auf dem Keulenkopf des Kénigs Narmer
(Quibell, Hierakonpolis Bd. 1, Taf. 26b).



76 IIT. Dogma, Kult und Mythe

Ausgebreitete” (Pyr. 604) genannte Arme ein Gegenstiick hat, zeigen, dal} die Verselbstandigung
von Gliedern zu den Mitteln der frithen Symbolik gehort, so dal es nicht verwunderlich ist, wenn
damals auch die Augen eines Gottes aus seinem Haupt herausgehen. In diesem Bild ist der Falke,
der mit , breiter Brust und ,,erhobenem Arm‘ als Himmelsbewohner auf seine Feinde herab-
stieBl, zum hochgereckten Himmelsherrn, einem verwandelten Symbol igyptischen Koénigtums
heraldisiert!. Er fihrt iiber den Himmel. So diirften seine Augen als Himmelsleuchten gegolten
haben. Auch die ,,Kronenschlange am Himmel“? hat sich verdoppelt. Die beiden Augen (ir.f),
denen zuliebe die Kronen mit dem Dual einer neuen Bezeichnung der unteridgyptischen Kronen-
schlange ,,die aufgebdumten (4r.t)?® genannt werden, gibt Thoth als Kronen an Horus und
Seth — ,,ein Auge des Horus an Seth, ein Auge des Horus ihm (selbst) (s. S. 67). Er holt die
Augen aus einer neuen Ferne. Der Himmelsherr wird zum Vorbild des lebenden, ,,Der ohne
Augen* zum Vorbild des toten Kénigs. Der Falkengott von Letopolis trigt Rollen, die zu seinem
Namen nicht recht passen. Seine Rolle als Hirtengott?, seine Waffe, das Wurfholz5, zeigen, daB
er urspriinglich nicht blind war, und sprechen fiir seine Herkunft aus Libyen®. Die Rolle eines
koniglichen Totengottes diirfte ihm erst iibertragen worden sein. Dies kann damals nur von
Oberagypten aus erfolgt sein, wohin seine Verwandtschaft zu dem Gott von Kus verweist?. Er
trigt diese Rolle nur voriibergehend. Schon in Dramatischen Texten fillt sie an den neuen Toten-
gott Osiris. In den Hymnen mit der Namensformel kommen die Augen als Kronen aus den
Hiuptern der Naturgotter Geb und Nut hervor, die Krone von Oberidgypten auch aus dem Haupt
des Gottes Osiris®. Damit ist die Zwischenlosung, welche das Horusauge spaltete und als zwei
Augen in die Himmelsferne entriickte, sie von dorther holte und mit ihnen Horus und Seth wie
mit einem Geschwisterpaar verméhlte®, aufgegeben. In der Mythe tritt an die Stelle des Himmels-
herrn, dessen Augen davongegangen sind, der erschlagene Gott als Rolle des toten Konigs. Der
neben dem Horus der Mythe ,,4ltere” Horus wird als Totengott durch Osiris ersetzt. Im Kampf
gegen den Morder seines Vaters mull der Sohn das ,,Horusauge' nicht mehr aus der Fremde

1 s. H. Schifer, von agyptischer Kunst S. 14.

2 Pyr. 244a, 4444, 663a, g76¢.

8 Das Wortspiel zwischen ,,Augen (ir.tj)** und , Kronenschlangen (’i‘r.tj)** Pyr. 1287b. In Verkla-
rungen kommen beide Bezeichnungen der Kronenschlange — das alte d.t und das jiingere %‘r.t — auch
nebeneinander vor (Pyr. 1091, 2047, 335/336).

4 Junker, Der sehende und blinde Gott, S. 84ff.

5 ibd. S. 72. Auch die Dram. Texte S.223 (117, 119) in Zusammenhang mit Letopolis genannten
,,Leiterholme'* diirften die libyschen Wurfhoélzer sein, mit denen hier die ,,Geistsucher“-Priester auftreten.
Das entsprechende Bild zeigt sie mit einer Hand einen , leicht gekriimmten Stab‘ hebend (ibd. S. 257),
in der anderen eine Feder haltend. Mit Wurfholzern und Feder (am Kopf) tanzen gerade die ,,Libyer*
(Holscher, Libyer und Aegypter S. 30f.).

6 In den Grabkammern der Stufenpyramide ist er an die Stelle des ,,Horus von Libyen‘’ der Jubi-
laeumsbilder getreten (Kees, Zu den neuen Zoser-Reliefs aus Sakkara S. 58). Handelt es sich hierbei um den-
selben Gott mit einem neuen Beinamen? Ist ,,der von Letopolis‘ der alte ,,Horus von Libyen'‘? Dal
,Der ohne Augen‘‘ auch mit dem Fischstechen in Zusammenhang gebracht wird (Pyr. rzrraff.,, Junker,
Der sehende und blinde Gott, S. 53, 77ff.) zeigt, daB er in den Marschen des Deltas beheimatet ist. Doch
bestehen zwischen Unteriagypten und Libyen auffallige Beziehungen (vgl. Hélscher, Libyer und Aegypter
Smo i)

7 Junker, ibd. S. 36, S. 58ff.

8 Osiris tragt — nach freilich erst seit dem M.R. nachweisbaren Beinamen und Bildern — die Atef-
Krone, eine mit den beiden Federn geschmiickte Abart der oberidgyptischen Krone. Doch ,,erscheint‘
Osiris (Pyr. 776, 1795b, 1833) wie Geb (Pyr. 1626) und Horus (Dr. Texte S. 32 (14¢), 76 (64), Junker,
Pol. Lehre S. 31, 37) als ober- und unterigyptischer Kénig.

9 Einige Anzeichen lassen vermuten, dafl damals Isis und Nephthys als Kronen und Gemahlinnen von
Horus und Seth gegolten haben. Die beiden Sonnenbarken, die ja als die beiden Augen gelten (Kees, Gotter-
glaube 8. 235), werden sowohl mit Isis und Nephthys (Pyr. 210, Jéquier, La pyramide d’Aba, Zeile 369/370)
wie mit den Kronenschlangen (Pyr. 335/336) in Verbindung gebracht. Die Namen , Thron‘‘ und , Haus-
herrin** wiirden zu Kronengottinnen vorziiglich passen.



Wandel des Dogmas mit der Reichseinigung yir)

holen, sondern als Erbe gewinnen, damit er den zerstiickelten Leib seines Vaters bergefl und
begraben kann. In der Mythe hat das Konigtum die neue Formel fiir sein Dogma gefunden. An
die Stelle des Kampfpreises ist das Erbe getreten. Horusauge bedeutet in der Osirismythe Konigs-
macht, Erbe und Sohnespflicht. Mit dieser Bedeutung versinnbildlicht es das Dogma des ge-
schichtlichen, das Erbe der Vorzeit wahrenden Kénigtums. Durch die Mythe wird dies Dogma
im Totenkult verankert. Dort liegt die ,,Ferne, in welcher der Konig das Horusauge sucht,
wenn er Pyramide und Totentempel als , Horusauge'* — in seinem Namen ,,Siedelung” und
,,Stadt” (Pyr. 1595, 1605) — griindet. Dort ist der Ort, zu dem er als Sohnesopfer sein Auge
trigt, um den Vater mit dem Horusauge — in seinem Namen , Zauberreiche” (Pyr. 1795) — zu
kronen, damit die Gotter vor ihm erschrecken, und ihn mit dem Horusauge — in seinem Namen
., Wegoffnerin' (Pyr. 643, 1806) — zu salben, damit er wieder sicht. Das Dogma der Osirismythe
scheint fast die Herrscheraufgabe auf den Totenkult zu beschrianken, indem es Ziel und Er-
fiillung in das ewige Leben verlegt. Dies entspricht dem Geist der grofen Pyramiden, die eine
alles iibersteigende Wertschitzung von Ewigkeit und Dauer bekunden.

6. Das Dogma der Gétterlehren

Die Mythenbildung selbst bedeutet eine Abwendung von der gegenwirtigen Welt, Im Fest-
spiel wird die Kulthandlung auf die Biithne der Mythe gehoben, auf welcher Gotterworte ewige
Giiltigkeit beanspruchen. Zwar ist die Kulthandlung durch das Ritual enger an feste Formen
gebunden als die Mythe, die im Wortspiel noch nach Einzelheiten ihrer Handlung sucht. Doch
stellt die Mythe das gefundene in eine Welt, die ewige Giiltigkeit beansprucht. Mit jedem Wort
holt sie eine Deutung aus ihrer Tiefe und dringt mit ihr in die Kulthandlungen ein. Dies ist des-
halb méglich, weil die Kultsymbole entweder ihre alte Bedeutung verloren haben — wie Pfeiler
und Palmenzweig, die erst die Mythe als Seth und Osiris deutet, da der Pfeiler den Palmenzweig
trigt — oder weil in Kulthandlungen — wie im Salben und Schminken — wegen ihrer Heilig-
keit ein solcher Sinn vermutet wird, obwohl sie alltiglichen Briuchen entspringen. Da dies so
ist, kann die Mythenbildung bedenkenlos Beziehungen zu Kultsymbolen 16sen und durch andere
ersetzen, obgleich einst Kultsymbole im Wortspiel die Gotterrede auslosten. Die Mythe ist in
ihrer eigenen Welt heimisch geworden, ihre Gotter gewannen in den Hymnen Gestalt, sie scheint
sinnvoller, ewiger und giiltiger zu sein als jedes Ritual. Beim Horusauge liegen die Dinge anders.
Als altes Symbol des Koénigtums mit der Krone verbunden und selbst die Krone, als Teil eines
Weltgottes zur Sonne erhoben, als Sinnbild von Kostbarkeit und Opfer im Ritual tragt es seinen
vormythischen Glanz durch die Mythenbildung und vereint auf sich ein ,,Mythenkniuel“?, das
kaum restlos zu entwirren ist. Die anderen Gestalten werden mit der Mythenbildung anschau-
licher. Aber was haben mythisch Auge, Krone und Sonne miteinander zu tun? Wie lassen sie
sich anschaulich an einer Gottergestalt vereinen? Dies ist nur iiber eine symbolhafte Wertung
moglich, indem das Horusauge sowohl Krone wie Sonne bedeutet. Dabei gilt das Horusauge
als kostbarster Besitz des Konigtums. So ist es nicht verwunderlich, daB man es immer von neuem
verdinglicht, und daB auch ein neues Dogma in ihm die Verkorperung der kéniglichen Macht
findet. Mit dem Eintritt in die Geschichte stoBt die Wucht des kiampferischen Dogmas in eine
Leere. Der Streit ist beendet. Ein nennenswerter neuer Feind fehlt. Horus hat sein Auge in Be-
sitz genommen. Zunichst wird die Reichseinigung in den Kult hineingenommen. Jeder neue
Regierungsantritt gilt als ,,Vereinigung der beiden Linder” und als , Umzug um die Mauer®,
das heiBt als Besitznahme der Residenz. Der Ramesseum-Papyrus hat den unterigyptischen
Teil (s. S.57) eines Festspiels auf den Regierungsantritt des Konigs mit seiner dramatischen
Uberarbeitung erhalten. Erst diese dramatische Bearbeitung ergibt ein neues Dogma. Sie setzt
iiber die Kulthandlungen die Sprache der Mythe und macht die im Gange befindliche Umdeutung

1 Kees, Gotterglaube S. 241.




78 III. Dogma, Kult und Mythe

an ihren Erklirungen sichtbar. Wenn der Pfeiler von Memphis bei dieser Gelegenheit gesenkt
und wieder aufgerichtet wird, so diirfte es sich um ein Herrschaftssymbol handeln, das mit dem
Tode des Konigs niedergelegt und mit der Kronung seines Nachfolgers mit einem Palmenzweig
geschmiickt wieder aufgerichtet wird. Insofern die mythische Bearbeitung in ihm Seth erkennt,
der Osiris als Palmenzweig tragen soll, findet sie zwar eine Deutung aus ihrem Rahmen, hat
jedoch die urspriingliche Bedeutung des Pfeilers als Sinnbild der heimischen Macht in das Gegen-
teil verkehrt. Der Pfeiler wird zum Symbol des Gotterfeindes erklirt, wihrend er doch in Busiris
der nach ihm benannten Stadt, nach wie vor als Symbol des Osiris gilt!. Das Horusauge ist kein
Kultsymbol, sondern eine Gétterrolle. Es diirfte den Gegenstinden des Kultes mit den Augen
der Mythe zugeteilt sein wie die anderen Gotterrollen, wobei gelegentlich — wie der Konig an
seinem ersten Namen nachweisbar die Rolle des Horus schon trug — seine Rolle ilteren Bin-
dungen entspricht. Als eine solche alte Bindung wurde die Deutung der Krone als Horusauge
vermutet. Die Fille jedoch, die es Horus als Sohnesopfer seinem toten Vater bringen lassen,
diirfen als Erfindung der Osirismythe gelten. Im Verlaufe der Mythenbildung wichst die Be-
deutung des Horusauges weit {iber diesen im Kampfe um die Krone erwachsenen und in der
frithen Osirismythe neu gedeuteten Zusammenhang hinaus. Wie die Goétter in den Hymmnen
aus den Rollen, in die sie im Dramatischen Text am Kulte hdngen, gelost und in ihre eigene my-
thische Welt gestellt werden, tritt auch das Horusauge in die Welt hinaus. Ein Salbritual fiir
Osiris, welches an eine vermutlich gleichaltrige Hymne mit der Namensformel anschlie8t, nennt
die Salbe ,,Horusauge des Lebens” (Pyr. 1807). Der Uberbringer sagt hierin: ,,Osiris, ich 6ffne
(wp) Dcin Gesicht mit dem ,,Aufleuchten (wp&)“, ich erleuchte (shd) Dein Gesicht mit dem ,,Hell-
werden (hd) der Erde”, ich gebe Dir das Horusauge mit dem ,,Sich zeigen des Ré“! ,,Die an den
Schlufl dieser Siatze gestellten Worter, auf die sich wie auf Kultsymbole Wortspiele beziehen,
sind in Anlehnung an alte Kultsymbole ausgewihlt, das ,,Aufleuchten” in Anlehnung an den
,»Schenkel (hps)“ — das Zimmermannsgerit, mit dem der Mund von Statuen gedffnet wird (Pyr.
12) —, das ,,Hellwerden" in Anlehnung an die ,,Weilen (Kapellen) (hd.w)" oder deren Herrn,
den ,,Weillen (Pavian)* von Hierakonpolis (s. S. 13), als die sonst die Gotter das Gesicht des
toten Gottes erhellen (Pyr. 1659). Dem aufkommenden Ré zuliebe werden Symbole des konig-
lichen Totenkultes aufgegeben und durch kunstvoll gewihlte Ausdriicke fiir den Sonnenaufgang
ersetzt. Anscheinend gilt hier Ré als Horusauge des Lebens, das als ,,Hellwerden* und als Salbe
das Gesicht des Gottes 6ffnet. Der Sonnengott erscheint als neues konigliches Dogma.

Wie sehr sich wihrend der Zeit der groBen Pyramidenerbauer das konigliche Dogma wandelt,
14Bt sich aus der neuen Form und dem Maf} ihrer Bauten ermessen. Das Konigtum hat ein neues
Symbol gefunden und tiirmt es zum Himmel. Wenn es auch die Pyramiden ,,Horusauge'‘ nennt
(s. S. 77), so zeigt dies, wie das angefiihrte Salbritual, daB hierbei die iiberkommenen Symbole
zwar ebenfalls durch einen neuen Inhalt gedehnt und auf neue Verhiltnisse iibertragen werden,
aber doch erhalten bleiben und weiter das Dogma tragen. In einer Litanei bringt der tote Konig
dem Gstlichen Horus, der unter anderem den Namen Ré trigt, sein groBes ‘stliches’ Auge (Pyr.
451) als Kronenschlange (Pyr. 453/454). Die dem Auge beigelegten Namen zeigen, daB es sich
um die gesalbte Krone aus Weidengeflecht und Glasflu} (Pyr. 453) handelt, die hier dem Gott
als Krone iiberbracht wird. AnschlieBend wird der Gott angerufen: ,,Stehe auf ‘groBer Schilf-
nachen’? als “Wegoffner’, indem Du mit Deiner Geistesmacht erfiillt bist und aus dem ‘Licht-
land’ hervorkommst! Hole Dir die Krone (Wrr.t) von den groBen, gewaltigen Fremden von
Libyen!“?® Der Kampf um die Krone ist an den Himmel verlegt. Mit seinem ‘Gstlichen’ Auge

1 vgl. Kees, Gotterglaube S. g7f., der auch auf die Gliicksbedeutung des Wortes Dd, mit dem der
Pfeiler benannt ist, hinweist.

2 Pyr. 455, als Name des R€ auch Pyr. 201, 209.

8 Pyr. 455c¢ (s. S. 75 Anm. 4). Nach Pyr. 1651 ist der Ausdruck ,,die Krone (Wrr.t) holen* ein
allgemeiner Ausdruck fiir gekront werden.



Das Dogma der Mythe von Memphis 79

gekront, welches dem Gott der verklirte, den Urgéttern opfernde (Pyr. 446/447), von dem
Schopfer neu ‘gebaute’? tote Konig bringt, macht sich der ‘grofle Schilfnachen’ auf den Weg,
in Libyen die zweite Krone als das andere Auge zu erobern. Zu der eigenen Krone kommt wieder
eine fremde Krone hinzu, welche der Gott iiber die Weite des Himmels hinweg tédglich im fernen
Westen erstreitet. Die dort liegende Krone wird zuerst in Hymnen genannt. IThr Name ist eine
Weiterbildung des Wortes, welches die unterdgyptische Krone als ,,Grofe” nennt, und wird
als oberigyptische Krone determiniert. Schon in einer Hymne empfingt Osiris das Horusauge
— ,,Dir hat Horus sein Auge gegeben —, nach dem Zusammenhang ein seinen Leib umschlie-
Berdes Kleid (vgl. Pyr. 737, 844/845), in dem er die , Krone” (Wrr.t) von den Géttern holen
soll (Pyr. 634). Diese Krone gewinnt der konigliche Leichnam, dem Horus den Mund offnet,
im ProzeB um das verlorene Gut vor der groBen Neunheit im ‘Fiirstenhaus’, dem Gerichtshof
von Heliopolis (Pyr. 14). Wenn der tote Konig dem Sonnengott eine Krone als sein “Ostliches’
Auge bringt und ihn so fiir den Aufstieg zum Himmel kront, tritt er hier in die neue mythische
Welt hinaus, die erst der Gestirnkult der koniglichen Seele 6ffnet, und die zu einer Teilung
seiner Geistesmacht in Seele und Leichnam gefithrt hat. Als formales Unterscheidungsmerkmal
der Texte dieses Kultes wurde schon gefunden, daB8 Spriiche, welche die Seele betreffen in der
Ichform — in ihrer ilteren Form, der Litanei, moglicherweise in der dritten vom Vorlesepriester
vorgetragenen Person — abgefafit, die Verklirungen des Leichnams jedoch — urspriinglich von
dem Sohn an den Vater gerichtet — den koniglichen Leichnam in der zweiten Person anreden
(s. S. 51). DaB sich hier ein neuer Totenglaube durchsetzt, zeigen eine Reihe von Stellen, die
Kees in seinem Buch ,,Totenglauben und Jenseitsvorstellungen der Alten Aegypter” zusammen-
getragen hat, die nun ,,das Geschick des Osiris"* ,,als durchaus unerwiinschtes Dasein im Gegen-
satz zu dem Lichtreich des seligen Toten beim Sonnengott ablehnen (S. 205f.). Auf diese An-
schauungen wird noch besonders einzugehen sein (s. S. 125f.). Da gleichzeitig auch der Leichnam
in seinen ,,Himmel”, dem Sarge, in diesem neuen Glauben zum Stern verklirt wird (s. S.29),
entsteht ein neues Weltbild, das sich zwar von dem iiberkommenen abhebt, aber doch den konig-
lichen Toten mit Leichnam und Seele in dieselbe Welt hinausstellt. Uber den Himmel der konig-
lichen Seele, in den sie anfinglich den Tod richend (Pyr. 290ff.), zum Kriege gegen Gotter und
Geister (Pyr. 393ff.) einbricht und sein Gewdlbe spaltet (Pyr. 305), stellt das Konigtum den
Sonnengott und sucht nun Moglichkeiten, an seinem Wege teilzunehmen, wobei es sich mit Zitaten
auf die Mythe beruft. Wie der Kénig — genauer die konigliche Seele — dem Gott sein dstliches
Auge als Krone bringt, kommt er — durch die Zauberkraft seiner Seele verwandelt — nun selbst
als Horusauge und ruft — in Anlehnung an eine Zauberformel — den Menschen zu: ,,Die Kronen-
schlange (steigt) zum Himmel. Ich bin das Horusauge...!" (Pyr. 976). In einer anderen Ver-
klirung sagt der Konig von sich: ,,Ich bin jenes Horusauge, welches michtiger ist als die Menschen
und stirker als die Gotter, welches Horus trigt und Seth erhebt (Pyr. 1147). In diesen Bei-
spielen steht das Horusauge, durch den Hinweis auf Horus und Seth als Doppelkrone bezeichnet,
als mythische Macht iiber der Welt der Menschen und der Gétter. Das konigliche Dogma ist so
iiber die Grenzen der irdischen Welt hinaus getreten und krént nun die Schopfung nicht anders
als der Sonnengott, so daB in diesen Beispielen mit dem Horusauge als Krone auf Ré — oder
sein Diadem — angespielt sein diirfte. Aus der eroberten Fremde des zweiten Landes ist das
Horusauge als Dogma in die grenzenlose Ferne der Mythe geriickt. Das Auge kront nun die ur-
zeitliche Schopfung, vor welche die Mythe von Heliopolis ihre , Kérperschaft”, die vor Konig
und Gaufiirsten Privilegien genieBt, auf die Zeit ,,ehe jene Furcht, die vor dem Horusauge auf-
kam, entstand’ (Pyr. 1040), zuriickfiihrt.

Erst die Verklirungen betonen die Kraft des Horusauges und hiillen es in Furcht und
Schrecken, die mit ihm in die Welt gekommen sein sollen, ein. Nun kann sich der Konig auf

1 Pyr. 450a (vgl. Sethe, Kommentar). , Bauen* in dem von Jéquier, Le monument funéraire de
Pepi II. veroffentlichten Paralleltext als ,,Bilden auf der Topferscheibe'* determiniert.



8o II1. Dogma, Kult und Mythe

sein Auge als Schutz und Stirke berufen (Pyr. 301, 320) und mit der Glut seines Auges (Pyr.
298, 302) drohen. Er triagt hierbei die Rolle ,jenes GroBen, des Herrn der Kronenschlange,
der stark ward mit dem, was an ihm verletzt war* (Pyr. 297), also des kimpfenden Falken, der
gerade durch seine Verletzung Macht gewann. In der Mythe der Dramatischen Texte und in
ihren Vorformen fehlt noch die Vorstellung der Furcht vor dem Horusauge. Das Auge ist im
Gegenteil etwas verwundbares und mul} geheilt, geschiitzt und gerettet werden. Wenn man nach
den Wurzeln seiner , Macht' sucht, so findet man Anzeichen in den Hymnen, in denen Horus
seinem Vater das Auge gibt, um ihm zur Macht vor den Geistern zu verhelfen?!, und in einer
Reihe anderer Spriiche, die gerade die Dinge als Horausauge preisen, mit denen der konigliche
Leichnam ausgestattet wird. Vor dem Kopftuch als ,,Horusauge in der Webstadt (7'3j.f)*° sind
die Gotter erschrocken?. Die beiden Zeugstreifen ,,.Das Horusauge in Buto (Dp), das Horus-
auge in den Hiusern der roten Krone, welches die Weberinnen webten und der Sinftenmeister
anlegte, verbreiten Ehrfurcht und Schrecken vor dem Konig unter den beiden Lindern wie
vor Horus und Seth3 Die Wut der Salbe fillt als Wut des Horusauges gegen die Feinde des
Konigs (Pyr. 2072/2073) und wirft als ,,das, was am Haupte des Horus ist" seinen Schrecken
in die Augen aller Geister, die ihn sehen und die seinen Namen horen werden?. Sie fordern freilich
ebenso die ,,Ehrfurcht” (Pyr. 57, 737), ja die Beliebtheit ,,im Leibe eines jeden Gottes, der ihn
sehen wird“ (Pyr. 737). Horus verehren die beiden Linder, vor Seth erschrecken sie. In Dra-
matischen Texten dient einzig das ,,harte Horusauge', mit dem aul die Keule angespielt sein
diirfte (s. S. 72), dazu, den ,,Feind" zu erschrecken. Diese Dinge, die der tote Konig als ,,Er-
kennungszeichen (Pyr. 737) fiir die Gotter mitbekommt, werden vereinzelt nicht einmal ,,Horus
auge'’ genannt. Die Salbe wird als ,,die am Haupt befindliche” (Pyr. 52, 139) gepriesen, das
Kopftuch auch lediglich als ,,Webgdttin, am Rande des grollen Nestes”, eines Teiles der unter-
dgyptischen Krone’ angerufen. Schrecken und Beliebtheit kommen so dem Horusauge von Kult-
symbolen zu, als deren Gétterrolle es gilt. Noch einmal treten hier am koniglichen Symbol des
Horusauges die beiden Wurzeln der Mythenbildung, Dogma und Kult hervor. Im Kampfe ge-
winnt das Konigtum sein Dogma und triagt es vom Ort zum Gau, vom Gau zum Land, vom
Land zum Doppelstaat und Einheitsreich. Der Kult wahrt die ehrwiirdigen, ruhmreichen Sym-
bole, die einst in der Heimat verehrt wurden und beim Feinde Schrecken verbreiteten, die den
Weg offneten oder an das siegreiche Konigtum als Beute fielen. Im , Mythenkniuel” um das
Horusauge sind die ,,geschichtsdeutenden Mythen von dem Konigsdiadem® enthalten. Wie
kein Gott und kein Kultsymbol, wie nicht einmal die koniglichen Insignien trigt das Horus-
auge das Schicksal der Krone an sich und gewinnt es zur Mythe. Als Auge in der Fremde vom
Feind miBhandelt, jauchzt es seinem Herrn zu, der es befreit. Als Wunde an seinem Leibe ver-
ursacht es seinen ‘Sturz’. Mit der Reichseinigung verkoppelt, verlifit es das Haupt des Himmels-
berrn als Morgen- und Abendsonne und kront Horus und Seth mit Kronen, die symbolhaft die
Welt erleuchten. Mit der Mythe, die Horus seinem Vater gibt und Seth als dessen Morder ver-
fehmt, wird auch die Krone wieder zu dem einen Auge des Horus. Doch bedeutet es jetzt das
Erbe, welches Seth, der den Tod des die Osirisrolle tragenden Konigs verursacht hat, dem neuen

1 Pyr. 578d/579a, vgl. 758a/b, zo75a/b.

2 Pyr. 1794b/ec, 1755¢ (,,Vor Dir erschrecken die Gotter, wie sie vor dem Horusauge erschrocken
sind").

3 Pyr. 56/57, vgl. Junker, Giza, Bd. 3, S. 211, Bd. 5, S. 13.

4 Pyr. 53, vgl. Pyr. goo, dort auf die weile Krone bezogen. Das Horusauge als ,,Gottesduft* am
Leibe des Konigs Pyr. 1241.

5 ,,Die beiden Toéchter des unteragyptischen Koénigs“ (als Vogelnester, auf deren Rand Ichneumon
und Wildkatze klettern (M.) determiniert) ,,auf seinem Haupte, die Herrinnen der ,,Grolen‘‘ (unteragyptischen
Krone)“ (Pyr. 8o4a Var., s. Sethe, Kom.), vgl. Kees, Gotterglaube S. 47, Abb. 5, wonach diese , Nester
auch als besondere Kultsymbole bei Prozessionen mitgefithrt wurden.

6 Kees, Gotterglaube S. 24r1.



Das Horusauge im Wandel des Dogmas 81

Konig raubte. Zuriickgewonnen wird es im Sohnesopfer dem Vater iibergeben und tritt so als
Konigsmacht vor die Geister. In den Dramatischen Texten kann die Mythe das Horusauge sinn-
voll den Kultsymbolen zur Rolle geben, die dargebracht den toten oder lebenden Konig ehren und
erfreuen sollen. In den Hymnen iibertrigt die Mythe dem Horusauge, die Insignien des toten
Konigs preisend, Macht, Schrecken und Beliebtheit und trigt es so hinaus in die jenseitige Welt.
Als ,,Stadt’ und ,,Siedlung” der Ewigkeit pflanzt der Konig das Horusauge in die Wiiste. In
den Verklirungen schlielich kann die Mythenbildung den Konig selbst zum Horusauge machen
und vereint im Auge die irdische Konigsgewalt mit der Vorstellung des ,,dstlichen’” Horusauges,
das der Somnengott von seinem Vorginger, dem falkengestaltigen Himmelsherrn geerbt hat.
Das konigliche Dogma, welches mit der Mythe im Festspiel den Kult gedeutet hat, ist aus dem
Kult heraus in die weite Welt alles dessen, was die Sonne umkreist, getreten, wobei es sich dem
neugewdhlten Symbol, dem Sonnengott, unterstellt, nachdem frither der , iltere Horus' die
universale Konigsmacht bedeutete. Obwohl so der Kult ilter ist als die Mythe, stammt die Mythe
nicht aus dem Kult. Sie ist die Schopfung einer Gotterlehre, in der das Koénigtum ohne Feind
eine neue Ferne, die Mythe von Urzeit und Ewigkeit erschloB.

In Heliopolis findet die von Memphis aus in den Rahmen der Neunheit hineingewachsene
Mythe eine Kultheimat, iiber der das Licht des Sonnengottes aufgeht. Zu diesem Gott setzt
sich das Konigtum mit einem neuen Sohn-des-Ré-Namen in das Sohnesverhiltnis, wihrend es
mit dem aus der Vorgeschichte iiberkommenen Horusnamen den fritheren Weltgott, dessen Erbe
Ré antritt, verkorperte. Man kann hierin die {iberragende Stellung einer Gotterlehre erkennen,
der es gelungen ist, das Konigtum seiner Gottheit unterzuordnen und auf die Ausiibung irdischer
Konigsmacht zu beschrinken. Doch zeigen die Verklirungen kein einheitliches Verhiltnis zwischen
Himmelsgott und Konig. In einer nur in den beiden ersten Pyramiden erhaltenen Spruchfolge
bricht der Konig in den Himmel ein, verjagt den Herrn des Lichtlandes von seinem Thron (Pyr.
276/277, 2961f.) und droht mit Fluch und Zauber (s. S. 51). Gegeniiber diesen frithen AuBerungen
neugefundener koniglicher Seelenmacht, die dogmatisch in einer der Namensformel nachgebil-
deten ‘Wiirde’ — ,,in dieser seiner Wiirde ‘Will er, so tut er, will er nicht, so tut er nicht...’
(Pyr. 412) — verkiindet wird, hat sich das Konigtum dem Sonnengott im Sohnesverhiltnis
unterstellt. Diese Unterstellung diirfte vom Konigtum ausgehen, denn sie gibt ihm die An-
wartschaft auf die Weltherrschaft, mit welcher der Konig vor den Sonnengott tritt, wovon
mehrere Spriiche zeugen. In einem spricht der Konig den Sonnengott an: ,,Ach mein Vater
Ach Ré! Hinsichtlich dessen, was Du sagtest: Ach hitte ich doch einen Sohn, der verklart und
gekront ist, beseelt, stattlich und michtig, dessen Arm lang und dessen Schritt weit ist! Sieh
mich! Ich bin Dein Sohn! Siehe, ich bin verklirt, ich bin gekront, beseelt, stattlich und machtig!
Mein Arm ist lang und mein Schritt ist weit!‘!. In der Litanei einer weiteren Verklirung wird
der tote Konig am Hof des Sonnengottes feierlich angemeldet: ,,Siehe er kommt! Siehe er kommt!
sagt der Hofmeister. Siehe der Sohn des Ré kommt! Siehe der Liebling des Ré kommt! sagt
der Hofmeister. Lal ihn kommen! LaB ihn kommen! sagt Horus' (Pyr. 1492ff.). Die Litanei
geht weiter und zeigt Horus und Seth — die koniglichen Gotter der Thinitenzeit — und Geb
— den Obersten der Gotter der memphitischen Mythe — in der Vorhalle des Sonnengottes, wo
sie mit den Seelen von Heliopolis und Buto (Pyr. 1495) Besucher, welche der Hofmeister zu-
fiihrt, priiffen und begriiBen. Hier setzt die Erhabenheit des Gottes, zu dem sich der Konig mit
seinem Tode aufmacht, das Schicksal der koniglichen Seele von dem der Menschen ab (Pyr.
890, 1496ff.). Von ihnen bewegt sich der Konig fort, indem er in Vogelgestalt auffliegt. In der
Masse der Verklirungen tritt freilich der Konig allein und unerkannt in die mythische Welt
und rechtfertigt sein Erscheinen mit einem gottlichen Auftrag oder einem mythischen Zitat.
Den Sonnengott ruft er ehrfiirchtig an, wenn die Pfortnerin ,,Welche ausschliefit, wen sie aus-

1 Pyr. 2120ff. (unzerstort in Jéquier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit Z. 819ff. erhalten),
Pyr. 886ff. (vgl. Sethe, Kom.).



82 IIT. Dogma, Kult und Mythe

schlieBen will’* die Torfliigel des Lichtlandes zum Aufstieg der Morgenbarke Gffnet: ,,Sieh mich
Ré! Erkenne mich Ré! Denn ich kenne Dich und weil3, daB ich, wenn mein Herr aufsteigt, nicht
das Gebet unterlassen darf!” (Pyr. 495). In der ‘Morgenbarke’ fihrt der Gott hinauf zu seinem
Palast, der “‘Hirtenhalle’ auf der Hochfliche der Himmelshohe (Pyr. 496). In der *Abendbarke’
steigt er hinab. Sein Staatsschiff rudern Gotter und ‘unvergingliche Geister’ {iber das Meer
am Leibe der Himmelsgottin. An dessen Bug steht die Gottin des “Rechts’, der “Wunsch der
Gotter’ (s. S. 25), deren Sohn als Géotterkanzler Archive 6ffnet, Verfiigungen aufbricht, Rollen
siegelt und unermiidlich eilende Boten aussendet (Pyr. 490/491). In diesem Schiff umzieht der
Gott seinen Herrschaftsbereich, die grenzenlose, unermefliche Welt. Zu ihm in ,,jenem fernen
Palast’, in dem die Gotter von einst an den Horus- und Sethstitten — den beiden Teilen des
Palastes — Ré verehren?!, dringt auch der tote Konig nicht ohne weiteres vor. Nur weil er sich
als ,,Reiner, Sohn eines Reinen'’ mit jenen vier Kriigen Wasser, die aus dem °Gattlichen (See)’
in der ‘Gottlichen (Stadt)’ geschopft sind, gewaschen und in dem Atem der Isis getrocknet hat,
iibergibt ihn der Bademeister des Ré dem Himmelspfértner mit den Worten: ,,Lall ihn kommen!
Er ist rein!“ Der Pfortner iiberweist ihn vier Geistern an einem See. Sie fithren ihn weiter zu sei-
nem Vater Geb, und erst dieser stellt ihn in GruBhaltung ,,die eine Hand zum Himmel, die andere
Hand zur Erde' dem Sonnengott vor (Pyr. 1139ff.). Dies ist eines der vielen Bilder, die den
Glanz des Sonnengottes vermehren. Auch wenn der Gott gnidig ist, und den Konig bei Namen
ruft (Pyr. 2025), bedeutet dies eine Auszeichnung durch den GroBeren. Selbst wenn gesagt wird,
Ré weill, dal der Konig groBer ist als er selbst, klingt es wie eine Hoflichkeit gegeniiber dem
Konig, der bereit war, sich neben Ré auf den Boden niederzulassen, was jedoch der Gott ver-
wehrte, indem er selbst aufstehend ihm entgegenging und ihn neben sich auf seinen Thron zog?.
Ein neues, iiber das Konigtum hinauswachsendes Dogma hat in einem Himmel alle Gotter ver-
eint. Uber Osiris, Horus und Seth steht eine Macht, die nun das Horusauge trigt, , mit dem
die Gotter gerichtet werden* (Pyr. 1231).

1 Pyr. 598 (vgl. 719, 048).

71
/
2 Pyr. 812f., vgl. 757, auf Geb iibertragen Pyr. 655f. (s. S. 27).




V. EAPLTEEL

Der mythische Gottesbhegriff

I. Gottheit und Macht in Zaubertexten

In einem Morgenlied an den &stlichen Horus, der in der Abendbarke einschlift, und in der
Morgenbarke erwacht, ruft ihm der tote Konig zu: ,,Du bist ja der, welcher auf die Gotter her-
absieht. Es gibt keinen Gott, der auf Dich herabsieht!” (Pyr. 1479). Ahnlich wird der nicht mehr
Osiris anheimgegebene, zum Stern verklirte Konig gepriesen: ,,Du siehst auf Osiris herab. Er
gebietet den Geistern. Du (aber) regierst (‘A) und bist fern von ihm!“ (Pyr. 251). Dies auf jemand
herabsehen konnen bedeutet Erhabenheit und Gréle. Wenn demgegeniiber Seth die Gegenwart
der beiden Ménner, die den Himmel befahren, Ré und Thoth — Sonnen- und Mondgott — scheut
(Pyr. 128), vermutlich weil sie bei seiner Untat zusehen und als Zeugen auftreten koénnten, so
scheinen Sonne und Mond selbst zu sehen. Sonne und Mond sind Augen und Zeugen, die etwas
an den Tag bringen. Hier wirkt eine andere Vorstellung nach als die des allméchtigen Sonnen-
gottes der kéniglichen Lehre von Heliopolis. Sonne und Mond als ein Paar gleichwertiger Himmels-
leuchten erinnern an den ‘blinden’ Gott von Letopolis und seine Himmelsaugen (s. S. 73f.). Auch
in Schlangenbeschwirungen liegt die einfachere Vorstellung vor, wenn dort der Schlange be-
deutet wird: ,, Wende Dich um! Dich sieht Ré!“‘1. Statt Ré wird auch die Himmelsgtttin genannt:
,,Falle! Lege Dich! Krieche! Dich sieht Deine Mutter Nut!“ (Pyr. 441). Die Schlange soll die
Gegenwart des Sonnengottes und die Augen der Himmelsgottin scheuen, wie es Seth in der
Mythe getan hat. Man mochte an die Sonnenscheibe selbst denken, wenn Ré auch in einem anderen
Zauberspruch mit seiner Glutschlange (3%.f) gegen die Schlange strahlt (Pyr. 442). Die Sonnen-
strahlen diirften als Zeugnis seines Blickes, ja als das Sehen selbst gelten. Weil die Schlange
Ré sieht, siecht Ré die Schlange. Auch ein weiterer Zauberspruch zeigt Ré noch nicht in seiner
spiteren Gestalt vorgestellt: ,,0 Ré! BeiBe fiir mich die Erde! Beife fiir mich Geb! Beile fiir
mich den Vater dessen, der mich gebissen hat!““2. Ré soll den als Erdboden aufgefaliten Erdgott
‘beiBen’. Schwerlich hitte man die€s dem spiteren Sonnengott von Heliopolis in seiner Macht-
fiille zugemutet. Zweifellos tragen auch die Schlangenbeschworungen so, wie sie in den Pyramiden
vorliegen, nicht ihre urspriingliche Gestalt. Nicht nur Konigsnamen wurden bei der SchluB-

1 Pyr. 226b. Sethe nimmt dies, wie das folgende Beispiel, als Aufforderung an die Schlange, sich
auf den Riicken zu legen, damit Ré (bzw. Nut) ihren Bauch sieht. Doch besteht bei der Orthographie der
Pyramidentexte keine Veranlassung, den Satz ,,Dich sieht Ré'‘ zu dem vorangehenden Satz in Abhangig-
keit — ,,damit Dich Ré sieht* — zu setzen, was Sethe’'s Gedankengang veranlaf3t hat. Pn’ heilit ja auch
gemeinhin ,,umwenden‘ und nicht, wie man in irriger Deutung des Determinativs ein umgeschlagenes
Schiff — meinen kénnte, , kentern‘’.

2 Pyr. 231a/b. Sethe iibersetzt der Satzstellung entsprechend: ,W. hat die Erde gebissen'* usw,, was
der Auffassung des Redaktors, der fiir die erste Person den Kénigsnamen einfiigte, entsprechen kann. Stellt
man die Fassung der ersten Person wieder her, liegt nach dem Anruf an Ré die oben gegebene Ubersetzung
naher. Gedankenloses Einsetzen des Konigsnamens ist in den Pyramidentexten héufig (in ahnlich gela-
gerten Fallen Pyr. 381 b (W. falsch gegen richtig N.), 392b (N. nicht umgesetzt), 559¢ (N. nicht umgesetzt)
und viele andere mehr).



82 I11. Dogma, Kult und Mythe

schlieBen will“ die Torfliigel des Lichtlandes zum Aufstieg der Morgenbarke o6ffnet: ,,Sieh mich
Ré! Erkenne mich Ré! Denn ich kenne Dich und weil3, daB ich, wenn mein Herr aufsteigt, nicht
das Gebet unterlassen darf!*“ (Pyr. 495). In der ‘Morgenbarke’ fihrt der Gott hinauf zu seinem
Palast, der ‘Hirtenhalle’ auf der Hochfliche der Himmelshohe (Pyr. 496). In der ‘Abendbarke’
steigt er hinab. Sein Staatsschiff rudern Goétter und ‘unvergingliche Geister’ iiber das Meer
am Leibe der Himmelsgottin. An dessen Bug steht die Gottin des ‘Rechts’, der “Wunsch der
Gotter’ (s. S. 25), deren Sohn als Gotterkanzler Archive offnet, Verfiigungen aufbricht, Rollen
siegelt und unermiidlich eilende Boten aussendet (Pyr. 490/491). In diesem Schiff umzieht der
Gott seinen Herrschaftsbereich, die grenzenlose, unermefliche Welt. Zu ihm in ,,jenem fernen
Palast”, in dem die Gétter von einst an den Horus- und Sethstitten — den beiden Teilen des
Palastes — Ré verehren!, dringt auch der tote Konig nicht ohne weiteres vor. Nur weil er sich
als , Reiner, Sohn eines Reinen‘‘ mit jenen vier Kriigen Wasser, die aus dem ‘Géttlichen (See)’
in der ‘Gottlichen (Stadt)” geschopft sind, gewaschen und in dem Atem der Isis getrocknet hat,
iibergibt ihn der Bademeister des Ré dem Himmelspfortner mit den Worten: ,,Lall ihn kommen!
Er ist rein!“ Der Pfortner iiberweist ihn vier Geistern an einem See. Sie fithren ihn weiter zu sei-
nem Vater Geb, und erst dieser stellt ihn in GruBhaltung ,,die eine Hand zum Himmel, die andere
Hand zur Erde” dem Sonnengott vor (Pyr. 1139ff.). Dies ist eines der vielen Bilder, die den
Glanz des Sonnengottes vermehren. Auch wenn der Gott gnidig ist, und den Konig bei Namen
ruft (Pyr. 2025), bedeutet dies eine Auszeichnung durch den Groferen. Selbst wenn gesagt wird,
Ré weiB, daB der Konig groBer ist als er selbst, klingt es wie eine Hoflichkeit gegeniiber dem
Konig, der bereit war, sich neben Ré auf den Boden niederzulassen, was jedoch der Gott ver-
wehrte, indem er selbst aufstehend ihm entgegenging und ihn neben sich auf seinen Thron zog?.
Ein neues, iiber das Konigtum hinauswachsendes Dogma hat in einem Himmel alle Gotter ver-
eint. Uber Osiris, Horus und Seth steht eine Macht, die nun das Horusauge trigt, ,,mit dem
die Gotter gerichtet werden' (Pyr. 1231).

1 Pyr. 508 (vgl. 719, 948).
2 Pyr. 812f., vgl. 757, auf Geb iibertragen Pyr. 655f. (s. S. 27).



IV. EAPITEL

Der mythische Gottesbhegrifi

I. Gottheit und Macht in Zaubertexten

In einem Morgenlied an den 6stlichen Horus, der in der Abendbarke einschlift, und in der
Morgenbarke erwacht, ruft ihm der tote Konig zu: ,,Du bist ja der, welcher auf die Gotter her-
absieht. Es gibt keinen Gott, der auf Dich herabsieht!* (Pyr. 1479). Ahnlich wird der nicht mehr
Osiris anheimgegebene, zum Stern verklirte Konig gepriesen: ,,Du siehst auf Osiris herab. Er
gebietet den Geistern. Du (aber) regierst (‘&) und bist fern von ihm!* (Pyr. 251). Dies auf jemand
herabsehen konnen bedeutet Erhabenheit und GroBe. Wenn demgegeniiber Seth die Gegenwart
der beiden Minner, die den Himmel befahren, Ré und Thoth — Sonnen- und Mondgott — scheut
(Pyr. 128), vermutlich weil sie bei seiner Untat zusehen und als Zeugen auftreten konnten, so
scheinen Sonne und Mond selbst zu sehen. Sonne und Mond sind Augen und Zeugen, die etwas
an den Tag bringen. Hier wirkt eine andere Vorstellung nach als die des allmichtigen Sonnen-
gottes der koniglichen Lehre von Heliopolis. Sonne und Mond als ein Paar gleichwertiger Himmels-
leuchten erinnern an den ‘blinden’ Gott von Letopolis und seine Himmelsaugen (s. S. 73f.). Auch
in Schlangenbeschwirungen liegt die einfachere Vorstellung vor, wenn dort der Schlange be-
deutet wird : ,, Wende Dich um! Dich sieht Ré!‘1. Statt Ré wird auch die Himmelsg6ttin genannt:
,,Falle! Lege Dich! Krieche! Dich sieht Deine Mutter Nut!" (Pyr. 441). Die Schlange soll die
Gegenwart des Sonnengottes und die Augen der Himmelsgéttin scheuen, wie es Seth in der
Mythe getan hat. Man mochte an die Sonnenscheibe selbst denken, wenn Ré auch in einem anderen
Zauberspruch mit seiner Glutschlange (3h.f) gegen die Schlange strahlt (Pyr. 442). Die Sonnen-
strahlen diirften als Zeugnis seines Blickes, ja als das Sehen selbst gelten. Weil die Schlange
Ré sieht, sieht Ré die Schlange. Auch ein weiterer Zauberspruch zeigt Ré noch nicht in seiner
spiteren Gestalt vorgestellt: ,,0 Ré! BeiBle fiir mich die Erde! BeiBe fiir mich Geb! Beile fiir
mich den Vater dessen, der mich gebissen hat!“2. Ré soll den als Erdboden aufgefaBten Erdgott
‘beiBen’. Schwerlich hitte man diés dem spiteren Sonnengott von Heliopolis in seiner Macht-
fiille zugemutet. Zweifellos tragen auch die Schlangenbeschworungen so, wie sie in den Pyramiden
vorliegen, nicht ihre urspriingliche Gestalt. Nicht nur Konigsnamen wurden bei der Schluf-

1 Pyr. 226b. Sethe nimmt dies, wie das folgende Beispiel, als Aufforderung an die Schlange, sich
auf den Riicken zu legen, damit Ré (bzw. Nut) ihren Bauch sieht. Doch besteht bei der Orthographie der
Pyramidentexte keine Veranlassung, den Satz ,,Dich sieht Ré‘ zu dem vorangehenden Satz in Abhangig-
keit — ,,damit Dich Ré sieht'" — zu setzen, was Sethe’s Gedankengang veranlaBt hat. Pn‘ heilit ja auch
gemeinhin , umwenden* und nicht, wie man in irriger Deutung des Determinativs — ein umgeschlagenes
Schiff — meinen kénnte, , kentern*.

2 Pyr. 231a/b. Sethe iibersetzt der Satzstellung entsprechend: ,,W. hat die Erde gebissen' usw,, was
der Auffassung des Redaktors, der fiir die erste Person den Kénigsnamen einfiigte, entsprechen kann. Stellt
man die Fassung der ersten Person wieder her, liegt nach dem Anruf an Ré die oben gegebene Ubersetzung
niher. Gedankenloses Einsetzen des Konigsnamens ist in den Pyramidentexten haufig (in dhnlich gela-
gerten Fallen Pyr. 381b (W. falsch gegen richtig N.), 392b (N. nicht umgesetzt), 559c¢ (N. nicht umgesetzt)
und viele andere mehr).



84 IV. Der mythische Gottesbegriff

redaktion eingesetzt, und zum Beispiel zeitgenossisch hinter das Fragewort ,,wer die Kopula
ist es” zugefiigt (Pyr. 438c T/W). Varianten zeigen wesentlichere Eingriffe, so, wenn der alte
Erdgott 3krw, dessen “Finger’ sich sinnvoll gegen das Gehorn eines ‘Stieres’ stemmen, durch
Atum ersetzt ist (Pyr. 1302/504). Doch haben die Zaubertexte sprachliche Altertiimlichkeiten
erhalten, wie sonst nur Dramatische Texte!. Vielfach lassen sie sich mit unsern Sprachkennt-
nissen nicht iibersetzen und mogen schon in der Pyramidenzeit als ,,Zauberworte’* gegolten haben,
deren Zauberkraft an ihrem sorgfiltig bewahrten Wortlaut hing. Diese sprachlichen Merkmale
finden sich in Texten, die eine eigenartige, im Allgemeinen einheitliche Welt ergeben, und stellen
Gotter und Kronen in eigentiimlicher Weise heraus. Wenn Atum beilt (Pyr. 425) und auf dem
Riicken des Schlangendimons von Hermopolis Streit verhiitet (Pyr. 229), diirfte er als Ichneu-
mon vorgestellt sein. Vom ‘Ibis’ ist die Rede und nicht von Thoth?, von zwei kampfbereiten
‘Weihen’ (Pyr. 230) und nicht von Isis und Nephthys. DaB hier Horus und Seth nicht als my-
thische Gétter stehen, auch wenn von ihrem Sturz infolge ihrer Wunden die Rede ist, hatte eine
Untersuchung der Rolle der koniglichen Gotter ergeben (s. S. 67). Neben ‘Horus’ wird der Stier’
(Pyr. 418) erst zeitgenossisch dem iiblichen ‘Horus und Seth’ angeglichen (s. S.70). Aber auch
andere Gotter sind noch nicht Gestalten einer Mythe, sondern finden sich in dunklen Bezeich-
nungen magischen Gerits. Mit Sehnen aus der Sohle des Osiris werden die Giftzihne der Schlange
gezogen und ihr Gift ‘gemolken’ (Pyr. 443). Von ,,Knoten aus Elephantine, die im Munde des
Osiris waren® ist die Rede, womit nach dem Zusammenhang die vorausgehenden Zauberspriiche
selbst gemeint sind, die sich Horus — als Amulett — um den Hals — wortlich ,,auf den Riicken-
wirbel“ — band (Pyr. 234). Elephantine bringt Osiris wieder in Zusammenhang mit dem Nil.
So scheint er mit Geb — in den Beschworungen Erdgott und Schlangenvater —, der ihn zeugt
(Pyr. 691), Nut, die als Himmel wie Ré auf die Schlange herabsieht, Schu, dem Luftgott, der
auf den ‘Fesseln’ der Schlange steht (Pyr. 677), Nun, dem Meer um die Erde, in welches die
‘Kronenschlange’, das heit die Sonne, fallt (Pyr. 237), und Ré selbst Naturmacht zu sein. Die
Dinge der Welt werden als Gétter angesehen und greifen stindig mérchenhaft in das Geschehen
ein, stehen jedoch nicht in einer erzihlten Mythe. Zu diesen Géttern kommen andere, die hinter
den sie umschreibenden Namen ,,Urvater(?) der Menschheit (Pyr. 233), ,,Der Gott, dessen
Kopf blind ist* (Pyr. 234) und ,,Die mit ihren zwei Gesichtern gepriesene’’ (Pyr. 238) nicht sicher
zu erkennen sind.

In besonderer Weise beschiftigen sich diese Texte mit den Schlangen. Um sie kreist die
Beschworung und versucht, sie schon mit der Eindringlichkeit ihrer Sprache zu bannen. Diese
Sprache legt das beschworene Wesen aus dem Augenblick fiir den Augenblick fest, als traue sie
thm die Moglichkeit zu, sich sogleich in eine noch furchtbarere Macht zu verwandeln. Im Ge-
biisch verborgen (Pyr. 238, 245, 682) wird die Schlange: ‘Unsichtbar’ (Pyr. 434, v. 1071) genannt,
mit geblihter Brust aufgerichtet: Schlange ‘Kopfhoch® (Pyr. 438, 679), weil sie aus der Erde
kommt: Schlange ‘Erdsohn’ (Pyr. 689, 694), in den Mauerritzen wird sie als “Was die Mauer
ausspie’, “Was der Ziegel erbrach’ (Pyr. 246) beschworen, in dem ,,Haus dessen, der Ombos in
Besitz hat™ fehlt sie als Schlange ‘Lampe’ (Pyr. 247). Weil ihr die bose Absicht zugeschrieben
wird — | Sie hat mich gebissen, nicht ich habe sie gebissen. Sie kam zu mir, nicht ich bin zu
ihr gegangen!* (Pyr. 232) — heiBt sie Schlange ‘Streit’ (Pyr. 444, 681, 68g). Weil sie zerhackt
werden mul}, spricht man sie mit ‘Die mit abgeschnittenem Kopf’ (Pyr. 227), ‘Die mit abge-
trenntem Kopf und gestutztem Schwanz’ (Pyr. 673) an. Selbst ein offenbarer Mangel, der Um-
stand, daB eine Schlange kriechen muf3 und nicht gehen kann — ,,denn Du hast ja keine Beine,
denn Du hast ja keine Arme, mit denen Du Deinen Briidern den Gottern nachgehen kannst*

1 Das meist ausgemerzte ,,Horus ist es’ anstelle von ,,Ich bin Horus" (Pyr. 436a, 439b, vgl. 308a),
wandelbare Kopula (Pr.229a, 234b), gegeniiber den Verklarungen ausschlieBlicher Gebrauch von pn,
tn, nn , dieser, diese, dieses‘‘ (Ausnahme: , jene vier Sehnen‘ Pyr. 443b).

2 Pyr. 4256, 690, Thoth wird 420a (kein Schlangenzauber) genannt.



Der Gottesbegriff in den Zaubertexten 85

(Pyr.665),—dient zur Unterstreichung ihrer geheimnisvollen Natur. Wenn sie mit ‘groBer schwarzer
Stier’ (Pyr. 227), ,,Herr des Hauses und Stier der Hohle” (Pyr. 444) und als Lowe gebannt wird,
fallen auf sie die Eigenschaften anderer machtvoller, gewalttitiger Wesen, wobei noch zu beriick-
sichtigen ist, da die Schlange der Beschwérungen — im Gegensatz zu den Kronenschlangen —
ein minnliches Wesen ist. Schon frither wurde bemerkt (s. S. 69), daB} sich — nach den Er-
wihnungen der Sethstadt Ombos, die anscheinend als Heimat der Schlange gilt, und ihrer Be-
zeichnung als Bebon, den spite Zeugnisse als Form des Seth nennen, und dem hier der Gott
von Letopolis entgegentritt, zu urteilen — hinter der Schlange der ‘Feind’ (Pyr. 417) verbirgt,
so daB in Zweifel gestellt werden muB, ob die Schlange den Stier, der Stier die Schlange oder
beide zusammen ein drittes feindliches Wesen vertreten. Wird der Landesfeind als Schlange be-
schworen, oder wird die Schlange dem Landesfeind gleichgestellt und an das Schicksal friiherer
Empérungen erinnert? Das Wesen, welchem der Zauberer entgegentritt, wird {iberall als Feind
behandelt,ydem man zwar als seinesgleichen begegnet — ,,Gesicht fillt auf Gesicht". ,,Gesicht hat
Gesicht gesehen!“ (Pyr. 228, 431) —, den aber der Konig mit seiner Macht zerschmettert. In
den Schlangenbeschworungen streiten zudem nicht nur Zauberer und Schlange, sondern ganz
allgemein Macht gegen Macht, was mit marchenhaft anmutenden Mitteln ausgemalt wird. Die
Michte stehen einander leibhaftig und zauberreich gegeniiber, wobei wie in dem Ruf: ,,Ge-
sicht fillt auf Gesicht ! Vorstellungen auf Gegebenheiten iiberspringen, zu denen sie nur mirchen-
haft passen. Sie verzaubern auf diese Weise die angesprochene Wirklichkeit so, dall sie nur der
Zauberkundige sicher erkennt. Der Mund des Gerichteten wird vom Richtgerat (Sms.t) des
Scharfrichters verschlossen. Aber auch das Richtgerit hat einen Mund, der von der Panther-
katze (M3fd.t), die im Schriftzeichen ihres Namens an ihm emporklettert, verschlossen wird.
Der Sinn des Satzes ,,Verschlossen wird Dein Mund von dem Richtgerit, verschlossen wird der
Mund des Richtgerits von der Pantherkatze (Pyr. 230) diirfte so der sein, dal die Panther-
katze iiber das Richtgerit Macht hat, wie das Richtgerit iiber den Verbrecher, dal also die
Pantherkatze, die Schlangenvertilgerin im ‘Lebenshaus’, den koniglichen Wohngemachern, das
Gerit des Scharfrichters noch iibertrumpft und mit dem Kopf der Schlange dem Richtgerit
den Kopf, nach dem es seinen Rachen aufgerissen hat, wegschnappt. Die weile Krone hat eine
Zunge. Man sieht sie nicht, wie es ein als Schlangenbeschwérung benutzes Lied iiber die Kronen
erzihlt: ,,(Aus dem Kampf) hervor kommt die “Weille (Krone)’. Sie hat die ‘Grofle’ — die unter-
dgyptische Krone — verschluckt. Die ‘Weile’ hat die ‘GroBe’ verschluckt, ohne da man die
Zunge sah!" (Pyr. 243). Der Umstand, daB man die Zunge nicht sieht, erhoht das Marchenhafte
des Vorgangs. Bei der Vorstellung des ,,bunten, schwarzgriinen Messers*, welches den auf seine
Zunge genommenen verschluckt hat (Pyr. 228, 431), kann man sich wieder fragen, ob hier eine
Tierzunge als Messer oder ein Messer als Zunge angesehen wird. Derartige Ubertragungen einer
Vorstellung auf eine andere erinnern zwar an die Rollenverteilung im Festspiel, die den Strick
am Pfeiler als Fessel des Seth erklirt — hier weil der Pfeiler als Seth gilt — oder an Verkla-
rungen, wenn sie iiber Mumienbinden sagen: ,,Das sind keine Fesseln! Das sind die Haare der
Nephthys!“ (Pyr. 1363). Doch durchdringen und iiberschneiden sich in den Zaubertexten noch
die Vorstellungen und werden vom Menschen an das Tier, vom Tier an das Ding, von einem Tier
an ein anderes und dhnlich in mannigfacher Weise oder wieder gerade umgekehrt herangebracht,
ohne daB in Wortlaut oder Vorstellung eine Unterbrechung entsteht. Dadurch kommt es zu
einer ritselhaften Sprache, die nur durch die Anschaulichkeit ihrer Bilder glaubhaft klingt.
Die Vorstellung vom Aufgehen Unterigyptens im Doppelstaat als blitzschnelles Ver-
schlungenwerden entspringt nicht dichterischer Phantasie, sondern der Eigentiimlichkeit des
Zaubers, der mit sonst Unmoglichem rechnen kann. So entsteht eine verzauberte Welt, in der
die alte, als Landstiick mit zwei Képfen vorgestellte Erde selbst gegen den Feind, die Schlange
aufzuspringen droht (Pyr. 676), in der zwei vom Kampf besessene, vom ‘Ibis’ verschlungene
‘Stiere’ noch in ihm weiterkimpfen (Pyr. 425, 690) und ein Lowe den anderen zu verschlingen



86 1V. Der mythische Gottesbegriff

scheint — ,,Jener Lowe ist im Innern dieses Lowen!” (Pyr. 425). Wie will man diese Bilder er-
kliren? Springt der alte Erdgott als Lowe ? Ist der Ibis riesengroB, sind die Stiere ihm gegeniiber
winzig klein? Sind die ineinander verschlungenen Lowen zwei Schlangen, die einander in den
Schwanz beilen und sich so gegenseitig auffressen (s. S.91)? Sind dies alle Michte, auf die
— wie auf die Kronen — das Bild vom Aufspringen, vom Weiterkimpfen im Innern einer groferen,
vom einander Verschlingen in ganz anderer Weise paBt? Dall die “Kletterin’ am Richtgerit in
den Zaubertexten eine besondere Rolle spielt, scheint nicht nur einer natiirlichen Feindschaft
der Katze gegen Schlangen, sondern auch der Bedeutung ihrer Standarte, des Richtgerits, zu
entspringen, das sich noch in den Sonnenschiffen aufgestellt findet, als Zeichen der Gerichtsbar-
keit, der Macht iiber Leben und Tod!. Der Konig legt in den Beschwirungen ihre Wildheit auf
seine Glieder: ,,Diese meine Hand, die iiber Dich kam, die gewalttitige hier, die iiber Dich kam,
ist die ‘Kletterin’ vor dem Lebensgemach! Sie schligt Dein Gesicht, sie kratzt Deine Augen!*
(Pyr. 440). ,,Wen sie packt, der lebt nicht, wen sie schlagt, dessen Kopf sitzt nicht fest!" (Pyr.
672). Zwar ist das Augenauskratzen einer Katze abgesehen, das Kopfabschlagen diirfte jedoch
das Richterschwert meinen, ,,dieses Messer in der Hand der ‘Kletterin’*‘ (Pyr. 442). Die Panther-
katze scheint so als ‘Macht’ des Richtgerits oder als seine Verkérperung — im gleichen Verhilt-
nis wie Kronenschlange und Krone — zu gelten. DaB sie dies in der Tat bedeuten kann, zeigt
eine Verklirung, also ein vermutlich wesentlich jiingerer, Text, in dem die Spitzen des Fisch-
speers, mit dem der Konig Widersacher im “Gefilde des Friedens’ kopft, als ‘Krallen der Kletterin’
gelten. Hier wird ihr Name mit dem Richtgerit determiniert?. Die Pantherkatze selbst ist der
Scharfrichter. Wenn aber der Konig in den Beschworungen seinen ‘Scharfrichter’ zitiert und
dessen Aufgabe selbst iibernimmt, so ist dies ein weiteres Zeichen dafiir, dafl mit der Schlange
einmal der Staatsfeind gemeint war. Thn kopft man, gegen ihn lift man dem Symbol konig-
lichen Blutrechts freien Lauf. Wenn schlieBlich unbedenklich die Glieder des Konigs mit den
Gliedern eines Blutdimons getauscht werden, obwohl an der Gerichtstitte, an der man sich
,,den Leib mit Zauber fiillt" (Pyr. 397), damals wie spéter ein diisterer Glanz hiingt, zeichnet
dies den Konig nur solange aus, als die Tiermichte herrschen, von denen spiter als Herren iiber
Leben und Tod nur die Schlangen zuriickbleiben. Als Horus ‘zerschmettert’ er eine Schlange
mit seinem Full (Pyr. 681). ‘Zerschmettern’ ist mit der Steinkeule determiniert, mit welcher im
Staatsakt Konige Feinde erschlagen. Horus spannt gegen ,,diesen Geist, der aus der Erde kam*
seine neun Bogen (Pyr. 673 v. 684). Die neun Bogen des Konigs sind die in seine Hand gegebenen
Vilker. Wenn er sie spannt, bedeutet es Krieg. Bilder irdischer Kénigsmacht werden beschworen,
was sonst in den Pyramidentexten selten geschieht. In einer Verklirung nimmt die Seele des
toten Konigs Rache an denen, ,,die ‘dies’ gegen ihn getan haben, die ihm die Speise genommen
haben, obwohl sie vorhanden war, die ihm das Essen genommen haben, obwohl es vorhanden
war, die ihm die Luft aus seiner Nase genommen haben, die seine Lebenstage verkiirzten®, zer-
fleischt sie, 148t ihre Erben verarmen, ihre Hiuser verfallen und noch die Grundmauern Beute
eines hohen Niles werden (Pyr. 290ff.). Hier ist das, was ‘sie’ gegen den Konig getan haben, der
Tod, fiir den er sich als Geist richt, wobei die Vorstellungswelt, in die man diese Rache kleidet,
von den Schlachtfeldern herweht, auf denen einst seine Vorginger kdmpften. In einem redi-
gierten dramatischen Text schligt Horus die Anhidnger des Seth und fordert Anubis auf, ,sie
zu packen, ihre Kopfe zu beseitigen, ihre Glieder abzulosen, sie auszuweiden, ihre Herzen aus-
zunehmen und in ihrem Blut zu waten® (Pyr. 1285ff.). Auch diese Vorstellungen stammen von
der ,Schlachtbank’ vorgeschichtlicher Kimpfe. Der Dramatische Text verlegt den Kampf auf

1 Kees, Gotterglaube, S. 105. Eine Weiterbildung oder Ergidnzung dieses Zeichens der Gerichtsbar-
keit diirfte die Gottin des Rechts (M3°.t) im Sonnenschiff (s. S. 82) darstellen.

2 Pyr. 1212d, wo die Pantherkatze — vermutlich gegeniiber der Vorlage, dem allgemeinen Brauch
dieser Pyramiden folgend — unterdriickt ist. Trotzdem hier das Richtgerit als Determinativ zu M3fd.t
erst sekundar zustandekommt, zeigt die gefundene Losung, da man es fiir ausreichend hielt.



Die Schminktafeln der Friihzeit 87

die Bithne der Mythe, die Verklirung entriickt ihn in die jenseitige Welt, welche der Konig mit
seinem Tode betritt. Zwar sollen auch die Schlangenbeschworungen dem toten Konig im Grabe
und bei Ausgingen in die Wiiste dienen. Doch ist dies in keiner Weise literarisch geformt. Die
Beschworungen koénnen fiir den lebenden Konig genau so gelten wie fiir den toten, wihrend die
Stiicke des Dramatischen Textes nur auf das Ritual oder die ihm {ibertragene Mythe passen,
und die Verklirung inhaltlich voraussetzt, daBl der Konig gestorben ist.

2. Zaubersprache und Bilderschrift

Erst durch die Verzauberung der irdischen Gegenwart kommt es zu einem verwirrenden
mérchenhaften Dunkel, in welchem Bild und Wirklichkeit, Mensch, Ding und Tier kaum noch
zu unterscheiden sind. Hier hat die Vermenschlichung noch nicht eingesetzt. Sie schwebt ge-
wissermafen als ratender Geist iiber der vielgestaltigen Wirklichkeit, die sie nur zum Teil ver-
steht, und die sie — sich selbst einbegriffen — vereinheitlichend verzaubert. Das Mirchenhafte
entsteht dadurch, daB dieser Geist allen Wesen wie gleichwertigen Machten naht, oder daf3 sie
unversehens iiber ihn kommen. Schon der Umstand, dafl die Schlange — oder der Feind als
Schlange — angesprochen wird, zeigt, dafl man ihr die Fihigkeit zuschreibt, den Sinn der Rede
aufzunehmen und zu ‘horen’. Sie, die Sonne und andere Michte gelten als Wesen, die sich mirchen-
haft wie Menschen verhalten. Beim Erdboden, beim Himmel und bei der Sonne kénnte man
allenfalls vermuten, dal} sie schon als Mensch vorgestellt sind. Bei der angeredeten Schlange ist
dies nur moglich, wenn man in ihr eine Verkorperung des Staatsfeindes sieht. Doch kehrt der
Zaubertext auch die Verhiltnisse um, indem er aus Menschen Tiere, aus den Gliedern des Konigs
die der Pantherkatze, macht, und kiimmert sich nicht darum, was von Natur moglich ist. Die
spidtere Vermenschlichung der Gétter ist zwar schon dadurch vorgezeichnet, dal man Eigen-
schaften des Menschen auf andere Wesen iibertrigt, hat aber noch nicht als der Vertierung ent-
gegengesetzte Geistesrichtung begonnen. Die Wurzeln der Vermenschlichung liegen in Bild und
Sprache und sind iiberall dort vorhanden, wo vorgestellt und gesprochen wird. Mag sich der
friithe Mensch gegeniiber seinen Feinden und der Natur oft ohnmichtig und benachteiligt ge-
fithlt haben, wenn er sich diese Méchte vorstellte oder von ihnen sprach, geschah dies aus der
Méoglichkeit des Vorstellens und des Sprechens heraus, die nur ihm gegeben war. Es ist kein
Waunder, daB alle Bilder und Worte die Spuren des Wesens zeigen, in dessen Innern sie einmal mit
dem Gliick des Erkennens entstanden sind, und daB} der Mensch zunichst nicht glauben konnte,
ihm seien derartige Gaben allein verliehen. Es scheint so fast selbstverstindlich, dal man —
auch ehe es zur Vermenschlichung kam — das Sehen, welches Mensch und Tier gemeinsam haben,
auch dem Himmel und der Sonne zuschrieb, da3 man von der Schlange als ,,diesem Mann‘‘ spricht,
selbst wenn man in ihr nicht den Staatsfeind sieht und sich nur dariiber wundert, daB sie , keine
Beine und , keine Arme* hat, die man jedoch dem Opfertier zuspricht, wenn man seine ,,Arme‘
und seine ,,Beine'‘ an Gotter verteilt (Pyr. 1545, 1549). Dies Verfahren stellt ein Sprachmittel
dar und 1iBt sich an geliufigen Redewendungen in jeder Sprache nachweisen. Schon die ein-
fache Sprache ist bildreich und geht auch heute von Menschen aus, wenn wir von der Sprache
der Tiere und dem Spucken des Motors sprechen, oder wird umgekehrt an den Menschen heran-
gebracht wie in den Ausdriicken ‘umschattetes Gemiit’ und ‘gegen Schmerz abgestumpft sein’.
Wiirden wir diese Bilder fiir mehr nehmen, als sie sind, und beim Schmerz wirklich an das Messer
einer Zaubermacht denken, gegen das wir abstumpfen, wobei genau genommen das Messer dieser
Macht an uns abstumpft, lebten auch wir in einer mirchenhaften Welt. Fiir Menschen, die noch
allen wesentlichen Dingen miérchenhafte Ziige zuschreiben, scheint die Bildhaftigkeit der Sprache
das Mittel zu sein, mit der man {iber anders nicht faBbare Vorginge aussagt!. Fiir sie ist die

1 Max Miiller wollte aus diesem Umstand die Mythe als wértlich genommene Bildhaftigkeit der
Sprache erkldren.




88 IV. Der mythische Gottesbegriff

Redegabe mehr als Kunst und grenzt selbst schon an Zauberei. Auch die Bilderschrift diirfte
nicht nur denen, die verstindnislos ihre Anwendung beobachteten, als Zauberei vorgekommen
sein, sondern zunichst auch den Schreibenden selbst. Bewahrt doch die Schrift nicht nur Worte
fiir spater auf, so daB der Schreiber die Ewigkeit beginnt und den Besitz verbrieft, sondern stellt
ein Verfahren, welches Wort fiir Wort in Zeichen abbildet und die groBe Wirklichkeit noch ein-
mal, nun aber mit Bildern der Rede folgend, erschafft. Was die Rede aussagt und der Vorstel-
lung anheimgibt, nimmt hier Gestalt an. Der Kénig, den man nur als Menschen sah, wird nun
‘lesbar’ zum Falken, der Feind zur Schlange, die Schlange zum Léwen, zum Stier, ja selbst das
‘Nichts’ nimmt in einer Liicke, die man frei 148t1, sichtbar Gestalt an. ,, Ich bin ein Schreiber
der ‘Schrift’”, sagt der verklirte Konig, ,,welcher sagt was ist und was nicht ist hervorbringt!*
(Pyr. 1146). Trotzdem scheint sich in der Schrift die bildende Zauberkraft schnell im Schema
der Zeichen zu erschdpfen und sie so zu verlassen. Die Straffung der Schriftzeichen wihrend
der Thinitenzeit, die sich auffillig am Falken feststellen 1i8t, gibt ihnen eine Form, die dem
neuen Staatsgedanken entspricht (s. S.76). DaBl zwar die Erfindung der Schrift in eine Zeit
fallt, die bildhaft denkt und Symbole schafft, wie in Aegypten kaum eine andere, jedoch mit
ihrem praktischen Ziel nur einen Teil dieser schopferischen Kraft aufnimmt, zeigen Bilder vor
allem auf Schminkpaletten und Keulenkopfen, die noch in freier Weise mit der Wirklichkeit
umspringen und so eine mirchenhafte Welt schaffen.

3. Tiermichte der Friihzeit

Diese Denkmiiler der Konige der Reichseinigungszeit stammen, soweit ihre Herkunft be-
kannt ist, aus Hierakonpolis, der oberdgyptischen Residenz, wo sie im Tempelbezirk der alten,
heute vom Fruchtland umgebenen Stadt in einem groBen ‘Versteck’ unter den Grundmauern
von Tempelriumen gefunden wurden?. Sie bestitigen die geschichtliche Rolle des oberdgyp-
tischen Konigtums bei der Reichsgriindung. Auf Grund von auf diesen Denkmilern darge-
stellten Siegen steht in der Konigstitulatur ‘Konig von Oberigypten’ vor ‘Konig von Unter-
dgypten’, die oberidgyptische Kronengéttin — der Geier — vor der unterigyptischen Kronen-
gottin — der Kobra. Nach Zeichnungen an Felswinden und auf Topfen, die in der ersten Negade-
kultur (s. S. 3) eine lebendige, noch nicht geschichtliche Wirklichkeit und in der zweiten Negade-
kultur schematische Darstellungen vermutlich der Uberfahrt zum Friedhof ergeben, zeigen diese
Denkmaler nicht nur die Geburt der Geschichte in Aegypten an, insofern hier zum ersten Male
volkerbewegende Ereignisse dargestellt und mit Namen beschriftet werden. In ihnen blithen auch
noch die Krifte, die bis zu dieser Entwicklung gefiihrt haben, die koniglichen Michte, wie sie
uns sonst nur in den Schlangenbeschworungen und in einigen verwandten Spriichen begegnen.
Die Bilder dieser Denkmaéler sind gleichsam Illustrationen der Zaubertexte. Zwar wird nicht
dargestellt, wie eine Krone die andere verschluckt. Doch ist das Bild, welches den kéniglichen
Falken und Ortsgott der alten oberdgyptischen Residenz Unterdgypten einbringend zeigt, nicht
weniger eigenartig und bekundet dieselbe mirchenhafte, hier Mittel der neuerfundenen Schrift
verwendende Vorstellungsgabe. Neben dem Konig erscheint dieser Gott nicht wie spiter als
schiitzender Himmelsherr, sondern als Mitkdmpfer, der ihm Unterdgypten einbringt, wahrend
der Konig den letzten Landesfeind mit der Keule erschligt. An den Falkenleib ist anstelle des
zweiten Fulles ein Arm angezeichnet, der an einem Strick das Land Unterigypten — Land, aus
dem Papyrus, die Wappenpflanze Unteridgyptens, wichst — wie ein Schlachttier zufithrt. Der
Falke bringt Unterdgypten in seiner Faust. Eine Vorstellung, die den geschichtlichen Vorgang
symbolhaft deutet, findet durch die in dieser Zeit entwickelte Schreibkunst bildhaften Ausdruck.
Der Falke, die ,,Macht von Hierakonpolis, welche der Konig als ,,Horus'* verkorpert, die Hiero-

1 Pyr. 434 (T.), vgl. Pyr. 399a (T.).
2 Quibell, Hierakonpolis, Bd. 2, S. 13, 28{f.



Erste Spuren der Vermenschlichung 89

glyphe Unterdgypten und der ,,Strick (f)* werden zu der Hieroglyphengruppe ,,Horus, der Unter-
dgypten einbringt (Hr'it Mhw)'" zusammengestellt und hierfiir durch Dehnung und Erweiterung
ihrer hieroglyphischen Form geeignet gemacht. Man hat diese , Piktographie’ als Rest eines
dlteren Schreibverfahrens erkliren wollen, welches das mitzuteilende noch bildhaft hinmalt?,
Doch wird die frisch erfundene Schrift in einer Weise benutzt, die sich nicht als Vorform der
Hieroglyphenschrift, sondern als frithe Weiterbildung noch dehnbarer, symboltragender Hiero-
glyphen herausstellt. DaB hier Hieroglyphen mit ihrem Lautwert zu einem ,,Schriftbild*‘ zu-
sammengestellt werden, entspringt gleichfalls dem neuen Geist, der versucht das denkwiirdige
Geschehen mit eigens hierfiir erschaffenen Mitteln festzuhalten. Die Zeit, die zum ersten Male
eine Einigung des ganzen Aegyptens erzielt und in einer ungeheuren Erregung lebt, greift auf
ihren Denkmilern nicht auf iiberholte Schreibweisen zuriick, sondern stellt erfinderisch die Kunst
des Schreibens in den Rahmen ihrer Bildkunst. Wie im Liede auf die weille Krone wird fiir das
unerhorte Ereignis ein angemessenes Bild gesucht und gefunden, das zwar in Bildern #lterer
Schminkpaletten Vorldufer hat, jedoch zum ersten Male den Gott selbst als Falken in den Kampf
eingreifend zeigt. Jetzt erst nehmen Bilder der kéniglichen Macht Schild und Keule — die Waffen
der Hieroglyphe ‘Kampf’ —, wie im Namen eines Nachfolgers des Reichseinigers, oder fechten
mit dem Kampfstock, wie das Namenstier des Konigs Narmer selbst?, so daBl man sich auch
hier in eine Mirchenwelt versetzt glauben konnte, wenn nicht diese Bilder geschichtliche Ereig-
nisse feierten oder symbolhaft die Kampfbereitschaft der Konigsmacht bekundeten. Auf der
Narmer-Palette reillit der Konig oder sein Gott als Stier mit seinem Gehdrn die Mauern einer
Stadt ein. Hier wiitet noch die reine, durch nichts gemilderte Tiermacht. Zwischen zwei Welten
vermitteln so diese Denkmailer. Bis hierher fiihrte die Zauberkraft iiber einen in gleicher Weise
michtigen Feind. Jetzt beginnt die Geschichte und 16st einen neuen Geist, der seine Bilder dem
Menschen absieht und sich eine neue Gottesvorstellung und schlieflich die Mythe schafft.

Der Bildschmuck der prachtvoll ausgefithrten Weihgeschenke oberigyptischer Konige an
das Heiligtum von Hierakonpolis stellt die Machte der Vorzeit in ihrer ganzen Wildheit dar.
Auch die ersten Spuren ihrer spiteren Vermenschlichung dienen dazu, ihren Schrecken, ihre
Zauberkraft mirchenhaft zu erhohen. Zwei der Schminktafeln zeigen einzig Bilder einer durch
Fabelwesen vermehrten Tierwelt. Zwischen springenden ‘Hunden’ — in denen man die Seelen
von Hierakonpolis erkennen kann —, welche diese Tafeln beiderseitig umrahmen, bewegt sich
das Wild der Wiiste. Neben Lowe, Wildstier, Giraffe, Steinbock, Antilope, Gazelle und Strauf}
finden sich Lowen, die zwischen Kopf und Leib Schlangenhilse tragen und ein aus Lowenleib
und Falkenkopf zusammengesetztes gefliigeltes Mischwesen?® Die Gruppe zweier einander rechts
und links einer Palme gegeniiberstehender Girallen findet sich auf einer der Kampfpaletten wieder
und zeigt, daB alle diese Tafeln trotz ihrer Verschiedenheit zusammengehoren?. Die eigentiim-
liche Schriftgruppe fiir die Stadt Kusae, zwei voneinander abgewandt gezeichnete Giraffen, die
ein auf beider Riicken stehender Mann zusammenhilt, erinnert an sie. Doch ist auch die Be-
deutung deser Gruppe unbekannt5. Mit dem Elephanten — nach einem vorgeschichtlichen Kamm
einmal ein Schlangenfeind® —, dem Nashorn und anderen Tieren sind sie aus der dgyptischen
Gotterwelt verschwunden, ohne im Kult Spuren zu hinterlassen. Was bedeuteten einst die Bilder
dieser beiden Schminktafeln ? Die Beschriankung auf Tiere konnte eine Tierfabel, die eingestreuten
Wunderwesen ein Mirchen vermuten lassen. Léwe und Stier kommen auch auf den Kampf-

1 vgl. Sethe, Vom Bilde zum Buchstaben S. 82, Anm. 3.

2 Quibell, Hierakonpolis, Bd. 1, Taf. 15, 7, vgl. W. Hélscher, Libyer und Aegypter S. 13, Anm. 1.

3 Taf. 1.

4 Diese Gruppe auch Scharff, Die Altertiimer der Vor- und Friihzeit Aegyptens, Bd. 2, S. 74ff,,
Taf. 22, S. 76, Abb. 53.

5 Die Giraffen auch durch zwei Schlangen ersetzt (Erma.n, Grapow, Worterbuch, Bd. 5, 8. 17)..

6 Capart, Primitive Art in Egypt, Abb. 44, 45.



9o IV. Der mythische Gottesbegriff

paletten vor. Dort wiitet der Léwe auf dem Schlachtfeld zusammen mit den ‘Bewohnern des
Himmels’ — Geiern und Krihen — zwischen ‘Leichenhaufen’. Der Stier zertrampelt den Landes-
feind oder nimmt ihn auf seine Horner. Das Wildtier der Wiiste, Steinbdcke, Antilopen und
Gazellen, scheint jedoch nicht nur als Beute dieser Michte dargestellt zu sein. Zwar wird es auf
einer Seite der jiingeren der beiden Tierpaletten (Taf. I) gejagt, auf der Gegenseite aber scheinen sich
Raubtier und Wild friedlich vereint zu beriechen und miteinander zu spielen — das Verhalten
der ungleichen Paare ist auffallig und kaum anders zu erkliren —, wozu die Giraffe tanzt und
der Schakal mit der Flote aufspielt. Diese Schminktafel scheint so das ‘Spiel der Miachte’ zu
vereinigen, die sich heute vertragen und morgen einander grimmig befehden, als die beiden Kehr-
seiten der Welt. Wenn dieser Bildschmuck auch riteslhaft ist und bleibt, so wirft er doch so viel
Licht in die Géotterwelt der ausgehenden Vorgeschichte, daB es moglich ist, Grundziige zu er-
kennen. Unberechenbar, wild und spielerisch, stehen sich hier Michte der Vorzeit gegeniiber,
von denen einige — Lowe, Stier, Geier, Falke, Gazelle und Schakal — in der spateren Gotter-
welt weiterleben. Ihr natiirlicher Tummelplatz ist nicht der Himmel, sondern die Wiiste. Das
Mirchen sieht zwar die wirkliche Welt der Natur, verzaubert sie jedoch und bringt Raubtier
und Jagdwild dazu, sich zu vertragen. Schon das Mirchen zihmt so das Raubtier, wie es den
Falken blendet und den Stier verschneidet, 148t aber neue Ausbriiche der Wildheit in gleicher
Weise zu, wie die wunderbare Heilung ihrer koniglichen Michte. Zwischen einem unberechen-
baren, mirchenhaften Geschehen und der klaren Schicksalsfithrung der Mythe scheint keine
Verbindungsmoglichkeit zu bestehen. Und doch geht das eine in das andere iiber. Die Schmink-
tafeln selbst zeigen die ersten Anzeichen der mit der Reichseinigungszeit einsetzenden Verwand-
lung. Auf dem Bruchstiick der Stadtepalette (Taf. IIIa) werden die Hacken, mit denen die kdniglichen
Michte sieben mit ihren Namen beschriftete Stidte! niederreifien, Falke, Léwe und Skorpion in
ihre TierfiiBe gegeben, an die beiden Standarten der ‘Herren’ jedoch lediglich angezeichnet, so
daB hier dem Beschauer iiberlassen bleibt, sich den Vorgang vorzustellen. Auf der Schlachtfeld-
palette (Taf. ITa) fithren auf der Vorderseite eine Falken- und eine Ibisstandarte je einen Gefangenen
vor. Hier geht von den Standartenschiften ein Arm aus, mit dem die Standarten die Gefangenen an
ihren gefesselten Armen gepackt halten. Auf dem Bruchstiick einer weiteren Palette (Taf. IIb), welche
oben ein den Feind aufnehmender Stier abschlieBt, halten fiinf Standarten einen Strick in Hinden
gefalBt, in welche ihre Schifte auslaufen. Der andere Teil des Bildes ist verloren. An dem Strick
diirfte der Feind gehangen haben. Die Aufgabe, “Wegtffner’ und “Geleit’ des Konigs an Kampf
und Triumph zu beteiligen, ist meisterhaft gelést. Zwar erhalten sich einige wenige Beispiele
dieser Darstellungweise, so wenn man Biumen einen Arm anzeichnet? oder Gliickssymbolen
Arme gibt, um Standarten tragen und jubeln zu kénnend. Doch greifen derartige Symbole nie
wieder in Kampf und Staatsaktionen ein, sondern treten wegen ihrer Gliicksbedeutung oder aus
Raummangel an die Stelle der iiblichen Standartentriger und des Gefolges. Mit der Vermensch-
lichung der Gotter hat man eine neue, umfassendere Lorung gefunden, die zwar unwirklich bleibt,
aber bald mythisch und nicht mehr mirchenhaft gesehen wurde.

Auf der Narmerpalette (Taf. IV) sind die Standarten nicht mehr als selbstindige Wesen dar-
gestellt. Sie 6ffnen zwar dem Konig den Weg, werden hierbei jedoch wie schon auf dem Keulenkopf
des Konigs Skorpion von Minnern getragen. Auf der Gegenseite der Tafel packt der Falke noch
in seiner breitbriistigen, langgestreckten Form selbst den Strick, an dem es dem K&nig den Feind
zufiihrt. Das Anfiigen des Armes fillt hier weniger auf als an den Standarten. Er ist nicht an-
gestiickt, sondern sitzt an der Stelle des FalkenfuBes. Nicht ein Stock liuft in einen Arm aus,
sondern ein FalkenfuB ist in einen Menschenarm, der allein den Strick ‘packen’ — altigyptisch

1 oder, den Machten des Konigs entsprechend, eine Stadt mit sieben Namen.
2 Sethe, Urgeschichte, S. 49.

3 so auf den Reliefs in den unterirdischen Kammern der Stufenpyramide von Sakkara, Firth, Step
pyramid, Taf. 15/17, 40/42.



Die Narmerpalette. Denkmaéler einer Zeitwende (o) ¢

mit der ‘Faust’ determiniert — kann, verwandelt. Im Namen des spiteren Kénigs ‘Kampfer’
ist das Schriftzeichen ‘“Kampf’ — zwei auseinanderwachsende Arme mit Keule und Schild —
mit dem Falken des Horusnamens so verbunden, daB der Falke das Schriftzeichen statt seiner
FiiBe trigt und nun selbst Keule und Schild hilt. Der andere FuBl des Falken der Narmerpalette
ist nicht vermenschlicht. Seine Klaue steht breit auf dem Bildzeichen ‘Unterigypten’. Auch
dieses Zeichen ist fiir den Darstellungszweck gegeniiber ilteren dhnlichen Beispielen vermensch-
licht. Auf der Stadtepalette sind an der Gegenseite in drei Reihen Stiere, Esel und Schafe dar-
gestellt, eine weitere Reihe wird als ,,Libyen’ bezeichnet, so daB3 hier die Beute des mit dem
umseitig dargestellten Triumph endenden Feldzuges einschlieBlich des Ertrages dieser Baume,
Olivendl als das ‘Beste von Libyen’ (H3t.t Thnw), abgebildet sein diirfte. Dies Schriftzeichen
hat lediglich auf das alte Landzeichen das Lautzeichen ‘Wurfholz’ gestellt und trigt ebenso wie
der Name eines weiteren bezwungenen Landes! auf der Schlachtfeldpalette keinen Kopf. Auch
auf der Narmerpalette sind Lautzeichen und Landstiick miteinander so vereinigt, dafB} der
Lautwert auf dem Boden ‘steht’, ja hier durch den gliicklichen Umstand, daB3 Unterdgypten mit
‘Papyrusbusch’ geschrieben wird, aus dem Landstiick herauswichst in derselben Weise, wie die
Lautzeichen der Worter des Gehens durch angezeichnete Beine selbst ‘laufen’, ‘gehen’ oder
‘kommen’. Dieses Schriftzeichen wird nun seinerseits vermenschlicht und erhilt einen Kopf an-
gezeichnet, damit eine Nase vorhanden ist, durch die der Strick in der ,,Hand* des Falken ge-
zogen werden kann. Die Reihenfolge der Vorginge wird hier deutlich, worauf schon hingewiesen
wurde (s. S. 88). Nicht eine éltere Form der Schrift ist hervorgeholt worden, um etwas mit-
zuteilen, sondern ein Schriftzeichen ist zur Herstellung eines Schriftbildes umgeformt worden
— wie das spiter in reinen Bildern beim Zufiihren der Stidte von Syrien und Nubien in theba-
nischen Tempeln immer wieder geschieht — und fiir diese besondere Gelegenheit mit einem
Kopf versehen worden. Es handelt sich so nicht um eine altertiimliche Schreibweise, sondern
um ein gegeniiber ilteren Beispielen der Schreibung von Lindernamen neuartige Beniitzung
einer Hieroglyphe, die mit der Anfiigung des Kopfes zur Anbringung des Strickes, an dem Unter-
dgypten ,.,eingebracht’ wird, geeignet gemacht wird. Auch diese Art der Vermenschlichung,
die Dingen einen Menschenkopf gibt und ihnen ihre Gestalt beliBt, findet sich in einigen weiteren
Beispielen®. Im Schriftzeichen des alten Erdgottes 3krw trigt das Landeszeichen sogar zwei
Menschenkopfe die voneinander weg nach aullen sehen. Weder Kopfe noch Landstiick tragen
in dieser Gruppe einen Lautwert. Wie Bilder anderer Gotter ist das Ganze als Bild des Erdgottes
in die Schrift iibernommen. Ein weiteres Beispiel dieser Art der Vermenschlichung ist die Sphinx,
in der die alte konigliche Lowenmacht erhalten bleibt, jedoch nun ein Gesicht mit den Ziigen des
Konigs trigt. Ein dhnlicher Fall liegt schlieBlich auf der Narmerpalette selbst vor, die nach oben
beiderseitig von zwei Kopfen gekront wird. Es sind Frauenkopfe mit Kuhohren, die wohl auch
hier schon als Kopfe der Himmelsgottin Hathor die Welt der Bilder iiberragen. Bei diesen Kopfen
scheint es zweifelhaft, ob die Tierform Ausgangspunkt der Mischgestalt gewesen ist, oder ob
nicht vielmehr eine Auffassung des Himmels als ‘Gesicht’ von einer anderen Weltvorstellung
her Attribute der Himmelskuh nahm. Von der Welt der alten Tiermichte zeigt die Narmerpalette
den Kampfstier beim Einreilen der Mauer einer Stadt und die beiden Lowen mit Schlangen-
hilsen. Diese ‘Lowen’, deren Hilse der einfallsreiche Kiinstler der Tafel um den Schminknapf
geschlungen hat, sind an Leinen gelegt. Sie sehen einander grimmig an und schlagen mit ihren
Schwiinzen. Thre Wirter scheinen Miihe zu haben, ihre Kopfe zuriickzureilen. Man kann so in
ihnen Symbole der beiden kiirzlich noch kdmpfenden Parteien erkennen, die beiden Lowen,
die in einem Zaubertext einander verschlingen — ,,Jener Lowe ist im Innern dieses Lowen‘
(s. S.86) — und die auf #lteren Schminkpaletten mit denselben langen Schlangenhilsen ein-

1 Taf. Ila, vgl. Sethe, AZ Bd. 52, S. 57f.
2 Auf einer Stele des Kénigs H-$hm (s. S. 117) wird Nubien durch ein Landstiick mit angezeich-
netem Kopf dargestellt (Quibell, Hierakonpolis, Bd. 2, Taf. 59).




02 IV. Der mythische Gottesbegriff

ander gegeniiberstehen. Sie scheinen so die beiden Linder bedeutet zu haben, womit wieder
nichts dariiber gesagt ist, woher dieses Bild der Lowen mit Schlangenhilsen stammt. Sicher
hat es nicht sofort die beiden Lander, sondern Parteien in einem engeren Bereich bedeutet, der
lingst in einer grofleren Welt befriedigt aufging.

Wenn auch, wie in den Zaubertexten, vieles auf den Schminkpaletten unerklirt und dunkel
bleibt, zeigen sie doch im Bilde anschaulich das, wasin den Zaubertexten fehlt. Auf den Schmink-
tafeln tritt die gerade geschichtlich werdende Welt, die in den Zaubertexten nur vereinzelt in
dem Lied auf die weille Krone aufblitzt, schnell in den Vordergrund und schafft hier inmitten
der noch nichts einbiienden alten Michte eine einmalige groBartige Durchdringung von Ge-
schichte und Symbol, die in Aegypten spiter nie wieder in dieser Weise erreicht worden ist.
Alles, was sich erkennen 14Bt, ist Symbol oder geschichtliche Wirklichkeit und dient dazu, im
Rahmen der alten kdmpferischen Welt den Sieg iiber den Streit als seine Frucht zu feiern, wo-
bei die ‘Lowen’ zwar gebindigt sind, aber ihre Kraft nicht eingebiiBt und ihre Natur nicht aufgegeben
haben. Auch der Falke, der Unterdgypten zufiihrt, ist trotz des Ersatzes einer Klaue durch den
Arm noch der alte, der den Arm lediglich fiir das Einbringen der Beute erhilt. Der Konig trigt
die beiden Landeskronen nicht als Doppelkrone!, sondern noch getrennt, wie spiter seine Nach-
folger beim Jubilaeumsfest. Sogar die feindliche Macht, deren Krone der Konig trigt, nachdem
er seinen Vorginger mit der weilen Keule erschlagen hat, scheint als Macht anerkannt und
feierlich bestitigt zu werden. Auf dem Keulenkopf des Konigs Narmer thront der Konig als
‘Horus’ Narmer unter den Fliigeln der oberdgyptischen Kronengottin im Ornat des unteriagyp-
tischen Konigs mit einem Wedel, den er auch auf seiner Schminkpalette, dort mit der Keule, als
unterdgyptischer Konig trigt. Unter dem Geleit der koniglichen Standarten wird ihm ein (unter-
agyptisches) ‘Konigskind’ in seiner Sinfte, von drei gefesselten Minnern geleitet, gebracht, ver-
mutlich als Bestes der sich auf 400000 Stiere, 142200 Ziegen und 120000 Minner belaufenden
Beute?. Dies geschieht an einem Platz, der durch eine umfriedete Kapelle unterigyptischer
Bauart, iiber der ein Reiher steht, nach Art frither Tempeldarstellungen als Tempelbezirk einer
Reihergottheit gekennzeichnet ist. In diesem Reiher 148t sich unschwer der von Kees verschie-
dentlich nachgewiesene alte Reihergott von Buto® erkennen. Wenn er nicht, wie spiter andere
Gotter beim Jubilaeumsfest, am Festplatz der Residenz eine Kapelle errichtet erhilt, sondern
das Bild sein Heiligtum in Buto selbst darstellt, findet dort die Besitzergreifung der ‘Beute’
durch den Konig statt. Die dargestellten Schlacht- und Trankopfer zeigen, daBl man bei dieser
Gelegenheit der Macht des besiegten Landes Ehren erwies. Mit Krone und Land wurde sie in den
erweiterten Staat aufgenommen. Wenn der Konig dies freilich auf einem Keulenkopf von riesigem
Ausmal} darstellen lie und ihn seinem heimatlichen Gott als Weihgeschenk stiftete, zeigt es,
daf} er seinen Sieg der weillen Keule zuschreibt und diesen Sieg in Hierakonpolis noch einmal
gefeiert hat. Vielleicht werfen einmal weitere Denkmiiler dieser Zeit neues Licht auf die Epoche
der Reichsgriindung und ihre Gotterwelt. Die Funde aus dem oberigyptischen Landesheiligtum
in Hierakonpolis gestatten Einblicke in die Welt, welche der Mythenbildung vorausgeht. Sie
sieht anders aus, als es die Mythe in Erinnerung behielt oder wahr haben will. Horus und Seth
sind beides Machte, die als Standarten mit anderen Michten dem Konig von Oberdgypten dienen.
Nicht Horus und Seth kimpfen miteinander, sondern zwei auch als Schlangen geltende Lowen,
auf den Schminktafeln Mischwesen, in den Beschworungen schillernde Begriffe, die mit noch
anderen wechseln. Noch gehort Oberdgypten nicht Seth, sondern dem Falken, dessen Namen
der Konig als Titel trigt, der in Hierakonpolis neben den &lteren ‘Seelen’ dieser Stadt damals

1 Die Doppelkrone erscheint auf Denkmalern des Koénigs Wdj-mw (1. Dynastie).

2 Quibell, Hierakonpolis, Bd. 1, Taf. 26b. Die Beutezahlen werden im Allgemeinen als ,, Ubertreibung*‘
angesehen (z. B. Meyer, Geschichte des Altertums I, 2, S. 130). Nimmt man sie als Zahl der Einwohner
Unteragyptens und ihrer Herden, scheinen sie nicht absonderlich hoch zu sein.

3 Kees, Gotterglaube S. sof.



Die Mittel der Vermenschlichung 93

als Landesmacht, spiter als Ortsgott einen Kult besaB. Noch gehirt Unteragypten nicht Horus,
sondern wird vom Falken eingebracht. In dem Heiligtum, das auch ein jiingeres Bild vom Konigs-
besuch in Buto als Stitte einer Reihergottheit kennt, steht diese Gottheit und nicht Horus!,
Schlangenbeschwirungen und einige verwandte Texte erweisen sich gegeniiber der Mythe als
altere und zuverldssigere Quellen, die freilich, wie so vieles aus der Friihzeit, vor allem auch die
erhaltenen Schriftdenkmiler, mit grofen Teilen ungedeutet sind. Noch fehlen Spuren der Mythen-
bildung, die erst spiter eingesetzt und dann nicht zwischen Altem und Alterem, zwischen Marchen
und Geschichte, zwischen Dogma und Kunde zu scheiden vermag. Nichts zeigt, daB die Reichs-
einigung im Zeichen der Gotter der Mythe erfolgte. Im Gegenteil weisen alle Spuren auf andere
Verhiltnisse. Noch herrschen unberechenbare Michte, deren Wildheit nur mit Zauberei und
Gewalt gebdndigt werden kann. Ehe sich aus diesem soeben abgeklungenen Kampf eine Mythe
bildete, muBte der Albdruck der gespaltenen Welt, an welche die alten Gétter mit den in ihnen
groB gewordenen Kampfeigenschaften und Instinkten erinnerten, vergessen sein, und nur noch
das geschichtliche Ereignis selbst vor einer versunkenen Vorzeit stehen. Erst dann konnte die
Mythe ihre Kunde an die Stelle der Mirchen verlorener Méchte vor die Annalen der geschicht-
lichen Kénige riicken. Als Kraft, die zur Mythenbildung fiihrt, war frither das kénigliche Dogma
erkannt worden, das in der Person des Gottes Osiris ein neues Symbol des Konigtums findet.
Dieser Gott, der anstelle der von ihren Wunden stiirzenden kéniglichen Machte Horus und Seth
im Kampf um das Reich fillt, setzt als Vater jedem Horus ein neues Ziel, welches Erbe und
Sohnespflicht miteinander verbindet. An die Stelle der einander Wunden schlagenden Michte
tritt die menschliche Beziehung zwischen Vater und Sohn. An die Stelle zauberhafter im Kult
geiibter Heilung setzt die Mythe ihren eigenen schicksalsgebundenen Verlauf.

4. Die Vermenschlichung der Michte

Sethe hat in seinem Buche ,,Urgeschichte und ilteste Religion der Aegypter” die Vermensch-
lichung als ,,die augenfilligste Verinderung®, welche die ,,alten fetischistischen Ortsgottheiten
in ihrer Entwicklung erfahren haben'* (S. 24ff.) ausfithrlich beschrieben. Die alten Michte er-
halten in prichtige Gewinder gekleidete Menschenleiber und behalten von ihrer fritheren Gestalt
lediglich einen Rest. Da wo es angeht, gibt man ihnen anstelle des Menschenhauptes den Kopf
ihrer alten Form. Eine Verklirung des toten Konigs, der auf dem ,,Thron des Osiris* um die
Stitten des Horus und die Stitten des Seth zieht, schildert in vergottendem Preis seine Ge-
stalt. Hinde, Arme, Leib, Riicken, Hinterteil und Fiille werden als Atum gepriesen, sein Gesicht
jedoch als Schakal, die alte Gestalt des ,,Ersten der Westlichen*, des Totengottes von Abydos?2.
Atum gilt hier als vorziiglich menschengestaltiger Gott. In der gleichen Weise, die Leiber als
Atum, die K6pfe als Reste ihrer einstigen Gestalt sind unter den groBen Géttern vor allem Horus
und Seth, Thoth der Ibis, Sobek das Krokodil, Chnum der Widder vermenschlicht. Durch das
gefiltelte Kopftuch sind die verschiedenartigen Teile trefflich zur Einheit verbunden. Sie mutet
nicht widernatiirlich an. Unter dem Tierkopf kann man iiberall das Menschenhaupt vermuten.
So wirken die Kopfe wie Masken, die Gesellschaft dieser Gétter wie geheimnisvoll verkleidete
Wesen. Wo dies nicht moglich war, hat man andere Losungen gefunden. Von den Kronengbttinnen,
die mit den Kronen ihre eigentliche Gestalt auf dem Haupt tragen, erhilt die Geierg6ttin von
Elkab den Balg ihrer Tiergestalt als Haube, deren Kopf ihre Stirn kront, und deren Gefieder
ihr Haupt umschliet. Die Kobra der unteragyptischen Kronengottin riickt als Diadem an ihre
Stirn. Skorpion und Fischmichte, der Gott der Lotusbliite von Memphis, Baumgottheiten und
andere nehmen die alte Gestalt auf ihre Kopfe, Hathor die Himmelskuh lediglich ihr Gehorn,

1 Kees meint ibd., der Reihergott erscheine ,,nunmehr als ,,Horus von Pe‘, ohne indessen seine
alte Reihergestalt aufzugeben‘’.
2 Pyr. 135, vgl. Sethe, Urgeschichte, S. 25, Anm. 1, S. 95, Anm. 1.



04 IV. Der mythische Gottesbegriff

das die Sonnenscheibe umschlieBend iiber ihrem Scheitel steht. Nach diesem Vorbild tragen
andere Gottheiten wie Isis und Nephthys — Isis dabei vielleicht auch ihre alte Form als Thron —
oder die Gottin des Rechts oder Gau- und Stadtgétter ihre Namen auf dem Haupt. Andere Gott-
heiten nehmen ihre alte Form, die sie schlechterdings nicht als ‘“Kopf’ tragen konnen, in die Hand,
so die Gottin Neith Pfeile oder Pfeil und Bogen. Uberall ist die Menschengestalt Triger der
Gottlichkeit geworden. In sie werden auch die Naturgotter, Sonne, Himmel, Erde, Luft, Nil
und Meer gekleidet, wobei man den “Nilen’ eine fiillige Gestalt gibt, Wassergottheiten eine wiBrige,
dem Getreidegott (Npr) eine ‘kornige’ Haut! malt und in den Farben eine weitere Unterschei-
dungsmoglichkeit fand. Hat doch auch der Weltschopfer den Wesen verschiedene “Farben’ ge-
geben (s. S. 103). Auch sonst hat der Vorgang der Vermenschlichung in der Mythe seinen Nieder-
schlag gefunden, wird jedoch dort umgekehrt, indem man die jiingere Form als das Anfingliche
und den Rest in Tiergestalt als das Hinzugekommene, den Gottern erst im mythischen Geschehen
Verliehene erklart. So wird im Ramesseum-Papyrus die Austeilung der Brothilften an die ,,Grolen
Ober- und Unteridgyptens” als,,den Gottern Kopfe geben erklirt (Dr. T. S. 207), wozu Horusan
Thoth den Befehl: ,,Gib ihnen ihre Kopfe!” erteilt, was Thoth in der folgenden Rede — ,,Gnidig
ist Euch Geb, er gibt Euch Eure Kopfe!“? — als Befehl des Geb den Gottern mitteilt. Dieser
Befehl findet sich sowohl in diesem Festspiel (Dr. T. S. 147) wie in der Speisetafel als Rede zu
einer Wasserspende: ,,Thoth, gib ihm seinen Kopf!*“ (Pyr. 10), und als Befehl des Geb an Thoth
zum Darbringen von Kopfen der Opfertiere Ziege und Gans als ,,Kopf des Seth* (Dr. T. S. 153)
zum Senken des Pfeilers in Memphis wieder. Nach diesen Gotterreden haben die Gétter — im
Kampf um Aegypten — ihre Kopfe verloren. Als Ersatz gibt ihnen der hochste Gott und Richter
der Mythe von Memphis die Kopfe, die sie von nun an tragen3, wie ja auch spiter der Kuhkopf
der Gottin Isis als Ersatz fiir ihr von Horus in einer Anwandlung von Zorn abgeschlagenes
Menschenhaupt gilt. Danach hitte sich bis zur ersten Formung der memphitischen Mythe die
neue Auffassung der Gottergestalt derart gefestigt, daBl die Menschengestalt als Grundform und
der Rest der Tierform als ‘Ersatz’ abgeschlagener Menschenkopfe gelten konnte. Die besondere
Rolle, Kipfe wieder anzusetzen und so zu neuem Leben zu verhelfen, kommt Geb auch noch
im Nachwirken des alten Totenkultes, der noch keine Mumifizierung kannte, zu. In einem alten
Bestattungsritual, das ,,Skelettform der Leiche und einen Grabbau aus Ziegeln'‘ voraussetzt?,
wird dem Toten gesagt: ,,Dir ist Dein Kopf an Deine Knochen gekniipft! Dir sind Deine Knochen
an Deinen Kopf gekniipft!”“ (Pyr. 572). Ahnlich sagt in der Speisetafel vermutlich Geb zu Osiris,
dem Konig: ,, Ich gebe Dir Deinen Kopf, ich befestige Dir Deinen Kopf an Deine Knochen!"
(Pyr. 9). Ein alter Grabzauber, der die in der Erde zerfallenden Glieder des Toten wieder ver-
einen soll, erhilt im mythischen Ritual einen neuen Sinn und erklirt hier vermutlich den Kopf
als von Seth abgeschlagen und von Geb wiedergebracht. Auch hier diirfte es sich um einen ‘neuen’
Kopf, den Kopf des ,,Ersten der Westlichen handeln, der in anderen Spriichen ausdriicklich
als ,,Gesicht” des verklirten Toten bezeichnet wird (s. S.93).

Hebt sich so im Vergleich der alten und neuen Formen die Vermenschlichung deutlich
ab, ist sie doch als Vorgang kaum aufzuspiiren. Die Schrift schreibt die Gotter in ihrer alten
Form, Horus mit dem Falken, Seth mit seinem Tier, Neith mit ihren Pfeilen, die Kronen-
gottinnen als Geier und Schlange, Anubis mit dem Schakal und so fort, obwohl schon in der
Thinitenzeit als Wortbilder auch Gotter in Menschengestalt auftauchen — der Gott von Li-
byen mit dem Kopf des Sethtieres oder dem Falkenkopf, die Gottin Uto mit ihrem Namen

1 L. Borchardt, Das Grabdenkmal des Kénigs Sahure, Bd. 2, Taf. 30.

2 Dieser Text findet sich, worauf mich Kees aufmerksam macht, auch Naville, Festival Hall, Taf. 19. 3.

3 Sethe erwagt Dr. Texte S. 209 (98a) diese Auffassung der Textstellen, entscheidet sich jedoch
in Anlehnung an ein Beispiel des im Folgenden angefiihrten &lteren Totenglaubens fiir eine andere Deutung.

4 s. Spiegel, Die Erzahlung vom Streite des Horus und Seth, S. 45f.

§ Pyr. Spr. 355 (Sethe, Kommentar, Bd. 3, S. 71).



Der Vorgang der Vermenschlichung 05

als Szepter!. Die Schrift hilt so im Wesentlichen an ihren vor der Vermenschlichung geprigten
Formen fest. Als allgemeines Gotterdeterminativ erscheint im Alten Reich der Falke auf der
Standarte. Der Falkengott scheint so auch noch wihrend des Aufstieges des Sonnengottes als
der Gott schlechthin zu gelten. Als gleichwertiges Gottinnenzeichen kommt gelegentlich die
Kronenschlange vor (Pyr. 137, 606). Erst im spiten Alten Reich findet sich neben der Falken-
standarte als Gotterdeterminativ ein hockender Mann mit Gotterkleid, Gotterbart und Gotter-
periicke. Wenn dies neue Zeichen in den Pyramidentexten nicht verwandt wird, hat dies wenig
zu bedeuten, da hier allgemein Menschengestalten nicht aufgenommen werden. Erhilt doch
auch Min anstelle seiner ithyphallischen Gestalt eine Falkengestalt, der man den Kopfschmuck
des Gottes, die beiden hohen Federn und das lange, sonst zum Boden hingende Band belassen
hat (Pyr. 1948). Ebenso geht es dem Gott von Busiris (Pyr. 614a M). Auch die Gottin der Ge-
burtsstitte (Mshn.t) wird mit dem Falken auf der Standarte geschrieben, der ihren eigen-
tiimlichen Kopfschmuck trigt. Die dlteste Schreibung hat dafiir einen Frauenkopf mit dem
Schmuck der Gottin (Pyr. 1183, 1185). Dies zeigt, daB die Gottin in der Vorlage mit der Menschen-
gestalt geschrieben war. Bei Ptah, Hathor und der Gottin des Rechts diirfte dhnlich verfahren
sein. Sie finden sich auf anderen Denkmilern und in den Beamtengribern, Ptah in altertiim-
licher Menschengestalt?, Hathor mit Kuhhornern und Sonnenscheibe thronend, die Gottin des
Rechts mit ihrer Feder stehend. Statuengruppen des Konigs Mykerinos und Bilder der Pyramiden-
tempel seit der 5. Dynastie (s. S. 16) zeigen menschengestaltige Gotter. Unter den Gottern
Oberigyptens, denen Konig Pepi II. opfert, finden sich als Tiergbtter einzig zwei Paare der
,,WeiBen (Paviane)*, denen fiir Unterigypten die heiligen Stiere von Memphis und Heliopolis
entsprochen haben diirften (s. S.13). Nicht menschengestaltig sind in diesen Bildern ferner
einige den Konig umgebende Figuren, die iiber ihm fliegenden Himmelsgétter Falke und Geier
und die beiden Kronengottinnen in ihren Korben auf den Wappenpflanzen Ober- und Unter-
dgyptens, die simtlich auch vermenschlicht vorkommen, jedoch zum Schutz des Konigs und
als Symbole neben seinen Namen ihre alte Gestalt tragen. Ein anderes Bild ergeben demgegen-
iiber die Darstellungen vom Jubilaeumsfest. Auch hier sind ober- und unterigyptische Gotter
versammelt. Sie empfangen Opferzuwendungen und werden von ihrer Priesterschaft begleitet.
Doch findet sich unter ihnen kein einziger Gott in Menschengestalt. Die Gottin der Schrift
und der Baumeister, die menschengestaltig mit dem Pantherfell bekleidet fiir den Kénig Sahuré
die Beute aus Libyen niederschreibt und ihr Schriftzeichen auf dem Kopf trigt, empfingt in
den Bildern des Jubilaeumsfestes noch als Standarte ,,im See“ — wie man hier und sonst (Pyr.
653) das auf dem Schlitten stehen bezeichnet — ihr Opferrind. Neith erscheint in zwei Formen
als ,,Neith von Libyen“ und ,,Gebilde der Neith*3, zwei Standarten mit Pfeilen. Bei den Fest-
handlungen selbst sind die Kapellen des Horus von Edfu und des Seth von Ombos als ober-
agyptische Heiligtiimer und die des Horus von Libyen als unteridgyptisches Heiligtum dargestellt.
Hier fehlen die Gotter, die auf den Bildern der Pyramidentempel hinter ihren Kapellen stehen.
Ebenso werden im Wandschmuck der unterirdischen Kammern der Djoserpyramide von Sakkara
beim Staatsbesuch des Konigs von Kapellen des Horus von Edfu und des ,,GroBlen Weillen
(Pavians) als Gotter Oberdgyptens und des Falkengottes von Letopolis als Gott Unterigyptens
die Gotter neben den Kapellen nicht dargestellt. Hier wie beim Jubilaeumsfest diirften sie als
Géotterbilder in den Kapellen vorzustellen sein, in ihrer alten Form, mit der man sie in den Bei-
schriften schrieb. Aber auch die Kapellen vor den Géttern der Pyramidentempel diirften nicht
leer gewesen sein, sondern die alten Idole der hinter ihnen stehenden menschengestaltigen Gotter

1 Hilda Petrie, Egyptian Hieroglyphs of the first and second Dynasties No. 43ff.

2 Petrie, Tarkhan, Bd. 1, Taf. 3. 1; Taf. 37; Ptah auch im Denkmal Memphitischer Theologie in dieser
Gestalt (Dr. Texte S. 46, Junker, Gétterlehre S. 16), ebenso auf dem Annalenstein von Palermo (Urk. I,
249, 6, 244, 13), in den Beamtengrabern der 6. Dynastie meist ohne Determinativ.

3 Kees, Gotterglaube S. 1ozf.



96 IV. Der mythische Gottesbegriff

enthalten haben. So hat man allem Anschein nach hier die Gotter, wie man sie sich vorstellte,
neben den Kapellen ihrer Idole abgebildet!, wihrend beim Jubilaeumsfest und in der Djoser-
pyramide lediglich das, was man von den Goéttern sieht, erscheint.

Die Gottin der Schrift und der Baumeister ($§3.¢) wird in den Bildern des Jubilaeumsfestes
als einzige Gottheit auch menschengestaltig dargestellt. Sie spannt mit dem Konig den Strick
beim Abstecken des Festplatzes®. Wie alle anderen Bilder dieses Festes diirfte auch dies Bild
nicht etwas bloB vorgestelltes, sondern eine wirkliche Kulthandlung zeigen, die der Konig selbst
vornahm. So wire die Gottin bei der Kulthandlung leibhaftiz zugegen gewesen. Dies ist nur
moglich, wenn ihre Rolle von einer Frau, der Priesterin der Gottin oder der Konigin getragen
wurde. Ein dhnlicher Fall liegt im Ramesseum-Papyrus vor, wenn dem Gott ,,Der ohne Augen*
von Letopolis Brot und Bier als Ersatz fiir seine Augen gegeben werden. Wie dies geschieht,
geht aus dem Text nicht hervor, da nicht angegeben wird, wer die Rolle des Gottes trigt. In der
Illustration dieser Szene ist jedoch auch der im Text mit dem Falkenidol geschriebene Gott
dargestellt. Menschengestaltig trigt er einen eigentiimlichen Kopf, den Sethe als ,,gesichtslos*
erkliart (Dr. T. S. 250). Auch dies Bild diirfte kaum als einziges des ganzen Papyrus ein menschen-
gestaltiges Gotterbild® oder den Gott selbst, wie man sich ihn vorstellte, darstellen, sondern
einen Menschen, der die Rolle des Gottes trigt, vermutlich den Priester des Gottes. Dieser Priester
triige den gesichtslosen Kopf des Gottes als Maske und als weiteres Zeichen seiner Gétterrolle
ein Szepter. Alle anderen Personen werden, wie der diesem Gott den Krug Brot und den Laib
Brot iiberreichende Vorlesepriester in der Rolle des Horus, unmaskiert dargestellt. Konig, Priester
und Priesterinnen tragen ihre Amtstracht, zu der die ‘Requisiten’ des Festspiels, denen ebenfalls
Gotterrollen zugeschrieben werden, verschiedene Stibe und Schmuck, hinzukommen. In mehreren
Szenen stehen alte Kultsymbole im Mittelpunkt der Kulthandlungen, so der Pfeiler von Memphis,
der als Seth gesenkt wird (Dr. T. S. 157), und eine Falkenstandarte, um welche Priester feierlich
herumziehen (Dr.T. S. 254). Auch zwei Schiffe, deren Bug in Antilopenkdpfen ausliuft — wie
die Barke des Sokaris von Memphis —, tragen die Rolle des Seth, weil sie mit Palmenzweigen
geschmiickt sind und so Osiris erheben (Dr. T. S. 124, 247). Im Festspiel ist die Rolle etwas von
der Gestalt, auf die sie fillt, unabhingiges. Neben Personen erhalten auch leblose Dinge eine
Gotterrolle und nicht nur die des Horusauges. Die Menschengestalt hat demnach auf die Rollen-
zuteilung keinen Einflul. Hier bleibt die alte Vorstellung einer Verkoérperung der Macht in ihrem
Kultsymbol gewahrt. In derselben Weise kommen beim Jubilaeumsfest die Gotter in Gestalt
ihrer Standarten und Tempelbilder zusammen, Neith als Pfeilpaar, Isis als Thronkissen®, die
Seelen von Hierakonpolis als Schakale auf Standarten. Wie im Festspiel die weille Keule die
Rolle des Horus tragt (Dr. T. S. 12q), diirfte beim Jubilaeumsfest das Szepter des Horus von
Libyen, welches sein Priester dem Konig im unterdgyptischen Ornat iiberreicht?, die Rolle seines
Gottes tragen, ebenso Bogen und Pfeil, die der Konig im oberdgyptischen Ornat von Horus von
Edfu und Seth von Ombos empfingt®, die Rollen dieser Gotter. Diese Rollen stammen — im
Gegensatz zu anderen, welche erst die Mythe an Kultsymbole heranbringt (s. S.63f) — aus
dem Kult und haften an seinen Symbolen unabhingig von Vorstellungen, die man sich von
ihren Gottern macht. Sowohl die Bilder vom Jubilaeumsfest wie die Bilder zum Festspiel stellen
im Gegensatz zu den Schminkpaletten und den Bildern der Pyramidentempel nur das dar, was

1 Die menschengestaltigen Bilder des Horus und Seth werden einmal als , Seele des Horus‘ und
,»Seele des Seth'* bezeichnet (Jéquier, Le monument funéraire de Pepi II, Bd. 2, S. 48, Taf. 54, 56). Galten
die menschengestaltigen Formen als ,,Seelen‘‘ der alten Tiergestalten ?

2 v. Bissing, Kees, Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Re-Heiligtum, S. 3ff.

3 Dr. Texte Bild 23 (S. 256) wird eine Statue des verstorbenen Kénigs erhoben. Zur Frage der Mas-
kierung vgl. Sethe S. g5.

4 Kees, Gotterglaube S. ro1f.

5 v. Bissing, Kees, Das Re-Heligtum, Bd. 2, Taf. 16, 17.

6 ibd. Taf. 18, 19.



Nicht verwandelte Kultsymbole. Aufkommen des Begriffes ,,Gott" 97

man von den Kulthandlungen sah, und zeigen so die Gotter in ihrer alten Gestalt, in der sie
schon als Michte mit in den Kampf zogen und jetzt bei feierlichen Gelegenheiten im Fesptsiel
wieder auftreten. Auf den Schminktafeln erscheinen Falke, Lowe und Stier, ja zunichst auch
die Standarten nicht so, wie man sie in den Heiligtiimern und beim Auszug sah, sondern so,
wie man sie sich auf dem Schlachtfeld und bei ihrer siegreichen Heimkehr vorstellte. Auch die
Pyramidentempel zeigen als Gotter nicht die in den Tempeln aufbewahrten Gotterbilder, ob-
wohl vor sie Kapellen gestellt sind, in denen diese Bilder ruhen. Hier wie beim Vorfithren der
Beute aus Libyen sind die Gotter so dargestellt, wie man sie sich damals vorstellte. Auf den
Schminktafeln waren die angezeichneten Arme — also das menschliche — Fremdkorper an der
allgemeinen Tiergestalt, jetzt sind es die auf die Menschengestalt aufgesetzten Kopfe. Trotzdem
Vogel und Standarte Stricke und Waffen mit Menschenhdnden packten, blieben sie das, was sie
sind, Vogel und Standarte. Jetzt trigt die Menschengestalt einen Rest der alten Tiermacht.
Nach Ausweis der Rollsiegelabdriicke hat sich der Wandel der Auffassung wihrend der zweiten
Dynastie durchgesetzt. In dem Schrein, den Konig Djoser der Neunheit von Heliopolis stiftete
(s. S. 12), ist unter den erhaltenen Géttern auch Seth menschengestaltig dargestellt. So diirften
damals, trotzdem sich im Kult nichts dnderte, auch die Gotter, die zu Standarten und Kult-
symbolen der Festspiele gehorten, menschengestaltig vorgestellt worden sein. Die neue Gottes-
vorstellung prigt den Kult nicht um, gibt ihm jedoch mit der Mythe einen neuen Inhalt.

5.Der mythische Gottesbegriff

Wenn das frithe Christentum gegen die Verehrung von Tieren und Idolen als Ausbund
des Heidentums eifert, so wendet es sich gegen Reste, die in Aegypten nach dem Vorgang der
Vermenschlichung der Gotterwelt gleichsam als Asche des Feuers einer dlteren Kultur zuriick-
geblieben waren. Indem die Gotter menschliche Gestalt annahmen, biilte, was an wirklichen
Tieren und Idolen im Kult verblieb, das bisher Beste ein. Alles Menschengleiche, womit Kult
und Zauber sie umgab, fillt nun an die hierfiir um so vieles besser geeigneten Gestalten einer neuen
Vorstellung und 148t die alten Bilder als irdische Verkorperung, als Reliquie oder als Geritin
der Hand der ‘erkannten’ Gétter zuriick. Das Wort, mit dem der Aegypter ein verehrtes Wesen
als ,,Gott“ bezeichnete, ist dasselbe geblieben bis in die christliche Zeit und wird unbedenklich
auch von den Kopten — den christlichen Aegyptern — gebraucht, die Christus mit demselben
Worte nennen wie tausende Jahre vor ihnen ihre Ahnen die Gotter in Menschengestalt. Wie
weit aber reicht die Geschichte dieses Namens zuriick? Gab es zur Zeit der Staatenbildung in
Aegypten schon ein Wort, das iiberall gleichlautend die verschiedenen hiochsten Wesen bezeich-
nete? Die dgyptische Sprache hat uns eine Vielzahl von Wortern fiir gottliche Wesen und Michte
Geister und Seelen erhalten. Ebensoviele oder mehr diirften im Laufe der Entwicklung zum
alleinigen Staat verschwunden sein. Sind es Reste einer Vielzahl von Verehrungsweisen, welche
jede ihre Macht nicht nur mit anderen, meist unbestimmten Namen nannte, sondern auch von
ihr hier als ,,Macht*, dort als ,,Geist*, an dritter Stelle als ,,Herrlichkeit und so tiberall anders
sprach. Das spiter so geliufige Wort ,,Gott** diirfte sich als bevorzugtes Wort erst durchgesetzt
haben, als ein einziger Kult vorherrschte, und sich alle anderen Kulte glicklich schitzen durften,
an der Géttlichkeit des ,,Gottes”, spiter des ‘groBen Gottes’ teilzunehmen. Die entthronten
‘Michte’ werden als ‘die Gotter’, jeder einzelne als ‘stidtischer Gott’ in eine Gesellschaft auf-
genommen, welcher der jeweilige Gotterherr vorstand. Das allgemeine Wortbild fiir Gott, der
Falke auf der Standarte, wurde als Zeichen dafiir angesehen, daB zur Zeit seiner Wahl der Falke
schlechthin als Gottheit galt. Dies wiirde gerade auf die Zeit der Reichseinigung zutreffen®.

1 Sethe fiihrt unter der Annahme einer unterigyptischen Heimat dieses Gottes das Gotterdeterminativ
‘Falke auf der Standarte’ zusammen mit dem Determinativ der ,Kronenschlange’ fiirr Géttin (s. S. 95)
in butische Zeit zuriick (Urgeschichte S. 145), vgl. H. Ranke, Alter und Herkunft der ,, Léwenjagd-Palette*



98 IV. Der mythische Gottesbegriff

Doch wird damals der Falke auf der Standarte ,,Herr" und nicht Gott gelesen!. Das Wort Gott
wird mit der ‘Fahne’ geschrieben und tritt zunichst ohne Deutzeichen auf. Anzeichen sprechen
dafiir, daB dies Wort selbst in die Kulte erst eindringt. Eine Reihe von Priestern wird nicht
,,Gottesdiener'‘ sondern schlicht ,,Diener’’ genannt. Beim Jubilaeumsfest finden sich als ,,Gottes-
diener*'? je ein Gottesdiener der Neith und des Sobek gegeniiber ,,Dienern’* der Seelen von Hiera-
konpolis und Buto, des Konigs von Unterdgypten, des Apis, des Horus von Libyen, der Isis
und einem ,,Diener von Sais‘. Der , Mundschenk des Gottes''?® ist vermutlich ein Ersatz des
,,Mundschenk des Horus* (s. S.27), die Speise, die er auftrigt, wird spiter ,,Gottesspeise
genannt. Ebenso zeigen in den Pyramidentexten #ltere Varianten ,,Schlachtbank’ gegeniiber
jiingerem ,,Gottesschlachtbank™* und , Brot* gegeniiber ,,Gottesbrot”“ (Pyr. 214/866). In den
Dramatischen Texten findet sich das Wort ,,Gott” in zwei Zusammenhingen angewandt. Ein-
mal beim Geben von Képfen an die ,,Gotter”, also gerade in einem Zusammenhang, der fiir den
Vorgang der Vermenschlichung bedeutsam schien (s. S. 94), das andere Mal in einer Rede
des Horus an Osiris, dem er sagte: ,,Der Du gottlicher bist als ich!‘“ (Dr. T. S. 240). Das Wort-
spiel dieser Rede stellt das Wort ,,g6ttlich’ selbst und geht auf die Sakristei, den ,,géttlichen
(Palast), in welcher der verstorbene Konig in der Rolle des Osiris gekleidet worden ist. In den
Hymnen findet sich unter den Namen, mit denen Osiris in der Namensformel gepriesen wird,
auch der Namen ,,Gott". , Nut hat gegeben, dal Du Gott bist, Deinem Feinde zum Trotz, in
Deinem Namen ‘Gott’** (Pyr. 25 Var.). ,,Dich haben Isis und Nephthys in Assiut begrii@t. Denn
Du bist ihr Herr in Deinem Namen ‘Herr von Assiut’, denn Du bist ihr Gott in Deinem Namen
‘Gott™* (Pyr. 630). Von Osiris wird gesagt: ,,Du bist der michtigste Gott. Es gibt keinen Gott
der Dir gleich ist!" (Pyr. 619). Seinen Vater setzt Horus ,,an die Spitze (k3.f)" (Pyr. 613) —
nach einer anderen Fassung ,,in die Herzen (h3.tjw)"“ (Pyr. 648) —, der Gotter”. Horus bringt
ihm die Gotter ‘zumal’, wobei sich keiner von ihnen von ihm entfernt (Pyr. 590 Var.). Er 1a8t
die Gotter Osiris folgen (Pyr. 611). Ihm gesellen sich die Gotter zu, richen ihn und ‘kniipfen
ihm sein ‘Gesicht’ (Pyr. 610), was fiir die Frage der Vermenschlichung bedeutsam sein kann.
,Wie Varianten zeigen, tritt die allgemeine Bezeichnung ,,die Gotter” an die Stelle der #lteren
,Horuskinder und des ,,Sethgefolges*‘, wobei zunichst das — wegen ihres Herrn verfehmte —
Sethgefolge, in jiingeren Fassungen auch die Horuskinder, durch die ,,Gotter”* ersetzt werden
(s. S. 44). In der weiteren Entwicklung tritt an Stelle dieser allgemeinen Gotterbezeichnung,
vereinzelt schon in Hymnen (Pyr. 626), in den Verklirungen in zunehmendem Ma@e, ,,die grofle
Neunheit”, die im Alten Reich mit neun Schriftzeichen ‘Gott’ geschrieben wird. Sie wird schlieB-
lich zu den ,,beiden Neunheiten'* verdoppelt (s. S. 23f.).

In den Verkldrungen stehen die Gétter und mit ihnen Osiris in einer jenseitigen Welt. Der
Konig tragt nicht die Gottlichkeit als Rolle, wie im Festspiel, sondern wird erst mit seinem Tode,
die konigliche Seele durch ihre Zauberkraft, der konigliche Leichnam durch die Verklirung,
vergottet. Die Gestalt, welche der Konig durch diese Vergottung erlangt, diirfte in vorziiglicher
Weise als Gottesgestalt gegolten haben. Merkwiirdiger Weise ist es nicht die reine Menschen-
gestalt, sondern die schon beschriebene Gestalt des ‘Ersten der Westlichen’ (s. S. 93): ,,Du bist
als Gott gestaltet (Sethe, Kom. I. 116), Dein Gesicht ist das eines Schakals wie (das des) Osiris,.
jener ‘Seele’ von Busiris (Ndj .t), jener ‘Macht’ in der ‘groBen Stadt’ (Abydos)* (Pyr. 2108).
Derselbe Spruch fiihrt dies aus: ,,Dein Gesicht ist das eines Schakals, Dein Leib ist der des Atum.
Deine Seele ist in Deinem Innern. Deine Macht ist um Dich*“ (Pyr. 2098). In dieser Gestalt hat

(Sitzgsber. d. Heidelberger Ak. d. Wiss. Phil.-hist. K1. 1924/25, 5), S. 9, Anm. 1. und Scharff, Archaeo-
logische Beitrage zur Frage der Entstehung der Hieroglyphenschrift S. 67.

1 Sethe, Urgeschichte S. 172.

2 Kees, Re-Heiligtum, Bd. 3, S. 56ff.

3 ibd UBdNalS. ox)

4 Pyr. 214¢/869c, 2194c.



Der ,,Gott", der ,groBe Gott", die , Gotter' 99

er ,,Macht iiber seinen Leib wie ein Gott" (Pyr. 2096), wobei Osiris als Beispiel gesetzt wird.
Der Satz ,,Macht hat der Gott iiber seinen Leib*‘!, der in einer Reihe verwandter Spriiche wie
ein Leitmotiv der Auferstehung aufklingt, setzt Osiris als Beispiel besonderer Gottlichkeit, weil
dieser Gott in der Mythe die Macht iiber seinen Leib verlor, sie jedoch dadurch wiedergewann,
daB ihm die Gotter sein Gesicht kniipften, und ihn als ,,Schakal (Anubis) auf dem Halse'? aus-
statteten. Osiris als menschengestaltiger Gott mit dem Kopf einer alten Tiermacht gilt so in den
Verklarungen des koniglichen Leichnams als Vorbild besonderer Gottlichkeit, die der Konig be-
notigt, selbst ein ,,Gott" zu werden. Der aufsteigende Kult des Sonnengottes findet diesen Gottes-
begriff vor und eignet ihn sich an. In Spriichen, die seinen Ruhm kiinden, wird auch Ré zunichst
schlicht ,,Gott" und dann erst ,,Ré'‘ genannt?® Die Osiris nicht anheimgegebene kinigliche Seele
nennt Ré stolz ihren ,,Stadtgott (Pyr. 891). Meist begniigt man sich bei Ré nicht mit der Be-
zeichnung ,,Gott"’, sondern spricht von ihm als dem ,,groBen Gott". So wird er in einer Ver-
klirung als ,,Ré, der grofle Gott* iiber Osiris den ,,Gott" gestellt (Pyr. 760). Er ist der , grofle
Gott'’, zu dessen Thron der tote Konig gerufen wird (Pyr. 1190), zu dessen Gefilde er fihrt (Pyr.
1191), von dessen Scheuer er lebt (Pyr. 1182). Dies zieht nach sich, daB man auch Osiris ,,grofler
Gott" nannte (Pyr. 2000) und auch den Toten zum ,,grolen Gott verklart (Pyr. 272, 274). Doch
hat die Einfithrung des Sonnenkultes den Streit der Lehren entschieden, nachdem in einer Hymne
auf Geb dieser Gott gepriesen wurde: ,,Du bist der grofle Gott, Du allein. Dir hat Atum sein
Erbe gegeben. Dir hat er die Neunheit zusammen gegeben, Atum selbst unter ihnen" (Pyr.
1616/1617) und hier vor dem Aufkommen des Sonnengottes die Lehre von Memphis Geb als
groBten Gott herausgestellt hatte, dem sich Atum unterordnet. Bei diesen drei Géttern, Osiris,
Geb und Ré, wird die Gottlichkeit hervorgehoben, wenn sie auch den anderen Géttern zukommt,
und man unter dem neuen Gottesbegriff nun von den beiden Géttern (Pyr. 273) und nicht von
den beiden Herren spricht, oder auf Horus als alten Himmelsgott mit der Bezeichnung , éltester
Gott, Sohn der Hathor‘ (Pyr. 466) anspielt. Die allgemeine Bezeichnung von Géttern durch das
Wort ,,Gott" trigt die jeweilige Gottesvorstellung, solange nicht andere allgemeine Bezeich-
nungen an ihre Stelle treten. Wenn mit ihr die Standarten als ,,Gotter, welche Horus folgen™?,
das Kleid des Konigs als ,,Gott*, welcher vor ihm , sitzt* (Pyr. 57), bezeichnet werden, und man
zu der Schlange von ihren Gotterbriidern spricht und so auch sie in den Kreis der Gotter ein-
bezieht, scheint der Gottesbegriff auch nicht menschengestaltige Wesen einzuschlieen. Er kann
jedoch nicht hinter dem allgemeinen Vorgang der Vermenschlichung zuriickgeblieben sein,
sondern muB die neue Gottesvorstellung in sich tragen. Eine Anwendung auf Idole und Standarten
besagt lediglich, daB man sich auch Standarte und Idol als Form eines Gottes in Menschengestalt
vorstellt, wie es das Denkmal Memphitischer Theologie lehrt, wenn dort die urspriinglich gleichen
Gotter die Gotterbilder in ihren Kapellen als ihre Eigenart empfangen (s. S. 103). Die Bezeich-
nung Gott wird jedoch hervorhebend nicht dem alten koniglichen Falkengott und den anderen
fritheren Tiermichten gegeben, sondern Osiris und den anderen Géttern, welche die Mythen-
bildung an die Spitze setzt. Die Annalennotizen zeigen, daB der allgemeine Begriff , Gotter”
schon frith zur Bildung von Tempelnamen — ,,Freund der Gétter”, ,, Throne der Gotter', ,, Kithlung
der Gotter (s. S.6) — verwendet wird. In der Bezeichnung , Seelen* diirfte sich eine iltere
Gottesbezeichnung erhalten haben. Von ihnen erscheinen beim Jubilaeumsfest die Seelen von
Hierakonpolis und die Seelen von Buto, jedoch nicht die Seelen von Heliopolis, trotzdem der
,,Heliopolitaner” am Fest teilnimmt (s. S. 14), und in den Annalen der 5. Dynastie die Seelen
von Heliopolis an erste Stelle geriickt sind. Die jiingere Gottesbezeichnung der Neunheit tritt
in den Annalen erst wihrend der 5. Dynastie auf (s. S. 23). Die besondere Schitzung der Gott-

1 Pyr. 2064a/b, 2092b, 2093b, 2105b, vgl. 53a, 1300c, 2096b, 2116b.
2 Pyr. 157b, Sethe, Urgeschichte S.25, Anm. 1.

8 Pyr. 327a/328a, 482a/b.

4 Kees, Gotterglaube S. 191, Anm. 1.



100 IV. Der mythische Gottesbegriff

lichkeit scheint so in der Thinitenzeit aufzukommen und mit der Vermenschlichung zusammen-
zufallen. Einzig das allgemeine Wortbild des Falken auf der Standarte fiir ,,Gott”, das den ‘Gott’
in Tierform zeigt, scheint dem zu widersprechen.

Die Vorstellung des ,,gottlichen Falken' findet sich im Textgut erst in den Verklirungen,
in denen die Verwandlung in diesen koniglichen Vogel das schonste Bild fiir den Aufstieg des
Konigs zum Himmel ergibt. Zu dieser Gestalt gelangt die konigliche Seele durch ihre Zauber-
kraft — ,,Thn hat seine Seele geholt, ihn hat sein Zauber ausgestattet (Pyr. 250). Die Falken-
gestalt, die am Konig mit dem Horusnamen haftet, umschliet hier nicht mehr wie in der Vor-
zeit den Gott, der auf seinen Gegner lherabstoBt und Lidnder als Beute einbringt. Zwar liegt,
wenn der Konig sagt: ,,Ich bin der groBe Falke auf den Zinnen der Halle des Namenlosen‘ (Pyr.
1778) das Bild des Falken auf der Palastfassade vor, die den Namen des Konigs trigt, hier als
Weltgebaude gesehen, auf dem ein Konigsname fehlt. Doch erlangt der Konig diese Form als
,,wohlausgestatteter Geist, der Gestalt annehmen will“ (Pyr. 1771), das heiBit als “Seele’, die
sich ‘verwandeln’ will. Eine der Vorstellungen, die ihr offen stehen, ist die Falkenform, die ge-
meinsam mit der Verwandlung in einen Stern auftritt!. Der Falke, einst Symbol irdischer Macht,
ist in die jenseitige Welt versetzt und dient dort den groflen Gottern der Mythe. Wie sonst der
Konig gegeniiber dem Fihrmann sein Erscheinen mit Gotterrollen begriindet, will er als Falke
das, was Atum dem, der den Himmel trigt, schickt, zum Lande “Urwasser’ hiniiberbringen (Pyr.
1778), wie er als ,,Stern mit geschmiicktem (spd) Haupt und weitem Schritt Ré tiglich die Weg-
zehrung iiberbringt®* (Pyr. 263). Zum Himmel und nicht auf das Schlachtfeld ,,stiirmt* der Konig
als ,,gottlicher Falke'. Die verschiedenen Formen, welche die Seele hierbei annimmt, konnen
verschiedenen Zeiten und verschiedenen Zusammenhingen entstammen. In den Verklirungen
der Ichform steher sie deshalb wilerspruchslos nebeneinander, weil sich die konigliche Seele
verwandeln kann und verwandeln muB, um in das Sonnenschiff zu gelangen. Diese Verwand-
lung setzt zauberhaft, von niemandem gesehen mit der Verlesung der Verklirung ein und hilt
nur so lange an, als es Sprung und Flug in das Jenseits verlangen. Im Sonnenschiff fihrt der
Tote schon wieder in seiner natiirlichen, jetzt vergotteten Gestalt. Er sitzt aul seiner Bank,
ergreift sein Ruder oder leitet mit seinem Stab den Takt der Rudermannschaft. Auch eine Ver-
klarung, die den Konig nach der Geburt der Gotter an den fiinf Zusatztagen des Jahres, also
zum Neujahrstag, als Falken — das heillt als ersten der Dekangestirne? — aus seinem Ei schliipfen
laBt und dies in mythischer Form erzihlt, verschafft dem Konig lediglich fiir den Himmelsflug
die Falkengestalt, die jedoch zum SchluB des Spruches zu Gunsten einer anderen Vorstellung
aufgegeben wird?. In jenem ,,Nest* des Thoth im Feld der Tamariske*! (am) Gotterbrunnen wird
die konigliche Seele von Isis in ,,wiederholter Geburt‘‘ als ,,Bruder des (Gottes), der aus dem
Beine kam, der die beiden Briider schied und die Kampfer trennte’® in einem Vogelei ohne Fiile
und ohne Arme geboren (Pyr. 1962ff.). Als die Frage entsteht, wie er ,,gekniipft’* werden soll,
wird ,.ienes Erz" gebracht® Mit ihm kniipfen die Gotter den Konig in seinem Ei, und er ist
(neu) entstanden. Als die Gotter fragen: ,,Womit sollen wir das Ei, in dem er steckt, zerbrechen ?*,
kommt Sokaris von Sakkara, ,,dem seine Knochen geschmiedet und seine Gebeine geschnitzt sind“7.

1 Pyr. 748b, 1048b/d, vgl. 1207.

2 vgl. Pyr. 186 b/c, wo sich Orion zu dem Kbénig als seinem ,,Samen’ umwenden soll. Orion und
Sothis folgt der erste Dekanstern, der in der Spitzeit als Haroeris von Letopolis erklart wird (vgl. Gundel,
Dekane und Dekansternbilder S. 14, Anm. 3).

8 Pyr. Spr. 669 mit den von Jéquier, Le monument funéraire de Pepi II, Bd. 1, Taf. 10 veréffentlichten
Bruchstiicken.

4 Die Tamariske als Baum am Wiistenrand, aus dem der Mond aufsteigt, auch Pyr. 126¢.

5 Umschreibungen des Gottes Thoth in bliitenreicher Sprache (s. S. 24f.).

6 ,,eherne Taue" in Zusammenhang mit der Barke des Sokaris auch Pyr. 138.

7 Der Gott als Tempelstatue. Auch’ die Knochen des vergottlichten Konigs sind aus ,,Erz*‘ (Pyr.
530, 749, 1454, 2051), die des Sonnengottes aus Silber (Buch von der Himmelskuh).



Der ,,gottliche Falke* 101

Er zerbricht das Ei und 16st das Erz, wobei ihm die beiden ,,Goétterfithrer”, ,.der mit spitzen
Zihnen und ,,der mit langen Krallen zur Hand gehen... Auf die Frage schlieBlich: ,,Wo-
mit soll er fliigge gemacht werden?”, bringt man dem aus seinem Ei geschliipften Gott
nicht Fliigel, sondern ein Schiff, anscheinend die Barke des Sokaris!. In ihr fliegt er auf, mit dem
,,Siidwind als Nahrmutter? und dem Nordwind als Amme** und laBt sich nieder auf der Doppel-
feder seines Vaters Geb, der hier deutlich als der memphitische Urgott 7'3-tnn vorgestellt ist.
Die Nennung der Barke zeigt, daB gegeniiber dem mythischen Bild des im Ibisnest von den
Gottern gehegten Falkenjungen an der Vorstellung des auf der Totenbahre zwischen Isis und
Nephthys — als Siid- und Nordwind — ruhenden menschengestaltigen Toten festgehalten wird.
Fiir seine Seele wird das Erz gesprengt und das Ei — des Sarges — zerbrochen. Die Vorstellung
des , gottlichen Falken kommt erst in den Verklirungen als eine , Verwandlung™ der konig-
lichen Seele auf. Mit dem alten Falkengott hat dieser gottliche Falke nur die Gestalt gemein-
sam. Da er im Totenkult erscheint und dem Konige als Verwandlung erst mit dem Tode
zukommt, diirfte er auf einen falkengestaltigen Totengott zuriickgehen. Gétter und Orts-
namen einiger dieser Verklirungen verweisen auf memphitische Kulte. Die konigliche Seele
nimmt die Form des dortigen Totengottes selbst an. Mit Sokaris und seiner Barke verbinden
den Toten in seiner Rolle des Osiris schon Dramatische Texte und Hymnen, in denen er
als Sokaris von Horus getragen wird®. Das allgemeine Gotterzeichen der Falkenstandarte
geht so unmittelbar nicht auf den Gott der Kampfzeit, sondern auf einen Totengott zuriick,
vermutlich denselben, den man als Falken im Schriftzeichen der Westgottin und auf ihiem
Haupte sah*.

Auch das allgemeine Schriftzeichen des Falken auf der Standarte fiir “Gott’, das gegen
Ende des Alten Reiches noch einmal den Gottesbegriff aus einer Tiermacht abzuleiten scheint,
ja in den Pyramidentexten vielfach auch menschengestaltige Gotterbilder ersetzt, fiihrt auf
den Kult des koniglichen Totengottes Osiris, der in Memphis in seinem Namen ,,Sokaris" die
Falkengestalt tragen konnte. Die Wahl dieses Schriftzeichens ist kein Anzeichen dafiir, dal an
die Stelle der Menschengestalt eine neue allgemeine Gottesvorstellung tritt, sondern entspringt
der in den einzelnen Pyramiden sich in verschiedener Form auswirkenden Scheu, Schriftzeichen
von Menschen und Tieren — mit Ausnahme von Végeln und Schlangen — in die Sargkammern
aufzunehmen, und bezeugt zudem die besondere Rolle, die man der Falkengestalt in einem neuen
Glauben beim Aufflug der koniglichen Seele zuschrieb. In den Hymnen trigt Osiris als einziger
Gott der Mythe die Bezeichnung ,,Gott" als Name. Er gilt so in vorziiglicher Weise als Gott,
was schon im Ramesseum-Papyrus zum Ausdruck kommt, wenn Horus dem Vater die groBere
Géttlichkeit zugesteht (s. S. 98). Hierbei ist Osiris sicherlich nicht als Falke vorzustellen, sondern
in Menschengestalt, in der er ja spiter immer wieder dargestellt wird und, nach dem Schrift-
zeichen des Gottes ,Der von Busiris“ — Menschengestalt mit Szepter, Geiel und Doppelfeder
— zu urteilen, schon in seiner Heimat vorgestellt war. Doch findet Osiris und die Mythe von
Memphis die vermenschlichte Gottesvorstellung im kéniglichen Totenkult schon vor. Denn die
Gestalt, welche der Leichnam des vergotteten Konigs in den Verklirungen annehmen soll, der
Menschenleib mit dem Schakalskopf, ist die Gestalt des vermenschlichten ,,Ersten der West-
lichen“ (s. S.93. ¢8), des Gottes der koniglichen Nekropole der Thinitenzeit. Die Vermenschlichung
muB schon eingesetzt haben, als die Konige noch in Abydos begraben wurden, und der Herr
dieses Friedhofes dem kéniglichen Totenkult sein Geprige gab. Dal der Leib des Konigs unter
dem Schakalskopf gelegentlich Atum genannt wird?, und so der vergottete Konig das Schakals-

1 zu dem Beinamen der Barke vgl. den Namen der Fahre Pyr. 1769b.

2 dem mannlichen Wort ,,Siidwind (r§w)'* zuliebe ein mannliches Wort (3tw).
8 Pyr. 620b/c, 1824a/b, 1826a/b.

4 Borchardt, Sahuré, Bd.2, Taf. 1, 29.

5 s. S. 93, Pyr. 1298Db, 2098a, 135.



102 IV. Der mythische Gottesbegriff

gesicht nicht auf dem eigenen Leibe, sondern auf dem des Gottes Atum trigt, zeigt, daB in der
Residenz die Menschengestalt ein mythischer Begriff geworden ist, den sie mit der Schopfung
aufkommen liBt. Schon wenn die Mythe den Gottern die Tierkopfe als Ersatz ihrer abgeschlagenen
(Menschen)képfe (s. S. 86) erklart, setzt sie die Menschengestalt als urspriingliche Gottes-
gestalt voraus. In der Mehrzahl der Verklirungen, welche die Gestalt des toten Konigs vergotten,
wird die Vergottung seines Gesichts — ,, Empfange Dir Dein Gesicht als Schakal!“?, ,,Dein Ge-
sicht ist ein Schakal(sgesicht), Dein Schwanz ist ein Lowe(nschwanz)!’ (Pyr. 573) — betont.
Der in der Gestalt des ,,Ersten der Westlichen** verklirte Konig trigt Kopf und Schwanz von
Tiermichten anscheinend in gleicher Weise, wie die Trabanten des ,,Hirten von Hierakonpolis*
beim Jubilaeumsfest als Kopfschmuck die Bilge von Schakalen tragen?® und die , Herrin der
Baumeister beim Abstecken des Festplatzes das Pantherfell (s. S. g6), wobei — wie die Dra-
matischen Texte zeigen — das Gewand ebenso wie Kronen, Waffen und andere Kultsymbole
die Gottheit verkorpern konnen. Zur Zeit der Tiermichte diirften diese Verkleidungen den Trager
zauberhaft in die Rolle der Macht versetzt haben, auf welche die getragenen ‘Kennzeichen’ ver-
weisen. Nachdem sich die Menschengestalt als gottliche Grundform durchgesetzt hat, scheinen
die verbliebenen Reste von Tiermacht und Idol geradezu als Zeichen der Gottlichkeit ihrer
Triger zu gelten. Mit dem Schakalskopf ausgestatttet (Pyr. 2108) werden Osiris und der tote
Konig zum ,,Herrn des Schreckens’* — , Dein Ruhm herrscht am Tage, das Zittern vor Dir in
der Nacht!“ (Pyr. 2110). An dem Tierkopf als in Schrecken versetzender Maske erkennen die
Geister den Gott und einen gewalttitigen Gott. Die gleiche Rolle fallt im Ritual Ornat, Schminke
und Wohlgeruch zu (s. S.80). So werden die beiden Zeugstreifen, die der Konig als ,,Horus-
auge in Buto und Horusauge in den Hausern der roten Krone" iiberreicht werden, angesprochen:
,»,Du sitzt vor ihm — dem Konig — als sein Gott. Du 6ffnest ihm den Weg unter den Geistern,
so daB er vor den Geistern dasteht wie Anubis, der Erste der Westlichen* (Pyr. 57). Hier ist es
die Verkleidung, die ,,als Gott” dem Konig den Weg 6ffnet wie sonst die Standarte. ,,Gottes-
gewand" (Pyr. 9b4ff.) und ,,géttliches Kleid (Pyr. 533) an Gott und Konig machen den in sie
Gekleideten zum Gott. An ihnen haften Schrecken und Ruhm der alten Michte. Verkleidung
und Maske, Schminke und Wohlgeruch machen den Konig als Gott erkennbar. Mit solchen ,,Er-
kennungszeichen'* ausgestattet (Pyr. 737) kann er sich von der groBen Neunheit die Krone (Wrr.1)
holen (Pyr. 845). So bilden gerade Reste der alten Michte, welche die menschengestaltigen Gétter
als Masken und Attribute tragen, einen wesentlichen Teil, ja das Merkmal ihrer Géottlichkeit.

6. Vermenschlichung und Mythe

Die Mythe setzt die vollzogene Vermenschlichung voraus. In ihr tragen simtliche Gotter
von Natur eine Menschengestalt. Sie muB so nicht den Wandel der Tiermacht zum menschen-
gestaltigen Gott erkliren, sondern das, was von der alten Form der Gotter erhalten blieb, vor
allem die alten Gétteridole in den Allerheiligsten der Tempel. Sie tragen Formen, die zu der
neuen Gottesvorstellung nicht passen. So barg die Sokarbarke unter einem Uberwurf, aus dem
der Kopf hervorragt, das altertiimliche Falkenidol, die Barke des Gottes Amon unter einem
Tuch vermutlich einen Thron, obwohl beide Gétter auf Tempelbildern menschengestaltig dar-
gestellt werden. In einem Abschnitt des Denkmals Memphitischer Theologie, der Ptah die ,,Schaf-

1 Pyr. 896a, 2026, ,,in der Rolle einer Seele von Hierakonpolis** (Sethe, Kom. Bd. 3, S. 73f.). ,,Deine
Schultern sind (die Schultern des) ‘Richters’ (der unteragyptische Wegoffner), Dein Gesicht ist (das Gesicht
des oberigyptischen) Wegtffners” (Pyr. 769d). Auch .die Formulierung ,,Dein Gesicht ist vor Dir* (Pyr.
753¢, vgl. 790b) setzt eine Maske voraus. Kom. Bd. 1, S. 279 erinnert Sethe an die Sitte, den Toten ,,Re-
servekopfe' mitzugeben.

2 Kees, Re-Heiligtum, Bd. 3, S. 34; vgl. auch ein dhnlich verkleideter Knabe Wreszinski, Schafer,
AtlasTH, Taf. 275847



Vergottung der Menschengestalt durch Reste der Tierform 103

fung der Lokalgottheiten und ihrer Kulte* zuschreibt (Dr.T. S.68), wird die Form der Orts-
gotter als Erfiilllung ihrer Wiinsche erklirt. ,,Er schuf die Gotter, er errichtete die Stidte, er
griindete die Gaue, er setzte die Gotter auf ihre Kultstitten, ... er machte ihren Leib so, dafl
ihre Herzen zufrieden waren. Und so traten die Gotter ein in ihren Leib aus allerlei Holz, aus
allerlei edlem Stoff, aus allerlei Ton und allerlei Dingen, die auf ihm" — Ptah als Erdgott —
,,wachsen, und nahmen darin Gestalt” (ibd.). Da die Gotter der Stidte und Gaue verschieden
sind, wird dies als ihr Wunsch erklirt, den ihnen der Schopfer erfiillt hat, indem er ihnen ihre
verschiedenartigen Gotterbilder gab. Dall die Mythe die Tierkopfe der alten Goétter als Ersatz
der abgeschlagenen eigenen deutet, wurde schon hervorgehoben (s. S. 94). Der konigliche Toten-
gott, dessen Namen ,,Erster der Westlichen* noch in einer Hymne mit dem Schakal determiniert
wird (Pyr. 592), verliert als Osiris das Tiergesicht, woméglich weil ,,Der von Busiris'* ein Menschen-
gesicht trug, und wird so zum menschlichsten Gott der agyptischen Gétterwelt, in dem man
das Menschenschicksal begriff. Warum haben ‘die anderen Gotter der Mythe, Horus, Seth und
Thoth ihre Tierkdpfe behalten? Innerhalb der Gétterneunheit von Heliopolis wird, wie es die
Triimmer des von Djoser gestifteten Schreines zeigen, auch Seth vollig vermenschlicht darge-
stellt. Warum setzt sich die véllige Vermenschlichung nicht durch? Hitten nicht wie bei Osiris
die Namen und das eine oder andere Attribut geniigt ? Die Teilnehmer am Festspiel tragen keine
Maske und iibernehmen doch die Rolle auch dieser Goétter. Die alten Michte haben ihre Kopfe
behalten und tragen sie als ihre Eigenart — die dgyptische Sprache nennt es ihre ‘Farbe’ (Dr.T.
S.69) —, die sie zugleich mit den Idolen ihrer Kultstitten, ihren Bildern auf den Standarten
und ihren Schriftzeichen verband. Die Gotter unterscheiden sich nicht wie die Menschen durch
Gesichtsziige, sondern durch das, was sie sind. Dazu gehort bei den alten Gottern das, was sie
aus der Vorzeit mitbringen. Zwar verschwinden an der Menschengestalt alte Attribute. Die Ge-
folgsgotter — die Seelen von Hierakonpolis und der Wegoffner! — verlieren ihre Waffen, Seth
den Pfeil, den er in Tiergestalt anstelle eines Schwanzes trigt, und der zu ihm, wie zu Horus
der Bogen, einmal in besonderer Weise gehorte, da beim Jubilaeumsfest vor den Kapellen der
Gétter Horus und Seth dem Konig Bogen und Pfeil gereicht werden, und noch im Neuen Reich
Horus und Seth den Konig im BogenschieBen unterrichten?. Die Tierkopfe jedoch tragen sie als
ihre Gesichter. Sie machen sie zwar nicht erst zu Gottern, stellen aber wie das,,Gottesgewand*
des Osiris Kennzeichen dar, an denen man sie als Horus, Seth und Thoth erkennt. Fraglos ist
trotzdem der mythische Gottesbegriff nicht mehr dem Tier, sondern dem Menschen abgesehen.
Tiergotter und Idole waren untereinander viel griindlicher verschieden, als wir uns dies heute
mit unsern Ordnungsbegriffen vorstellen kénnen. Raubtier, Vogel, Schlange, Pfeil, Stock, Kleid
und Krone sind Wesen, die sich nur als ,,Michte, die eine Eigenschaft in hervorragender Weise
hervorkehren, vergleichen lassen. Als Staatssymbole geraten sie in die Hande von Menschen,
die in einer uneinigen Welt ihre Verschiedenheit iiber alles Gemeinsame setzen. Zur Zeit der
Reichseinigung beherrscht diese Verschiedenheit die Vorstellungswelt. Auf dem Schlachtfeld
siegen Lowe, Stier, Geier und Falke. Als gottliche Krifte lassen sie sich nur zauberhaft in der
Person des Konigs oder als seine Feldzeichen vereinigen. Zwischen ihnen kann keine Mythe
spielen. Der Konigstitel ‘Horus’, die Bezeichnung der Menschen als ‘Kibitze’ und ‘Bogen’, die
Schakalsbilge der Trabanten des ‘Hirten’ von Hierakonpolis (s. S. 102) und andere Anzeichen
zeigen, wie weitgehend sich damals die Menschen ihren Machten anglichen. An die Stelle dieser
Verzauberung, die dem Menschen Wut und Schrecken der Tiermacht verlieh, tritt mit der Ver-
menschlichung der Gétterwelt ein neues Verhiltnis zu den Gottern, die sich selbst in zwiefacher
Weise zusammenschlieBen. Nun sieht man nicht mehr nur in Falkengéttern, in Schakalen, Widdern

1 Schakalsstandarten, zu denen Waffen — Keule, Pfeil und Bogen unterschiedlich beigefiigt — ge-
héren (vgl. Pyr. g21a, 1245¢). Noch auf Tempelbildern der «8. Dynastie tragt die Standarte des Wegdffners
einen Pfeil (Legrain, Annales Service Bd. 4, 14).

2 Lepsius, Denkmaler, 3. Abt. Taf. 33b.



104 IV. Der mythische Gottesbegriff

und Stieren denselben Gott, sondern noch in so verschiedenartigen Gottern wie dem Falkengott
von Memphis, dem Schakalsgott von Abydos, dem Wolfsgott von Assiut und dem Gott von Bu-
siris, die Osiris simtlich als ,,Namen‘‘ vereinen kann, weil sie sich nur noch durch ihre “Masken’
unterscheiden. Zweitens findet man nun zwischen den Goéttern menschliche Beziehungen, da sie
sich nicht mehr nur zu Paaren und Rudeln, zu Biindeln von Bigen und Pfeilen, zu ,,Méichten®,
,,Herren“ und , Herrinnen" zusammenschlieBen, sondern zu Familien und zu Generationen.
Wie ein neues Volk am Himmel leben die Gotter in ihrer Welt zusammen, denen die nicht mehr
als ,,Schakale” und ,,Kibitze' geschiedenen Menschen nun ebenso geschlossen gegeniiber treten.

Zwar hat man auch schon Tierméchte und Idole mit Menschenaugen gesehen und ihnen
zauberhaft Fihigkeiten zugeschrieben, die sie als Tier und Ding nicht besaBlen. So spricht man
Krone und Messer eine Zunge, dem Opferstier Beine und Arme zu und vermif}t sie bei der Schlange.
Die Wurzeln der Vermenschlichung liegen in Bild und Sprache, die vom Menschen aus die Welt
sehen und sie ansprechen. Was jedoch Tier und Ding als Macht erscheinen lie}, waren nicht diese
Bilder, die man auf sie vom Menschen her iibertrug, sondern das, was sie gegeniiber dem Menschen
auszeichnete, die Fliigel gegeniiber den Armen, Schnabel und Raubtiergebill gegeniiber dem
Menschenmund, Klauen und Krallen gegentiber Fingern und Zehen, das Gift der Schlange, Hiille
und Pracht von Fell und Kleid, der Duft der Salbe, die Kraft der Waffen, der ,,Flug* der Fiahre
und des Schiffes, die simtlich als Gotterwerk und Gottergabe gelten. Auf ihre Eignung im un-
berechenbaren Dasein wurden die Michte angesehen und ein ,,Horn* als ,,spitz und stark, gleich-
sam ein die Kehle durchschneidendes Messer tragend'* (Pyr. 270), die Spitzen eines Speeres zum
Fischstechen als Blitze des Ré, seine Widerhaken als Krallen der Pantherkatze (Pyr. 1212) auch
spater noch gepriesen. Als spiirende Hunde 6ffnen die Standarten den Weg des Konigs. Als mit
seinen Fiangen schlagender Raubvogel, als Gift speiende Schlange umgeben die Kronen den Konig
mit dem Schrecken ihrer Tiergestalt. Die Vermenschlichung kehrt die Welt um. Jetzt wird sie
nicht nur mit Menschenaugen, sondern als Ganzes und in ihren Teilen menschengestaltig, als
Mann oder Frau gesehen. Dem Menschen abgesehene Eigenschaften und Ziige machen die Gott-
lichkeit aus. Auch in der Sphinx steckt die Menschengestalt. Tierkdpfe, Fliigel und Attribute
passen sich ihr an. In den Verklirungen siugt die Kronengottin den Konig und fragt ihn, wenn
er mit seinem Tode zu ihr als seiner Mutter gelangt: ,,Warum bist Du denn nicht alle Deine Tage
gekommen ?** (Pyr. 1109), als hiitte der Konig seinen Bestuch bis zum letzten Tag seines Lebens
aufgeschoben. Die Gotter verkehren miteinander, wie es an einem groBen Hofe Sitte ist. Boten
und Pfortner melden Besucher an, der Gott erhebt sich und geleitet den Gast unter Zurufen
seines Gotterrates zum Ehrenplatz an seiner Seite. Hierbei werden die groflen Gétter als auf-
merksame, zuvorkommende Herren und zirtliche Viter und Miitter geschildert. Die Tochter
des Ré sitzen auf seinem SchoB. Sohn und Tochter reicht er die Hinde!. In der Rolle des Himmels-
herrn jauchzt Geb dem toten Konig entgegen, gibt ihm seine Hinde, kiiBt und herzt ihn (Pyr.
6560). Der Fihrmann freilich, der den Kénig iibersetzen soll, ist miirrisch, miBtrauische Dimonen
geben den Weg erst nach einem Verhor iiber Person, Woher und Wohin frei. Geister, die an der
,herrlichsten Stitte’ weilen, sind iiber die Stérung, die der Neuankémmling bringt, ungehalten
(Pyr. 930). Erst die Verklirungen haben die Welt so weitgehend vermenschlicht, da nun an-
scheinend alle ihre Teile menschengestaltize Wesen bergen. Der ,,schone Westen kommt als
Gottin mit schénen Locken dem Toten entgegen und begriit ihn als den von ihr geborenen,
den sie nun umarmt (Pyr. 282ff.). Ein Baum reicht ihm als Pfortnerin des Himmels die Arme
(Pyr. 1440), so auch der Weg, auf dem er als Horus geht (Pyr. 607) und die Leiter (Pyr. 1253),
auf deren Sprossen die Anubistochter und Thothgespielin steht (Pyr. 468). Das Meer — im
Tempel des Sahuré als Gott abgebildet (s. S. 13) — soll seinen Kopf senken und seine Arme
beugen vor den Winden, den Kindern der Nut, die mit Krinzen an ihren Hiuptern geschmiickt

1 seinem ,,iltesten Sohn‘ Bn.tj (Pyr. 608c, vgl. 1437¢), der ,, Tochter des groBen Gottes* Nfr.t (,,die
Schone*) (Pyr. 1208).



Vermenschlichung der Beziehung zwischen Gott und Mensch 105

auf es herabsteigen, um im Opferfeld fiir die groBe Isis Blumen zu ziehen (Pyr. 1213). Die Hand
des Erdhiigels im Ozean — eine der beiden ausgestreckten Hinde des Erdgottes (s. S.76) —
konnen die Erdbewohner nicht greifen (Pyr. 1022). Erst die Verklirungen zeigen die Folgen der
Vermenschlichung der Gotterwelt in dieser Fiille von Erscheinungen, doch verkehren auch schon
die Gotter der memphitischen Mythe wie Menschen miteinander und nicht wie Tiere. Isis reicht
ihre Brust (Pyr. 32). Seiner ,,Lippe’ verdankt Thoth, der ibiskopfige Gott, eine Strafe (Dr.T.
S. 109). Die Umsetzung der Kulthandlung iiber das Wortspiel in die Mythe versetzt den Zu-
schauer in die mythische vermenschlichte Welt. Aus dem Herausnehmen (3dj) der Keule wird das
Aufziehen (5dj) des Horus (Dr. T. S.129), aus dem Korn (i) dreschenden Stieren (‘ih.w) der
Wehruf des Horus, der seinen Vater (i) erschlagen (hw) sieht (Dr. T. S. 134). Auch das Horus-
auge macht keine Ausnahme und gilt entweder tanzend oder trunken als Midchen' — die Pupille
im Auge — oder als Gegenstand wie Halsschmuck und Kleid, den nur ein menschengestaltiger
Gott trigt. Wenn es im Netz gefangen wird?, kénnte es sich auf der Flucht in eine Gazelle oder
einen Fisch verwandelt haben. Doch diirfte es sich auch hier um die Krone handeln, die dem er-
trunkenen Gott vom Haupt gefallen ist, ,,aus welcher Horus das Wasser schiittete” (Pyr. 88).
Soll doch auch Seth weder das ,,weile‘‘ noch das ,,griine Horusauge anlegen'’, das heilit als Krone
aufsetzen oder als Diadem umbinden (Pyr. g6, 108). In den Hymnen wird die Liebe der Gétter
zueinander betont, die Liebe des Horus zu seinem Vater, der ihn in seine Arme schlielt, der Isis,
die vor Liebe zu Osiris jauchzend zu ihm kommt (Pyr. 632, 1787), ihn , Liebling der Erde”
(Pyr. 1886) nennt und ihm das mit dem Tode verlorene Herz wiederbringt®. Nut umarmt den
Leichnam des iltesten ihrer Kinder. Alles dies sind Ziige, die zwar aus einem dlteren Totenkult
stammen konnen, jedoch erst mit der Vermenschlichung zu natiirlichen Regungen der Gotter
werden.

Was man von Tiermichten und Idolen erzihlen kann, bleibt in einer Welt befangen, in,
der man zu Schlangen in einer eindringlichen, kindlichen Sprache spricht, in der Messer beilen,
Standarten greifen, in der sich Michte in unberechenbarem Wechsel erbittert streiten oder —
wie Lowe und Wiistenwild (s. S. 9o) — mirchenhaft miteinander spielen. Die Vermenschlichung
macht die Gétter zu verniinftigen Wesen. Sie behalten zwar ihre alte Natur als Verwandlungs-
méglichkeit und tragen gerade als Kennzeichen ihrer Verschiedenheit das “Beste’ der fritheren
Gestalt als Maske, Kleid und Kennzeichen. Doch wird Verwandlung und Maske von einem Kern
getragen, der den Menschen vertraut ist, seinem eigenen Leib. In ihn fliefen die eigenen Ge-
danken und Gefiihle natiirlicher und vollkommener als in Fisch und Vogel, obwohl er sich immer
noch auch in ihrem Leib mit seinem Leichnam oder seiner Seele versetzen kann. Vom Gott mit
dem Menschenleib verlangt man Vernunft und Giite. Im Kampfe zwischen den vorgeschicht-
lichen Reichen wire er vermutlich unterlegen. Jetzt aber, wihrend der Schrecken abklingt,
faBt der Mensch Zutrauen zu Gott, Gottin und Gétterkind. Freilich ist mit der Verwandlung der
Michte zu Géttern nicht zwangslaufig eine Mythe gegeben. Auch eine Welt von Menschengottern
kann sich auf die einfachen Gegebenheiten von Tag und Nacht, Himmel und Erde, Recht und
Macht ohne urzeitliche Mythe beschrinken. Wenn die Gétterlehren die Mythe in die Welt hin-
austragen, hat dies andere Griinde. Die Mythe setzt den Vorgang der Vermenschlichung voraus,
doch muf} zur Mythenbildung noch etwas hinzukommen. Was die Mythe auslost, wurde frither
beim Versuch, die ihre Gestalten wihlende Kraft zu finden, erkannt Es ist das konigliche Dogma,
welches nach der Reichsgriindung eine neue Zielsetzung verlangt. Das Horusauge, die Krone,
kann nicht mehr aus der irdischen Fremde geholt und einem ebenbiirtigen Gegner abgenommen

1 Dr. Texte S. 120 (20), 177 (70), vgl. Pyr. 93a, hier und Dr. Texte S. 177 (70) zum Uberreichen von
Wein aus Buto (im Ostdelta).

2 Dr. Texte S. 173 (66) von den Horuskindern, Pyr. rosa von ,,ihm‘ gefangen. Pyr. 99¢ soll ver-
hiitet werden, daB} ,,er’* — Seth — es im Netz fingt.

8 Pyr. 3c, e, 1892a, vgl. 1786b, 1640a, 828c.



106 IV. Der mythische Gottesbegriff

werden. So wird es in eine neue Ferne hinausgetragen als ,,Wegoffner” aus der gegenwirtigen
in die ewige Welt. Der es hinaustrigt, ist Osiris, der Gott der Mythe, den sie vor die dlteren Gotter
stellt und dem einen zum Bruder, dem anderen zum Vater gibt. Damit ist der Schwebezustand,
der zwischen den beiden Herren herrschte, gestort. Ein neuer Kampf um Aegypten beginnt,
der zunichst im Festspiel ausgetragen wird und dann in den Hymnen eine eigene, vom Kult
abgeloste Wirklichkeit gewinnt, welche der tote Konig in den Verklirungen sich auf die Mythe
berufend betritt. Im Festspiel triagt das Konigtum noch selbst die beiden Hauptrollen der Mythe,
der tote Konig die Rolle des Osiris, sein Nachfolger die Rolle des Horus, nachdem vormythisch,
als Erbe der Tiermichte, der Konig in einer Person die Rollen des Horus und Seth getragen hat,
die sich zueinander unberechenbar wie Tiermichte verhalten und an den einander viehisch bei-
gebrachten Wunden sterben. Die Mythe nimmt aus dem Konig die Todesursache wieder heraus,
die einmal in ihn geriet, als er neben der eigenen Macht noch die Macht des von ihm erschlagenen
Feindes verkorperte. Die Vermenschlichung erschwert Vorstellungen von Mischwesen, die wie
noch einzelne Schriftbilder zwei Kopfe tragen. Wenn jetzt Horus und Seth als konigliche Gotter
auftreten, geht der Konig zwischen ihnen (Pyr. 390, 683). Der mythische Gott trigt ein ein-
helliges Schicksal. Dies Schicksal ist durch ein Dogma erhirtet. Seine Unabwendbarkeit be-
stimmt die Haltung des Konigtums, dem sie die Rollen zuteilt. Osiris mu erschlagen werden,
damit ihn sein Sohn richen kann. Der Tod trifft ihn von der Hand des Bruders, der ihm die
Krone entreilt, damit sie Horus — als sein Auge — zuriickholen kann. Seth muf} den Leich-
nam zerstiickeln, und die Glieder verstreuen, damit ihn Horus im ganzen Lande suchen und
den gefundenen in Ehren begraben kann. Mit der Thronbesteigung ist der Tod des Vaters
,gericht“. Mit der Besitzergreifung der beiden Linder kann der gesuchte und gefundene
Leichnam begraben werden. Die Mythe ist spiter ausgesponnen worden, wobei viele Einzel-
ziige das Schicksal, welches iiber ihren Gestalten hingt, hervorheben und erschweren. Osiris
fallt als junger Mann, noch ehe ihm ein Sohn geboren ist. Seth totet Osiris, Isis weckt den
Leichnam zu neuem Leben und empfingt ihr Kind, Seth jedoch trifft den ,,Erschépften’ zum
zweiten Male, zerstiickelt ihn und wirft ihn diesmal in den FluB, der die Glieder des Gottes auf
die Gaue verteilt, so dafl Horus, den Isis im Versteck aufzieht, Aegypten erobern muf}, um Osiris
begraben zu kénnen — die Vereinigung der beiden Lander bedeutet das Begribnis des Osiris.
Nut selbst vollzieht die Rache an Seth, ihrem ungeratenen Sohn, obwohl so eine Mutter ihr Kind
totet!. Der Grundbestand der Mythe, soweit sie das Konigtum betrifft, ist schon bei ihrer Ez1-
schaffung gegeben. Das unabinderlich Schicksalshafte, welches ein Ereignis aus dem anderen
entwickelt, kniipft schon damals die Mythe, obwohl sie nicht als Ganzes erzihlt wird. Es ist
das Dogma des geschichtlichen Konigtums, welches zur Mythe verklirt erzdhlt und spater auf
jeden Menschen iibertragen wird. Die Vermenschlichung ermoglicht so den Gottern, ein Schicksal
zu tragen. Dies Schicksal selbst jedoch kommt ihnen vom Konigtum zu.

Im Festspiel iiber Kulthandlungen gesponnen, erscheint die Mythe. Was sie prigt, ist
das Dogma des Konigtums. Thre Formung erfolgt iiber das Wortspiel zwischen Gétterrede und
Kultsymbol. Das, woraus Dogma und Wortspiel schopfen, ist freilich ein drittes. Was die Mythe
erzihlt, ist nicht frei erfunden. Wie die alten koniglichen Machte vermenschlicht die Kopfe ihrer
Tiergestalt als Maske weitertragen, nimmt die Mythe das, was man sich mirchenhaft von diesen
Michten erzdhlte, auf und formt es im neuen Dogma iiber das Wortspiel um. Wenn sie den
Géttern anstelle ihrer abgeschlagenen Kopfe Tierkdpfe gibt, welche die Gotter so, wie man sie
sich vorstellt, schon tragen, setzt sie die Vermenschlichung voraus. Nacheinander kommt es
in der Frithzeit zu den Neuerungen, welche die dgyptische Kultur geistig begriinden. Durch Zu-
sammenfall von Schrifterfindung und Staatsgriindung wird das Koénigtum mit der Reichs-
grilndung geschichtlich. Die Konige treten unter ihren Namen die Herrschaft iiber die beiden

1 Urk. VI, 56, 6ff.



Aufkommen der Géotterschicksale 107

Linder an. Mit ihren Namen machen sie Geschichte, was die anonyme Tiermacht nicht ver-
mag. Dieser mit der Schrift iiberlieferte Name verhiitet, daB sie spiter zu mythischen Gestalten
werden. Doch bekundet er als ‘Horus’-Name zugleich die Géotterrolle, die sie tragen, und die
der Natur der Macht entspricht, die ihnen das andere Land als Beute zufiihrt. Gegeniiber anderen
Tiermichten der frithen Denkmiler zeigt der Falke mit Standarten dlterer Bilder erste Spuren
der Vermenschlichung, die noch umgekehrt wie spiter am Rande der Tiergestalt erfolgt zu dem
Zweck, dem Vogel das Einbringen Unterigyptens zu ermoglichen. Mit dem Anfiigen des Armes
an den Tierleib beginnt der Vorgang der Vermenschlichung. Auf der Narmerplatte ermdoglicht
er der Tiermacht eine Handlung fiir das Konigtum. Mit der Befriedung des Landes kommen
andere Aufgaben hinzu, denen die Michte in ihrer Tiergestalt nicht gewachsen sind. Abdriicke
von Rollsiegeln mit Schriftbildern von Gottheiten entlegener Weinberge zeigen, dal sich die
Vermenschlichung der Gotter wihrend der 2. Dynastie durchsetzt. Auch die Vermenschlichung
der Tiermichte ist so ein Vorgang, den die Reichsgriindung mit sich bringt. Neben der Menschen-
gestalt des Namen und Schicksal tragenden Konigs' ist in der befriedeten Welt die anonyme
Tiermacht unterlegen. Selbst die nicht vermenschlichten Zeichen der Schrift und die Bilder
erfahren eine ‘Bindigung’. Der Lowe scheint nicht mehr zum Sprunge bereit zu briillen, sondern
ruht majestitisch, ein Ausdruck geballter, herrschender und nicht mehr kidmpferischer Kraft®.
Der Falke streckt nicht mehr seine Finge aus zum Packen seiner Beute, sondern steht aufrecht,
hochragend iiber dem Palast des Kénigsnamens, nicht anders als ein Wappentier. Die Biische
der Papyruspflanzen werden nicht mehr ‘wild’ in ihrem zufilligen Wachstum dargestellt, sondern
so, daB der Busch von der Mitte aus spiegelbildartig nach beiden Seiten gestellt je eine aufrecht
stehende und eine morsche umgebrochene zeigt. Wenn sich ein Konig der zweiten Dynastie
,,Cottessame** und Konig Djoser ,,Gottesleib*“? nennen, diirfte dies sowohl die Rolle des Konig-
tums bei der Vermenschlichung wie auch das Fortschreiten dieses Vorganges erweisen. Das ge-
schichtliche Kénigtum hat eine Gottesgestalt gefunden, als deren Same und Leib sich der Konig
allgemeiner und passender rithmen kann als spiter zuriickgreifend mit , lebender Falke' und
,.starker Stier. Mit diesen Gottern in Menschengestalt wird die damalige Welt auch geistig
geordnet und befriedigt. Als Gétter lachen Himmel und Erde. In langer Reihe bringen Gotter
und Géttinnen die Gaben der Stidte und Gaue. Der Erdgott nimmt den toten Konig bei der
Hand, die Himmelsgéttin schlieBt ihn in die Arme. Die Mythenbildung setzt die Vermenschlichung
fort. Nut gebiert nicht einen Wurf Nilpferdkilber, sondern fiinf Gétter, von denen jeder sein
eigenes Schicksal trigt. Das Unheil, welches im Kampf der Machte ihre Helden als Wunde und
Verstiimmelung befiel, den Sturz der Krone und der Sonne? 1dBt die Mythe einem Gott als Schick-
sal zukommen, der sterben muB, damit das ewige Konigtum regiert. Die Wildheit des Raub-
tiers und der mérderischen Waffe, das was man einst an den Méchten rithmte®, hat sie zusammen-
gefaBt dem Gotterfeind auferlegt und so die anderen Gétter der Mythe von dem Schrecken
ihrer Tiernatur befreit. Das wechselnde Kriegsgliick, das frither bald das ‘Auge’ in die Fremde
fithrte und bald es befreite, heftet sie an den Gott des lebenden Konigtums. Die Miitterlichkeit
der Vogel im Nest, die Schreie des Klagevogels gibt sie ihren beiden Frauen, die den ‘Gott’ der
Mythe lieben und beweinen und seinen Sohn aufziehen. So hat die Mythenbildung auch das,

1 zur Rolle des , Herrscherbildes” beim Vorgang der Vermenschlichung vgl. Kees, Gotterglaube
S. 109ff.

2 H. Schafer, Von agyptischer Kunst S. 15.

8 wortlich: ,,Géttlich als Same‘, ,,Goéttlich als Leib*.

4 Pyr. 237a. Vgl. auch Pyr. 226a Var., worin auf den Sturz eines gottlichen Wesens in das Wasser
(Var. in den Nil) angespielt wird. Pyr. 68oa und 278b wird dies Wesen mit ,,dem Grofen' (nach 721a
Var. Osiris) parallel gesetzt, so daBl es damals mit Osiris verglichen oder gleichgesetzt worden zu sein scheint
(s. Sethe, Kom. 226a).

5 und spater in Kampfzeiten wieder rithmt (vgl. Spiegel, Die Erzahlung vom Streite des Horus und
Seth, S. 71ff.).



108 IV. Der mythische Gottesbegriff

was man von den Michten erzdhlte, vermenschlicht und zugleich aus Mir und Fabel Geschichte,
die Mythe, gemacht.

7.Der ‘grofe Gott’ der Mythe

Jenseits der in den Annalen zusammenkommenden Geschichte des Konigtums spannt
die Mythe ihren Bogen. Die Mythe der neugegriindeten Residenz Memphis legt im Festspiel
iiber den regierenden Konig die Rolle der erneuerten Koénigsmacht, die im Osiriskult ihre Ver-
gangenheit pflegt. Horus als Gott dieser Mythe 1iBt eines vermissen, was der universalen Falken-
macht angehorte. Thm fehlen die Eigenschaften eines Weltgottes, die der Falke auf dem Kamme
des Konigs ,,Schlange im Schiffe iiber den Himmelsfliigeln (s. S.5) besaB. Im Festspiel tritt
ein anderer Falkengott neben ihm als Himmelsmacht auf. Die alte Falkenmacht ist in zwei Ge-
stalten, einen Konigs- und einen Weltgott, den jiingeren und den ‘dlteren’ — , groBen‘! —
Horus geteilt worden. In den Hymnen wird, wihrend der Sonnengott iiber die Namensformel
in die Mythe eindringt, versucht, die Rolle dieses Weltgottes den Weltgottern der memphi-
tischen Mythe Geb und Nut, ja Osiris selbst zu iibertragen (s. S. gg). Die nach Heliopolis ver-
pflanzte Lehre des Sonnenkultes nimmt beide Falkengétter in ihr Weltbild auf und beliBt da-
bei den koniglichen Gott in ihrer erweiterten Gotterfamilie an der Stelle, an die ihn die Mythe
vom Memphis gestellt hat, riumt jedoch dem Weltgott als Harachte — Horus vom Lichtland —
einen Platz unmittelbar neben Atum, dem heliopolitanischen Schépfer ein, indem sie den Sonnen-
gott als Verkorperung beider erklirt. Zwei Wege, die sich bei Beginn der Mythenbildung trennten,
kommen wieder zusammen. Von diesen fiihrte der eine von der Falkenmacht iiber die Rolle des
Konigs als Horus und Seth zur Mythe vom Konigtum und dann diese Mythe umschlieBend zur
Mythe von der Entstehung der Welt und gipfelt in Ré-Atum. Der anderen fehlt die Gotter-
geschichte. Unmittelbar aus seiner fritheren Weltgeltung tritt der “dltere’ Horus als Ré-Harachte
in die neue Lehre iiber. Die Lehre von Heliopolis besitzt so in ihrem Gott Ré einen Herrn der
Welt, dessen Rolle das Kénigtum abgegeben oder nie getragen hat. Diesen Gott erschlieBt sich
das Konigtum nicht durch Versetzung in den Gottesbegriff, die einst — wie es der Horustitel
bezeugt — gegeniiber der Stammesmacht, ja in der Rollenzuteilung des Festspiels auch noch
gegeniiber Osiris moglich war, sondern durch das Sohnesverhiltnis, das mit dem ‘Sohn-des-Ré&’-
Titel kanonisiert wird. Erde und Himmel sind geschieden. Auch Osiris ist in die jenseitige Welt
entriickt. In den Verklirungen trigt der Konig nicht mehr seine Rolle, sondern wird ihm an-
geglichen oder mit ihm verglichen. In Osiris hatte die Mythe von Memphis eine Gestalt gefunden,
die in hervorragender Weise ‘gottlich’ die Gestalt des toten Konigs mythisch umschloB und jeden
regierenden Konig dem ‘gottlicheren’ Vater zuwendet. Die Lehre von Heliopolis iibertrumpft
den Gottesbegriff, den Osiris trigt, durch den Ausdruck ‘grofer Gott’. Sie hat die Mythe vom
Konigtum iibernommen, sie jedoch in eine Weltlehre eingebaut und diese mit der vermensch-
lichten alten Himmelsmacht gekront. Sie hat so, wie die Verklirungen zeigen, den Menschengeist
in die Welt hinausgetragen und noch alle die Gétter in den Bereich der Mythe gestellt, die bisher
abseits standen. Sie alle finden einen Platz in der Welt, die der Konig mit seinem Tode betritt,
die beiden Kronengottinnen als ,,Miitter” auf dem Reiherberg (Pyr. 1118), die Unterweltsgotter
unter der Sykomore, deren Rinde verbrannt, deren Stamm verkohlt ist, vor der schon die unter-
agyptischen Konige zitterten (Pyr. 1485). Auch Nefertem, die Lotusbliite von Memphis, den die
Mythe der Residenz nicht nannte, gerat so an die Nase des Ré. In dem Zwischenreich von Wiiste
und Wasser, welches Himmel und Erde trennt, tummeln sich die Machte der Vorzeit als Vogel
StrauB und als Stier des Ré mit vier Hornern, der sein westliches Horn dem Konig beugen soll,
damit er vorbeigehen kann (Pyr. 470). Dies Zwischenreich, das die Vogel iiberfliegen und der
Stier durchschwimmt (Pyr. 1224), durchquert auch der Konig als alte Macht, als Falke, der zum

1 Uber die verschiedenen Formen, unter denen dieser Weltgott nachlebt, s. H. Junker, Die Gotter-
lehre von Memphis, S. z5ff.




Vermenschlichung dessen, was man von den Géttern erzihlt 109

Himmel auffliegt, als ,,groBer Wildstier'! und in manch anderer Weise. So haben die Verkli-
rungen im Gegensatz zu der Mythe von Memphis in der Welt des Sonnengottes noch einen Raum
gefunden, in dem die alten Michte der Vorzeit, freilich ihrer politischen Rolle entkleidet, weiter-
leben, und in dem der Zauber ihrer Gestalt noch wirkt, ja die Fahigkeit sich zu verwandeln er-
forderlich ist, um in die Gefilde des Schilfs und des Opfers, ein zweites iippigeres Fruchtland
und Vogelparadies am Himmel, zu kommen, zum fernen Palast, in dem die Gotter wohnen. Mit
dem Sonnengott geriet so das, was man sich gegen Ende des Alten Reiches von den alten Michten
erzihlte, nun ohne die Auslese, welche das Wortspiel der dramatischen Form bei der friitheren
Wahl erzwang, in die Mythe. Seine Gestalt trigt geliutert das Erbe der letzten Macht der Vor-
zeit und kront sowohl die Mythe wie das tigliche, irdische Leben.

1 Pyr. 486, 913, 1145.



VI EABRITET

Spuren der Mythenbildung

I. Ergebnisse der Untersuchung

Die Untersuchungen der Mythenbildung am altigyptischen, bis zum Ende des Alten
Reiches vorliegenden Textgut sind so weit gediehen, dal3 es geraten scheint, die Ergebnisse fiir
eine abschlieBende Darstellung der Mythenbildung zusammenzufassen. Der Versuch einer solchen
Darstellung mul beriicksichtigen, daf3 die Mythe nicht als Ganzes erzdhlt wird, sondern sich
nur aus Einzelstiicken, Fragmenten und Zitaten, erschlieBt. Es gehort zur Eigenart der frithen
Mythe, daBl nur ihre Spuren erscheinen. sie selbst jedoch verborgen bleibt. Die vorliufige,
an Hand formaler Merkmale gewonnene Gliederung des Textbestandes in (1) Dramatische Texte,
(2) Hymnen mit der Namensformel, (3) Litaneien und Gotterlehren und (4) Verklirungen hat
sich bewahrt. Die jiingeren Textgruppen iibernehmen dlteres Gut und betten das abgewandelte
in neu entwickelte Formen und rasch wachsende Erweiterungen. Die mit dieser Gliederung er-
faBte Entwicklung ergibt zugleich eine Ausweitung der mythisch belangvollen Gotterwelt. Zu
den wenigen Gottern der ersten Mythe der Residenz (1) kommen in Hymnen (2) die groBen Natur-
michte hinzu, die zu Systemen (3) zusammengefaft schlieflich nach Heliopolis verpflanzt und
durch den Sonnengott gekrént werden (4a), im Totenkult von Memphis jedoch auch éltere Briuche
weiterpflegen (4b). Das, was man sich von ihnen erzihlt, die Mythe, wird hierbei im Wortspiel
iiber die vorhandenen Form des Gottesdienstes, .die Kulthandlungen der Festspiele gelegt (1),
in den Hymnen gesichtet und einzelnen Gottheiten zum Preise erzdhit (2), im Denkmal Mem-
phitischer Theologie als Gotterlehre und in Litaneien als Gottersystem vorgetragen (3) und in
den Verkldrungen fiir den toten Konig zitiert (4), wobei die konigliche Seele in der Ichform iiber
ihren Weg zu den Géttern berichtet (4a), die Verklirung des koniglichen Leichnams jedoch
durch Zuspruch aus dem Munde des ‘Sohnes’ — also in der 2. Person — erfolgt (4b). Dies er-
gab an Mythen in den Dramatischen Texten (1) die Osirismythe, welche die Mythe vom Horus-
auge, die Mythe vom Streit der beiden Herren und die Mythe vom Tode des Osiris, vom Triumph
des Horus und der Bestrafung des Seth einschlieBt. Sie wird in den Osiris, Geb, Nut und andere
Gotter der groBen Neunheit preisenden Hymnen (2) geordnet, aus dem Festspiel gelést und
zum ersten Male im Rahmen einer Gotterlehre von der Schopfung bis zur Errichtung des Konig-
tums als eines der Mythensysteme geschlossen vorgetragen (3). In den Verkldrungen (4) kront
schon der Sonnengott diese iiber alles irdische Geschehen erhabene Welt, in welche der Konig
mit seinem Tode in zwiefacher Weise sich auf die Mythe berufend davongeht. Die konigliche
Seele wird durch ihre Zauberkraft oder in einer zweiten Geburt verwandelt und folgt in ihrer
neuen Form als Stern dem Sonnengott auf seinem tiglichen Wege, oder beruft sich auf die Mythe
von der Schopfung und die Mythe von der Trennung von Himmel und Erde, oder weist sich
gegeniiber Fihrmann, Damonen und Himmelspfértnern durch einen mythischen Auftrag aus (4a).
Der konigliche Leichnam wird weiterhin als Osiris vergottet, den die Schwestern beklagen, Horus
aufsucht und Ré erweckt (4b), doch gilt er nicht mehr selbst als Osiris, der wie alle Gotter in
die neu gefundene mythische Welt entriickt ist, sondern wird ihm angeglichen und an seine



Zaubertexte und Verkldrungen III

Stelle gesetzt. Der Schauplatz, der in den Dramatischen Texten durch Vermerke auf Kapellen
des Festplatzes festgelegt (1), in den Hymnen durch die Namensformel auf Kultstitten der ge-
priesenen Gotter bezogen (2) war, wird erst durch die erzihlte (3) und zitierte (4) Mythe als
mythischer Ort eingeschlossen. In den Verklirungen dringt die konigliche Seele iiber ein Zwischen-
reich bis in das Schiff des Sonnengottes, zu seinem Palaste im Zenith und zum Schauplatz des
Urbeginns der Schopfung vor (4a), wihrend fiir den Leichnam die heiligen Stitten der Osiris-
mythe iiber ihrer kultischen eine mythische Bedeutung gewinnen (4b). So, in groflen Ziigen, sche-
matisch gegliedert, 148t die bisherige Untersuchung die Mythenbildung erkennen. Vor diese
Entwicklung fiihren idltere Denkmiler, welche noch keine Spuren der Mythenbildung zeigen.
Auf einzelnen Stiicken und in Bildreihen werden Kulthandlungen dargestellt und knapp be-
schriftet. In Zaubertexten wird die noch nicht vermenschlichte Macht des Konigtums und seiner
Feinde beschworen. Die Vermenschlichung hat sich hierbei als Vorgang erwiesen, der die alten
Michte umwertet, an die Stelle ihrer Rudel Gotterfamilien setzt und damit, dall sie auch das,
was man sich von ihnen erzdhlt, vermenschlicht, die Mythenbildung auslost. Vom Kult auf-
steigend verkiindet die Mythe aus ihrer Welt ein Dogma, in welchem das Koénigtum sein ver-
menschlichtes Symbol unbegrenzter Macht nicht mehr als “Horus’ verkorpert, sondern sich ihn
— wie in der Mythe der Residenz Horus Osiris, der lebende dem verstorbenen Konig — als Sohn
unterstellt.

2. Vorformen der Mythe

Als Vorform der Mythe kann das religiose Textgut, welches keine Spuren der Mythe zeigt,
dem also mythische Erklirungen und mythische Zitate fehlen, gelten. Doch mul} diese Be-
stimmung sowohl erweitert wie eingeschrinkt werden. Erstens lassen sich auch zu Gottern der
Mythe — wie zu Horus und Seth — vormythische Formen finden. Zweitens kénnen sich noch
nach der Mythenbildung Texte und Textteile lediglich mit dem Kult befassen, wie es in der
Weiterbildung der dgyptischen Religion Ritualvermerke und Spruchtitel zeigen. Im ersten Falle
1aBt sich die Vorform mythischer Gotter, im zweiten die Weiterentwicklung des Kultes erschlieBen.
Vom frithen Textgut ist alles das, was die Mythe vorfindet und beniitzt, ihre Vorform. Hierzu
gehoren die Kulthandlungen, die sie erklirt und durch Gotterreden und Vermerke umdeutet.
Sie lassen sich aus ihrer mythischen Einbettung leicht herauslosen und liegen in der Bildreihe
des Ramesseum-Papyrus (s. S.7f.) anscheinend in ihrer urspriinglichen Form vor. Die Bilder
des Jubilaeumsfestes haben ein Beispiel dieser Vorform erhalten, das nicht mythisch bearbeitet
worden ist. Zu den Vorformen gehort auch ein Grundbestand der Verklirungen, der vereinzelt
ohne mythische Zusitze auftritt. Neben diese im Kult bewahrten Vorformen, welche die Mythen-
bildung an ihnen ansetzend umschlieBt, treten die ilteren Denkmiler, die das, was der Mythe
thematisch vorausgeht, erkennen lassen. Hierzu gehoren die Schminktafeln der Reichseinigungszeit
und die Schlangenbeschworungen. Sie atmen zusammen denselben Geist der im Zeichen von
Tiermédchten und Idolen stehenden Kampfzeit. Vorformen der Mythe haben auch Schrift und
Gotterbeinamen erhalten. In der Schrift bleibt Horus ein Falke, Seth das Fabeltier der Wiiste,
Thoth der Ibis, Chnum der Widder, Sobek das Krokodil, Isis der Thron, Neith das Pfeilpaar,
Selkis der Skorpion und die Kronengéttinnen Geier und Schlange. Die Beinamen preisen den
Falken weiter als den ,,Bekrallten‘‘?, als ,,den mit weiter Brust' 2, obwohl er diese Eigenschaften
nur auf den Denkmilern der Reichseinigungszeit hervorkehrt. Sie sprechen von den ,,Zihnen
des Sopdu“, obwohl dieser Gott lingst als Falkenidol verehrt wird?® Derartige Beinamen legen
sich wie Ringe um einzelne Gottheiten und lassen sie so als ritselvolle Mischwesen erscheinen

1 Kees, Gotterglaube S. 4of.

2 Pyr. 1048c. Mit kampfbereiten Krallen und vorgereckter Brust wird der Falke als Amulett und
auf den Denkmalern der Friihzeit vor seiner Heraldisierung dargestellt (s. S. 107).

3 Sethe, Urgeschichte S. gf.



T2 V. Spuren der Mythenbildung

wie die Beinamen der Kronengéttin, die in Verklirungen ,,mit langen Federn als Geier, , mit
strotzenden Briisten’* menschengestaltig und zudem als ,,groBe Wildkuh gepriesen wird!. Die
Zaubertexte zeigen, wie diese verschiedenen Beinamen vormythisch jederzeit zusammenkommen
kénnen. Scheint doch gerade die Ubertragung von Eigenschaften eines Wesens auf ein anderes
fiir die Beschworungen eigentiimlich zu sein, sei es, da3 eine Krone die andere verschlingt, ohne
daB man die Zunge sieht (s. S. 85), oder dall die Sonne am Himmel die Erde beilen soll, weil
der ,,Erdsohn* den Konig gebissen hat (s. S. 83), wobei Kronen und Sonne in Tiergestalt oder
sonstwie zauberhaft verwandelt vorgestellt werden. Mit den Beinamen bewahren so auch die Zau-
bertexte Spuren einer vormythischen Welt. In ihnen wird sogar iiber diese Welt erzihlt. Die
Erzihlung wendet sich nicht an Zuhdrer. Sie triagt zwar eine literarische Form, hat jedoch einen
lebenswichtigen Zweck. Sie soll die ‘Schlange’ — oder den mit dem méannlichen Wort ‘Schlange’
gemeinten Feind — verzaubern und stellt ihm ebenbiirtige Michte vor Augen, wobei Atum, spater
der vorziiglich menschengestaltige Gott (s. S.93), noch als krallenbewehrtes Ichneumon (s.
S. 86), Hand und FuB des Konigs als Glieder des Damons des koniglichen Blutgerichts gelten
(s. S.86). Auch die Verklirungen tragen derartige Reste in sich. Wenn zu dem Konig gesagt
wird: ,,Dich griit der groBe Landepflock wie den “Aufrechten’, der nicht ermiiden kann, der
sich in Abydos befindet (Pyr. 794 Var.), so finden sich hier nicht nur zwei alte Beinamen, die
an Isis — der Landepflock — und Osiris — das ‘der Aufrechte’ genannte und alssolchesvom
Konig getragene?® Szepter — gefallen sind. ,,Landepflock” und ,,Haltetau’* — unser ,,Ankertau‘
und ,,Anker’* — griiBen mirchenhaft den Toten bei den Begribnisriten am Totenschiff. Erst
iiber die Rollenzuteilung treten Isis und Nephthys an ihre Stelle, wie an die Stelle der beiden
., Weihe und ,,Klagevogel“ genannten Klagefrauen, wobei nicht festzustellen ist, ob nicht auch
schon diese Frauen als ‘Anker’ und ‘Ankertau’ galten, die mit ihrer Klage den Toten so lange
wie moglich festhalten, oder ob diese Vorstellungen aus verschiedenen Urspriingen erst auf Isis
und Nephthys zusammengekommen sind. Gegeniiber Reden der fritheren Festdarstellungen,
die in Rufen wie: ,,Komm und bring! Komm und bring!*“? lediglich auf das Geschehen der Kult-
handlungen hinweisen und nichts von ihrer Bedeutung erzdhlen, zeigt mit Zaubertexten und
Beinamen auch ein Grundbestand der Verklirungen das marchenhafte Leben der alten Méchte.
Aus dem Loch, welches der opfernde mit der Hacke schligt, ,,briillen die beiden Gottesgaue
— das heit Ober- und Unterdgypten?, was erst in einer mythischen, nachgesetzten Gotterrede
als Offnen der Lippen des Erdgottes Geb erklirt wird (Pyr. 1394/1395).

Sowohl die Zaubertexte wie die Verklirungen haben einen vormythischen Grundbestand
gewahrt, die Zaubertexte wegen der ihrem Inhalt und ihrem Wortlaut zugeschriebenen Zauber-
kraft, die Verklirungen wegen der in diesem Grundbestand zur Sprache kommenden Kulthand-
lungen am Grabe, in denen freilich der Wortlaut nicht die Rolle spielt wie in den Zaubertexten.
Varianten zeigen, in welch freier Weise die Verklirungen den alten Bestand beniitzen und ihn
weitgehend mythisch deuten. Aus den ,,groBen Riegeln* des Grabes, den Tiiren des Himmels
(Pyr. 572) werden die ,,Tiiren der Nut* (Pyr. 1361). Willkommensrufe, ja das ,,Wassersprengen
(njnj), eine GruBhandlung und keine Rede, werden mit ,,sagt (.t in) Isis”, ,,sagt Nephthys*
den Gottinnen der Mythe in den Mund gelegt®. Die Verschiedenheit der mythischen Durch-
dringung 1aBt auf einen lingeren Vorgang schlieBen, der von der Gleichsetzung bis zum Ver-

1 Schott, AZ 78 S. of..

2 Pyr. 1638 ,,Du trigst ‘den, der nicht ermiiden kann’!** — das im Wortzeichen rmn getragene Szepter.

3 Kees, Opfertanz S. 42, 9off., 104. Dal ’ij (neben mj , komm!*) auch einen Imperativ ’j , komm!*
bildet, zeigen die von H. Grapow, Wie die Alten Aegypter sich anredeten, wie sie sich griilten und wie
sie miteinander sprachen (Abh. d. Pr. Ak. d. Wiss. 1939, Phil. Hist. KIl. Nr. 11ff), TeilI, S. 40, Teil 3,
S. 106 angefiihrten Beispiele.

4 Pyr. 1120, 1394, 1561, vgl. Sethe, Dram. Texte S. zor1.

5 Pyr. 1362 (Var. 2009, 1292), vgl. Kees, Opfertanz S. 225.



Mythische Durchdringung des Grundbestandes 113

gleich verschiedene, an den Wortern ,,als (m)*, ,,wie (mj)*‘ und ,,vergleichbar ('i5)"! einzuschitzende
Grade durchliuft. Heillt es in den Erklirungen der Dramatischen Texte ,,Das ist Horus" (s.
S. 31) und in ihren Gotterreden: ,,Ich bin Dein Sohn, ich bin Horus" (s. S. 48), in den Hymnen
gelegentlich anstelle der Namensformel ,,als (m) Horus in der Sothis” (Pyr. 632), so finden sich
erst in Verklirungen neben dem ,,Erhebe Dich als (m) Osiris! (Pyr. 793) auch der Vergleich
,,Erhebe Dich wie (mj) Osiris!" (Pyr. 574) ,,wie Ré" (Pyr. 130) und ,,Erhebe Dich. .., damit Du
vor der Neunheit thronst Geb, dem Gotterfiirsten vergleichbar(4s), Osiris, vor den Michten
vergleichbar(is), Horus, dem Herrn der Menschen (p‘.f)? und Gotter, vergleichbar ('i)"
(Pyr. 895). Varianten innerhalb der Verklirungen, die das ,,wie’* (Pyr. 794, 1012) durch ,,denn Du
bist. . .vergleichbar" (Pyr. 1261, 1711) zur gleichen Zeit ersetzen wie ,,Bogen’ und , grolle Neun-
heit” durch ,,die beiden Neunheiten (s. S.23), bestitigen hierbei das ‘vergleichbar’ als letzte
Frucht (s. S. 52) dieser Entwicklung, von der jedoch in den Verklirungen oft saimtliche Grade
nebeneinander stehen. Die Mythe wird durch diese und dhnliche Mittel oft recht locker an den
nicht mythischen Grundbestand angeschlossen, so, wenn die Klagefrau dem Toten zuruft: , Er-
hebe Dich! Ich wische Dir Deinen Staub ab! Ich tilge den Schmutz an Deinem Gesicht! Ich
lose Dir Deine Fesseln!* und hinzusetzt: ,,Das sind ja keine Fesseln! Das sind die Haare der
Nephthys!*“ (Pyr. 1363). In einem rein mythischen Text wiirde diese Rede ,,Das sind meine
Haare lauten. Gelegentlich wird auch durch die mythische Bearbeitung der urspriingliche Sinn
eines Spruches vollstindig verindert wie die Aufforderung des Sohnes ,,Erhebe Dich, mein groBer
Vater und throne vor ihnen3!, die man in ,,Stehe auf fiir Deinen Vater, den Grollen! Throne
fiir Deine Mutter Nut!“ (Pyr. 1702) nur noch vermuten kann. Diese Beispiele, die sich verviel-
fachen lassen, zeigen, daBl die Mythe auch in den Grundbestand der Verklirungen erst eindringt.
Sie finden sich vor allem in den Verklirungen des koniglichen Leichnams, die ja die Briuche
des Totenkultes weiterpflegen (s. S. 47) und gegeniiber den Verklirungen der koniglichen Seele
einen unvergleichlich groferen Reichtum an Varianten aufweisen. Der Grundbestand selbst
wird dem mythischen Denken erst angepalt und deshalb immer wieder iiberarbeitet. Zu diesen
mythisch unergiebigen Spriichen gehoren auch zwei Spruchfolgen von Verklirungen, die bisher
nur beiliufig beniitzt worden sind, da sie trotz mancher Altertiimlichkeiten und Varianten zu
Zaubertexten (Pyr. 278, 407) Formmerkmale enthalten?, die zum mindesten eine Redaktion als
Verklirung fiir die konigliche Seele vermuten lassen. so dal nicht mit Sicherheit gesagt werden
kann, was an diesen Spriichen alt oder altertiimlich und was jung ist, obwohl auch sie sicherlich

1 Die von C. E. Sander-Hansen, Uber einige sprachliche Ausdriicke fiir den Vergleich in den Pyra-
midentexten (Acta Orientalia, Bd. 14, S. 286ff.) getroffene Unterscheidung, wonach mj ,,wie'* determiniert
(S. 302ff.), m ,,als’ jedoch indeterminiert — ,,als ein Freund‘ (Pyr. 855, 856) — gebraucht wird, trifft
nur sehr beschrankt zu. Wenn man ,,Erhebe Dich als Osiris!"* (Pyr. 793b) noch dahin verstehen koénnte,
daB sich der Tote als ,,ein‘‘ Osiris erheben soll, macht dies der Zusatz ,,als Osiris, dieser N‘. (z. B. Pyr.
1551¢)) unméglich. Auch mit ,,als der ,, Bnbn-Stein im Bnw-Haus in Heliopolis'* (Pyr. 1652b) ,,als Horus,
der sich in der Sothis befindet (Pyr. 632d) und in vielen anderen dhnlichen Beispielen ist an ganz bestimmte
Gotter gedacht, die durch ihre Beinamen determiniert sind.

2 Pyr. 8g5d. Die bliitenreiche Sprache der Verklarungen (s. S. 24f.) hat hier aus dem Beinamen des
Horus ,,Herr der Menschheit (nb pe.t)** die altertiimliche Bezeichnung der Menschen (p‘.f) in den Aus-
druck ,,Menschen und Gétter (rm¢ nér.w)'" hineingenommen.

3 Pyr. 1680, ,,vor ihnen‘ eine der anonymen Bezeichnungen, die in Dramatischen Texten durch Ver-
merke erklart werden.'

4 Die jiingere Namensformel ,,in jenem seinen Namen' (Pyr. 286), das ihr nachgebildete ,,in dieser
seiner Wiirde'‘ (Pyr. 412), ,,an jenem Tage des. .. (Pyr. 286, 399) und jiingere Stilmerkmale wie das Vier-
gliedschema zeigen, daB sie wie einige der Zaubertexte nur teilweise mit allen Vorbehalten als Beleg fiir
mythische Vorformen beniitzt werden kénnen. Auch ein Spruch, von dem Sethe meint, dall er , speziell
fiir Menes verfaBt sein méchte'* (Spr. 271, Kom. Bd. 2, S. 123), beniitzt zwar alte Beinamen (Pyr. 388a, b,
389a), erweist sich jedoch schon durch die Rolle des Sonnengottes und die der kéniglichen Gotter Horus
und Seth als eine der jiingeren Verklirungen.



114 V. Spuren der Mythenbildung

einen idlteren Grundbestand bewahren. Die Spriiche dieser beiden Spruchfolgen?® zeigen als Merk-
mal die Selbstherrlichkeit der koniglichen Seele, die in den Himmel einbricht und dort unter
Berufung auf den ,,Stier von Hierakonpolis' den ,,groBen Gott, dessen Name unbekannt ist,
den ,,Herrn des Lichtlandes* auffordert, ihr Platz zu machen (s. S. 81). Der Konig bemachtigt
sich des Himmels und spaltet sein Erz (Pyr. 305). Im ‘Kanibalenspruch’ jagt er als einer, ,,der
Menschen speist und von Gottern lebt” (Pyr. 400), mit seinen Trabanten die Gotter als Wild,
kocht sie in seinen ,,abendlichen Kesseln*, verzehrt ihre Zauber und schluckt ihre Geister (Pyr.
403), Vorstellungen, die zu dem Geist der Zaubertexte, in denen Kronen und Messer ihre Feinde
ebenfalls verschlingen, passen. In diesen Spriichen erscheint der Konig auch selbst in Tiergestalt
— und nicht nur mit dem Schakalsgesicht des Ersten der Westlichen — als ,,Der dessen Horn
erglinzt, der geschminkte Pfeiler?, der Stier des Himmels* (Pyr. 283). So ergibt der vormythische,
in den Pyramidentexten mehr oder minder bearbeitet vorliegende Bestand einen anderen Himmel
als den Himmel des Sonnengottes. Er liegt in den Jagdrevieren der Konige, in der Wiiste, dem
Paradies der Raubtiere und Tiermichte, oder im Feindesland, in das der Konig von seinem Lande,
der Erde her einbricht und als ‘Horus’ sein Auge, die Krone holt (s. S. 75, 78 f.).

Was sich aus Namen und Beinamen, von Denkmailern, aus Zaubertexten und dem Grund-
bestand der Verklirungen an Vorformen der Mythe aufspiiren 148t, ist ein mehr oder minder
zufilliger Rest, der nur karge Einblicke in die Welt vormythischer Vorstellungen gestattet. Einige
Beispiele wurden schon bei fritherer Gelegenheit angefiihrt (s. S. 70f.). Dal Horus vormythisch
die konigliche Macht bedeutet, diirfte der Horusname als zunichst einziger und spiter erster
koniglicher Namenstitel erweisen. Der Falke'steht dabei auf dem ‘Palast’, der seinen Namen
umschliet, wie frith auch Goétter ‘auf’, statt “in’ ihren Kapellen stehen® Horus ist demnach der
eigentliche “im Palast befindliche’ Gott (s. S. 67), der zu ‘Horus und Seth’ erst verdoppelt wird.
Die Erklirung des Falken ‘auf’ dem Palast (s7k) hilt sich an die Hieroglyphe und nicht an den
urspriinglichen Sinn. Wenn der Falke um sein Auge kiampft, so ist wie bei den Hoden des “Stiers’
(s. S.72), des anderen Herrn und seines Gegners, sein Bestes als gefihrdeter Kampfpreis ge-
wahlt worden, so daB hier sicherlich an das Falkenauge gedacht ist, und die Vorform der Mythe
vom Horusauge als Mirchen vom Falken, der um sein Auge kdmpft, erwachsen sein diirfte.
Ein solcher Kampf hat auch mirchenhaft nur dann einen Sinn, wenn das Auge einen wesent-
lichen Teil des Herrschertums verkdrpert. In der Mythe bedeutet das Auge die Krone (s. S. 73£.)
und — weiter iibertragen wie in unserm Ausdruck ‘Eigentum der Krone — den Staat und
Aegypten. Wie die Mythe auf eine solche Bedeutung von sich aus kommen kann, ist unersicht-
lich. Zwar iibertragt sie Rollen auch auf Kultgegenstinde und nicht nur auf Gotter, Seth als
Pfeiler tragt Osiris als Palmenzweig. Pfeiler und Palmenzweig sind nun Formen dieser menschen-
gestaltigen Gotter. Doch ist das Horusauge kein Kultgegenstand, sondern selbst eine mythische
Géotterrolle. Auf Pfeiler und Palmenzweig spielt die Gotterrede lediglich im Wortspiel an, spricht
jedoch iiber Osiris und Seth und meint dabei auch diese Gotter. Mit ,,Horusauge' spricht die
Mythe iiber Opfergaben und Teile des Ornats und meint dabei die Krone, so daf dem Horusauge
diese Bedeutung nicht iiber die Kulthandlung zugekommen sein kann. Die Gotterrolle der Krone
entstammt nicht der Rollenzuweisung. Sie muB ilter sein und geht vermutlich auf dieselbe Quelle
zuriick wie die Gotterrolle des Konigs. Die Vorform der Mythe vom fernen Gottesauge, das als
Méidchen in die Fremde zieht und zuriickgeholt werden muB, ist vormythisch. Nicht ein listen-
reicher Gott sucht eine launenhafte Gottin. Marchenhaft kimpft der Falke um sein Auge, die
Krone, die ihm als Auge geraubt wurde und —in einem zauberhaften Vorgange —als Krone zu-

1 Spr. 254 bis 257, 273 und 274 (der vielbearbeitete “Kanibalenspruch’).

2 Stiere als ,,Pfeiler** auch Pyr. 280b (vgl. 121b), 792a; zum Schminken von Opfertieren vgl. Sethe,
Kom. Pyr. 283a.

3 s. 8. 92, so auch noch auf Torfriesen des MR. Sobek von Krokodilopolis iiber seinem Tempel
(Berlin 1693, Aegyptische Inschriften aus den kgl. Museen zu Berlin ,Bd. 1 S. 212).



Reste vormythischer Vorstellung TIS

riickkehrt. Auch was man von Horus und Seth erzihlt, die einander als Falke und Stier
viehische Wunden schlagen, ist vormythisch und nicht in der Mythe menschengestaltiger Gotter
erwachsen. Nach dem Koniginnentitel ,,Die, welche Horus und Seth schaut’ zu urteilen, trigt
das Konigtum der Reichseinigungszeit schon seine Doppelrolle, wofiir ferner spricht, daB dem
Konig “Skorpion’ neben anderen Standarten auch Sethstandarten dienep. Fiir sich genommen
fiithrt die Vorstellung zweier ungleicher, einander im grimmigen Kampf todliche Wunden schla-
gender und hiervon ‘stiirzender’ Tiere in eine mirchenhafte und nicht in eine mythische Welt.
Sie kann in die Mythe als Episode des Kampfes zwischen dem jungen Horus und dem rinkevollen
Bruder seines Vaters iibernommen werden, erscheint jedoch im Textgut zunachst isoliert in
Zaubertexten, wobei die Schlange auf das Konigslos, durch die Wunden, die Horus und Seth
einander schlagen, zu sterben, hingewiesen wird (s. S. 67). In einer Litanei erklirt dann der
Konig offensichtlich seinen Tod als Folge dieser Verletzungen und bittet um Heilung (s. S. 125).
In Verklirungen dient sie als Vorspruch zu einer Erzihlung von der Flucht des Horusauges,
welches sich vor Seth rettet: ,,"Wehe!” sagt Horus iiber sein Auge. “Wehe!’ sagt Seth iiber seine
Hoden!"* (Pyr. 594). Sie wird nun als mythisches Ereignis behandelt, auf welches man sich be-
rufen kann'. Horus und Seth sind zu einem mythischen Gétterpaar am Himmel geworden, die
nun den toten Konig geleiten (s. S. 106), nachdem er sie vormythisch verkérperte. Der mythische
Gott Osiris tritt in eine Reihe vormythischer Vorstellungen ein, in denen jedoch nirgends mit
Sicherheit Osiris erkannt werden kann. Der , Diener des Pelikans‘ stiirzt in das ‘Wasser’ oder
den ‘Nil’2, Wenn dies der Zauberer wie den Sturz der ,,Kronenschlange, die aus der Erde kam"’,
und der ,, Flamme, die aus dem (Welt)meer (Nwnw) kam* (Pyr. 237), der Giftschlange, die auch
stiirzen soll, vorhilt, wird, wie noch mit dem ,,Sturz’* von Horus und Stier wegen Auge und
Hoden an das Los zu ‘fallen’ erinnert, woran spiter die Mythe mit dem Satz , Es fillt dieser
Grofle in Busiris (Ndj.f)* bewullt ankniipft®. Doch besteht fiir eine Deutung des ,,Dieners des
Pelikans' als Vorform des Osiris — etwa als Geist des Nils — keine Gewidhr. Mit dem Grund-
bestand der Verklirungen geraten alle Aussagen iiber den Toten und seinen Kult, den ihn be-
treuenden Sohn und die Klagefrauen in die Mythe, so daB sich hier auch zu Isis und Nephthys,
die ihre Rolle als Gemahlinnen der Géotter Osiris und Seth ihrer Gleichsetzung mit den Kronen
(s. S. 76 A. 9) verdanken diirften, vormythische Formen finden lassen. In Verklirungen erscheint
Isis vereinzelt auch als der ,,grofle Thron''4, was an ihre vormythische Form des (Thron)kissens
auf einer Standarte’ erinnern kann. Die Hymmnen kniipfen iiber die Namensformel Osiris an
Kulte von Abydos, Memphis und Busiris, Nut an den Grabkult und Nephthys an den Kult der
Gottin der Schrift und der Baumeister® an. Zaubertexte ergeben schlieflich fiir die Kronen-
gottinnen und Damonen der Verklirungen vormythische Formen.

3.Die Mythe der Dramatischen Texte

In den dramatischen Texten erhalten Kulthandlungen durch Erklirungen, Gotterreden
und Vermerke eine neue, mythische Bedeutung, die sich nur zum Teil aus vormythischen Formen
erkliren 1iBt. Einzig die Rollen des regierenden Konigs als Horus und die seiner Krone oder
der beiden Kronen als Horusauge oder Horusaugen lassen sich glatt zuriickverfolgen, fithren
jedoch auf eine Tiermacht, von der man sich mirchenhafte Sagen erzihlt. Der Gott Seth ist
in Verruf geraten. Die Rolle des Gotterfeindes, die er in der Vorform der Mythe neben Horus

1 vgl. Sethe, Kom. Pyr. 946b; derselbe Zusammenhang auch Totenbuch Spr. g9 (Grapow, Ur-
kunden V, 146ff., Jéquier, La Pyramide d’'Aba, Zeile 587ff.).

2 Pyr. 226, 435, 671, 680, vgl. Sethe, Kom. 226a (s. S. 107 Anm. 4).

8 Pyr. 721, 819, 1500 (2018). 4 s, Sethe, Urgeschichte S. 85.

5 Kees, Gotterglaube S. 1o1.

8 Pyr. 616b, s. Junker, Giza, Bd. 6, S: 179.

15



116 V. Spuren der Mythenbildung

noch ohne Wertung als einer der beiden bald einander feindlichen, bald miteinander versshnten
‘Herren’ trigt, ist nun sein Schicksal und Verhdngnis. Mit der Verfehmung entfillt das Thema,
der Versohnung. An seine Stelle tritt ein Thema, das einmal den Landesfeind behandelt hat,
und das in den Beschworungen der — ménnlichen — Giftschlange nachklingt. In diesen Be-
schworungen steht auch Ombos unter seinem Herrn und Bebon auf der Feindseite (s. S. 69).
So konnte Seth vor seiner Befriedigung schon einmal der Gotterfeind gewesen sein. Die Bilder
zum Jubilaeumsfest, die — in dltester Schrift geschrieben — noch keine Spur der Mythe zeigen,
geben Horus und Seth als oberagyptischen Landesgéttern mit Edfu und Ombos Statten siidlich
und nordlich der oberigyptischen Residenz, was im Gegensatz zur spiteren Zuweisung Unter-
dgyptens an Horus und Oberigyptens an Seth dem altigyptischen nach Siiden gerichteten
Raumgefiihl entspricht, das sich in den Ausdriicken von rechts und links fiir Westen und Osten
dem Ausdruck ‘nach vorn fahren’ fiir ‘nach Siiden fahren’ bekundet. Edfu und Ombos spielen
jedoch mythisch keine Roile, Edfu wird in den Pyramidentexten nicht einmal genannt. An seine
Stelle tritt als Stadt des Horus — gegeniiber Ombos als Stadt des Seth — in einem Pyramiden-
weihtext die alte unteridgyptische Residenz Buto (Db.f) (Pyr. 1668). Die Ausrichtung nach
Norden diirfte schon zu Beginn der Mythenbildung erfolgt sein, die nach den Ortsvermerken
der Dramatischen Texte zu urteilen, von der Residenz des Gesamtreiches Memphis ausging
(s. S.57) und mit Osiris, dem Herrn von Busiris, einen unterdgyptischen Gott dem verstor-
benen Konig zur Rolle, Horus zum Vater und Seth zum Opfer gab. Wann kann dies ge-
schehen sein? Nach den einleitenden Untersuchungen wurde die geordnete Schriftzeile erst
wihrend der 2. Dynastie gefunden und erscheint zwischen Trennungslinien auf Triimmern eines
von Djoser der Neunheit von Heliopolis geweihten Schreines (s. S. 11), nachdem die frithen
Herkunftstifelchen aus Abydos und noch Stelen der 2. Dynastie das Ende von Inschriften auf
zufillig verbleibende Liicken verteilt hatten und die Zeichenfolge oft anscheinend willkiirlich
variiert worden war. Erst Zeile und Zeilentrennung gestatten, die Ausbildung des iiberlegten,
Worte sparenden Schemas der Dramatischen Texte. Da zudem diese Texte eine Schreibweise
aufweisen, die sich erst wihrend der 2. Dynastie entwickelt, scheinen diese Merkmale als frithesten
Zeitpunkt ihrer ersten Niederschrift das Ende der 2. Dynastie oder die 3. Dynastie zu ergeben.
Dies wiirde den Beginn der Mythenbildung mit der Regierung des Konigs Djoser und ihren vielen
Neuerungen zusammenfallen lassen. Wenn auch als Residenz des geeinten Aegyptens vermutlich
schon vor Djoser Memphis galt (s. S. 127), hat doch erst dieser Konig endgiiltig! durch die Wucht
der Bauten um seine Stufenpyramide mit der Tradition von Abydos gebrochen, obwohl er sie
selbst mit einem dort begonnenen Grabbau noch aufrecht erhielt. Die Verwurzelung im unteragyp-
tischen Gebiet mubBte die Wahl eines neuen Herren des koniglichen Friedhofes mit sich bringen. Als
Herr des gewihlten Gebiets, in dem eine Reihe stattlicher Beamtengraber der Thinitenzeit ausge-
graben wurde, gilt Sokaris, der falkengestaltige Gott in einer auf Schlitten stehenden Barke, deren
Bug mit einem Antilopenkopf geschmiickt ist. Von Sokaris von Giza wird er spéter durch einen be-
sonderen Beinamen unterschieden (s. S. 65). Zwischen ithm und dem schakalsképfigen Herrn von
Abydos schligt die Mythe eine Briicke, indem sie zum koniglichen Totengott Osiris wihlt und den
alten Herren der koniglichen Friedhofe seine mythische Rolle iibertrigt. In den Hymnen mit der
Namensformel wird er als — in Abydos — den Namen ,,Erster der Westlichen', — in Busiris —
den Namen ,,Der von Busiris* und zugleich den Namen ,,Sokaris‘* tragend gepriesen (s. S. 40). Auch
fiir diese Wahl eines unterigyptischen Gottes zum koniglichen Totengott scheint sich erst unter
Konig Djoser eine Veranlassung zu geben, solange nicht dltere Konigsgraber in Sakkara gefunden
werden. Gegen diese Ansetzung der Dramatischen Texte spricht vielleicht die Stiftung eines
Schreines fiir die Neunheit von Heliopolis, die in den Dramatischen Texten noch fehlt.

1 vgl. die von H. Ranke, The origin of the Egyptian Tomb Statue (Harvard Theological Review,
Bd. 28, S. 50) geauBerte Vermutung, dall schon Konige der 2. Dynastie ,,in der Nidhe von Memphis* be-
graben worden sind. Doch ist bisher dort aus der Zeit vor Djoser kein Konigsgrab gefunden worden.



Aufkommen der Osirismythe. Konig Djoser, seine Vorgianger und die Mythe 117

In der Mythe der Dramatischen Texte gilt Seth als Feind. Gegen Ende der 2. Dynastie
finden sich zwei beispiellose konigliche Namenstitel, die den Gott Seth noch als einen der beiden
Herren zeigen. Zwar lassen sich auch jlingere Beispiele einer Gleichsetzung des Seth beibringen,
sei es, dall er mit Horus dem Konig die Pflanzen Ober- und Unterigyptens um das Zeichen “Ver-
einigung’ knotet, sei es, daB} die beiden Herren den Konig im Bogenschieflen unterrichten (s.
S. 96). Doch stehen diese Fille mit den Feierlichkeiten des alten Jubilaeumsfestes in Zusammen-
hang. Wenn jedoch ein Konig anstelle des Horusnamens einen Sethnamen fiihrt, oder — im Neuen
Reich — seinen Namen dem des Seth angleicht, scheinen besondere Griinde vorzuliegen. Ein
Konig der 2. Dynastie nennt sich nicht ‘Horus’ sondern, ‘Seth’ Prj-'ih.$n. Vermutlich sein Nach-
folger ‘Horus’ H*-s$hm — ,,Es erscheint die Macht'* — schligt Unterigypten und stiftet, die
Tradition der Reichsgriinder wieder aufnehmend, Denkmiler, welche die Zahl der erschlagenen
Opfer des Blutbades mit iiber 47000 angeben, in die oberigyptische Residenz. Vermutlich dieser
Konig! nennt sich — nach dem Siege — H'-$hm.wj — , Es erscheinen die beiden Michte'" —
und erweitert den Seth-Namen des Konigs Prj-ib.sn zu einem ‘Horus und Seth’-Namen.
Wenn dieser Befund etwas besagt, ist das Reich voriibergehend auseinandergefallen, wobei sich
ein Koénig ‘Horus’ und ein Konig ‘Seth’ nannte. Da das Grab des “Seth’ Prj-ib.in in Abydos
gefunden worden ist, entfillt auf den oberigyptischen Konig die Rolle des Seth. Konig H"-shm,
der das ,,Jahr des Kampfes und des Schlagens Unterdgyptens' auf Steingefilen verewigt hat?,
fithrt wieder den Titel “Horus’, kront hierbei den Falken mit der oberigyptischen Krone und
stellt ihm die oberiagyptische Kronengittin ,,Die in Elkab (Hnt.t-NIb)" gegeniiber, die mit
einer Klaue das Land Libyen (B§, s. S. 5) ‘umkreist’ — mit dem ‘Ring (dn)’ geschrieben —
und mit der anderen die Wappenpflanzen der beiden Lénder ‘vereinigt’. Zweifellos hat hier die
auf der Narmer-Palette dargestellte erste Vereinigung als Vorbild gedient. Horus und nicht Seth
schligt Unterdgypten. Trotzdem sich ein allein iiber Oberigypten regierender Konig Seth nennen
kann, bleibt Horus der erste und vornehmste konigliche Namenstitel. Doch scheint dieser Konig
durch Annahme eines ‘“Horus- und Seth’-Titels die unter seinem Vorganger begonnene Ent-
wicklung weiterzufithren und abzuschlieBen, was er durch einen besonderen Beinamen , Der,
mit dem die beiden Herren zufrieden sind‘‘® noch unterstreicht. Auch die Stellung der Zeichen
,,Herren — die beiden Falkenstandarten — und ,,Herrinnen'‘ — die beiden Kronengottinnen —
zueinander, die ebenfalls einzigartig einander ansehen, diirfte die Befriedigung symbolhaft aus-
driicken und auf den vorangegangenen, nun beseitigten Zwist anspielen. Die Dramatischen Texte
des Ramesseum-Papyrus betreffen Feierlichkeiten der Thronbesteigung des Konigs, die in Be-
gribnisriten fiir den verstorbenen Konig iibergehen. In ihnen ist der Gott Seth im Gegensatz
zu den Bildern des Jubilaeumsfestes verfehmt. Hat sich Prj-'ib.sn dieser Verfehmung zum Trotz
‘Seth’ genannt, wie spiter eine Verklirung die Lebenszeit des Gottes Seth erfleht, der im Gegen-
satz zu Osiris nicht sterben kann (Pyr. 1453 Var.), oder kommt es erst in der Folgezeit unter
Konig Djoser zur Mythenbildung und zur Verfehmung des Gottes? *. Auf Grund des vorliegenden
Materials ist diese Frage nicht zu entscheiden. Doch scheint es moglich, daB Djoser, der Sohn
des Konigs ﬁ‘—ébm.uj, mit allen anderen Neuerungen, die er und der Baumeister seiner Pyra-
mide, der Hohepriester von Heliopolis und spiter als Gott verehrte Imhotep gebracht haben,
auch die Mythe bildeten. Wenn die Folgerungen Scharffs iiber die Einfithrung der Sothisjahres-

1 Die verschiedenen an die Kénigsnamen H-§hm und H-$hm.wj gekniipften Erwagungen besprochen
bei E. Drioton, J. Vandier, L'Egypte in Les peuples de 1'Orient méditerranéen S. 165f.

2 Quibell, Hierakonpolis, Bd. 1, Taf. 36/38; weitere Exemplare wurden in den Gefallsammlungen
der Stufenpyramide gefunden (Macramallah, Ann. Service des Antiquités, Bd. 36, S.29ff. Taf. 2, 2).

3 zur Lesung vgl. Scharff, Archaologische Beitrage zur Frage der Entstehung der Hieroglyphen-

schrift, S. 59.
4 Als Anzeichen dafiir kénnte auch der Umstand genommen werden, dall unter Djoser der Kéniginnen-
titel in der Form ,,die welche Horus — also nicht mehr , Horus und Seth* — ,sieht" (Weill, Sphinx,

Bd. 15, S. 16, koll. von Kees) erscheint.



118 V. Spuren der Mythenbildung

rechnung stimmen?, ist auch sie unter Djoser erfolgt. Die fiinf Schalttage dieses 360 tigigen
Jahres gelten als Geburtstage der Gotter der Mythe. Bringt die Erfindung des Kalenders auch
die Erfindung der Mythe? Daran, daB3 die Mythe der Dramatischen Texte eine kunstvolle, mehr
oder minder willkiirliche Schopfung darstellt, kann kein Zweifel bestehen. Die Wahl der Gotter
beschriankt sich auf die fiir die mythische Handlung unumginglich notwendigen. Nicht nur Atum
und die beiden anderen Urgdtter der heliopolitanischen Neunheit fehlen, sondern auch die Kronen-
gottinnen, die erst in den Verkldrungen wieder erscheinen, und die Ortsgotter, von denen — aus
den Kulthandlungen — allein ,,Der ohne Augen‘* von Letopolis, Sokaris und der unterigyptische
Wegoffner aufgenommen werden, wihrend alle iibrigen Ortsgotter unter den einmal genannten
Ortsgott (s. S. 66) fallen. Die Gitterreden werden iiber ein literarisches Kunstmittel, das Wort-
spiel gewonnen. Als Frucht der Zeit des Konigs Djoser konnte die Mythe ein neues Ethos er-
kennen lassen, welches auf die vorangegangene von Oberigypten ausgehende blutige Unter-
driickung als Untat des Seth anspielt und sie unter dem Schleier der Mythe verdammt und als
sinnlos hinstellt, denn nun herrscht wieder Horus in Memphis und wird dort in Zukunft sogar
Osiris, seinen Vater, begraben.

Die Mythe erscheint am Festspiel und deutet es Szene fiit Szene um, wobei sie jedes der
auftretenden Kultsymbole im Wortspiel mit einem mythischen Ereignis umspinnt. Sie wird
so nicht sofort frei und fortlaufend erzihlt, sondern setzt mit jeder Szene von neuem ein. An
ehrwiirdigen Kulthandlungen wird sie gleichsam demonstriert und damit als nicht erfunden
erwiesen. Der Rollenzuteilung liegt hierbei dieselbe Kultpropaganda zugrunde, welche andere,
meist dltere Gotter als Formen und ,,Namen’ der gepriesenen Gotter erklirt. Doch wird im
Dramatischen Festspiel noch griindlicher verfahren, da die Umwandlung an der Wurzel der
Gottesbegriffe, an den Kultsymbolen ansetzt. Die Dramatischen Texte bilden so einen Uber-
gang und lassen sowohl die Rolle der vorgefundenen Kultsymbole wie die neuartige Welt der
Mythe erkennen. Die Kultsymbole — die beiden Konige, ihre Standarten, Beamte und Priester,
Pfeiler, Schiff und Tempel, Ornat, Waffen und Speisen — sind die vielen Gotter des Kultes,
die bisher zauberhaft die kénigliche Macht verkérperten und nun einige wenige mythische Rollen
erhalten. Vermutlich war zur Zeit der Mythenbildung die Bedeutung des Pfeilers (I)d) in Busiris
(Ddw) bekannt, der dort nach Ausweis jiingerer Quellen als Pfeiler des Osiris verehrt wurde, im
Festspiel jedoch die Rolle des Osirisfeindes Seth tragt. Wenn die Mythe hier den Pfeiler in der
uns iiberraschenden Weise wertet, diirfte sie diese Wertung vorgefunden haben, etwa so, daB
in Memphis das Senken des Pfeilers zum Anbringen eines Palmenzweiges als Sturz einer Macht
und ihre Wiederaufrichtung angesehen wurde, wozu nun die Mythe ihre Rollen verteilt. Hierbei
blieb ihr, wenn sie sowohl Pfeiler wie Palmenzweig beriicksichtigen will, kaum eine andere Wahl,
da Horus das Aufrichten des Pfeilers veranlaBt (Dr. T. S. 156) und vermutlich selbst den Palmen-
zweig — Osiris — auf den Pfeiler — Seth — setzte. Das Spiel zwischen Kulthandlung und Mythe
macht dies Denkmal ritselvoll. Mit seinen wechselnden Beziigen erschlieBt es sich nur allmihlich
der Deutung. Seine gedringte Form, die altertiimliche Schreibung des Textes, die durch das
Wortspiel veranlaBte Wahl oft seltener Worte erschweren die Ubersetzung. Vieles, was Sethe
in seiner bewundernswerten ["Ibersetzung vorsichtig tastend erschlieft, sind Versuche, den Text
sprechen zu lassen. Daf3 hierbei jiingere Quellen nur mit Vorbehalt herangezogen werden kénnen,
liegt auf der Hand. So diirfte man die ,,Gefolgsleute des Seth* kaum nach Plutarch seine ,,Mit-
verschworene’ nennen (Dr. T. S. 225), da eine solche Benennung den Begriff des ‘Gefolges’ in
sehr verschiedene Anschauungen iibertrigt. Auch scheint es fraglich, ob in einer Rede der Isis
an Nephthys mit dem ,,Geruch von etwas (%k.f)* wirklich auf den Duft des ,, Honigklees” (Dr. T.
S. 145) anspielt. Eher diirfte nach anderen Stellen? an den Duft der gesalbten Krone (%ik.t) ge-
dacht sein, deren Duft Osiris und den toten Kénig auszeichnet. Wird doch auch das Horusauge

1 A. Scharff, Grundziige der agyptischen Vorgeschichte S. 54ff.
2 Pyr. 791a (1729b), Jéquier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit Z. 661.



Form und Inhalt der Mythe im Festspiel 119

gerade an seinem Duft aufgespiirt (s. S. 73). Die Mythe tritt dort, wo wir den Text verstehen
— wenn man von der Kulthandlung, auf die sie anspielt, absieht — klar und anschaulich her-
vor. Als ihr oberster Gott gilt Geb, hinter dem sich der Ortsgott von Memphis Ptah, den sein
Beinamen 7'3-fnn ,erhabenes Land" zum Erdgott stempelt, verbirgt (s. S.26).! Nut erscheint
vereinzelt in unklarer Rolle als Mutter ihrer Kinder und Himmelsgéttin (Dr. T. S. 223). Die Osiris-
mythe, welche hier die Mythe vom Horusauge einschlieBt, findet sich in der bekannten Form
und wurde schon verschiedentlich behandelt (s. S. 64f.). Wenn Horus den ,,Gefolgsleuten des
Seth* zuruft: ,,Schlagt meinen Vater nicht!* (Dr. T. S. 134) scheint hier Horus im Gegensatz
zur spiateren Mythe, welche die Tragik des Todes seines Vaters dadurch erhéht, daf sie ihn ohne
Sohn sterben und Isis erst durch ein Wunder Horus empfangen 1d6t (s. S. 106), dem Erschlagen
seines Vaters — als schwaches Kind — zuzusehen. Wie verschiedentlich festgestellt wurde, bilden
sich iiber Wortspiel und Kulthandlung erst die Einzelheiten der Mythe, so dafl es zu Doppel-
versionen, ja zu mehr, oft widerspruchsvollen Fassungen der Mythe kommt, woran man jedoch
altagyptisch vermutlich schon deshalb keinen Anstofl fand, weil die Kulthandlung vor Augen
stand, und die Mythe als deren tiefere Bedeutung lediglich fiir diese feierliche Gelegenheit auf-
klang. Sie wurde damals literarisch nicht zu einem Ganzen verbunden und diirfte auch in der
Vorstellung etwas immer nur voriibergehend, momentan Begriffenes, der ungehobene, tragende
Grund, verblieben sein. Die weitere Mythenbildung hat die ersten Gotterreden, welche aus Kult-
handlungen eine vorgestellte Gotterwelt hervorzaubern, in den Preis der Hymnen an einzelne
der Gotter und in Einleitungen und Zitate der Verklarungen verstreut. Durch Aneinanderreihung
gleichartiger Zitate und ihre Erweiterung kommen nun lingere Stiicke zusammen. Sie zeigen,
dall neben den im Ramesseum-Papyrus, der Speisetafel und einigen Ritualen (s. S. 8) erhalte-
nen Festspielen weitere bestanden, zu denen auch die Totenklage gehorte'. Dall die dramatische
Form weiter gepflegt und in andere literarische Formen iibernommen wurde, zeigen Litaneien
und Verklidrungen, in denen der Konig Gotterreden zitiert oder mit Gottern und Didmonen spricht
und diese Gespriche erzdhlt (s. S. 38). Diese Gotterreden tragen den Stempel ihrer Zeit. In
den Litaneien geben sie zum Beispiel den Konig nicht Osiris anheim (s. S. 83) und kiinden so
das neue Dogma. In den Verklirungen verfallen sie in die volkstiimliche Sprache einer neuen
Zeit, welche irdische Vorstellungen an den Himmel versetzt.

4.Die Mythe der Hymnen

Daran, dafl die Hymnen mit der Namensformel als Gattung jiinger sind als die Drama-
tischen Texte, kann kein Zweifel bestehen. Die beiden Textgruppen verbinden zahlreiche Va-
rianten, in denen sich die nach festen Regeln verinderte Fassung der Hymnen als Weiterbildung
der Fassung der Dramatischen Texte erweist. Die kurzen Gétterreden der Dramatischen Texte
werden Wort fiir Wort iibernommen, jedoch nun der Gottheit, welche die Rede in den Drama-
tischen Texten betraf — worauf ein Vermerk verwies (s. S. 39) — als Preis erzihlt. Die drama-
tische Form ist aufgegeben. Nicht mehr Gotter sprechen zueinander. Der Sprecher, vermutlich
der Vorlesepriester (s. S. 38), steht auBlerhalb der Mythe. Er spricht zwar noch zu einem Gott,
jedoch nicht in der Rolle eines Gottes, sondern als Mensch, der das mythische Geschehen sieht
und preisend vortrigt. Wie ein Zuschauer erzihlt er der Gottheit das, was in den Dramatischen
Texten mythisch geschah. Die Erhabenheit, die am geheiligten Geschehen auf geweihtem Schau-
platz hing, ist mit der Gottheit in eine eigene Welt entriickt und wird nun am Preise literarisch
greifbar. Was frither die Vermerke leisteten — die Rollenzuweisung und die Erlduterung der
knappen Reden — muf} nun in den Preis aufgenommen werden. Auch wir verfahren so, wenn

1 Einzelne Reden davon Pyr. 1786/1790; eine nur wenig bearbeitete Szene als Einleitung einer Ver-
klirung Pyr. 1280 (s. S. 52); andere Stiicke Dram. Texte mehr oder minder redigiert im jiingeren Textgut
verstreut (vgl. z. B. Sethe, Kom. Pyr. 481a).



120 V. Spuren der Mythenbildung

wir den Inhalt eines Schauspieles erzihlen. Wo der Schauspieler aus seiner Rolle ,,Ich bin ge-
kommen!‘‘ sagt, berichtet der Zuschauer mit: ,,Dann kam Horus."* Die Hymnen ersetzen hierbei
das ‘Sprechen’ der Rollenzuweisung — ,,Geb spricht zu Horus: ,,Sieh Deinen Vater!’t — durch
das allgemeinere ‘Veranlassen, dall’ — ,,Geb veranlaBte, da Horus in Dir seinen Vater erkennt*
(Pyr. 640). Vermerke, die ein anonymes, im Schauspiel durch hinweisende Gesten zu verdeut-
lichendes ,,ihn‘“ oder ,,sie’ erklirten, werden in den Preis hineingenommen (s. S. 39). Anstelle
des Namens der gepriesenen Gottheit tritt hierbei die Anrede. So 148t der Preis der Hymne ,,Horus
hat veranlat, daB sich die Gotter mit Dir vereinigen** (Pyr. 577) die éltere dramatische Fassung
,,Horus spricht zu den Goéttern: ,,Vereinigt Euch mit ihm!"“ mit nachgestelltem ,,Osiris er-
kennen, worin freilich statt ,,Gotter” ,,Horuskinder” gestanden haben diirfte, da die Hymnen
auch hier verallgemeinernd zunichst das ,,Sethgefolge” und bald auch die ,,Horuskinder* durch
., Gotter* ersetzen (s. S. 441.). In den Hymnen entfallen die Beschreibungen der Kuithandlungen,
die auf Bildtitel der Festdarstellungen zuriickgehen. Damit ist literarisch die Verbindung zwischen
Kult und Mythe aufgegeben. Der Gott wird mit seiner Mythe und nicht in seinem Kult gepriesen.
Erst die Namensformel bringt hier eine neuartige Verbindung. Auch wenn die Hymnen von
Kulthandlungen begleitet waren (s. S. 38), tritt dies nicht mehr in Szenentiteln und Vermerken
in Erscheinung. Sollen die mythischen Erklirungen der Kulthandlungen wegen ihres Inhalts aus
Dramatischen Texten in Hymnen iibernommen werden, miissen sie in selbstindige Aussagen
umgewandelt werden und diirften dann kaum noch zu erkennen sein. Ein gelegentliches ,,das
ist” kann als Rest der erklirenden Form gewertet werden. ,,Geb hat Dir Deine beiden Schwestern
zu Dir gebracht. Das sind Isis und Nephthys (Pyr. 577) 148t so die mythische Erklirung ,,Das
sind Isis und Nephthys, welche Geb zu Osiris brachte* vermuten, die einst an die Beschreibung
einer Kulthandlung — etwa: ,,Es geschah, daB man die Klagefrauen brachte'” — anschloB. In
der Namensformel, dem auffilligsten Stilmerkmal der Hymnen, haben diese Texte ein Mittel
gefunden, in eigentiimlicher Weise Dinge des Kultes in den Preis einzuschlieBen. Sie schlieBt
zundchst mit ,,in Deinem Namen®, spiter zu ,,in jenem Deinem Namen® erweitert und abge-
wandelt (s. S. 34), an den Preis — ,,indem Du verjiingt bist" — ein Kultsymbol als ,,Namen**
des gepriesenen Gottes — ,,in Deinem Namen ‘Frisches Wasser'*“ (Pyr. 25) — an. Im Wechsel
mit der Namensformel tritt gelegentlich das Wortchen ,,als (m)*‘ auf, hinter dem auch aus Dra-
matischen Texten iibernommene Vermerke erscheinen (s. S. 40), so daB hier die Wurzel der
Namensformel in den Vermerken sichtbar wird. Aus den Namen geht hervor, daB die Hymnen
nach wie vor mit ,,Osiris” den toten Konig — mit den Namen ‘Der im Palast’ und ‘Horus,
Oberhaupt der Menschheit’ (s. S. 40) — und das Konigtum — mit den Namen ,,Ko6nigsburg* und
‘Reichskapellen’ (ibd.) —verkérpern. Auch der Name ‘Gott’ diirfte Osiris zunzchst als vergottetem
Konig zukommen und gerade deshalb Osiris als Vorbild des mythischen Gottesbegriffes hin-
stellen, weil der verstorbene Konig das Schicksal der Mythe erfuhr und nun trotz Tod und Seth
— ,,Deinem Feinde zum Trotz in Deinem Namen ‘Gott’* (Pyr. 25 Var.) — in der Umarmung
seiner Mutter Nut im Grabe liegt. Ebenso stehen die anderen Gotter der Osirishymnen im kénig-
lichen Totenkult, Horus als regierender Konig (s. S. 42), Isis und Nephthys als Klagefrauen
und Nut als Sarg und Grab oder als Stitte, an welcher das Natron zur Einbalsamierung gewonnen
wird (Pyr. 580 Var.). Doch schlieBen sich die Namen ,,der von Busiris”, ‘Erster der Westlichen’,
Sokaris und andere Kultnamen schon iiber einem allgemeinen Totengott zusammen. Auch Hym-
nen an Geb und Nut zeigen, daB die Entriickung der Gétterwelt aus dem Kult fortschreitet.

Wie die Dramatischen Texte gestatten die Hymnen, einen wesentlichen Schritt der Mythen-
bildung zu verfolgen. Wiihrend dort die Mythe am Kult erscheint und ihn erklirt, 16st sie in den
Hymnen schon wieder die sichtbare Verflechtung mit dem Kult. Sie schlieBt sich um einzelne
Gotter zusammen und 1aBt in der Namensformel von den Beziehungen zum Kult nur das be-

1 Pyr. 1658d in einer Litanei durch den erklidrenden Vermerk ,,Osiris‘ zu ,,sieh Deinen Vater Osi-
ris!’* erweitert.



Vom Festspiel zur Hymne. Von der Gétterrolle zum mythischen Gott 121

stehen, was diesen Gottern zu Kultstitten verhilft. Stehen die Dramatischen Texte am Uber-
gang vom Kult zur Mythe, so fiihren die Hymnen in einem weiteren Ubergang von der Gitter-
rolle zum mythischen Gott. Man hat vermutet, dafl die Osirishymnen urspriinglich an den Gott
gerichtet und erst nachtriglich durch Einfiigung der Kénigsnamen auf den Konig bezogen worden
sind (s. S. 37). Wenn auch die Konigsnamen selbst erst in einer SchluBredaktion eingefiigt sein
konnen, scheint doch der wirkliche Vorgang umgekehrt verlaufen zu sein und mit Osiris im
koniglichen Totenkult urspriinglich wie mit dem ‘Horus’ des Konigsnamens den Konig und
erst spiter einen Gott bezeichnet zu haben. Uber die Dramatischen Texte sind die Hymnen im
koniglichen Kult verwurzelt. Erst iiber die Namensformel gewinnen sie Anschlull an Ortskulte,
in die sie die Konigsrolle nun als Gott einnisten. Ein eigener Kult des Gottes Osiris fehlt in den
Namen der Namensformel, die neben den Reichskapellen des Konigtums einzig Stitten dlterer
Ortsgétter nennen. In diesen Ortskulten aber ist weder der Preis der Hymnen noch die Mythe
erwachsen. Dies zeigt schon der Umstand, daB auch auf die Kultstitten als Namen mit Wort-
spielen angespielt wird. Im Wortspiel, dem Formmittel der Mythe, verankert sie sich jetzt in
Kultstitten, wie frither die Gotterreden an Kultsymbolen. In beiden Fillen geht Formung und
Beziehung von der Mythenbildung und nicht von der Kultpflege aus. Wie spiter Ré zu Ré-Atum
wird Osiris zum ,,Ersten der Westlichen. Wihrend jedoch Atum selbst als Gott eine mythische
Rolle trigt, die Ré nicht iibernimmt, fehlt sie bei dem Ersten der Westlichen, einem vormythischen
Gott. In den Hymnen steht so die Mythenbildung im Ubergang vom koniglichen Kult zum neu-
artigen Kult der Mythe. Im Denkmal Memphitischer Theologie und in den Litaneien ist
dieser Ubergang abgeschlossen. Osiris wird nun nicht mehr in der Pyramide als Konig begraben,
sondern ist frither einmal bei der ‘Kénigsburg’ an Land geschwemmt und im Sokaristempel
begraben worden!. Der Konig muB jetzt Osiris erst angeglichen werden. Nun wird betont: ,,0
Horus! Osiris ist dieser N.! Osiris ist dies Bauwerk! Osiris ist diese Pyramide!” (Pyr. 1657),
wihrend die Gleichsetzung zwischen Gott und Konig in den Dramatischen Texten an der Rollen-
zuweisung, in den Hymnen an der Namensformel erkennbar, selbstverstindliche Voraussetzung
zu sein scheint. In der weiteren Entwicklung wird zudem der Konig ebenso als Geb (Pyr. 1645)
wie als Horus (Pyr. 1596) erklirt, so daB er schon, — wie spiter in den Verklirungen — Goétter-
rollen sammeln kann, die ihm durch Zauberkraft aus einer jenseitigen mythischen Welt zu-
kommen, wo sie gleichsam bereit liegen, wihrend in den Hymnen der Konig durch seinen Tod
in die Rolle des Osiris hineingerit und damit diesen Gott so offenkundig darstellt, daB es keiner
zauberhaften Gleichsetzung bedarf. Sethe war der Meinung, daB sich die Gleichsetzung des toten
Konigs mit Osiris erst allmahlich durchsetzt? und fiihrt in seinem Kommentar der Pyramiden-
texte Unterscheidung, Vergleich und Gleichsetzung von Gott und Konig als mogliches Alters-
merkmal an. Diese Ansicht entspringt seiner Einschitzung der Litaneien. Er hilt sie fiir eine
Gruppe von alten ,,Konigstexten®, die ,,ganz augenscheinlich noch aus jener heliopolitanischen
Periode selbst'* — das heiBt einer vorgeschichtlichen Bliitezeit dieser Stadt — ,entstammen”
(ibd. S.109). In diesen Litaneien wird der Konig von Osiris unterschieden (Spr. 215) oder als
,,eine Wiederholung des Falles Osiris (Kom. I S. 79) oder zwar nicht als ,,Osiris, aber schon in
der Gestalt des Schakalsgottes Hntj-Imn.tjw" (Kom. I S. 55) angesehen. Sethe erhilt so einen
verwirrenden Befund als Vorgeschichte der ,,sich im Tode gewil schon wie spiter mit Osiris”
gleichsetzenden oder wenigstens vergleichenden thinitischen Konige®. Wenn jedoch die frithe
Ansetzung der Litaneien aufgegeben wird, und sie hinter die Hymnen riicken, hinter die sie die
abgewandelte Namensformel und andere Merkmale verweisen, kehrt sich das Bild um. In den
Dramatischen Texten trigt der tote Konig die Rolle des Osiris selbst. Auch in den Hymnen
gilt Osiris zunichst wie selbstverstiandlich als Rolle des toten Konigs. Was die Texte iiber Osiris
sagen, betrifft den toten Konig und braucht darum nicht — wie spiter in den Verklarungen —

1 Junker, Die politische Lehre S. 36ff., S.38.
2 Sethe, Urgeschichte S. 64, Anm. 2. 3 ibd. S. 84.




122 V. Spuren der Mythenbildung

fiir ihn wiederholt zu werden. Auch sonst lockert sich das Verhiltnis zwischen Gott und Kénig-
tum. Horus verkorperte der lebende Konig, zu Ré setzt er sich in das Sohnesverhiltnis. Die
Hymnen stehen mit ihrer Entriickung der Gotter im Preis am entscheidenden Ubergang der
Entwicklung, die aus der Ndhe des Kultes in die Ferne der Mythe fithrt. Verkorperten in den
Dramatischen Texten — neben dem toten Konig selbst — das Trauergewand, welches der lebende
Konig trigt, der Palmenzweig auf dem Pfeiler, die weile Farbe einer Kapelle (Dr. T. S. gg),
alles im Kult gegenwirtige Dinge, Osiris, so tritt in den Namen der Hymnen zu den Kultbezeich-
nungen das ‘Lichtland’, aus dem sich Ré erhebt (s. S. 40) und Namen, die Osiris mit ,,Frisches
Wasser und ,,Der aus dem Katarakt gekommen ist” (Pyr. 24/25), als Nil und mit ,,Grofler
Griiner'* und ,,GroBer Schwarzer (Pyr. 628), als Meer und See preisen. Osiris wird zum Natur-
gott der Mythe, den in den Verklirungen Ré der Weltgott am Himmel und nicht mehr Horus,
der neue Koénig im Ritual aus seinem Todesschlaf erweckt.

Die Mythe selbst hat sich gegeniiber den Dramatischen Texten in den Hymnen an Osiris
nicht geindert. Nach wie vor gilt Geb als Oberster der Gotter (s. S.26) — ,,Geb hat Deine
Art gesehen und hat Dich an Deinen Platz gestellt” (Pyr. 576 Var.), ,,Gnidig ist Dir Geb, er
hat Dich lieb gewonnen!* (Pyr. 639). Er bringt Horus, (Pyr. 590, 612, 634) und die Schwestern
(Pyr. 577) zu Osiris und 1iBt Thoth ihn heilen (Pyr. 639). Als Erdgott gibt er dem Toten Kopf
(Pyr. 639) und Augen (Pyr. 583) und reinigt ihm den (verstaubten) Mund (Pyr. 626). Von der
Osirismythe erscheinen immer noch nur die frither an Kulthandlungen und jetzt fiir die Namens-
formel iiber das Wortspiel aufklingenden Teile. Osiris liegt schon im Todesschlaf, aus dem er
erwachen und sich erheben soll (s. S. 38). Doch wird noch nicht, wie spiter in den Verkliarungen,
auf den Sturz in Busiris (Ndj.t) als mythisches Ereignis angespielt, weil der Sprecher den auf-
gebahrten Konig vor sich sieht, zu dem der neue Konig als Horus kommt, wihrend ihn die Klage-
frauen als Isis und Nephthys betreunen. Horus hat ihn gesucht (Pyr. 575) und — wie auch die
Schwestern (Pyr. 584, 1630) — gefunden (Pyr. 612). Was wir iiber die Eltern des Osiris, seine
Geschwister und seine Geburt erfahren, wird beildufig anlidBlich anderer Ereignisse erzdhlt, so,
wenn Nut ihren Sohn Osiris schiitzt und dieser gepriesen wird: ,,Du bist der Alteste unter ihren
Kindern!" (Pyr. 638), oder wenn Osiris, unter dem sein Feind ausgestreckt daliegt, gesagt wird:
,,Du bist édlter als er! Du bist vor ihm (zur Welt) gekommen!*“ (Pyr. 650). Seth giltalssein ,,Feind*‘,!
vor dem Horus Osiris errettet (Pyr. 649), den Thoth holt (Pyr. 65I) und mit seinem Anhang
schlachtet, ohne einen von ihnen zu verschonen (Pyr. 635), dem zum Trotz Nut Osiris ,,Gott"
sein 1aft in seinem Namen ‘Gott’ (Pyr. 580 Var.), auf dessen Haupt Geb seinen Ful} stellt (Pyr.
578). Seth mul} Osiris tragen (Pyr. 627, 581). Dall er hierbei unter ihm schwimmt (Pyr. 588),
kann wie in Dramatischen Texten eirl Schiff mit der Rolle des Seth erkennen lassen. Wenn Seth
unter Osiris ,,als (m) Erdbeben’ zittert, und Osiris tiber ihn erhaben (dsr) ist in seinem Namen
,Abydos (7'3-dsr)“ (Pyr. 581), diirfte er als oberigyptische Erde gelten, welche Osiris tragen
muB. Isis und Nephthys setzen Osiris die verstreuten Glieder zusammen, welche anscheinend
der Anhang des Seth aus Oberigypten vom Ort, an dem Osiris ,,davongegangen — das heifit
‘verschieden’ — ist, die Horuskinder aus Unterdgypten von dem Ort, an dem er ertrunken ist,
zusammenbringen (s. S. 44). Wenn hierbei Nephthys, die ,,alle Deine Glieder'* sammelt, dies
in ihrem Namen ,,8§3.¢, Herrin der Baumeister’ (s. S. 57) vornimmt, diirfte es sich um eine
Umschreibung des Grabbaues handeln, der im Folgenden mit dem Sarge — ,,und das, was Deine
Mutter Nut Dir gab, hat sie (die Glieder) geheilt, in ihrem Namen ‘Sarg’*® — als Namen der Nut

1 In Varianten wechselt gelegentlich , Feind‘ und ,,Seth* (Pyr. 25b, 765c, 638b, 1607b/580b;
637a, 642a/581a; vgl. auch Pyr. 777b, wo Seth anstelle ,,alles Ubels'* (Pyr. 825b) getreten ist). Zeitgends-
sisch setzt P. Pyr. 587b ,,Feind‘‘ fiir Seth ein.

2 Pyr. 616¢c, d, wo Sethe unter Annahme einer Ellipse von ,,sie diesen Satz in zwei Sitze zerlegt.

Zur Konstruktion mit doppeltem Objekt vgl. Pyr. 587¢, 653b. Pyr. 616¢c/d ist ,,was Deine Mutter Nut
gab' Subjekt.



Inhalt der Mythe der Hymnen 123

gepriesen wird. Einige der Hymnen diirften gegeniiber diesem aus Dramatischen Texten um-
geschmiedeten Bestand jiinger sein, so ein Spruch, in dem zum ersten Male die groBe Neunheit
genannt ist, die Meere als Namen des Osiris vorkommen und Isis und Nephthys Osiris in Assiut
grilBen, so daB sich hier im Wortspiel auf seinen Namen ,,Herr von Assiut’ (Pyr. 630) eine Orts-
angabe im mythischen Preis findet, wie sonst erst in Verklarungen (s. S. 61). Nach dieser Hymne
hat Isis als Soth.is (Pyr. 632) Horus erst nach dem Tode ihres Gemahls empfangen. Auch Hymnen
an die Himmelsgottin, den Erdgott, den Luftgott und einige weitere Osirishymnen diirften Er-
weiterungen des aus den Dramatischen Texten iibernommenen Grundbestandes darstellen. Wenn
Osiris gepriesen wird: ,,Du bist der michtigste Gott. Es gibt keinen Gott gleich Dir!*“ (Pyr. 619),
so erinnert dies an eine Hymne an Geb, zu dem in gleicher Weise gesagt wird: ,,Du bist der grofle
Gott, Du allein!* (s. S. 46), woran hier die mythische Erzihlung anschlieBt: ,,Dir hat Atum
sein Erbe gegeben. Er hat Dir die Neunheit zusammen gegeben, Atum selbst unter ihnen‘* (Pyr.
1617). Wir sind in den Streit dogmatischer Meinungen versetzt, der in den dlteren Hymnen fehlte.
Wie die dramatische Form ist auch die Form der Hymne neben neu aufkommenden Formen
weiter verwandt und gepflegt worden (s. S. 53). In diesen Hymnen treten zu den Gittern der
memphitischen Mythe die bisher fehlenden Gotter der Neunheit Atum, Schu und Tefnut hinzu.
Die Verwandtschaft der jingeren Hymnen untereinander geht daraus hervor, dafl Schu, Geb und
Osiris mit denselben Worten als ,,groBer Sohn‘ ihres Vaters und sein ,,Altester1 gepriesen werden.
Die ,,Augen’’ treten in diesen Hymnen sowohl aus dem Haupt der Himmelsgottin Nut (Pyr.
823) wie aus dem des Erdgottes (Pyr. 1624) und aus dem Haupt des Osiris? als Kronen hervor
(s. S.#74) und machen gerade Gotter, deren Augen erloschen sind, zu Konigen von Ober- und
Unterdgypten, eine Vorstellung, die in den Dramatischen Texten noch an dem Gott ,,ohne Augen‘
von Letopolis hing (s. S. 73f.). Hierbei wird die Himmelsgottin, die ,,im Leibe ihrer Mutter Macht
hatte, ehe sie geboren war (Pyr. 779, 781) als ,, Konig von Unterdgypten gekront (Pyr. 781,
824). Hat sie dem Erdgott Unterdgypten in die Ehe gebracht? Als weitere Eigentiimlichkeit
dieser jiingeren Texte treten nun die eigenen Namen der Gotter ,,Schu‘ (Pyr. 1871), ,,Geb"
(Pyr. 1615), ,,Nut“ (Pyr. 780) und ,,Osiris"? in die Namensformel — ,,Dich spie ('285) Atum aus
mit seinem Munde in Deinem Namen Schu‘. Die Namensformel dient nicht mehr dazu, den
mythischen Gott im #ltesten Kult zu verankern.

5.Die Mythe der Litaneien und Gotterlehren

Vorformen der Litanei finden sich in kurzen Rufen zu Kulthandlungen, wie das ,,Komm
und bring! Komm und bring!“ zum koniglichen Opfertanz (s. S. 112) und das ,,Willkommen!"
der Klagefrauen im vormythischen Textgut. In , Es kommt der Vater zu dem Sohne”...,Es
kommt der Sohn zu dem Vater!" (Dr. T. S. 114) ist eine solche Vorform in die Dramatischen
Texte als Rede des Thoth an Osiris und Horus iibernommen. Auch in den Verklirungen findet
sich die literarische Form der Litanei vielfach verwandt in Morgenliedern an den Fahrmann
(s. S. 49), in Zurufen der Gotter und der Neunheit an den Konig (s. S. 113), in Strophen iiber
das Niederlegen der Schilfnachen fiir Ré, Harachte und den Kénig, iiber das Offnen der Himmels-
tore und das morgendliche Bad der Gotter des Ostens. Die umfangreichsten, in ihrer Form sehr
verschiedenartigen Litaneien finden sich in einer Spruchfolge, auf die schon eingegangen wurde,
weil Sethe hier den iltesten Spruchbestand der Pyramidentexte vermutete (s. S. 19). Auch die
Pyramidenweihtexte sind Litaneien. Auf Grund formaler Merkmale fallen alle diese Spriiche

1 Schu, Sohn des Atum Pyr. 1870; Geb, Sohn des Schu Pyr. 1615; Osiris, Sohn des Geb Pyr. 1810,
1814.

2 Pyr. 1816b, 1832b, 1820a, 1825b (vgl. Jéquier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit,
Zeile 370ff.).
8 Jéquier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit, Zeile 359.



I24 V. Spuren der Mythenbildung

zwischen die Hymnen und die Verklirungen. Zu der Namensformel finden sich schon Weiter-
bildungen, jedoch noch nicht regelmifBig wie in den Verklirungen. Das kunstvolle Schema der
Dramatischen Texte dient nun — vor allem durch die Zeilenspaltung zwischen gleichbleibenden
Sitzen! erweitert — als Mittel, den Strophenbau hervorzuheben. In den Pyramiden ist dies
Schema aufgelst und ausgeschrieben. Doch scheint es nach Auslassungen mehrfach zu lesender
Glieder zu urteilen in den Vorlagen verwendet worden zu sein® In feierlicher Rede wird mit
immer wieder denselben Worten Osiris den Gottern von Heliopolis vorgestellt (Pyr. Spr. 219)
oder der tote Konig Ré-Atum angemeldet (Spr. 217). Hierbei spricht der Vorlesepriester wie in
den Hymnen und rezitiert in einer Riickwendung zur dramatischen Form auch Gétterreden,
doch ertént auch schon wie spiter in den Verklirungen die Stimme des Konigs aus seinem
Munde?. Da nun nicht mehr im mythischen Gott von vornherein eine mythische Rolle fiir Konige,
Priester und Kultsymbole steckt, mufl der Bezug der Mythe auf den toten Konig erst besonders
hergestellt werden, indem man ihn dem Gott gleichsetzt, oder auch fiir ihn das mythische Ge-
schehen zitiert. Inhaltlich zeigen die grofen, streng gegliederten Litaneien, daf3 die Gotter-
familien gebildet sind. Sie werden nicht nur erwdhnt, sondern auch in ihrer Zusammensetzung
Gott fiir Gott aufgerufen (Pyr. 167ff., 1655, 1660ff.) oder als Formen des Schopfers und Ut-
gottes erklirt — so in der memphitischen Theologie vier Gotterpaare, an ihrer Spitze ‘Utr-
wasser’ und ‘Feste’ (Nun und Naunet) als Formen des Ptah, die Atum, den heliopolitanischen
Schopfer erschaffen haben, und in einer Litanei dasselbe Gotterpaar mit dem Gotterpaar ‘Un-
sichtbar’ (Amun und Amaunet), Atum und dem ‘Lowenpaar’, ,,deren Gotter ihre Leiber selbst
erschaffen haben, das sind Schu und Tefnut®, welche (alle zusammen) die (iibrigen) Gétter schufen,
die (iibrigen) Gotter zeugten und die (iibrigen) Gotter einsetzten, und die nun zu ihrem Vater
(Atum) fiir den Konig, der ihnen Opferbrote gab, sprechen sollen (Pyr. 4461ff.). Auch wenn in
diesem Rahmen die Gotter Seth und Thoth besonders behandelt werden, und man ihnen droht,
wo man die anderen Gotter bittet (Pyr. 173, 175), bleibt man mit der Wiederholung auch dieser
Rede in der Litanei. Dal in den Litaneien Dogmen vorgetragen werden, zeigen eingestreute
‘Sentenzen’ — ,,Jeder Gottesstern hat seinen Triger” (Pyr. 141). ,,Keinem Gott verdirbt sein
Same* (Pyr. 145). Der tote Konig erscheint nicht mehr nur in der Rolle des Gottes Osiris, die
ihm nun ausdriicklich {ibertragen werden muf} (Pyr. 1657), sondern auch — wie schon in jiingeren
Hymnen (Pyr. 1615) — als Geb: ,,N. ist Geb, der erhabene Mund, der Fiirst der Gotter, welchen
Atum vor die Neunheit gesetzt hat, iiber dessen Rede die Gotter gliicklich sind4. Atum hat {iber
ihn gesagt: “Seht den erhabenen Mund unter uns! Er ruft uns, damit wir gehen und uns fiir
ihn zusammentun!” ‘O Ihr Gotter alle! Vereinigt Euch, tut Euch zusammen, wie Thr Euch ver-
einigt und zusammengetan habt fiir Atum in Heliopolis!"* (Pyr. 1645ff.). Wie hier wird auch
sonst die Mythe zitiert und dabei nun die Form des mit ,,als” oder ,,wie* eingeleiteten Neben-
satzes verwandt (s. S.50): ,,0 Atum! Wache iiber N., iiber dieses Bauwerk, iiber diese Pyramide!
Und verhiite, daB je etwas Ubles gegen sie geschieht, wie Du iiber Schu und Tefnut gewacht
hast!*“ (Pyr. 1654).

Schon der Umstand, dafl mehrere ‘Litaneien’ gerade Pyramide und Totentempel der Konige
weihen, 1t als Zeit ihrer Entstehung die 4. Dynastie mit ihren groBen Pyramidenbauten ver-
muten. In diese Zeit wiirden nach den bisherigen Ansitzen auch Redaktion und Weiterbildung
der Hymnen fallen. Hymnen und Litaneien zeigen schon durch die beiden gemeinsame Namens-

1 H. Grapow, Sprachliche und schriftliche Formung agyptischer Texte S. 4off.

2 s. Sethe, Kom. Pyr. 142a/b, 1432 u.a. m.

3 so in dem ,,Gesprach'‘ zwischen dem Konig und der Himmelsgottin Nut Pyr. 250/251 (vgl. Sethe,
Kom.). Auch Pyr. 150 diirfte im Gegensatz zu der jetzt in W. vorliegenden Fassung (vgl. Sethe, Kom.)
der Sprecher fiir den Koénig — und nicht zunichst (Pyr. 150afc) fiir sich selbst und dann (Pyr. 150¢) fiir
den Konig gesprochen haben, da doch der Kénig und nicht der Vorlesepriester zu der Abendbarke kommt.

4 Hier folgt als Einschub: ,,Zufrieden sind alle Gétter iiber alles, was N. sagt, so daB es ihm deshalb
wohl ergeht in alle Ewigkeit* (Pyr:. 1645c).



Form und Inhalt der Mythe der Litaneien 125

formel eine enge Verwandtschaft. Gemeinsam ist beiden auch der Gotterkreis. Es sind im Wesent-
lichen die Gotter der groflen Neunheit, die in den jiingeren Hymmnen vollzihlig zusammenge-
kommen sind und in den Litaneien als Korperschaft angerufen und gepriesen werden, wobei
iiberall die Entwicklung von den Hymnen zu den Litaneien fortschreitet. Dies zeigen auch Einzel-
ziige, so die Bewertung des Seth (s. S. 19), die nun auch seine Geburt erfaBt, wenn er als von
seiner Mutter wihrend der Schwangerschaft vor Ekel ausgespieen erklart wird (Pyr. 205 Kom.).
Konnte man bei den Hymnen noch von einem Ubergang, von der Entriickung der Gotter aus
ihren Rollen im koniglichen Totenkult in eine rein mythische Welt sprechen, so ist diese Ent-
riickung in den Litaneien vollzogen. In sie tritt der Tote als ,unverginglicher Geist” — das
heiBt als Stern — vor Ré-Atum, der seine Gotter nach Siiden, Norden, Westen und Osten aus-
sendet, dies zu verkiinden (Pyr. 152ff.). Gegeniiber der Welt im Kult der Dramatischen Texte
und der Welt am Grabe der Hymnen ist in den Litaneien eine grofraumige, wie die Pyramiden
nach den Himmelsrichtungen ausgerichtete Welt gewonnen, welche nicht mehr wie Nut als Sarg
und Grab auf ihren iltesten Sohn , herabfillt" und seinen Kult heiligt, sondern sich dem Konig
,,o0ffnet*, sei es als Pyramidenbezirk mit allen Vogelteichen nnd Girten (Pyr. 1590ff.), sei es
als Umarmung seines Vaters Atum (Pyr. 151 Var.), in deren Weite auch der Konig ,,wird (hpr)™
und ,,hoch (k3)“ ist wie sein Vater, den die Pyramidenweihtexte mit den Namen , Hohe (k3)“
und ,,Skarabidus” (Hprr)*“ (Pyr. 1587 v. 1652) preisen. Uber dieser Welt erscheint der Sonnengott
im ,,Lichtland (34.f), das in einem Pyramidenweihtext als seine Stitte gilt (Pyr. 1669) wie
Buto (Db'.t) als Stitte des Horus (Pyr. 1668) und Ombos als Stitte des Seth (1667). Es wird
im Alten Reich mit der alten Hieroglyphe ‘Land’ determiniert, mit der auf den Schminkpaletten
,,Unterdgypten und , Libyen‘ geschrieben wurden. Dies , Lichtland”, in dem das Himmelstor
steht (Pyr. 496), wird von der ‘Sternenwelt (D3.#)’! unter dem Himmel umschlossen, der selbst
als Gottin vergestellt wird. Diese Sternenwelt hat sich der Totenglaube wéhrend der Mythen-
bildung bis zum Ende der 4. Dynastie erobert. Wie Ré seinen Namen ,,iiber dem Lichtland”
erhilt Osiris neben Namen ,,in‘‘ verschiedenen Stitten auch einen Namen ,,in Orion"%. Er ist
in zweiter Person abgefaBt — ,,(Der Du) Deine Zeit am Himmel und Deine Zeit an der Erde
(hast)“® —, an ihn schlieBt wie an den Namen ,,in der Stadt der Seen (Pyr. 192) eine Rede,
die als Gotterrede in Dramatischen Texten und als Preis in Hymnen stehen konnte: ,,Osiris
wende Dein Gesicht und sieh auf diesen N., Deinen Samen, der aus Dir gekommen ist” (Pyr.
186). Das ,,Wende Dein Gesicht!* diirfte gerade auf Orion gehen, der ja sich umwendend dar-
gestellt wird®. Der ihm folgende Konig ist nicht mehr in der Rolle des Osiris sondern als Stern,
als erster der Sothis-Sirius folgenden Dekangestirne gesehen. DaB sich die neue Form des Toten-
glaubens gerade damals im Streit der Lehren herausbildet, zeigen einige der Litaneien in be-
tonter Formulierung. Der ,,zum Stern gewordene* Konig®, der von Herolden gemeldet zu seinem
Vater Atum kommt, stellt sich ihm nicht als Osiris, sondern in Erneuerung der alten koniglichen
Rollen als ,,die beiden im Palast befindlichen, das sind Horus und Seth® vor, die an Gesicht

1 Sethe hat Kom. Bd. 1, S. 49ff. versucht, die Lage der D3.t zu bestimmen und sie dabei sowohl
,,sicher am Himmel", wie ,,im Osten des Himmels", wie als ,, Unterwelt" gefunden. D3.tjw, , die zur D3.t
gehorenden*’, ist eine Bezeichnung der Sterne, welche den toten Konig zum Westen geleiten (Pyr. 306)
und ihn wie eine Standartengottheit tragen (Pyr. 953). Die D3.t ist demnach das Reich der Sterne. Vgl.
auch Kees, Gotterglaube S. 223ff., der dort von dem ,, Sternenkreis der Nacht' und in Totenglauben S. g1
von ihrer ,,nahen Beziehung zur Sternenwelt* spricht. Spiter wird eine besondere ,untere D3.t" unter-
schieden (Kees, ibd. S. g92).

2 Pyr. 186a. Vgl. Sethe, Kom., der das ,,in‘* hier und in den anschlieBenden Namensformeln als zum
Namen gehérend — ,,der im Orion‘* — iibersetzt, wahrend die grammatische Form verschiedene ,,in Helio-
polis* und anderen Stitten , befindliche*, d.h. dort geltende Namen vermuten lalt.

3 Auch in Verklarungen finden sich in 2. Person abgefate Namen — ,,als sie seinen Namen machten®
,Entferne Dich nicht von den Géttern* (Pyr. 1693c¢).

4 W. Gundel, Dekane und Dekansternbilder, Taf. 1.

5 Sethe, Kom. Pyr. 141a.




126 V. Spuren der Mythenbildung

(das ,,Oben”) und Hoden (das ,,Unten”) verletzt von Atum Heilung erbitten (Pyr. 141/142).
Nach zauberhafter Wiederherstellung durch einen Segensspruch (Pyr. 143) werden beide Gotter
,,beseelter und méchtiger” als Osiris und Geb, ihre Viter in der Mythe, neu erschaffen (Pyr.
144). In mehreren bei der Auflésung des Schemas der Litanei in durchlaufende Schrift unvoll-
stindig abgeschriebenen Sitzen, die Sethe in seiner Ubersetzung in iiberzeugender Weise er-
ginzen konnte, wird betont, daBl Ré-Atum — unter dessen Zeichen die netie Glaubensformel
tritt — den toten Konig als Horus weder Geb noch Seth und als Seth weder Osiris noch
Horus iiberlaBt. Diese Gotter haben keine Macht iiber den Konig, dessen Gestalt in einer ab-
schlieBenden Litanei vergottet wird, so daB er nun sowohl mit seinen Armen — als Fliigel —
zum Himmel aufsteigen wie mit seinen Fiien in die Unterwelt hinabgehen kann (Pyr. 149).
Noch schirfer formuliert eine weitere Litanei diesen Gegensatz. Sie ist als Gesprich zwischen
dem als Falken auffliegenden Toten und der Himmelsg6ttin gefaBt und steht so formal zwischen
den Dramatischen Texten und den Verklirungen. In ihrsagt der Kénig: ,,Ich bin zu Dir gekommen,
Nut! Ich bin zu Dir gekommen, Nut! Ich habe meinen Vater begraben (?) und einen Horus zu-
riickgelassen. Gewachsen sind meine Schwingen als die eines Falken, meine Fliigel sind die eines
Sperbers. Mich hat meine Seele gebracht, mich hat meine Zauberkraft ausgestattet!” (Pyr. 250),
worauf die Himmelsgottin antwortet: , Mogest Du Deinen Platz einnehmen im Himmel zu-
sammen mit den Sternen des Himmels! Denn Du bist ja der einzelne Stern...und siehst herab
auf Osiris. Er befiehlt den Geistern. Du aber bist fern von ihm. Du bist nicht unter ihnen und
Du wirst nicht unter ihnen sein!“ (s. S. 83). Dieser neue Totenglaube, dessen Gegensitzlichkeit
zu einem ilteren einst Kees herausstellte (s. S. 7g), trigt den Geist der groBen Pyramiden.
Mythisch sind die Litaneien -wvenig ergiebig. Sie wirken im Wesentlichen durch ihre kunst-
volle Form und gleichen auch darin den Pyramidenbauten der 4. Dynastie, die nicht durch Bild-
schmuck, sondern durch MaB3 und Wucht ihrer Formen wirken. Auch der Gegensatz zwischen
den eintdnigen Litaneien und dem reichen Leben der Verklirungen entspricht dem Gegensatz
zwischen den leeren Wandflichen der Pyramidentempel der 4. Dynastie und dem reichen Bild-
schmuck der jiingeren Tempel. Da3 jedoch — wie es die in den Litaneien verkiindeten Gotter-
systeme und Lehren vermuten lassen — damals eine Auseinandersetzung verschiedener Lehren
im Gange war und sich auch der Mythe bediente, zeigt das Denkmal Memphitischer Theologie.
In ihm erfiillt sich die in Memphis mit den Dramatischen Texten begonnene Entwicklung, die
zunidchst den Kulthandlungen eines Festspiels eine neue, mythische Bedeutung gab, dann in
Hymnen nicht die Kulthandlungen, sondern die an sie herangebrachten Gétterreden ordnete
und durch Hereinnahme der unumginglich notwendigen Vermerke in den Text zu einem fort-
laufenden Ganzen verband, dies Ganze erweiterte und es einzelnen Géttern, sie preisend, er-
zahlte. Das Denkmal gibt die Form der Anrede auf und berichtet nun das, was die Dramatischen
Texte auf der Biihne des Kultes darstellten, und was die Hymnen den gepriesenen Gottern er-
zihlten, in unpersénlicher und sachlicher Form als Denkmal der GréBe ihres Gottes. Der Gegen-
satz zum Ausgangspunkt der Mythe in den Dramatischen Texten wird dabei durch eingestreute
,,dramatische’ Stiicke unterstrichen, die in bewuBter Anlehnung und Nachahmung die alte Form
beniitzen, jedoch nun nicht mehr Kulthandlungen, sondern dem Ablauf der Mythe folgen (s.
S. 39). Uber das Kénigtum und den einzelnen Konig tritt im Denkmal die Residenz und ihr
Gott Ptah. Dies ist nur méglich, nachdem die Hymnen die Gétter auch iiber den koniglichen Toten-
kult entriickt haben. Es diirfte hier zugleich in bewufBter Auseinandersetzung mit dem auf-
kommenden neuen Glauben geschehen, in dem abseits der Lehre der alten Residenz das Konigtum
ein neues Herrschaftssymbol findet, das in der 5. Dynastie siegt und in Heliopolis und den Sonnen-
heiligtiimern offiziell verankert wird. Wie weit damals die Mythenbildung in Heliopolis selbst
fortgeschritten war, lassen die Litaneien nicht erkennen. Sie ergeben im Wesentlichen — wie
schon die Triitmmer des von Djoser der Neunheit in Heliopolis gestifteten Schreins — die Neun-
heit in ihrer bekannten Zusammensetzung. Dall Atum als Weltschopfer galt, 1t das Denkmal



Die Auseinandersetzung der Gotterlehren 127

erkennen, welches als einzige offene Stellungnahme dem heliopolitanischen Schépfungsakt den
eigenen vergeistigten gegeniiberstellt, der im Munde des Schiopfers durch Benennung aller Dinge
erfolgt (s. S. 43) und offensichtlich auf die Namengebung iiber die Namensformel, die ja vom
Kult von Memphis ausging (s. S. 57), anspielt. Eine versteckte Stellungnahme gegeniiber dem
aufkommenden Sonnengott kann man in den mit Ptah gebildeten Doppelnamen erkennen, die
anscheinend dem in Litaneien erscheinenden Doppelnamen Ré-Atum nachgebildet, zusammen-
gestellt sind. Vor dem Weltgott, der zwar den Erdgott Geb in seiner Neunheit zum Sprecher ein-
setzte, ihn aber doch in sein System einschlof, gibt Ptah sein mythisches Pseudonym ,,Geb* auf
und erscheint nun selbst in einer Schopfungsmythe, die den Stempel ihrer Kiinstlichkeit an sich
trigt und von den anderen Teilen des Denkmals, welche die Mythe des Konigtums zum Ruhme
der Residenz Memphis erzdhlen, durch fliissigere Sprache auffillig absticht. Durch die Betonung
der mythischen Tradition der Residenz und der Geschichte seiner ‘Konigsburg’ wird — ohne
daB auch dies zur Sprache kommt — Heliopolis als Neugriindung gekennzeichnet. In Memphis
kam Horus zur Regierung, erst als unterdagyptischer Konig (Dr. T. S. 23), dann als Konig von
Ober- und Unterigypten, der seinen Vater in der Kénigsburg begraben hat (Dr. T. S. 76). Memphis,
die , Hilfte der beiden Lander (s. S.43), trigt das Konigtum mit dieser Kultstitte, die in
Hymne (Pyr. 640) und Litanei (Pyr. 1658) als ,,Name* des Osiris gilt und ihn anscheinend auch
im Denkmal Memphitischer Theologie verkérpert, wenn dort Horus als Konig von Oberigypten
und als Konig von Unterdgypten ,,in der Umarmung seines Vaters Osiris" erscheint!. Junker
vermutet, da die Konigsburg einmal ,,als Wahrzeichen der Einheit des Reiches'* erbaut worden
ist2, DaB demgegeniiber Heliopolis dem Gott Geb in der grofen Neunheit die fiihrende Rolle
beldBt und ihn zum ,,Sprecher’ einsetzt (s. S. 26), zeigt kultpolitisches Geschick und laBt ver-
muten, daB in dieser Weise nicht zwei benachbarte Ortskulte miteinander streiten, sondern dal
die neue Lehre schon den planenden Geist des Konigtums umschliet. Wie weit sich die Mythen-
bildung hierbei von der Reichseinigungszeit entfernt hat, zeigt der Umstand, dall Oberigypten
und seine Residenz iiberhaupt keine Rolle spielen, Buto findet sich in den Litaneien als eine der
Stiddte des in den Vordergrund getretenen Deltas wieder. In der Mythe dieser Zeit lassen sich
auch nicht mehr Anspielungen auf vorgeschichtliche Verhiltnisse finden.

6. Die Mythe der Verkldrungen

Eingangs dieses Kapitels wurde bei der Besprechung vormythischer Formen betont, daf sich
auch in den Verklirungen ein vormythischer Grundbestand feststellen lalt. Dieser vormythische
Grundbestand hat sich in einigen Spriichen unversehrt erhalten. Meist erscheint er jedoch von
der Mythe umsponnen und ausgedeutet, so daf3 es schwer fillt, ihn nicht mit den Augen der Mythe,
den “Vater’ nicht als Osiris und den ‘Sohn’ und “Erben’ (Pyr. 1047, 1879) nicht als Horus zu sehen.
Die Verklirungen scheiden sich, worauf verschiedentlich hingewiesen wurde, in zwei groBe
Gruppen, von denen die eine den Konig in der zweiten Person anspricht und verklirt, wahrend
in der anderen Gruppe der Konig selbst spricht und iiber seinen Weg in die mythische Welt be-
richtet. Damit gewinnt man als rohe, freilich in dieser schematischen Form fiir die altigyptische
Auffassung vermutlich iiberspitzte Scheidung: die in der Form der Anrede abgefaliten Ver-
klirungen betreffen den koniglichen Leichnam, die Verklirungen, in welchen der Konig selbst
spricht, betreffen seine Seele. In den Dramatischen Texten steht Osiris als der erschlagene Gott
iiberall in stummer Rolle (Dr.T. S.qg). Der verstorbene Konig der Kulthandlungen spricht
nicht mehr. Die Mythe hilt zunichst an dieser gegebenen Wirklichkeit fest und 1dBt auch ihren
Gott nicht sprechen. In den Hymnen tritt an die Stelle des ‘Sprechens’ der die Gotterrede ein-
leitenden Vermerke das ‘Veranlassen’, auf welches nun wie frither auf die Aufforderung der

1 Dr. Texte S. 76 (64), Junker, Politische Lehre S. 37.
2 Junker, Pol. Lehre S. 43ff.




128 V. Spuren der Mythenbildung

Rede die erzihlte Handlung folgt. Auch in diesem Veranlassen behilt Osiris seine Untitigkeit
bei. Er empfingt die Rede des Horus (Pyr. 611 Var.) und ist gliicklich dariiber, er hort auf ihn
(ibd.) ohne zu antworten. In einer Litanei, in welcher der tote Konig als von Sothis eingefiihrter
Priester zu Osiris kommt und ihn versorgt, wird einleitend ein Stiick der Osirismythe erzihlt,
wobei schon Namen des Osiris als aus Ausspriichen entstanden erklirt werden (Pyr. 958/959),
doch spricht noch Seth und nicht Osiris. In den Verklarungen spricht auch Osiris — ,,als Osiris
sprach: ,,Du kommst gegen mich*, als sein Name zu Sokaris ward** (Pyr. 1256). Die Mythe wird
nicht mehr aufgefiihrt oder dem aufgebahrten Gott zum Preis erzihlt, sondern zitiert. Sie deutet
nicht mehr eine sich vollziehende Kulthandlung, in welcher der — tote — Darsteller der Rolle
des Osiris nicht sprechen kann, sondern fiihrt in das Einst des Gottergeschehens zuriick, in dem
der an das Ufer geschwemmte Gott noch die Schwalbennestlinge unter den Ufern zusammen-
rufen kann (Pyr. 1130) und Horus mit dem Rufe ,,.Es kommt der Sohn, auf daB er seine Liebe
bezeugt” begriit (ibd.). In dem Grundbestand der Verklarungen in der Anrede spricht allein
der Sohn: ,,Schweigt gefilligst Thr Menschen und hért dieses Wort, welches gesagt wird!" (Pyr.
1746, 868). Dies Wort ist die Verklirung, die den Toten vor den Geistern Geist sein, vor den
Lebenden Macht haben und neben dem , Ersten der Westlichen, dem Herrn der Nekropole
von Abydos, sitzen 1Bt (Pyr. 869). Es wird in die Mythe iibertragen von Horus zu seinem Vater
gesprochen: ,,Schweigt! Schweigt! Hort! Hort jenes Wort, welches Horus seinem Vater gesagt
hat“!, und welches nun dem Toten wiederholt wird, damit er darin Geist werde und grof sei.
Zu den Anreden an den Vater gehort auch die Aufforderung, sich von der Linken zu erheben
und auf die Rechte zu stiitzen, um ,,das ‘frische’ Wasser, welches ich* (der Sohn) ,,Dir gegeben
habe' und ,,das ‘warme Brot’, welches ich Dir gebacken habe® (Pyr. 1002/1003) entgegenzu-
nehmen, wozu Varianten noch anonym, ohne Horus zu nennen, hinzufiigen: ,,Ich bin Dein Sohn,
Dein Erbe!” (Pyr. 1047, 1879). Das ‘frische Wasser’ dient zum Hinde waschen vor dem Fest-
mahle. Zu dem Brot sagt der Sohn: ,,Ich habe Dir Korner gesiat und Ahren geerntet, mit denen
ich Deine Feste machen will, welche Dir der erste der Westlichen bestimmt hat” (Pyr. 1748).
Die Feste werden als das Toten-(w3g) und das Jahresfest erklirt (Pyr.1880). Dall diese Spriiche
den Kult des Leichnams betreffen, bestitigen dhnliche Zusammenhinge, in denen der Tote auf-
gefordert wird, sich zu Brot und Bier zu erheben (Pyr. 870). Bei diesem so oft als ,Erwachen’
aus dem Todesschlaf geschilderten Erheben nimmt der Tote seinen Kopf, sammelt seine Knochen,
vereint seine Glieder, schiittelt den Staub von seinem Leib (Pyr. 654) und nimmt auf seinem
ehernen Thron zum Mahle mit den Géttern Platz (Pyr. 736). Zu diesem Grundbestand ergeben
ahnliche Spriiche weitere Kulthandlungen am Grabe: den Auszug vom Hause (Pyr. 1539), das
Offnen der Grabtiiren (Pyr. 572 Var.), das Waschen mit den vier Wasserkriigen, ,,die Horus
von Hierakonpolis Dir gab* (Pyr. 1293 Var.), die Klage der Klagefrauen ‘Landepflock’ und
‘Haltetau’, der Totentanz der ‘Goétter von Buto’ (Pyr. 1004 Var.) am Grabe und die Fahrt auf
dem ,,See Deines Hauses* (Pyr. 1752), welche simtlich die Verklirung des Leichnams betreffen.
Das vielfache Auftreten des , Ersten der Westlichen‘ konnte vermuten lassen, daBl dieser Grund-
bestand aus Abydos aus der Zeit stammt, als die Konige noch dort begraben und in der ver-
menschlichten Gestalt dieses Gottes, dem Menschenleib mit Schakalsgesicht, vergottet wurden
(s. S.101). Die Erwihnung des ,,Horus von Hierakonpolis* und seiner ,,Schakalsgeister’* —
das heiBt der “Seelen’ dieser Stadt — kann sogar eine noch iltere Herkunft dieser Riten ergeben.
Doch kommt man iiber Vermutungen nicht hinaus, da diese Stiicke in vielfacher Form und
Zusammensetzungen auftreten und so weitverzweigte Stammbiume ahnen lassen, die sich ver-
mutlich noch wihrend der Mythenbildung mehrfach gekreuzt haben.

Samtliche Bestandteile dieses einfachen Totenkultes am Grabe, der zwischen ,,Sohn‘‘
und ,,Vater spielt und nichts konigliches an sich hat, treten auch mit der oft nur locker auf-

1 Jéquier, Le monument funéraire de Pepi II, Zeile 1055+ 76.



Die Verklirung am Grabe. Die Deutung der Mythe 129

gesetzten Deutung der Mythe auf. Die angefithrte Aufforderung an den Vater, sich zu erheben
(Pyr. 1002 1003), leitet einen Spruch ein, der die Kulthandlungen am Grabe mythisch deutet.
In einer Variante fehlt die Einleitung (Pyr. 1g972ff.). Ist sie hier weggelassen oder dort — wie so
vieles in den Verklirungen aus der altertiimlichen, vielleicht nicht einmal kéniglichen Tradition
iibernommen ? Die Gotter von Buto kommen zu ,,Osiris’ auf das ,,Weinen der Isis und die
Klage der Nephthys* (Pyr. 1973/1004). ,,Es tanzen Deinetwegen die Seelen von Buto, sie schlagen
Deinetwegen ihren Leib, sie schlagen Deinetwegen ihre Hinde, sie reillen Deinetwegen ihre
Locken und sagen’ — das heiBt ,singen (dd)* — ,,zu Osiris!: ,,Du bist davongegangen und
(wieder)gekommen. Du bist entschlafen und (wieder)erwacht. Du bist gestorben und lebst
(trotzdem)!" (Pyr. 1975/1006). Der Sohn bezeichnet sich als ,,Horus": ,,Stehe auf und sieh, was
Dir Dein Sohn getan hat! Erwache und hére, was Dir Horus getan hat! Er schlug (hw) Dir den,
der Dich schlug als Stier (k). Er schlachtete (im3) Dir den, der Dich schlachtete als Wildstier
(sm3)* (Pyr. 1977 1007), Sitze, in denen das Ritual eines Dramatischen Textes und ein Schlacht-
ritual aufklingen (s. S. 40). Die alten, auf das Opfer verweisenden Vermerke ,,Stier'* und ,,Wild-
stier'* fehlen in einer der beiden Varianten, in die andere sind sie hier nicht mit der Namensformel,
sondern mit dem Wortchen ,,als (m)“ aufgenommen (s. S. 113). Isis, , Deine grole Schwester
wird als ,,die, welche Dich gesucht und welche Dich hingestiirzt“— , ,auf Deiner Seite* — auf dem
Ufer von Busiris (Ndj.f) gefunden hat (Pyr. 1008), gepriesen. Die Klage iiber den “Konigspalast
(itr.tj)’ — das heiBt Osiris — ist verstummt. Der Schlul dieser Verklirung fithrt den Toten
als ,,\Wegoffner — das heit schakalskopfig vergottet — zum Himmel, auf dessen Wegen ihn
sein Sohn Horus leitet (Pyr. 1009, 1010). In einer Reihe von Spriichen scheint durch die mythische
Deutung nun nicht mehr der Tote im Grabe oder auf dem Wege dorthin, sondern seine Seele
auf ihrem Wege zum Himmel verklirt zu werden. So wird der Tod des Konigs — ,,jenes Dein
Gehen‘“ (Pyr. 768, 1860) — mit dem ,,Auszug des Horus aus diesem Deinen Hause (Pyr. 1539)
verglichen, wobei ,,seine Boten eilen, und seine Herolde dahinstiirmen’, um ihn dem ‘Der sich
auf den Osten stiitzt’ — das heillt den Sonnengott — zu melden (Pyr. 76q). Der Zug des Toten
zum Grabe wird mythisch als Auszug zum Sonnengott gedeutet®. Doch finden sich Anzeichen,
daB urspriinglich auch hier der Kult am Grabe, die Betreuung des koniglichen Leichnams, wesent-
lich war. Sein Gesicht ist zum ,,Wegoffner” vergottet (Pyr. 769), ihm wird das Herz gegeben
(Pyr. 1869). In einem vom Sohn gesprochenen Preis dieses Scheidens: ,,Dies Dein Davongehen,
mein Vater, ist wie Horus davonging zu seinem Vater Osiris!" (Pyr. 1730) folgt die Aufforderung
an den Toten, seine Knochen zu sammeln, seine Glieder aufzunehmen und die Erde von seinem
Leibe abzuschiitteln. Wenn diese Reihenfolge einen Sinn hat, so handelt es sich hier nicht um
einen Auszug des Toten, sondern um einen Auszug fiir den Toten. In dieser einfacheren mythischen
Deutung kommt der Sohn zum Grabe wie Horus, der seinen Vater Osiris sucht, was erst der
neue Glauben auf die Seele und ihren Weg zum Sonnengott im Osten tibertrigt. Dieser Spruch
schlieft als Anhang (dd-mdw dd) an einen anderen an, in dem der Sohn den , Riegel” 6ffnet an
,,dem Doppeltor, welches die Menschheit zuriickhdlt” (Pyr. 1726). Der Tote soll Augen und
Ohren o6ffnen. Hierbei wird der Beiname ,,Horus, der seinen Vater gericht hat' auf den Toten
iibertragen, als hitte er als Seele seinen Leib — am Tode — gericht (Pyr. 1728), und als wiirden
sie nun beide im Uberschwemmungswasser — der Libation — baden. Dal} der neue Glauben
der Verklirungen, den einige Litaneien dogmatisch kiindeten (s. S. 42), auch den Leichnam
verklirt, zeigt eine weitere, mehrfach variierte Verklirung. Ein mythisches Zitat — ,,Der Grofe"

1 Var. Pyr. 1975 ,,zu Dir, Osiris N.*; das Lied nach dieser Var., welche eine sinnvolle Gegenstel-
lung zeigt.

2 Hierbei wird der Koénig in einer ilteren Fassung vor ,jenen ostlichen Landern* (Pyr. 1531), in
einer jiingeren Fassung jedoch vor ,,jenen westlichen Bahnen gewarnt. ,,Die dort gehen, sie kommen
nicht (wieder)* (Pyr. 2175), worauf Kees, Totenglauben S. go als ein weiteres Beispiel der Umwertung im
Totenglauben des Alten Reiches verweist.



130 V. Spuren der Mythenbildung

(Osiris) ,,stiirzt auf seine Seite, es bewegt sich "Der in Busiris (Ndj.t)’, sein Haupt wird von Ré
erhoben!” (Pyr. 721 Var.) — leitet die Vergottung des ,,Leibes (‘#wf)‘ ein, der nicht verwesen
und iibel riechen soll. In dieser Verklarung wird der Tote wie Orion an den Himmel versetzt,
wo ihm seine Seele wie Sothis folgen soll (Pyr. 723). Dies wurde dadurch erleichtert, dafl schon
die Hymnen das Grab mythisch als Himmelsgttin Nut erkliren (s. S. 122). Die Mythenbildung
hat zwischen Kultsymbolen vielfache Beziige geschaffen, die wirkliche Vorginge verschleiern
und sich meist nicht mehr sicher deuten lassen.

Gegeniiber allen anderen Textgruppen 6ffnen die Verklirungen des Konigs in der Ichform,
die Selbstaussage des diese Welt verlassenden Konigs, einen neuen Totenglauben, ja eine neue
Welt, deren Widerschein schon verschiedentlich aufleuchtete. Die anderen Textgruppen hingen
mehr oder weniger am Kult, dem die Dramatischen Texte folgen und Stichworte fiir die Gotter-
reden entnehmen. Die Hymnen l6sen zwar diese unmittelbare Beziehung und tragen den Inhalt
der Gotterreden einzelnen Gottheiten zum Preise vor, suchen jedoch iiber die Namensformel ihre
Gotter in alten und neuen Kultstitten zu verwurzeln, was die Litaneien und das Memphitische
Denkmal zu Gottersystemen ausbauen, die als Lehre und Mythe vorgetragen werden und nun
auch den Naturgottern irdische Kultstitten® geben. Auch die Verklirungen, welche den Toten
am Grabe ansprechen, beziehen sich mit threm Grundbestand auf Vorginge im Kult, die in
einer fortschreitenden Entwicklung mythisch erfiillt werden, so daB auch das feierliche Begrib-
nis im Rahmen der Mythe verlduft, ob nun die Verkldrungen dramatisch aufgefiihrt oder als ver-
klirendes Einst zitiert werden. Hierbei wird vor allem die Osirismythe, die schon immer den toten
Konig betraf, weiter entwickelt. Doch geht auch “iiber ihrem Himmel der Sonnengott auf, der
Osiris weckt und auf seinen Thron im Himmelspalast fiithrt, in dem nun alle Gétter ihre Stédtten
und Sitze haben. In den Verklirungen der Ichform tritt der tote Konig aus der Welt des Kultus
heraus. Als Vogel und Stern schwingt er sich auf zu den Hohen der mythischen Welt, iiber welche
der Sonnengott fihrt, die keine rdumlichen Grenzen und kein zeitliches Ende kennt. Mit dem
Fihrmann zwischen Erde und Himmel lebt er von ,,jenem Brot der Ewigkeit und ,,jenem Bier
der Unendlichkeit” (Pyr. 1177) und ,,sagt’ — das heift “liest’ — als ,,Schreiber des Gottesbuches
das, was ist, und 1i8t werden — das heilt ‘schreibt’ — ,,das, was nicht ist" (Pyr. 1146). Als
Herr der Verwandlungen sinnt er auf eine Rolle, in der ihn der Fihrmann zu den Gottern iiber-
setzen muB}. Stehen wir hier wirklich an der Wiege eines neuen Glaubens? Wann kommt er auf?
Wie gerit er in die Mythenbildung ? Hatte nicht die Mythe schon in den Dramatischen Texten
die Kulthandlungen mit ihren Menschengestalten erfiillt und ihnen einen neuen Sinn gegeben?
In diesen Kulthandlungen erscheint ein Priester mit dem Titel “Geistsucher’ 2, doch fehlt neben ihm
jede Spur eines Kultes der koniglichen Seele. Bringt erst der neue Glauben die Vorstellung der
Seele (b3) auf und stellt sie neben die dltere des “Geistes (3h)’, die spater ein zauberhaftes Schatten-
dasein des Leichnams bedeutet? Die wenigen élteren Spuren fiihren fiir die Seele zu den Gotter-
gesellschaften der Frithzeit, von denen wir die ,,Seelen von Hierakonpolis* schon auf ‘Schmink-
paletten als “Schakale’, auf Bildern des Jubilaeumsfestes als Schakalsstandarte des Horusgeleits
und die ,,Seelen von Buto’ aus dem Titel eines an diesem Fest teilnehmenden Priesters kennen.
Zu ihnen kommen wihrend der Zeit des Alten Reiches die um Atum und seine ,, Tochter'
Schu und Tefnut zu den beiden Neunheiten anwachsenden ,,Seelen von Heliopolis“ (s. S. 12)
hinzu. An dem Wort ,,Seelen’* haftet so der alte Gottesbegriff der Tiermichte und ihrer Rudel,
doch diirften auch sie — wie die Ubertragung dieses Begriffes auf die Gotter von Heliopolis
zeigt — im allgemeinen Vorgang der Vermenschlichung verwandelt werden3. Die Verklirungen
kennen das Wort “Seele’ auch als Machtbegriff, den wir mit ,,Ruhm‘ und #hnlichen Wendungen

1 Sethe, Urgeschichte, S. ro4f.

2 Sethe, Dram. Texte S. g8, 193.

3 s. a. S. 96, Anm. 1, wonach gerade die vermenschlichten Goétterformen als ,,Seelen‘’ von Horus
und Seth zu gelten scheinen.



Die Verklirung der kéniglichen Seele I3I

iibersetzen!. Dieser Begriff wird, mit ,,Zauberkraft” parallel gek:aucht, auf den zum Himmel
unter die unverginglichen Sterne aufsteigenden Toten angewandt (Pyr. 477 Var.) und wechselt
in einer Variante (Pyr. g40) mit einem anderen Wort, dem ‘Léwenhaupt (3.f)’, welches Sethe-
Sander-Hansen mit ,,Lowenhelm‘ iibersetzen, das an anderen Stellen Geb (Pyr. 1032) und der
verkliarte Tote als Horus (Pyr. 297) tragen, wobei dies Wort auch mit der Kronenschlange auf
dem Lowenhaupt oder mit der Kronenschlange allein determiniert wird und so vermutlich die
Kronenschlange bedeutet®. Horus trigt diesen Kopfschmuck als Ersatz des verletzten Auges
(Pyr. 297). So konnte die ‘Beseeltheit’ an dem ‘Ruhm’ der Reste hingen, welche die Gétter von
frither her tragen, und die den toten Konig mit Schakalsgesicht und den als “Horusauge’ be-
zeichneten Stiicken des Ornats verkliren. Sie umgeben ihn mit Ruhm, Zauberkraft und Schrecken,
die in den Verklirungen auch vor dem Horusauge aufkommen (s. S. 79f.). Man kénnte so in dem
Totenglauben, der den Konig mittels seiner Zauberkraft in die Welt hinausfiihrt, einen Riickfall
in den Schrecken der Vorzeit erkennen. In der Tat versetzen anscheinend frithe, in den beiden
dltesten der beschrifteten Pyramiden erhaltene Verklirungen den Himmel durch das Erscheinen
der Seele des Konigs in Verwirrung und tragen dorthin einen Kampfgeist, der die Wut der Tier-
michte zum Vorbild hat. Dem Konig der befriedigten Erde erschliel3t sich ein ritselhaftes Jen-
seits. In seinem Grenzgebiet, der Aegypten umgebenden Wiiste, hausen die Michte der Vorzeit,
von denen ihm Stiere entgegentreten, wihrend ihn Geier und Kronenschlange als Miitter be-
griilBen. Die Zaubermacht des Konigs fithrt ihn durch diese Welt, in die sein neuer Vater, der
Sonnengott, hinauszieht. Von dort gesehen scheint der Leichnam von Osiris und seinen Trabanten
gefangen. Der Sonnengott ,,10st meine Fesseln und entfernt meine Binden. Er hat mich von
Cherti® befreit und iiberlifit mich nicht dem Osiris. Denn ich soll ja nicht des Todes sterben,
sondern im Lichtland verklart sein* (Pyr. 359/360).

Die Form, in der die Mythe in den Verkldrungen erscheint, ist mannigfach wie die Form
der Verklarungen selbst. Mit dem Tode tritt der Konig in die mythische Welt. Doch ist dieser
Ubergang nicht selbst ein mythisches Ereignis, auch wenn der Kénig ,,nicht von selbst kommt",
sondern ,,zu ihm jener Gottesbote gekommen ist', der ihn holt (Pyr. 333 N). Es entsteht keine
Mythe vom Tode des Konigs. Zwar kennt die mythische Welt so etwas wie eine Gegenwart, das
mythische Geschehen, welches wie die Geburt des Sonnengottes tiglich geschieht, und den my-
thischen Zustand, der wie Dasein und Wirken der Urgétter von Urbeginn an ewiglich dauert.
Doch steht der Konig auch dieser Gegenwart zunichst fremd gegeniiber und muf} ihr erst durch
die Verklirung ausdriicklich angeglichen werden. Die Selbstverstindlichkeit, mit welcher der
tote Konig in Festspiel und Mythe die Gotterrolle trug, ist dahin. In den Verklirungen in der
Ichform muf er seine Gotterrolle betonen: ,,Ich bin Horus! Ich bin meinem Vater nach gekommen.
Ich bin Osiris nach gekommen!“ (Pyr. 493). ,,Ich bin Thoth, der Stiarkste der Gotter!"” (Pyr.
1237). ,,Nicht ich bin es, der Dich sehen will, Osiris!...Dein Sohn ist es, der Dich sehen will!. ..
Horus ist es, der Dich sehen will!..." (Pyr. 1128/1129). Mit derartigen Feststellungen schaltet
sich der Konig in die Mythe ein — ,,Heil Dir Gottesleiter. .., welche fiir Osiris gefertigt wurde,
damit er auf ihr zum Himmel steige und Ré besuche! Du bist gekommen Deinen Brude:
Osiris zu suchen, als ihn sein Bruder Seth niedergestoBen hatte auf jener Seite des ‘Gazellen
landes (Ghs.tj)’. Es kommt Horus, sein ‘Lowenhaupt’ auf ihm...Ich bin Dein Sohn! Ich

1 Erman, Grapow, Worterbuch, Bd. 1, S. 413.

2 In den S. 114 angefiihrten altertiimlichen Verklarungen, in denen der Tote als Macht in den
Himmel einbricht, werden unter den Geistesmichten des Toten auch ,,seine Goétter'* als ,,auf ihm** (Pyr.
396b) angefiihrt, in denen man hier die im ff. genannten ,,an seiner Stirn‘‘ befindlichen Kronenschlangen
erkennen kann. Die Satzfolge schlieft mit dem Passus ,,Die Macht (wsr.wt) des N. ist auf seinem (dafiir
bestimmten) Platze (mk.t)" (Pyr. 396d), wobei die Worte so gewahlt sind, daB sie an die bekannte Wendung
,,sein Hals ist auf der richtigen Stelle’ erinnern. Vgl. auch Pyr. 286d, wo der Tote an kopfabschneidenden
Damonen mit , festgeknotetem Kopf (d. h. mit dem Ersatzkopf der Seele) voriibergeht.

8 mit Osiris die Macht, vor dem der neue Glaube den Toten befreit (s. Kees, Totenglauben S. 206).



132 V. Spuren der Mythenbildung

bin Horus!“ (Pyr. g71ff.). Doch stellt sich der Konig auffillig selten in der Rolle eines der alten
Gotter vor. Meist sind es Gestalten, die wie der ,,géttliche Falke (Pyr. 2034), der Himmelsstier
(Pyr. 397), die Kronenschlange (Pyr. 1459, 2206) und Gestirne zwar gerade an den Himmel ge-
horen, mythisch jedoch keine Rolle spielen. Im Verlauf der Mythenbildung ist die mythische Welt
immer weiter entriickt. Besondere Einleitungen, ‘Naturschilderungen’ (s. S. 49) und mythische
Zitate dienen dazu, diese Welt zu Beginn der Verklirungen feierlich zu beschworen. Simtliche
Formen, in denen bisher die Mythe auftrat, (redigierte) Dramatische Texte (s. S. 52), Hymnen
und Litaneien, konnen hierbei als Vorspruch vor die Verklarung treten, gelegentlich — wie im
Zitat vom Sturz des ‘GroBen von Busiris’ (Pyr. 721 Var.) — ohne, daB die Bezichung auf den Toten
hervorgehoben wird, meist jedoch — wie in dem oben gegebenen Beispiel — mit einer plotzlichen
Wendung auf den Verklidrten bezogen. Dieser Bezug auf den Toten wiederholt besonders in Lita-
neien, aber auch sonst, fiir ihn die mythische Handlung: ,,Sie” (Isis und Nephthys als Klage-
vogel) ,,sind gekommen auf der Suche nach ihrem Bruder Osiris, auf der Suche nach ihrem Bruder
Osiris, meinem Vater (dem Koénig) (Pyr. 1280). ,,0 Ihr Gotter, die Thr itberfahrt auf dem “Fliigel
des Thoth’ zu jener Seite des ‘Krummen Kanals’, zur Ostseite des Himmels, um mit Seth zu
reden wegen jenes Auges des Horus! Ich fahre mit Euch auf dem °Fliigel des Thoth’ zu jener
Seite des ,'Krummen Kanals’ zur Ostseite des Himmels. (Auch) ich werde mit Seth sprechen
wegen jenes Auges des Horus!* (Pyr. 595). So tritt die Welt der Mythe noch hinter die Welt
der Verklirungen zuriick. Sie wird dem Toten zwar mit seinem Tode erreichbar, mul} jedoch erst
feierlich beschworen werden. Erst durch die Verklirung wird der Kénig in sie hineinversetzt.
Die Entlegenheit der Mythe wird durch einige einfache Mittel unterstrichen. Sie wird auch im
Satzbau iiber Relativformen und Konjunktionen in die Vergangenheit und ewige Giiltigkeit
entriickt, wobei nun die schon in Litaneien (s. S. 124) gebrauchten Nebensitze des Vergleichs
— ,,ich gebe Dich’ — die Schminke — , ,meinem Vater, wie Dich Horus Osiris gegeben hat' (Pyr.
1682), oder der Zeit — ,,als der Himmel von der Erde geschieden wurde' (Pyr. 1208), ,,ehe der
Himmel entstand, ehe die Erde entstand (Pyr. 1040) — nun hiufiger die lingst geschehene
Mythe zitieren oder allgemeine Wahrheiten kiinden — ,,Ich lebe, wie einer lebt, der in den Westen
des Himmels eintritt und im Osten des Himmels hervorkommt (Pyr. 1469). In dieser Weise
ist die Mythe mit ihren Gottern in eine auch fiir den toten Konig jenseitige Ferne geriickt, die
erst als mythisches Einst und ewige Gegenwart zitiert werden muBl. Ferner als in der mythischen
Erziahlung des Denkmals Memphitischer Theologie ruht sie in einer iiber die Menschen erhabenen
Welt. Zwar wird sie in den Verklirungen nicht mehr als Mythe lediglich erzdhlt, sondern fiir den
Toten zitiert. Doch wird durch die Formen, in denen dies erfolgt, zu denen auch die Stufen des
Vergleichs (s. S. 113) gehoren, die Mythe in einem neuen Ubergang der Mythenbildung auch iiber
die Erzahlung der Gotterlehre hinausgehoben als Welt, die nicht mehr lapidar verkiindet wird,
sondern gilt.

Der tote Konig tritt in die Verklirungen nicht wie in Festspiel und Hymne mit einer my-
thischen Gotterrolle ein, sondern mull erst vergottet werden. Dies geschieht durch die Zauber-
kraft der Seele, die dariiber selbst berichtet, und durch Verklirung des Leichnams. In einen Falken
verwandelt fliegt der Konig fort von den Menschen. Als Stern versetzt er sich in die im Westen
die Sterne schluckende Himmelsgottin — ,,Ich bin ja der Gottessame in Dir, o Nut! Du hast
mich geschluckt, wie Du den Sohn des Gottes schlucktest!" (Pyr. 1417) —, um von der Gottin
wiedergeboren zu werden. — ,,Meine Geburt ist dieser Tag" — der Todestag — ,,Ihr Gotter!
Nicht kenne ich meine Mutter mehr, die ich gekannt habe! Nut hat mich mit Osiris geboren!*
(Pyr. 1428). Auch steigt er bis zu den Urgéttern hinab, um sich bei ihnen von der Urgéttin Naunet
— der den Ozean umspannenden Weltfeste — empfangen und von Atum vor Himmel, Erde,
Menschen, Gottern und dem Tod — in einer zuriickdatierten Schopfung — erschaffen zu lassen,
so daB ihn der Tod nicht betrifft (Pyr. 1466). Hier werden Symbole ewigen Lebens gefunden,
die sicherer scheinen als das Los des seinen Tod iiberwindenden Gottes Osiris. Denn von den vier



Die Form der Mythe in den Verklirungen 133

Urgottern, denen sich der Konig zurechnet, wird betont, dall sie nicht faulen und nicht verwesen
koénnen, und daB sie ,,im Himmel nicht” — dies diirfte auf das Los des Osiris anspielen — , zur
Erde stiirzen* (Pyr. 2058), wie an anderer Stelle der Konig sich sogar Seth gleichsetzt, weil er
»,seinem Todestag entkommt’ (Pyr. 1453, 1467). Auch sonst finden sich ja Umwertungen in
den Verklirungen. Wenn Nun, der Urozean, den Konig auf seiner linken Hand (Pyr. 1701) er-
schafft, kommt hier die linke Hand wie die linke Brust, mit welcher Nephthys den Toten sidugt
(Pyr. 1354), deshalb zu Ehren, weil im Osten, das heif3t links (s. S. 116) der Sonnengott aufgeht,
wihrend im dlteren Totenglauben der Westen und seine schone Gottin den guten Klang hatte!.
Wenn man dieser reichen Fiille den Befund der Hymnen gegeniiberhilt, die als mythische Mutter
des Konigs nur die eine Go6ttin Nut kennen, so ist der Wandel auffillig. Eine reiche Vorstellungs-
gabe zaubert immer wieder neue Gesichte in den Weltraum, wobei noch gelegentlich die frither
‘gefundene Litanei die Spriiche gliedert, meist jedoch der Strom der Rede anschaulich und bunt
durch nie gesehene Gefilde gleitet und die Bewohner dieser mythischen Welt besucht, sie an-
ruft und preist, mit ihnen Gespréche fiihrt, in ihre Rolle einspringt und vordringt auf dem schénen
Wege, auf dem der Sonnengott tiglich selbst dahinfihrt, wobei ebenso die Schépfung wie die
Sonnenbahn zur Sprache kommen kann, oder als ungewdhnliches Ereignis der Tanz des in einen
Zwerg verwandelten Konigs vor dem groen Thron des Gottes zu seiner Belustigung (Pyr. 1189).
Man kann daran zweifeln, ob iiberall urspriinglich konigliches Textgut vorliegt, so wenig koniglich
scheinen manche der Rollen, die der Konig iibernimmt. Stellte man sich wirklich das Sonnenschiff
von Konigen gerudert vor, wie dies den Anschein hat, wenn der Konig sagt: ,,Ich habe mein
Ruder genommen und nehme auf meiner Ruderbank Platz. Ich sitze in der Nase des Schiffes
der beiden Neunheiten und rudere Ré zum Westen!” (Pyr. go6). Im Neuen Reich lassen sich die
Vornehmen bei Erntearbeiten und beim Génsehiiten im Jenseits darstellen. Freilich, wenn der
Konig sagte: ,,Ich habe den Konig nicht geschmiht. . .Ich habe als GroBler der Sinfte” (als ihr
Triager) ,,nicht getanzt!” (Pyr. 892), diirfte dies in keiner Weise als Aussage eines Konigs zu er-
kliaren sein®. Wenn der Konig vor Ré, der aus dem Lichtland hervorkommt, den Wasserkrug
tragt, mit dem das oberigyptische Land gereinigt wird (Pyr. 1179), wenn er Horus, der mit
weillen Sandalen das Land durchfihrt und davongeht, seinen Vater Osiris zu suchen, den Weg
offnet (Pyr. 1215), wenn er Osiris eine aus griinem und purpurnem Stoff als Horusauge gebundene
Binde fiir seinen schlimmen Finger bringt (Pyr. 1202), iibernimmt er Rollen, die ihn den Gottern
dienen und helfen lassen, nachdem ihm selbst auf Erden die ganze Macht eines unumschrinkten
Herrschers zur Verfiigung stand3. Liegt darin und in dem Umstand, daB} er sich dem Fiahrmann
gegeniiber nicht auf sein Ko6nigtum berufen kann, sondern seinen mythischen Auftrag betont
(s. S. 49), das Ethos ausgleichender Gerechtigkeit? Ist es schon das Gliick, als MeBstrick der
beiden Gotterneunheiten (Pyr. 1196) oder als Neujahrsbote des Erdgottes Geb fiir seinen Sohn
Osiris (Pyr. 1195) iiberhaupt in den Himmel zu kommen ? Das Bild der Vorstellungen, mit denen
der Aegypter seine Welt erfiillte, ist in den Verklirungen reicher als in allen anderen Spruch-
arten der Pyramidentexte. Wenn auch in ihnen die Mythe nur stiickweise zur Sprache kommt
und wie in den Dramatischen Texten und Hymnen noch immer — jetzt am Wege der koniglichen
Seele — scheinbar sprunghaft das Thema wechselt, bewegt sich der Konig doch durch einen
Raum, der nirgends frei von mythischen Gestalten ist. Von eigentiimlicher Schonheit sind auch
die einleitenden Naturschilderungen, nachdem sich Festspiel und Hymnen auf Ortsangaben in
Vermerken und Namensformel beschrinkten. ,,Geb lacht, Nut frohlockt vor mir, und ich steige
hinauf zum Himmel. Vor mir jubelt der Himmel. Vor mir zittert die Erde. Ich habe die Wolken
vertrieben und briille als Seth!“ (Pyr. 1149/1150). Derartige Vorstellungen finden sich auch in

1 s. S.104; iiberden Osten als ,, Inbegriff der Priesterlehre von Heliopolis*‘ s. Kees, Totenglauben S. 8gff.

2 Sethe vermutet verschiedentlich (z. B. Kom. Bd. 1,-263f.) ,,nicht spezielle Kénigstotentexte"'.

8 Auch als ,,Bekannter des Ré*, ,,Freund des Harachte'* (Pyr. 855, 856) und, wenn sich Ré auf ihn
stiitzt (Pyr. 730, 732), tritt der Konig gegeniiber R€ in Rollen seiner eigenen Hofleute ein.



134 V. Spuren der Mythenbildung

den Verklirungen des koniglichen Leichnams: ,,Die Wirme in Deinem Munde ist der Wind, der
aus den Nasenlochern des Seth kommt, welcher fiir Himmelswinde sorgt, welcher fiir Warme
in Deinem Munde sorgt ..

Mit dem Tode des Konigs, der seit der Reichseinigung als Auseinanderfallen der beiden
Lander angesehen wurde, da jeder Konig seine Regierung mit der ,,Vereinigung der beiden Linder**
beginnt (s. S. 5), erzittert die Erde, als ginge die Welt unter, eine Vorstellung, mit der gelegent-
lich auch Gottern gedroht wird (s. S. 47). So will der Konig, falls der Herr des Lichtlandes sich
weigert, den Thron zu verlassen, die Arme des Luftgottes Schu unter der Himmelsgéttin Nut
wegschlagen und seinen Arm gegen die Mauer legen, auf die sich der Gott stiitzt (Pyr. 299). Von
der Weltschopfung bis zum Weltuntergang werden in den Verklirungen immer wieder neue Bilder
beschworen. Was die Verklirungen im Vorgang der Mythenbildung als Neues bringen, ist die
jenseitige, mythische Welt, die nun schon in einer iiberreichen Fiille das irdische Leben um-
gibt und verklirt. Diese Welt, deren Gotter in den Dramatischen Texten Kulthandlungen einen
neuen Sinn gaben und in den Hymnen sich vom Kult 16sten, wobei sie neben eigenen Kultstitten
den Himmel, das ‘Lichtland’, die Meere, den Nil und Sterne zu Namen — Definitionen ihrer
Natur — erhielten, war in den Litaneien schematisch geordnet neben anderen Lehrgebiuden
erschienen. Sie lagen miteinander mehr oder minder offen im Streit, wobei jede Lehre zu beweisen
suchte, daf sie als die umfassendere auch die bekdmpfte umschlof. Die der Residenz setzte im
Denkmal ihrer Theologie vor den heliopolitanischen Weltschopfer noch ein Urgotterpaar und
lieB den Schopfungsvorgang selbst im Munde ihres Ortsgottes als Sprachvorgang geschehen.
Die Lehre von Heliopolis macht zwar den Erdgott Geb, das mythische Pseudonym des Ptah
von Memphis, zum ,,Sprecher ihrer Neunheit, dem sich auch Atum freiwillig unterordnet, 148t
ihn und die Himmelsgtttin jedoch in der Genealogie der Schopfung Atum erst als Enkelpaar
folgen. In dem Sonnengott hat die Mythe ihren groBiten Gott gefunden, der augenfillig den Streit
schlichtet und die Welt grenzenlos weitet. Er nimmt die Gotter zum Himmel?, in ,,jenen fernen
Palast”, in welchem Gétter und Konige der Vorzeit an den Horus- und Sethstitten Ré verehren
(Py. 598 vgl. 948), wohin auch der tote Konig Ré zu besuchen aufsteigt. Der Begriff des ,,Grenzen-
losen* (Pyr. 1434) diirfte auf Ré als Erbe seines anderen Vorgingers Harachte, dem Nachfolger
des “Horus vom Himmel’ der Thinitenzeit (s. S.5) iiberkommen sein. Dessen Name ,,Entferne
Dich nicht von den Géttern (Pyr. 1693) zeigt, daB man fiirchtete, er kinne die Welt verlassen.
Dabei diirfte der Sonnengott seine Stellung im Totenkult der einfachen Vorstellung seiner tig-
lichen Wiedergeburt verdanken, die gegeniiber der alljihrlichen Erneuerung des Osiris als Nil
(s. S.65), als Orion (s. 8. 62), oder als Korn (s. S. 59) tiglich erfolgte und jeden Morgen be-
obachtet werden konnte. So legt gelegentlich der tote Kénig Wert darauf, immer wieder geboren
zu werden als Auge des Ré, welches in der Nacht empfangen und alle Tage neu geboren wird
(Pyr. 698), oder er fihrt zur Ostseite des Himmels, zu dem Ort, an dem die Gétter geboren werden,
um dort mit ihnen wie Harachte ,,neu” und ,,jung” geboren zu werden (Pyr. 344 Var.). Doch
sind diese einfachen Vorstellungen und das geordnete Weltbild der Lehren in den Verklirungen
von iippig blithenden Vorstellungen in gesuchten, bliitenreichen Formulierungen (s. S.24f.)
tiberwuchert worden. So gelangt die Mythenbildung wihrend der 5. Dynastie zu einer Bliite,
die alles bisher entwickelte iibersteigert. Die Weite ihres Rahmens fithrt zu einer ‘Dehnung’
der Verweise, so dafl man jetzt von ‘jenem’ Namen, von ‘jenem’ Tag, von ‘jenem’ Ort, von ‘jenen’
Gottern und vielen anderen als etwas fernem spricht, das gegeniiber ilteren Varianten mit
der Mythe aus dem Kult entriickt ist. Auch die Sprache hat sich verjiingt und zeigt in der
Masse der Verklirungen gegeniiber den Varianten Neubildungen, vermutlich die gesprochene

1 Jéquier, Les Pyramides des reines Neit et Apouit, Neit Zeile 653f.

2 Dies wird spater im Buch von der Himmelskuh mythisch als Flucht vor den Menschen erklart.
Nach den Pyr. Texten sind die Gétter zu jhren Kas am Himmél gegangen, ,,damit sie nicht dem irdischen
Leid unterligen’ (Pyr. 8zg9e (s. Sethe, Kom.)).



Die mythische Welt 135

Sprache der 5. und 6. Dynastie. Altertiimlichkeiten sind verschwunden. Wie Tempel und Griber
dieser Zeit plotzlich das vielgestaltige Leben eines reichen Landes zeigen, erlangt die mythische
‘Welt sprunghaft eine aus dlteren Quellen nicht ableitbare Bildhaftigkeit. Diesen Reichtum ver-
dankt die Mythenbildung dem Sonnengott. Er riickt die Mythe in die wirkliche Weite, nimmt
die Gotter zum Himmel und schafft zwischen Erde und Lichtland ein Zwischenreich, in dem die
alten Michte nun wieder erscheinen. Freilich mull man hierbei fragen, ob diese Gestalten, die
lediglich beim Gang des Toten zum Sonnengott in Erscheinung treten, eine mythische Rolle
spielen. Auch der taglichen Sonnenfahrt fehlt im Grunde die Mythe, die sich mit der Vorstellung
des Sonnengottes, der seine Tochter bei der Trennung von Himmel und Erde eben noch mitnahm
(Pyr. 1208), sofort einstellt. Die Urgotter erschaffen nicht den Sonnengott, sondern machen ihm
,,jene ihre schonen und reinen Stitten” (Pyr. 1692). Auch das Sohnesverhiltnis des Konigtums
zu Ré ist kein mythisches wie das Verhiltnis des lebenden zum toten Konig als Horus und Osiris.
Wenn schlieBlich die ,,beiden Neunheiten* als Inbegriff der Gottlichkeit an die Stelle anschau-
licherer Begriffe treten (s. S. 23.f), zeigt dies, daB iiber die Mythe ein theologisches Weltbild tritt.

7.Schluflwort zur Mythenbildung

Zwei Umstinde trennen die schliellich geformte, vollentwickelte Mythe von ihren mog-
lichen Wurzeln. Erstens geht der Mythenbildung ein Vorgang voraus, der die alte Gotterwelt
so griindlich verdndert, dafl sie nur noch maskenhaft {ibernommen werden kann. Zweitens setzt
die Mythenbildung an einer Stelle ein, die ihr einen groflen Teil ihrer Daten und oft auch den
Wortlaut ihrer Prigung gibt, so dal diese Daten nicht aus der Vorgeschichte stammen kénnen.
Der Vorgang, welcher der Mythenbildung vorausgeht, ist die Vermenschlichung. Ihre ersten
Anzeichen erscheinen auf Denkmilern der Reichseinigungszeit, die vereinzelt Tieren und Stan-
darten Hinde zum Greifen der Fesseln Gefangener anzeichnet. Sonst tummeln sich auf diesen
frithen Denkmilern noch die Méchte der Vorzeit in Tiergestalt, die erst vermenschlicht werden
miissen, damit man von ihnen etwas anderes erzihlen kann als das, was sich allenfalls méarchen-
haft oder als Fabel von Tieren und Dingen erzihlen 148t. Erst nach Abschlull der Vermensch-
lichung beginnt die Mythenbildung, die einen dem mythischen Schicksal gemiflen Gottesbegriff
voraussetzt. Die Vermenschlichung dessen, was man sich von den Michten erziahlte, bedeutete
eine Verdnderung der Erzihlung, da sich vieles, was die Tiermacht auszeichnete, von dem ver-
menschlichten Gott nicht erzihlen 148t, sondern einzig dem Frevler der Mythe zufillt, der die
Ebenbiirtigkeit, die an den Feindmichten der Vorzeit haftete, einbiift und zum beispiellosen
Unhold wird. So kann die Mythenbildung, weil sie dem Vorgang der Vermenschlichung folgt,
die Machtverhiltnisse der Vorzeit nur ungeniigend beriicksichtigen. Thre Gestalten sind Gotter,
die sich griindlich gewandelt haben. An die Stelle der gepriesenen Macht und ihrer , Rudel”
sind Gotterfamilien getreten. Auch die Mythe vom einsamen Urgott beginnt die Schipfung mit
einer Spaltung des Schopfers in Generationen von Gotterpaaren, die neben ihn treten, wobei
sie freilich wie Himmel und Erde in ewiger Trennung leben kénnen. Nun werden die Gotter nicht
mehr gejagt, gefangen und gebindigt, nicht mehr gezimmert, geschlagen und gesponnen wie noch
im Kult, sondern geboren, wobei sie freilich auch in wunderbarer Weise aus dem Scheitel und
dem Bein hervorkommen oder als Unhold von ihrer Mutter im Ekel ausgespien oder erbrochen
werden konnen. An die Stelle ewiger Existenz, die der Tiermacht in ihrem Bilde oder in einem
stets erneuerten Exemplar ihrer Art beschieden war, tritt die Unsterblichkeit, wenn auch die
Mythe das Los des Todes einem Gotte auferlegt und ihn, da er auf natiirliche Weise nicht sterben
kann, erschlagen werden lit. Die Stelle, an der die Mythenbildung einsetzt, von der sie ihre
Daten gewinnt, ist der Kult. Sie erscheint im Festspiel und kniipft an Kulthandlungen an, in
die sie sich einnistet, indem sie den dort auftretenden Personen und Kultsymbolen Gotterrollen
zuteilt und Kulthandlungen als mythische Ereignisse erklirt. Hierbei fithrt der Kult und nicht



136 V. Spuren der Mythenbildung

die Mythe. Er bestimmt Ablauf und Ort der Handlung. Uber das Wortspiel helfen die Namen
der Kultsymbole den Wortlaut der mythischen Gotterreden formen. Erst in Hymnen an die
einzelnen mythischen Gotter wird das, was die Mythe erzihlt, von den Kulthandlungen gelost,
wobei Symbole ihres Kultes in der Namensformel an die Stelle der alten Kultsymbole treten.
Die neue, Kulte und Lehren iiberragende Welt der Mythe erscheint erst in der letzten Wedungn
der Mythenbildung des Alten Reiches, in den Verklirungen, in denen der tote Konig jene Welt
und nicht mehr Grab und Friedhof als neues Jenseits betritt. Trotzdem die Mythe im Kult auf-
tritt, ist sie nicht in ihm erwachsen, sondern an ihn herangebracht. Sie deutet den Kult und
kiindet mit ihren Gotterschicksalen das neue Dogma des geschichtlichen Konigtums, das sich
mit der Zeit wandelt und schlieBlich in Ré, dem Sonnengott seine Kronung findet. Die Mythe
erfilllt so schon mit ihrem Erscheinen einen Zweck, der freilich als verborgene, im Konigtum
innewohnende Kraft gewirkt haben mag und lediglich wihrend dem Streit der Lehren in Denkmal
und Litaneien dogmatisch in Erscheinung trat. Noch in der verwirrenden Pracht ihrer Bliite
diirfte sich ihr Ursprung auswirken, der sich im Kult nicht von der eigenen Stimme leiten lieB,
sondern auf das vom Namen des Kultsymbols gegebene Wortspiel horte, so dal immer nur Teile
der Mythe aufleuchten, wihrend sie als Ganzes in der Tiefe bleibt. Auch die Verklirungen er-
zahlen die Mythe nicht als Ganzes, sondern kiinden mit ,,Zitaten’ und ,,Fragmenten die Spuren
der ersten Schritte eines menschlichen, sich an der Deutung der Welt versuchenden Geistes.

=3

e




Tafel I

Riickseite

b

Die grofle Tierpalette von Hierakonpolis

a) Vorderseite

2, Taf. 28

f_.\':u']l ['Jlll‘bl'”‘ llil'l'.LI\'l'H]]lJll‘\, Bd



136 V. Spuren der Mythenbildung

die Mythe. Er bestimmt Ablauf und Ort der Handlung. Uber das Wortspiel helfen die Namen
der Kultsymbole den Wortlaut der mythischen Gotterreden formen. Erst in Hymnen an die
einzelnen mythischen Gétter wird das, was die Mythe erzihlt, von den Kulthandlungen gelost,
wobei Symbole ihres Kultes in der Namensformel an die Stelle der alten Kultsymbole treten.
Die neue, Kulte und Lehren {iberragende Welt der Mythe erscheint erst in der letzten Wedungn
der Mythenbildung des Alten Reiches, in den Verklirungen, in denen der tote Konig jene Welt
und nicht mehr Grab und Friedhof als neues Jenseits betritt. Trotzdem die Mythe im Kult auf-
tritt, ist sie nicht in ihm erwachsen, sondern an ihn herangebracht. Sie deutet den Kult und
kiindet mit ihren Gotterschicksalen das neue Dogma des geschichtlichen Konigtums, das sich
mit der Zeit wandelt und schlieBlich in Ré, dem Sonnengott seine Kronung findet. Die Mythe
erfiillt so schon mit ihrem Erscheinen einen Zweck, der freilich als verborgene, im Konigtum
innewohnende Kraft gewirkt haben mag und lediglich wihrend dem Streit der Lehren in Denkmal
und Litaneien dogmatisch in Erscheinung trat. Noch in der verwirrenden Pracht ihrer Bliite
diirfte sich ihr Ursprung auswirken, der sich im Kult nicht von der eigenen Stimme leiten lieB,
sondern auf das vom Namen des Kultsymbols gegebene Wortspiel horte, so dal immer nur Teile
der Mythe aufleuchten, wihrend sie als Ganzes in der Tiefe bleibt. Auch die Verklirungen er-
zihlen die Mythe nicht als Ganzes, sondern kiinden mit ,,Zitaten’ und ,,Fragmenten** die Spuren
der ersten Schritte eines menschlichen, sich an der Deutung der Welt versuchenden Geistes.



R

1 p,;} | :‘y

Tafel I

b) Riickseite

Die grole Tierpalette von Hierakonpolis

a) Vorderseite

polis, Bd. 2, Taf. 28)

(Nach Quibell, Hierakon



Tafel IT

b

Die Stierpalette, Vorderseite

Die Schlachtfeldpalette

(Nach G. Galassi, Tehenu, Abb. 76)

(Nach J. E. A, Bd. 2, Taf. 4)



Tafel III

(ez yel ‘¥ pg ‘epunysmmiyal|y 89y 'J Isul “d “IN)
sijodorja g uoA j1aqunaN I9p ur
go9 3303p1y 121

(z 'qqy ‘muatp ], ‘Isse[RS) O PEN)

9319SIAPIOA

‘

23321edp[2J3yd B[S 31

e




Tafel IV

CRIEES BN

(

(

1

6 'qqy ‘MudIR], ‘1ssees) ‘0 1oeN)
a339redIsawieN 31T

2]19513PI0 A

(e




,'Ir ..!7 '.’.nr'_ s u'""v'ﬁl": e }"n\b‘l-j rm

E -l_l"‘"



B G R A ok TR
] b T R













AT
SRS

©unl
g
L 4 K

¥

%
i
i
[
§
»
i
¢
3
L -
i
-
3




&@ﬁﬁ&@wﬁaﬁﬁﬁﬁalﬁ;sa;x;
REAEEA LA A _w‘ﬁ&ﬁﬁ@ﬁiii1...,.3\“”‘»#...,;_&._“‘&.3_,.,.,. o
3&@&&&&@.ﬂm.ﬁ@&ii&i&aii; o
CE R Y e R R ®E S WE NN R T o I e
&&ﬁ&.ﬁ&&ﬁ&ﬁ&&ﬁ&ﬁmIraiﬁw,...‘i -
w%ﬁ&ﬁﬁ_ﬁmﬁﬁ@ﬁ%%.&ﬁ%ﬁ&ii4..&1,.1,.1?p‘ ; :
Y L L E Rl e - B e I I A

. . il i

'
A
o

m@%mﬁ_,ﬁﬁ#ﬁiﬁ,.%.ﬂﬁ%ﬁiﬁmww%&i34}
&&ﬁmﬁ‘ﬁ.ﬁﬂéé&&siiﬁ,,&iii s s I A .
m@%@.@ﬁﬂ%ﬁ%.ﬁ%ﬁi{_&iw%i&ﬁﬁ%_z,xm.,.w..,i
N N E R I e e B B e e e N e B N A
ﬁﬁ_%%ﬁ..mﬁm.»ﬁﬁi#@%iﬁlfﬁﬁif.#ﬁml_\...,..__
CI I B A TR I e R T e T e B
%@@@%@mﬁ&%.&ﬁ,m@xai%%%c_,_. A
.&.@&.&.&&ﬁmw&.,wﬁ&ﬂ.,iiiifmi.&irmiQI:_w
&.@.ﬁ%ﬁ&&ﬁ@%t&if@ﬁﬁéi{i%i s
u_,mﬂﬁﬁ.ﬁ#ﬁﬁﬂwﬁiﬁ.rwu&&lﬁilr&ili&_ﬂié
oW @ W Y WM P Y W R e WY “ o tw e e SR SR 0
wﬂwmﬁiﬂﬁiitiikiﬁiAliili:_,",....a._.:_...;w,»
Wmﬁﬁ&ﬁﬂﬁam%iﬂliJ»wt{.rw..kw.,m..,c_fﬁ.Lf..m.ﬁ.i...

T oWy @ [ W e Sy W R R - ] R R e e B s o
PSR R ERE R A A e e
mw G oW W W W O W W e A T i v S Y .
| .o@ ﬁww» ..m...w U b L B S g W b A B A e ...H..m. e
W oW W e WM g B W W & | W OW NS 2 e B B e T s B

G w A9 & & B @ o ot R % R e e hGe e
oW Mg W Y W W @ R W W AW =W
















