
    

   

     
NYU IFA LIBRAR 

uÄTHTTN            

  

1453869 o 

    
  

  

           



NErdeals- 
I
C
E
 

Z
e
e
:
 

V
E
T
E
S
I
T



 



 



2 N: 

   

    

Ze 

m m 
Bil, “ 5 \ 

a . vu % 
zn . i 

ur li 

NH a " 
Fr = n . 

\ 2 
. 

i J B 
. ü } ne 

AG y 
A " . 

. & 

. \ “ \ z 
z R . u 

\ E 
5 5 { 
“ 5 . 

{ ) 

u | 
er 

u \ i 

ur \ 

- 
f u 2 

EB 7 1 
B 

. er 

. . 

“ > I 

ws 

T 

I u r I 
> 

L uch S 

  

ee il a i 

a: Zu 
N ee on Ina  



 



UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

AEGYPTENS 

BEBRSGERSUNNEDEERTEEVZO N FR@UBREN ESZEITEHER 

HERAUSGEGEBEN VON 

HERMANN KEES 

DREIZEHNTER BAND 

O 
=—y 

1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim 

)



 



UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

AEGYPTENS 
BEGRUNDET VON KURT SETHE 

HERAUSGEGEBEN VON 

HERMANN KEES 

DREIZEHNTER BAND 

O 
es 

1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim



  Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1938 
Mit Genehmigung des Verlages J. C. Hinrichs, Leipzig 

Printed in Germany 
Herstellung: fotokop, Reprografischer Betrieb GmbH., Darmstadt



BRERESIHR Asse 

ZUR GE SCHTCHTE 

DAER SET TER KG LTE 

TI A RG YVIBLISE.N 

VON 

EB EUR HEAHR DHOST T © 

O 

1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim



Die Arbeit ist zugleich 

als Göttinger Dissertation (D 7) 

gedruckt worden 

 



Vorwort 

In dieser Arbeit wird versucht, eine äußerlich gleichförmige Gruppe ägyptischer 
Götter auf Grund einheimischer wie auch antiker Quellen möglichst vielseitig darzu- 

stellen. Dabei handelt es sich nur um stiergestaltige Gottheiten, die an einem bestimm- 

ten Ort verehrt wurden; beiseite gelassen sind also alle Dämonen, kosmischen und 

astralen Mächte, Verkörperungen von Naturkräften, die in der Vorstellung der 
Ägypter Stiergestalt annahmen, aber keinen Lokalkult besaßen. Nur dann sind auch 
sie herangezogen, wenn sie theologisch mit einem bestimmten Stierkult verbunden 

worden sind oder gewisse, für die Stierkulte wichtige Gedankengänge verdeutlichen. 
Da uns ausführliches Material nur für Apis, Mnevis und den Monthstier erhalten ist, 

ergab es sich von selbst, daß diese drei Götter im Mittelpunkt der Arbeit stehen; die 
zahlreichen anderen Stiergötter sind in der kulttopographischen Übersicht der Ein- 

leitung kurz besprochen und sonst dort noch erwähnt, wo ihre Entwicklung der eines 

der besser bekannten Stiere parallel läuft. Bei diesen ist zwischen Kult, den Formen 

der Verehrung, und Theologie, der ursprünglichen und abgeleiteten Auffassung ihres 
Wesens, geschieden. Diese Scheidung ist äußerlich und läßt sich nicht überall folge- 

richtig durchführen: Manche kultische Handlung wurde im Laufe der Geschichte um- 

gedeutet und ließ neue Vorstellungen von der Bedeutung des Gottes entstehen, wie 
andererseits auch rein theoretische Erwägungen über sein Wesen zu neuen Kulthand- 

lungen führten. Die wirtschaftliche Seite der Stierkulte, die Stellung der Tempel und 

die Gliederung der Priesterschaft, liegt außerhalb der hier behandelten Fragen. Ebenso 

sind Vergleiche mit mesopotamischen und syrischen Stiergöttern absichtlich ver- 
mieden. Das ist eine Aufgabe der vergleichenden Religionswissenschaft und setzt 
gründliche Bearbeitungen der Teilgebiete voraus. Hier sollte dagegen nur die Stellung 

der Stiergötter innerhalb der ägyptischen Religionsgeschichte betrachtet und auf die 
dabei zutage tretenden treibenden Kräfte und Entwicklungsgesetze hingewiesen 
werden. 

Für zahlreiche Hilfen und Anregungen bin ich Herrn Prof. KEES und Herrn 
Prof. Frh. v. BISSING zu großem Dank verpflichtet. Auch Herrn Prof. GRAPOW 

habe ich für die Erlaubnis, das Material des Berliner Wörterbuches benützen zu 

dürfen, zu danken. 

Ich widme diese Arbeit in Dankbarkeit meinen Eltern. 

Göttingen, im März 1937. 
EBERHARD OTTO.



s1om10V 

ne ne ner a eher 
er Er a Akute bein) Tue 

WaBrTEr a yet ls 

Bi ie ar 

de er a Yan Are ee aba iae 

sehr rind Kite rk Ihe, re erahtıre ur A 

lee ar rer ee ra unleil 

a ed area Serum, Marge u 

ei end m Kl. eilemm aie At) eringn Ae 

Blumau re he ee en re 

. ee er Le er ah urn 

ie reale eh ten ae ie ee ee de 
Br ee neigt nur ana era ee 
Be eh pauhinkwndl sei sm dans ode mu Jancd Bar einge An 

I ER lien am 1 es a uallarrien riinz none 
BE aa nee Van sh Fargiringene vats ash bau une 
Bl in an As aan ou Muhr nr gem  edl rmb 
ner en. in aha na rain 

he sent u year a re negullaereVy un DO Ka 
Bu rn er a ee oh Inge nl incad ut (daite ; 

Be ge eure een een 
nacht a oh lt Maier Tab ge 

linie, me eine rn range a ee 
re hin Üerlimwermunigiint werhmaditoigen nal Seller mim I ABC saail 
Kehle Alb von apa Eh TUN Murcia? roh nr ee 

a u aller range ren ah Madre re 

rn Aanreranllrei hmn t anadr mahrated ‚or 

BEER Baman BER TEN AN di rd gun bins rast the an 
MD A er A raflegrav det] nealorg, ar WARE CE 
I nd ae u on aha aa undunh A eb: A 

a 

u een ehacland ai mtr ei Sure 
\ ‚ans ri ng 
Brio OAhuNnAuN  



II. 

III. 

IV. 

Inhalt 

Seite 

BBEinlleutung et te Mo msn RARRNLTE IOSRON. IRRE ENENEENURN 

Grundlagen der Verehrung: Fruchtbarkeit und Stärke — Kosmische Erweiterungen 

— Verehrung einzelner Tiere — Datierung — Stieropfer — Kulttopographie. 

NDS ae en e N 

ED) RRSU ee eng et 15 an en ef ee ee 

Name — Alter des Kultes — Farben des Apis — dArr Hp — Kult im AR — In- 

thronisation — Aufenthalt in Memphis — Apiskühe, -mütter und -kinder — Tod 

— Grabbauten — Bestattung — Attribute, Titel und Kultbilder. 

b)EEheslogie u. 1%... Amnakestin. sr ED heien hehr 

Der Fruchtbarkeitsgott Apis — Apis und Ptah — Apis, Atum und Re — Apis und 

Osiris — Sarapis — Totengott Apis — Apis und Mond — Apis als Horus — Be- 

deutung des Osiris-Horuskreises für die Stierkulte des Deltas — Schluß. 

news en lo ae. ee ae 

RU es: ee 
Name — Fruchtbarkeitsgott — Farben — Inthronisation — Tempelherde und 

Mnevismütter — Bestattung — Darstellungen — Mnevis und iwn-Pfeiler. 

b) Theologie . 2.2 22.2.2.2.. en Eh ER 
Mnevis und Re-Atum — Stier in den Augensagen — Osiris-Mnevis — Mnevis- 

Wennofer. 

[Vonichstiengek -2.41F- gagcienich su syergchll Zusern Urs en 

RERUMSE hr sslöacke, 2a: tar: RE es Sa ech ty 

Der Stier und Month — Kultorte — Kult in Hermonthis: Inthronisation und Be- 

stattung — Kult in Medamud: Orakel und Stierkämpfe — Farben — 43 hd — 

Namen: p #3 °3 wr $p$j und Buchis. 

B)gRheologiesn.,.. voor asus ce nd EEE ee ER 

Der Stier und Month-Re — Buchis als Inkarnation des Re— Beziehungen zu Amun 

und den acht Urgöttern — Monthstier als Schöpfergott — $m3 wr — Osıris-Buchis 

— Theologie und Volksglauben. 

. Zusammenfassung .. ... as un. ne Sn ee 

Politische und religionsgeschichtliche Elemente in der Geschichte der Stierkulte — 

Darstellung der Stiergötter. 

23 

34 
34 

38 

40 

40 

49 

57



Verzeichnis der wichtigsten in abgekürzter Form zitierten Literatur 

Bucheum I—III = Mond and Myers: The Bucheum. 41th Memoir of the Egypt Exploration 

Society. London 1934. 

Chassinat: Textes = Chassinat: Textes provenant du Serapeum de Memphis. Rec. Trav. XXI 

S. s6ff. XXII S. off. S. 163ff. XXIII S. 76ff. XXV S. soff. (Die Nummern sind die 

von Chassinat den Stelen durchlaufen. gegebenen.) 

Fontes = Hopfner: Fontes historiae religionis Aegyptiacae. Bonn 1922—25. 

Hopfner: Tierkult=Hopfner: Der Tierkult der alten Ägypter. Denkschr. Akad. Wien Phil.- 

hist. Kl. 57, 2 1913. 

Mariette: Compte rendu=_Le Serapeum de Memphis. Par Aug. Mariette. Publie d’apres 

le manuscrit de l’auteur par G. Maspero Paris 1882. 

Mariette: Renseignement = Mariette: Renseignements sur les soixante-quatre Apis trouves 

dans les souterrains du Serap&um. (= Bibliotheque Egyptologique 18 S. 133 ff.) 

Mariette: Sur la mere = Mariette: M&moire sur une representation gravee en tete de quelques 

proscyn&mes du Serapeum (ebenda S. 265 ff). 

Me&damoud, fouilles= Bisson de la Roque: Fouilles a Medamoud. Fouilles de l’inst. frang. 

Rapports preliminaires III, ı 1925; IV, ı 1926; V, ı 1927; VI, ı 1928; VII, ı 1929; VIII, ı 

1930 usw. 

Me&damoud, inscriptions— Drioton: Medamoud. Les inscriptions. Ebenda III, 2 1925; 

IV, 2 1926. 

Serap&um III = Le Serapeum de Memphis. Decouvert et decrit par Aug. Mariette. Paris 1857. 

Wilcken: UPZ I=Wilcken: Urkunden der Ptolemäerzeit I. Berlin und Leipzig 1922 ff.



I. Einleitung 

Seit der ägyptischen Frühzeit läßt sich eine anscheinend noch nicht in kultischen Formen 

festgelegte Verehrung des Rindes erkennen, die sich sowohl auf Ober- wie Unterägypten er- 

streckt. Archäologisch wird sie bewiesen durch ein Rinderbegräbnis in der Badarizeit!, Ochsen- 

kopfamulette aus der ı. Negadekultur? und die Paletten mit sterngeschmückten Stierköpfen®. 

Bei einem Agrarvolk wie den Ägyptern ist es leicht vorstellbar, daß besonders der Stier als 

Träger der Fruchtbarkeit eine bedeutende Rolle spielte und über seinen Nutzen im Alltagsleben 

hinaus als Träger einer göttlichen Kraft selbst göttliche Verehrung genießen konnte®. Zu den 

ersten Anfängen der Verehrung wird es gehören, daß man bei Erntefesten, die den Reichtum 

der kommenden Ernte sicherstellen sollten, einen Stier mitführte, der sich durch Gestalt und 

Farbe vor den anderen auszeichnete. So wird noch in der XX. Dyn. beim Fest des Min, dessen 

charakteristischste Züge die eines Erntefestes sind, in Theben ein weißer Stier, mit Bändern 

geschmückt, in der Prozession mitgeführt und das memphitische dArr Hp, das „Laufen des 

Apis‘‘, über das unten ausführlich gesprochen werden soll, dürfte ursprünglich auch nur eine 

Prozession über die Felder gewesen sein, um die Fruchtbarkeit der Felder und Herden zu sichern®. 

Noch die antiken Autoren kennen eine Überlieferung, nach der die Verehrung der Rinder und 

Stiere ursprünglich einfach in ihrem Nutzen für die Landwirtschaft begründet war. So erzählt 

Clemens Alexandrinus, strom. V.?, das Rind gälte als Symbol der Erde, Landwirtschaft und 

Ernährung, und Diodor I, 21° überliefert, Apis und Mnevis sollten wegen ihres Nutzens bei 

der Landwirtschaft dem Osiris geheiligt sein, wobei die Verquickung mit dem Osiriskult natür- 

lich etwas Sekundäres ist, von dem unten noch zu reden sein wird. Ein anderes Element der 

Fruchtbarkeit war in Ägypten der Nil, dessen jährliche Überschwemmung Ackerbau überhaupt 

erst ermöglichte. Beide Träger der Fruchtbarkeit, Überschwemmungswasser und Stier, sind 

1 Brunton: The Badarian Civilisation S. 38 Taf. 10, 6. Diese Bestattung ist nicht eigentlich als Vorläufer 
der Stierkulte anzusehen, sondern beweist nur, daß bereits zu dieser Zeit auf ägyptischem Boden Verehrung des 
Rindes vorhanden war. Rinderbestattungen finden sich aus verschiedenen Zeiten an vielen Orten des Landes; 
es scheint sich um eine Sitte hamitischer Stämme, die als Fremde in Ägypten ansässig waren, zu handeln. 
Vgl. Brunton: a. a. O. S. 91 ff. 

2 Petrie: Prehistori Egypt. S. ı1. Die Ähnlichkeit mit dem Symbol des Schmuckgottes Dws, dem Königs- 
bart, ist wohl nur zufällig. Vgl. Borchardt: Grabdenkmal des Sahure II. $. 37. 97/98. Blatt XIX. Die bei Petrie: 
a.a.O. Taf. IX, ı—5 abgebildeten frühen Stücke haben deutlich fast kreisförmig nach unten gebogene Hörner 
und unterscheiden sich dadurch wesentlich vom Königsbart. 

3 Petrie: The Labyrinth, Gerzeh, Mazguneh. Taf. 6, 7. Quibell-Green: Hierakonpolis II. Taf. 59, 5 
4 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 10. 5 Gauthier: Les f£tes du dieu Min. S. 176ff. 
6 Kees: Apotheosis by Drowning (Studies presented to Griffith) S. 405. 7 Fontes S. 371. 
8 Ebda S. 101. Auch Diodor I, 88 — Fontes $. 129. 
UAe XIII: Otto I



2 1. Einleitung 

zahlreiche Verbindungen miteinander eingegangen, so daß besonders in den späten Tempeln 
bald die Überschwemmung unter dem Bild des Stieres erscheint, bald die Stiergötter als Ver- 

körperung des fruchtbaren Wassers auftreten. So wird die Überschwemmung, als Gottheit 

personifiziert, bisweilen in menschlicher Gestalt mit Stierkopf dargestellt mit der Beischrift: 

= = sin De RB „Der große Nun in Edfu, der die beiden Länder 

mit seinen Ausflüssen überschwemmt‘1. Eine späte Bezeichnung der Überschwemmung lautet: 

7 Ivo! Yh 22 (0) B3 und „ö GA linp k3®; beide Ausdrücke kann man etwa wiedergeben 

durch „Gabe des Stieres‘‘, und gemeint ist eben, daß der Stier die Überschwemmung, d. h. ihre 

Fruchtbarkeit versinnbildlicht. Auch die geschlechtliche Fruchtbarkeit, die Zeugungskraft, 

wird gern mit dem Bild des Stieres ausgedrückt. So verdeutlichen die alten Beinamen YA 

af „Stier seiner Mutter“ und 2 me hQx- „Stier, der seine Mutter be- 
ir mm mm 

gattet‘‘ bei Min seine Selbsterzeugung?. 

Neben dem Stier als Herdentier genoß der Wildstier wegen seiner Kraft Verehrung. Ais 

vornehmstes Jagdtier tritt er in der ganzen ägyptischen Geschichte auf. Er gilt daher vor allem 

als Verkörperung der siegreichen Kraft des Königs, und es ist mehr als ein Vergleich, wenn dieser 

„großer Wildstier‘“ genannt wird. Nach seinem Tod soll er selbst ein Wildstier werden und 

dessen Kraft und Stärke besitzen, wie Pyr. 625b gesagt wird: „Es tritt auf die Seele des Teti, 

groß an Kraft, geschmückt als großer Wildstier‘‘; denn auch der Vater des Königs ist kein 

Mensch, sondern der „‚große Wildstier‘‘ (Pyr. 809c). Ein aus Furcht und Bewunderung gemisch- 

tes Gefühl war hier Anlaß, in dem wilden Stier ein überirdisches Wesen zu sehen. Die gleiche 

Auffassung vom Wesen des Stieres liegt vor, wenn man mit dem Namen des Doppelstieres 

ins, wohl eines der zahlreichen Fabelwesen, die Türflügel bezeichnet: Die Stärke des Tieres soll 

die Stärke und Haltbarkeit der Tür verbürgen*. So scheint gerade in früher Zeit der Stier viel 

mehr Bild der unwiderstehlichen Macht zu sein als der Löwe. Noch im AR tritt dann dieser 

an erste Stelle; Ausdruck für diesen Wandel ist vielleicht auch der Wechsel von rind- zu löwen- 

füßigen Möbelbeinen®. Neben den Pyr. sei auch auf die Narmer- und Stierpalette als besonders 

alte Zeugnisse verwiesen, die beide die den Gegner vernichtende Kraft des Stieres zeigen®. Auch 

die Stierkopfamulette, die wohl apotropäischen Charakter hatten, gehören in diesen Zusammen- 

hang. Im NR tritt „Stier‘‘ als fester Bestandteil im Königsprotokoll auf: Amenophis I. heißt 

93 $ ZZ? und von Thutmosis I. an bildet das Beiwort 43 nA „starker Stier“ einen 
unerläßlichen Bestandteil der Titulatur®. Schließlich scheint schon sehr früh die Bezeichnung 

„Stier von ...“ nichts anderes zu besagen als ‚Herr von... .‘“, wodurch der ursprüngliche Gehalt 

1 Edfu I, 491 Taf. XXXb. Stierköpfig auch Chassinat: Le mamisi d’Edfou S.42 Taf. XVIII, 1. 
2 Wörterbuch I, 150. III, 291. Anders aufgefaßt bei Chassinat: Rec. Trav. 38 S. 43ff. 
3 Gauthier: a.a. 0. S.gıff. 
4 Z.B. Pyr. 4162. 1266c. Die Bedeutung dieses Tieres auf der Löwenjagdpalette ist freilich unklar. 

Ranke: Alter und Herkunft der ägypt. Löwenjagdpalette. Sitz. Heid. Ak. 1925 S. 12 Taf. I. 
5 v. Bissing: Ägyptische Kunstgeschichte II (Erläuterungen) S. 70. 
6 v. Bissing: a.a. O. Abb. ı5gb; 179. 7 Gauthier: Livre des Rois II S. 200. 
8 Sethe: Amun S. 9.



1. Einleitung 3 

des Ausdrucks an Kraft und Bildhaftigkeit verliert!. Aus dieser Auffassung vom Wesen des 

Stieres heraus wird auch Seth in seiner kriegerischen Art bisweilen als „Stier“ bezeichnet?. Als 

Verteidiger der Sonnenbarke im Kampf gegen Apophis wird er stierköpfig dargestellt®. 
Andererseits ist er auch als Gegner des Horus ein Stier, so daß in einem Pyr.spruch der ältere 

Text den Gegner einfach als „Stier“ bezeichnet, was der jüngere durch den Namen des Seth 
ersetzt und verdeutlicht. Vielleicht trug auch die schon sehr früh faßbare symbolische Gleich- 

setzung des Opfertieres mit dem Götterfeind Seth (s. u. S. 5f.) dazu bei, diesen unter dem Bild 

des Stieres zu fassen. Wie geläufig die Vorstellung war, zeigt ein Pyr.spruch ($ 1350), in dem 

als Götterfeind, der in Babylon (Alt-Kairo), dem Kampfplatz des Horus und Seth, fallen soll, 

km-wr genannt wird, der heilige Stier von Athribis5. Das bedeutet, daß dieser Stierkult Gefahr 

lief, wegen der Auffassung des Seth als Stier unter die typhonischen Kulte zu geraten; daß dies 

nicht geschah, verdankt er Kräften, die die Stierkulte des Deltas in ganz anderem Sinn in den 

Osiris-Horuskreis einbezogen (s. u. S. 32 ff.). 

Bei seinem Streben zu kosmischen Weitungen religiöser Begriffe ist es nicht verwunderlich, 

daß der Ägypter schon früh mit dem Stier kosmische, besonders astrale Vorstellungen verknüpfte, 
wobei wir im einzelnen nicht sagen können, auf welchem Wege dies geschehen ist. Der „Stier 

des Himmels“ begegnet mehrfach in den Pyr.®, und es ist wohl ein Sternbild darunter zu ver- 

stehen?. Später wird der Planet Saturn so genannt: Horus, Stier des Himmels, und als stier- 

köpfiger Gott oder Falke dargestellt. Dieselbe Bezeichnung findet sich für den Mond®, und auch 

die Winde heißen „Stiere des Himmels‘1%. Auf kosmische Verknüpfungen bereits in vorge- 

schichtlicher Zeit weisen die oben (S. ı) erwähnten Paletten mit sterngeschmückten Stierköpfen 

und eine merkwürdige Topfzeichnung aus der Gegend von Abydos, die wohl ein Rind mit der 

Sonnenscheibe zwischen den Hörnern zeigt". 

Ebenso begegnen zahlreiche Stiere im Jenseits. Und hier haben sich auch die geschicht- 

lichen Stierkulte manche Anknüpfungen an ihnen fremde Vorstellungen gefallen lassen müssen, 

Man wollte sich offenbar die Macht der Stiergötter auch im Jenseits dienstbar machen. Aus 

diesem Bestreben heraus wird Totenbuch Kap. 99!? gesagt, daß der Schlägel, mit dem der Halte- 

pflock des Fährschiffes eingeschlagen wird, das „Bein des Apis‘ sei, während die Riemen aus 

der Haut des Mnevis hergestellt sein sollen, und — nach einem Text des MR — sind Vorder- 

und Hintertau aus dem Bart des Widders von Andwt und dem Schwanz des „großen Wildstieres‘“ 

1 Sethe: Kommentar zu den Pyr. I S. z05f. 
2 Beispiele bei Wainwright: The Bullstandards of Egypt JEA XIX S. 45. 
3 So wenn er als Verteidiger des Sonnenschiffes mit Apophis kämpft. Mogensen: Glyptotheque Ny 

Carlsberg Taf. 103. Zur religiösen Vorstellung vgl. Sethe: Göttinger Totenbuchstudien S. 119. 
a 

4 Pyr. 4182. W hat: DJ rl R yr. 4182 ai a 

5 Vgl. Junker: Onurislegende. Denkschr. Wien. Ak. Bd. 59, 1/2 S. 142. 
6 Wainwright: a.a. 0. S. 44. 7 Kees: Totenglauben S. 105. 
8 Brugsch: Thesaurus S. 65. 67/68. 9 Kees: a.a.0. S. 211. 

10 Lacau: Notes sur les textes religieuses. Ann. Serv. V. $.234. Blackman: Some MK religious texts. 
AZ. 47 5. 117. 11 Scharff: ÄZ. 64 S. 91. 

12 Urk. V, 204. Naville: Totenbuch II S. 224. Statt Mnevis hat die Hs. Lb die Himmelskuh MA.t wr. t.



4 1. Einleitung 

gefertigt (Urk. V S. 195). Mit einem weißen Stier, für dessen Kult sich im AR Spuren nach- 

weisen lassen (s. u. S. 7), identifiziert sich der Tote Totenbuch 69, 7: „Ich bin der weiße Stier 

an der Spitze des Binsengefildes‘“. Hier wird dieser Stier zum Herrn des Binsengefildes gemacht, 

bekommt also eine ihm ursprünglich fremde Funktion aufgetragen, damit der Mensch auch nach 

seinem Tod die Macht der ihm auf Erden erreichbaren Götter benützen kann. 

Im ganzen zeigen diese Beispiele, daß der Stier seit frühester Zeit, sei es wegen seiner 
Fruchtbarkeit, sei es wegen seiner Stärke, als außerordentliches Wesen angesehen wurde, das 

entweder als Tier eine gewisse Verehrung genoß, wie es die Tatsache der, Stierprozessionen 

beweist, oder dessen Eigenschaften auf ein anderes göttliches Wesen übertragen wurden, um 

dessen Macht besonders sinnfällig auszudrücken. Vergleichbar damit ist die Bedeutung des 

Falkengottes Horus, der durch seine Verbindung mit dem Königskult vielerlei Götter überdecken 

konnte und dessen Bild auf die Standarte gestellt zum Deutzeichen eines Gottes schlechthin 

wurde. Von diesen Grundvorstellungen, wie sie sich aus den ältesten Zeugnissen und Resten 

frühester Anschauungen aus späterer Zeit rekonstruieren lassen, leben die beiden Grundideen 

von der Fruchtbarkeit und der Kraft des Stieres noch weiter in den historischen Stierkulten. 

Teils waren sie die Anknüpfungspunkte für spätere theologische Spekulationen, teils sind sie 
von diesen verändert und erweitert worden. Erhalten blieben sie aber immer; und sie geben 

die Möglichkeit, allein aus ägyptischen Vorstellungen heraus die Entstehung und Entwicklung 
der historischen Stierkulte zu verstehen. 

An einzelnen Orten nun, zweifellos dort, wo Viehzucht und Ackerbau eine besonders 

wichtige Rolle spielten, ging man darüber hinaus, in Rind und Stier schlechthin ein über- 

mächtiges, verehrungswürdiges Wesen zu sehen. Die in dieser allgemeinen Haltung liegende 

Möglichkeit verwirklicht sich: Ein einzelnes Tier wird aus dem Kreis seiner Artgenossen heraus- 

gehoben und als heiliges Wesen angesehen und verehrt. Erst hier kann man von eigentlichen 

Stierkulten reden, d.h. von einer in gewissen Formen ausgedrückten kultischen Verehrung, 
deren Objekt ein bestimmter Stier ist. Dieser eigentliche Tierkult hat sich nun wohl nicht aus 

der allgemeinen Verehrung heraus entwickelt, so daß er jünger wäre als diese; vielmehr ist die 

beiden zugrunde liegende Scheu vor der Macht des Tieres hier so stark ausgeprägt, daß sie sich 

als kultische Verehrung eines bestimmten Tieres darstellt. Sozusagen eine Mittelstellung zwischen 

beiden nehmen die Ernteprozessionen ein, bei denen ein Stier mitgeführt wird: Ein einzelnes 

Tier wird zwar als Vertreter seiner Gattung wegen deren Macht in den Kult einbezogen, ist aber 

noch nicht dessen Objekt, ist noch nicht eigentlich ein göttliches Wesen. Es ist erklärlich, daß 

die Göttertiere sich nun auch äußerlich vor den anderen auszeichnen. In der Minprozession 

wird ein weißer Stier mitgeführt, Mnevis war schwarz, Apis schwarz-weiß gefleckt, der Month- 

stier hatte einen schwarzen Kopf und Nacken und war im übrigen weiß. Aus diesen Anfängen 

erwuchs ein ganzes System heiliger Zeichen, besonders bei Apis, in denen sich gleichsam die aus 

der Theologie stammenden Spekulationen sinnfällig ausdrückten. Aus Bildern und Texten 

wissen wir, daß es in Ägypten neben schwarzem und schwarz-weißem Vieh auch rotes, rot- 

geflecktes und gelb-braunes gegeben hat. Ob das schwarze und schwarz-weiße besonderen 

Seltenheitswert besaß, läßt sich nicht sagen; daß wir unter den heiligen Stieren keinen roten 

oder rot-braunen finden (eine mögliche Ausnahme s. u. S. 59 Anm. ı), erklärt sich wohl aus 

der Verurteilung dieser Farbe als unheilbringend



1. Einleitung 5 

Manethos Nachricht, daß Apis, Mnevis und der Bock von Mendes unter dem König 

Kaiechos (II. Dyn.) zu Göttern erklärt worden seien!, ist vielleicht damit zu erklären, daß der 

Name dieses Königs in der Spätzeit als „Stier der Stiere“ aufgefaßt wurde. Daß der Kult tat- 
sächlich älter ist, zeigt speziell für Apis das Vorkommen seines Bildes auf einem Ostrakon mit 

einer Künstlervorzeichnung aus einem Grab der I. Dyn. in Sakkara, dann aber auch die Über- 

legung, daß in einer Zeit, in der den Ägyptern bereits die anthropomorphe Göttervorstellung 

geläufig war, unmöglich ein Tierkult neu eingeführt worden sein kann. Vielmehr gehören 

alle Tierkulte, ob wir sie so weit verfolgen können oder nicht, sofern sie nicht auf spätere Kult- 

übertragungen zurückgehen (wie die Verehrung des Apis in verschiedenen Serapeen), ein und 

derselben religionsgeschichtlichen Entwicklungsstufe an, die wir historisch nicht mehr zu er- 

fassen vermögen. Das Begräbnis in Badari (s. o. S. 1) macht ja eine Form des Tierkultes bereits 

für diese Zeit wahrscheinlich; und andere Tierkulte können nicht wesentlich jünger sein. Die 

Überlieferung Manethos, der übrigens andere widersprechen?, kann für uns nicht mehr besagen, 
als daß man die Entstehung des Tierkultes zu seiner Zeit zu den fast sagenhaften Herrschern 

der ersten geschichtlichen Zeit hinaufverlegte. 

Der Kult einzelner Tiere ist für Ägypten charakteristisch und bildet einen der grundsätz- 
lichen Unterschiede zum Totemismus?. Erst die Spätzeit erstreckte eine gewisse Verehrung 

auf die ganze Tiergattung; aber auch da bleibt ein nie verwischter Unterschied zwischen den 

Tiergöttern und den anderen Tieren. 

Ganz zu trennen von den Stierkulten sind die Stieropfer. Sie gehören als Speiseopfer zu 
ganz anderen religiösen Vorstellungen. Sie werden als Nahrung dem Gott oder dem Toten 

dargebracht. Für uns liegen hier unvereinbare Widersprüche in der Heilighaltung gewisser 

Tiere einsereits und in ihrer Schlachtung andererseits, die sich nur aus ihrer Entstehung aus 

verschiedenen Gedankengängen heraus verstehen lassen: Hier die Verehrung des durch be- 
sondere Kraft und Fruchtbarkeit ausgezeichneten Tieres, dort das Schlachten und Essen des- 

selben Tieres, wie es an sich ganz natürlich zur Lebenshaltung eines Bauernvolkes paßt. Das 

Speiseopfer nun, wie die meisten ägyptischen Ritualhandlungen aus den Bedürfnissen und 
Handlungen des täglichen Lebens erwachsen, wird schon früh von einer ganz bestimmten Sym- 

bolik umrankt und zeigt damit etwas für Ägypten Typisches, die Neigung, kultische Hand- 

lungen dadurch mythologisch zu untermalen und auszudeuten, daß man mit ihnen aus ganz 

anderen religiösen Vorstellungen stammende Dinge verknüpft*. In diesem Falle sind es Gedanken 

1 Fontes$. 67: .... »al 6 "Anus xal 6 Mveüis, Add xai 6 Mevönjaıos tedyos deoi Evoniodngav. Der griechische 
Ausdruck äroß&woıs für die rituelle Bestattung der Stiere verführte dazu, in ihnen erst nach dem Tod „Götter“, 
vorher nur „heilige Tiere“ zu sehen (z. B. Wilcken: Arch. f. Papyrusforschung III S. 393f.). Das wird aber allein 
schon durch die Stelle bei Manetho widerlegt. Für den Ägypter besteht kein Unterschied zwischen einem Gott 
und einem heiligen Tier (z. B. werden auch die lebenden Stiere „‚großer Gott‘ genannt!). Erst Griechen konnten 

licher Schicht ließ die Stiere als heilige Tiere 
höherstehender Götter erscheinen (s. u. $. 58). Das ist aber auch in geschichtlicher Zeit nur ein Rang-, kein 

  

ihn hineinlegen. Nur ihre Herkunft aus primitiverer religionsgeschi 

Wesensunterschied; sie sind gleichsam di minores in der Theologie. Wenn hier von „heiligen Tieren“ geredet 
wird, so soll das keineswegs einen Gegensatz zu Göttern — in griechischem Sinne — bedeuten. 

2 Aelian XI, 10 (= Fontes S.424) sagt, Menes habe den Apiskult eingeführt. Andere Nachrichten: 
Hopfner: Tierkult S. 86. 

3 Junker-Delaporte: Völker des antiken Orients $. 33f. 4 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 315.



6 I. Einleitung 

des Osiriskreises, die das Speiseopfer in ihren Bereich ziehen: Das Opfertier wird zu Seth, der 

zur Strafe für die Ermordung des Osiris geschlachtet und zerstückelt wird. Diese sekundäre 

Opfersymbolik finden wir bereits in den Pyr. (z. B. Spr. 543. 580); und sie umrankt die Vor- 

stellungen vom Opfer späterhin so vollständig, daß mit dem Brandopfer, das sich erst verhältnis- 

mäßig spät in Ägypten nachweisen läßt!, der Gedanke an das Opfer zur Speisung der Götter 

zurücktritt hinter der Vorstellung vom vollständigen Vernichten des Götterfeindes durch Feuer?. 

— Für uns ist die Tatsache wichtig, daß Stieropfer und Stierverehrung in ganz verschiedenen 

Anschauungen wurzeln und sich im Laufe ihrer Entwicklung auch nicht überschneiden oder 

vereinigen. 

Stellt man die Orte zusammen, an denen in Ägypten Stiere verehrt worden sind, so fällt 

sofort ein wichtiger Unterschied auf: Teils hat in dem Gau, in dem sie verehrt wurden, ihr Bild 

als Gauzeichen gedient, teils stehen sie ursprünglich in keinem Zusammenhang mit dem Gau- 

gott oder -zeichen. Das letztere trifft für die bekannten Kulte des Apis im memphitischen, des 

Mnevis im heliopolitanischen und des Monthstieres im thebanischen Gau zu, während die Gaue 

mit Stieren als Gauzeichen ausnahmslos im Delta liegen. Es sind folgende: 

6. Gau, Xois. Gauzeichen: a. 

10. Gau, Athribis. Gauzeichen: a. 

ı1. Gau, Leontopolis. Gauzeichen: er 

Außer diesen gab es im Delta noch eine ganze Reihe anderer Stierkulte, für die unser Material 

freilich meist sehr gering ist. Im folgenden soll das Wichtigste über sie zusammengestellt werden. 

Der Stier des 6. Gaues, der sogenannte Gebirgsstier, führt in einem alten Text den Namen 

93° YlemiBs-w. Besser unterrichtet sind wir über den Stier des 10. Gaues, Am-wr 
„Der große Schwarze“, der sich auch noch in geschichtlicher Zeit fassen läßt (s. u. S. 8 und 32f.). 

Für den Stier des ı1. Gaues läßt sich aus der ursprünglichen Schreibung des ihm bei- 

gegebenen Zeichens, wie sie im AR öfters vorkommt, später aber durch das Zeichen $3 ersetzt 

ist, die eigentliche Bedeutung des Kultes erschließen. Auf einem Reliefbruchstück aus der 

Weltkammer des Sonnenheiligtums des Neuserre*, auf dem Teile der Gauprozession erhalten 

sind, marschiert der ı1. unterägyptische Gau zwischen dem ı2. und 10. mit dem Gauzeichen 

1 Erman: Religion der Ägypter 1934 S. 177. 
2 Junker: Schlacht- und Brandopfer im Tempelkult der Spätzeit ÄZ 48 S. 6off. 
3 Sethe: Urgeschichte S. 152. Der Name hängt wohl mit A3$-7 „‚Gebirge‘ zusammen; deshalb kann er 

für die Siedlungsgeschichte des Deltas wichtig werden, da der 6. Gau ja mitten im Flachland des Deltas liegt. 
4 Unveröffentlicht; jetzt in Kairo. Ich bin Herrn Prof. Kees für die Überlassung zu großem Dank ver- 

pflichtet. — Ebenso wird das Gauzeichen im Totentempel des Sahure (Borchardt: Grabdenkmal des Sahure II 
Blatt 31) und in Saqgara geschrieben, Davies: The Mastaba of Ptahhetep and Akhethetep II Taf. X. Davies 
(S. 27) liest das Zeichen und stellt es dem CN des Stieres im 6. Gau gleich. Die deutliche Zeichnung im Sonnen- 

heiligtum läßt aber keinen Zweifel, daß der Gegenstand ein: Feuersteinmesser darstellt, und die Reihenfolge der 
Gaue dort zwingt eindeutig dazu, diesen Gau’mit dem später © %5} geschriebenen zu identifizieren. Der Stier 
des 6. Gaues hat auch im Sonnenheiligtum ein X vor sich.



1. Einleitung 7 

auf dem Kopf, das diese Form hat: . Vor.dem Stier befindet sich als Lesezeichen des Na- 

menseinFeuersteinmesser, dasspäter durch das Zeichen @ ersetzt ist. Beide Zeichen haben 

die Lesung 485. Die Bedeutung geht aus dem älteren Zeichen klar hervor: H$b-w „der Ge- 
schlachtete‘!. Wir haben hier also einen Stierkult vor uns, dessen Charakter sich wesentlich 

von dem der anderen Kulte unterscheidet. Ihm liegt der Mythus von einem getöteten Stiergott 

zugrunde, der dort verehrt wurde; über Einzelheiten läßt sich natürlich nichts aussagen. Aber 

eine kulttopographische Eigentümlichkeit, die besonders in den Texten der Spätzeit eine große 

Rolle spielt, läßt sich wohl mit Hilfe dieses Mythus erklären. In den Gauprozessionen der 

Ptolemäertempel erscheint gerade der ı1. Gau als eine verfehmte, vernichtungswürdige Stätte, 

weil dort, wie die Spätzeit glaubte, Osiris ermordet worden sei. So erscheint ein Kaiser als 

Harendotes, der den ı1. Gau zerstört und seine Bewohner ausgerottet hat: „‚Busiris und Abydos, 

die Gaue des Osiris, jauchzen; (aber) die Städte (... des Feindes o. ä.) sind als wären sie nicht 

gewesen“. Busiris, die Heimat des Osiris, liegt ja im nordwestlichen Nachbargau des Leonto- 

polites; da ist es sehr wahrscheinlich, daß sich der Mythus vom getöteten König Osiris mit dem 

vom geschlachteten Stiergott vermischte und ersterer den zweiten, der weniger geeignet war, 

über seine lokale Begrenztheit hinauszuwachsen, überlagert und in sich aufgenommen hat. Nach 
einer Version soll auch» Osiris von Seth zerstückelt worden sein. Vielleicht entstammt diese 

Variante der Verbindung mit dem Mythus vom Stiergott, zumal in den Choiakfesttexten von 

Dendera (Z. 88/89) bei den Mysterien dieses Gaues gerade das Zerstückeln eine große Rolle 
spielt. Aus späterer Zeit kennen wir in diesem Gau in der Stadt Sd» (= Horbet®) einen Stierkult, 
der freilich an diesen alten Mythus keine Erinnerung bewahrt zu haben scheint“. 

Außer diesen Stierkulten, die sich genau lokalisieren lassen, begegnen uns im Delta noch 

andere, bei denen das nur in beschränktem Maße möglich ist. Auf einem Bruchstück der An- 

nalen des AR aus der Zeit des Sahure? wird ein ‚‚weißer Stier‘, 23 Ad, genannt; auf ihn bezieht 

sich vielleicht der Titel I] „Stab (= Wärter) des weißen Stieres“, der im AR seit der III. 
Dyn. vorkommt, manchmal in Verbindung mit dem gleichartigen Titel „„Wärter des Apis‘®. 

Die Heimat dieses Stieres läßt sich nicht genau feststellen. Da die Stiftungen des Sahure meist 

für unterägyptische Gottheiten gemacht sind, ist sie am ehesten im Delta zu suchen, wofür auch 

das Zusammentreffen der Titel mdw k3 hd und mdw Hp spricht. 

Wenig wissen wir von einem Stier namens MrA, der seit dem AR bekannt ist; der Name 

lautet vielleicht nach der Schreibung ar und a #3 mrh-w in der Bedeutung 

„der gesalbte Stier“. Er begegnet in der Titulatur der Königinnen, besonders der VI. Dyn., 

1 Vgl. Wörterbuch III, 168, die noch später belegten Worte A „schlachten“ und A457 „Messer“. 
2 Benedite: Philae S. 117. Ähnlich Edfu I 332. 3 Brugsch: Diet. geogr. S. 805 ff. 
4 Siehe u. $.33. — Wainwright: The Bullstandards of Egypt JEA XIX S. 42ff. hat versucht, die Rinder- 

standarten des Deltas als Symbole eines Wettergottes zu erklären nach Analogie besonders kleinasiatischer 
Wettergötter, die in einem Stier verkörpert sind. Dabei deutet er z. B. das dem Stier des 11. Gaues beigegebene 
Zeichen (3 als Meteorit usw. Gerade aber für die Stiere als Wettergötter haben wir an den historischen Stier- 
kulten Ägyptens keine Anhaltspunkte. 5 Urk. I, 245. 

6 Zuerst auf der Statue des Sepa (III. Dyn.) Weill: Monuments des II. et III. Dyn. &gypt. S. 258. 
mdw ka hd und mdw Hp zusammen 2. B. Grebaut-Maspero: Le Musee €gypt. I S. 19 Taf. 21. Über den Titel 
mdw Hp s.u.S. 14 7 Junker: Vorberichte Gizeh 1927 S. 107. 8 Benedite: Philae S. 117.



8 1. Einleitung 

die sich mehrfach „Tochter des MrA-Stieres“ nennen!. In der Spätzeit wird dieser Titel wieder 

aufgenommen, so von dem Gottesweib "2% :$-n-Mfr-ib-r" (XXVI. Dyn.)? und von Arsinoe II.?. 

Seine Heimat läßt sich ziemlich genau erschließen. Er wird nicht nur stets unter unterägyp- 

tischen Göttern genannt?, sondern heißt einmal geradezu ‚‚Herr von Athribis‘®. In der Spätzeit 

erscheint er, wie alle unterägyptischen Stiergötter (s. u. S. 32f.), als Osiris*. In Karnak wird 

Osiris unmittelbar hintereinander Äm-wr, der der eigentliche Herr des Gaues von Athribis war, 

und MrA-Stier genannt’. Diese beiden Stiere werden nun zusammen in die Augensagen ein- 

bezogen. Die Formel dafür lautet: „Äm-wr in seinem Auge, der MrA-Stier in seiner Barke‘“®. 

„Im Auge“ befindlich kann sich sowohl auf den Gott des rechten wie des linken Auges be- 

ziehen®; der Name „der in seiner Barke“ eignet eigentlich dem Sonnengott!®. Trotzdem möchte 

ich glauben, daß eher an das linke, das Mondauge gedacht ist, wenigstens ursprünglich, wobei 

dann mit der Barke die Nachtbarke gemeint sein müßte; denn einmal (in Karnak) ist die Formel 

auf Osiris bezogen (,„Du bist der Äm-wr‘ usw.), der nach heliopolitanischer Auffassung als 

Partner des Re die Herrschaft über den Nachthimmel bekommt, also dem Mond und dem linken 

Auge gleichgesetzt erscheint!!; wir wissen ja auch, daß der Am-wr als Osiris galt (s. u. S. 32). 

So ergibt sich aus der Überschneidung der Augensagen mit dem Osiriskult folgerichtig 

die Auffassung vom Stier als dem linken Auge. Dafür spricht auch der Zusatz, den wir in Me- 

damud und Edfu treffen: „Der die Augen öffnet und den Schlafenden!? rettet, der wachsam, 

der frei von Schlaf ist‘“. Das deutet doch am wahrscheinlichsten auf den Mond. Ist so die Deu- 

tung auf den Mond als Ausgangspunkt wahrscheinlich, so zeigt der Text in Karnak, der vom 

Km-wr „in seinen beiden Augen“ spricht, daß man diesen verständlichen Ausgangspunkt 

nicht durchweg beibehielt. Welcher Zeit diese Vorstellungen angehören und ob ihnen eine be- 

sondere örtliche Überlieferung der Augensagen zugrunde liegt, läßt sich nicht sagen. Möglicher- 

weise können wir aber ein Weiterwirken erkennen: Der in 7 1-/mn (= Toukh el Malaq ? südlich 

von Athribis) verehrte Schu, der seinerseits mit Horus verschmolzen in die Augensagen Ein- 

gang fand!®, wird, wohl unter dem Einfluß des gleichfalls als Himmelsauge geltenden Stieres 

im nahen Athribis, auch bisweilen stierköpfig dargestellt, wie ihn eine Kairiner Statuette zeigt!4. 

1 2. B. 'nh-$-n-Mrj-R‘. de Rouge: Recherches S. 128 (= Bibl. egypt. T. 26). 

2 Legrain: Statues et Statuettes III 42205. 3 Urk. II, 72. 

4 Naville: Festival hall of Osorkon II. Taf. VII unten. 

5 Mariette: Abydos I Taf. 52 Z. 26. 6 Benedite: Philae S. 117. 

7 Legrain: Le temple d’Osiris A Karnak. Rec. Trav. 23 $.74 (Ptol.). 
8 Medamoud, inser. III, 2.$.99. Legrain: a.a.0.S.74. Brugsch: Dict. geogr. S. 1388 (Edfu); der Text 

in Karnak hat: „in seinen beiden Augen“ und der in Edfu bringt statt des Namens Mrk: 8: ob 
da eine Verwechslung mit dem Horus-mr-tj in Horbet, nordöstlich von Athribis, vorliegt ? 

9 Schu-Onuris im rechten Auge: Junker: Onurislegende S. 58. Hathor-Tefnut im linken: ebda S. 166ff. 

10 Wörterbuch I S. 271. 11 Kees: Totenglauben S. zı1. 

— — 
12 Medamud: & Eafu: J> Junker: Onurislegende $. 45 hält auch „‚blind“ für möglich. 

Nach dem Zusammenhang erscheint mir „schlafend“‘ am ungezwungensten. Drioton (Medamoud, inscr. IV, 
2 S. 9) will den Namen einer Augenkrankheit darin sehen und folgert daraus, daß der Stier auch Heilgott ge- 
wesen sei. Einwandfrei läßt sich die Bedeutung des Wortes nicht klären. 

13 Junker: Onurislegende S. soft. 14 Daressy: Ann Serv. XVII S. 45.



1. Einleitung 9 

Noch ein anderer Stier begegnet ebenfalls in der Königintitulatur des AR, dessen Name 
einmal im Titel der Königin Mrs-"nh ausgeschrieben erscheint: 00 X „Der Männ- 
liche in seiner Art‘. Nur mit dem Zeichen geschrieben kommt er bei der Mutter 

des Chefren und ihrer Tochter? und bei der Königin Sescheschet vor®. Wenn sich die 
Königin „Prophetin des 73/-sp-f-Stieres‘ nennt, gab zweifellos der Charakter des Stieres als 

Fruchtbarkeitsgott Anlaß zu diesem Verhältnis. Ein ganz paralleler Fall aus junger Zeit ist die Prie- 
sterschaft der Arsinoe beim Bock von Mendest. Diesem Rang der Königin liegt der Gedanke an den 

göttlichen Ursprung des Königs zugrunde. Sollte der König tatsächlich ein Sohn der Götter sein, 

so mußte die Königinmutter ihn auch von einem Gott empfangen haben; und es erscheint so ganz 

folgerichtig, daß gerade die tierischen Fruchtbarkeitsgötter diese Rolle des Vaters übernehmen. 

Das entspricht ja gerade ihrer zeugungskräftigen Natur. So erzeugt der Bock von Mendes Ramses 

11.5, und Ptolemäus II. heißt „Der göttliche Same des Widders‘®. Bei Apis werden wir ähn- 

liche Vorstellungen antreffen (s. u. S. 24f.). Hierher gehört auch die Benennung der Königin 

als „Tochter des MrA-Stieres“ und des Königs als „Sohn des großen Wildstieres“. Das kraß 

Naturalistische und Deutliche dieses Gedankens spricht für sein hohes Alter, und es ist vielleicht 

bezeichnend, daß wir diese Titel nach dem AR erst in der Ramessidenzeit wieder antreffen. — 

Die Heimat des 73j-sp-/-Stieres scheint ebenfalls Unterägypten zu sein; das zeigt das Zu- 

sammentreffen dieses Titels mit dem einer „Prophetin des Thot‘‘ und das auf die Standarte 

gestellte Bild des Stieres, wie es nur für Unterägypten vorkommt. 

Schließlich erscheint noch ein Stier, 9} = MIT 72 „Großer Stier an der Spitze 
von Stp-t“‘, als dessen Prophet sich der Zwerg Seneb bezeichnet”. Daß er ebenfalls nach Unter- 

ägypten gehört, macht sein Auftreten zwischen unterägyptischen Titeln wahrscheinlich. Ob 

aber Seneb tatsächlich diesen Titel mit Recht führt, ist mehr als zweifelhaft; legt er sich doch 

auch den Titel eines „Propheten des MrA-Stieres“ zu, der den Verdacht an eine großsprecherische 

Aneignung alter Königintitel nahelegt. 

Für die meisten dieser Stiere ist damit unser Material erschöpft. Was wir sonst noch über 

einige von ihnen sagen können, wird unten S. 32 ff. in anderem Zusammenhang behandelt. Ge- 

nauere Kenntnis haben wir nur über Kult und Theologie des Apis von Memphis und Mnevis 

von Heliopolis. 

Kürzer können wir uns bei der Betrachtung der oberägyptischen Stierkulte fassen. Ab- 

gesehen von dem in der Minprozession mitgeführten weißen Stier, der nach seiner Stellung im 

Kult nicht zu den eigentlichen Stiergöttern gezählt werden kann (s. 0. S. 1), und dem theba- 

nischen Monthstier, dessen Kult unten Abschnitt IV ausführlich besprochen wird, treffen wir 

nur im 14. Gau Kur) auf die Spuren eines alten Stierkultes: Auf einer Leidener Stele erscheint 

ein 4 Josh) & „Stier, Herr von X3$3‘®, und auf einen Stierkult deutet wohl auch die 

1 Mariette: Mastaba D 5. 2 Daressy: Ann. Serv. X S. 46. 
3 Quibell: Excavations at Saqgara 1907/08 Taf. 54. Vgl. Orientalia V (1936) S. 381. 
4 Mendesstele. Urk. II, 39f. 5 Stele Ramses II. in Abu Simbel. LDIII 194 Z. 3f. 

6 Urk. II, 34 Z. ı. 7 Junker: Vorberichte Gizeh 1927 S. 107. Vielleicht leitet er die Berechti- 

gung zur Führung dieser Titel davon her, daß er eine „‚Königsverwandte“ zur Frau hatte. 
8 Spiegelberg: ÄZ 44 S.99 Anm. 

UAe XIII: Otto



10 1. Einleitung 

Gestalt des Bata im Märchen von den zwei Brüdern. Daß Bata dort einmal „Stier der Neun- 

heit‘ genannt wird!, besagt wenig; denn dieses Beiwort eignet auch anderen Göttern, die nichts 

mit einem Stier zu tun haben. Wichtiger ist der Zug, daß der getötete und geheimnisvoll wieder- 

belebte Bata die Gestalt eines heiligen Stieres annimmt?. Diese Wiederbelebung durch fremde 

Hilfe (hier durch den Bruder Anubis), nicht aus eigener Kraft, ist eine typisch ägyptische An- 

schauung, die sich ja auch in der Osirislegende findet. Viel kann man freilich aus dem Märchen 

für den zu erschließenden Stierkult nicht herauslesen. Es haben sich hier ganz verschiedenartige, 

märchenhafte Züge verwoben. Möglicherweise liegt eine ähnliche Sage von einem getöteten 

Stiergott zugrunde, wie sie sich für den Kult des 77$5-Stieres im 11. unterägyptischen Gau er- 

schließen ließ. Freilich ist damit zu rechnen, daß die Erzählung in der uns vorliegenden Gestalt 

stark von der Osirissage beeinflußt ist. Besonders die posthume Zeugung eines Sohnes und 
Rächers, indem ein Splitter der Perseabäume, in die Bata sich verwandelt hat, der Frau in den 

Mund dringt und sie dadurch schwanger wird, weist deutlich auf das Vorbild: Die posthume 
Zeugung des Horus als Sohn und Rächer des Osiris. 

Wodurch ist nun die Verschiedenheit zu erklären, daß in manchen Gauen die Stiergötter 

die Gaustandarte bildeten, während sie in anderen nichts mit ihr zu tun haben ? An einen zeit- 

lichen Unterschied, daß etwa die Stierkulte als Gaustandarten älter seien als die anderen, ist nicht 

zu denken: Die Tierkulte müssen derselben religiösen Schicht angehören. Der Unterschied 

kann nur durch den verschieden großen Einfluß, die verschiedene religionspolitische Bedeutung 
erklärt werden, die sie in der vorauszusetzenden Epoche der Gaubildung innerhalb ihres Gebietes 

gehabt haben. Die einen bildeten kraft ihrer schon bestehenden Macht gleichsam den Kristalli- 

sationspunkt, um den herum sich der Gau schloß und der ihm als äußeres Zeichen sein eigenes 

Bild mitgab, während die anderen in demselben Prozeß die Rolle der Schwächeren spielten, 

von einem stärkeren Kulte ihres Gebietes überlagert wurden. Das erklärt auch ganz zwanglos, 

wieso die Stierstandarten gerade im Delta zu finden sind. Hier in einem vorwiegend Viehzucht 

treibenden Gebiet besaßen Stierkulte von vornherein eine ganz andere Bedeutung als in Ober- 

ägypten?. Dazu kommt noch etwas anderes: Die ägyptischen Gaue sind nicht alle in derselben 

geschichtlichen Epoche entstanden; einige lassen sich als jüngere, oft künstliche Schöpfungen 

nachweisen, z. B. der memphitische Gau. Und zwar fand diese Gründung zu einer Zeit statt, 

als bereits die anthromorphe Gottesvorstellung überwog. So hatte Apis schon aus diesem Grunde 

1 Pap. d’Orbiney 9, 4. 2 ebda 14, 4ff. 
3 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 10. So erklärt sich die Sachlage am ungezwungensten. Von einer 

totemistischen Verknüpfung zwischen Gau und Stier ist nichts zu spüren; ein Stiertotem als mythischen Vorfahren 

einer Bevölkerungsgruppe (eines Gaues) gibt es nicht. Überhaupt läßt sich eine Verbindung zwischen Stierkult 
und sozialer Struktur (ein grundlegendes Kennzeichen von Totemismus) nirgends in Ägypten feststellen. Daß 
viele Stierkulte, und gerade die bekanntesten, keine Gaustandarten bildeten, zeigt doch ganz deutlich, daß 

zwischen der politischen Sphäre und der religiösen ursprünglich kein Zusammenhang bestand. (Etwas anderes 
ist es, daß politische Faktoren auch auf die geschichtliche Entwicklung und namentlich die Theologie der Stier- 
kulte Einfluß gewinnen). Zum Totemismus im eigentlichen Sinne vgl. d. v. Leeuw: Phänomenologie der Religion 
S.61 ff. So ist es auch abzulehnen, daß alle ägyptischen Stierkulte einem im mittleren Delta ansässigen Clan ent- 
stammen (Newberry: Ägypten als Feld für anthropologische Forschung, AO 27, 1 $. 18). Schon die Gaustan- 
darten des Deltas differieren ja untereinander; und wie sollte die Verteilung der Kulte von einem Zentrum aus 

über Unter- und Oberägypten erfolgt sein ?



II. Apis — Kult 11 

keine Aussicht, die Gaustandarte zu bilden; in diesem Fall ist überhaupt kein Götterbild ver- 

wendet worden, sondern der Name der Festung!. 

II. Apis 
a) Kult 

Den Namen 4% brachte Erman? wegen des pArr Hp „Laufen des Apis‘“ und wegen seines 

Laufes beim Opfertanz (s. u.) mit dem Stamm 49 „laufen“ zusammen und erklärte ihn deshalb 

als Appellativum „‚der Läufer“. Das sehr häufige Determinativ & wäre wegen des Gleich- 
klanges mit dem Namen des Horussohnes Hapi AS & von diesem übernommen. Eine 
andere Erklärung hat neuerdings Sethe? gegeben. Er bringt den Namen mit dem einer im AR 

vorkommenden Entenart, Ap (alt 47), zusammen. Diese Entenart wäre durch besondere Zeu- 

gungskraft ausgezeichnet. So bezieht er auch die Stelle Pyr. ı313c, wo der Phallus des Toten 

dem #5 geweiht ist, nicht wie es meist geschieht auf Apis, sondern auf eben jene Ente. Der 

Name Apis bedeutete also nichts anderes als 4-Erpel. In diesem Falle bestände das Deter- 

minativ &, natürlich zu Recht. 
Daß Manethos Nachricht von der Einführung des Apiskultes unter Kaiechos nicht richtig 

ist, war schon oben gesagt. Den Beweis bringt ein Bild auf einem Ostrakon mit einer Künstler- 

vorzeichnung aus der I. Dyn.d. Dieses Bild zeigt bereits die für Apis charakteristischen Flecken, 

wie sie in gut ausgeführten Schriftzeichen, Bildern und Bronzen unverändert bis in die römische 

Kaiserzeit wiederkehren®: Ein weißes Dreieck auf der Stirn, ein mondsichelförmiger Fleck auf 

den Flanken, ein Adler auf dem Nacken usw. Den Flecken auf der Stirn zeigen auch die er- 

haltenen Apismumien, bei denen er mit anderem Stoff in die Bandagen eingelegt ist’. Ur- 

sprünglich handelt es sich natürlich um einen schwarzen Stier mit weißen Flecken, deren Form 

ihn von anderen Tieren unterschied. Dem deutelnden Sinn des Ägypters ist es angemessen, 

später diesen Formen eine besondere Bedeutung unterzuschieben, sie gewissermaßen als Symbole 

der in Apis verkörperten Götter zu erklären, wovon antike Autoren einiges überliefert haben; 
freilich sind ihre Angaben nicht einheitlich und schwanken in der Zahl der Kennzeichen®. 

Eine der wenigen Angaben über den Kult im AR ist uns auf dem Palermostein erhalten: 

Das phrr Hp, das „Laufen des Apis“; zuerst recto 3, 4 aus der Zeit der II. Dyn. Über die Be- 
deutung dieser Zeremonie ist dort freilich nichts gesagt; aber man wird annehmen dürfen, daß 

1 Sethe: Urgeschichte S. 33. 
2 Erman: Beiträge zur ägyptischen Religion. Sitz. Preuß. Ak. 45 1916 S. 1151. 
3 Sethe: Zur Geschichte der Einbalsamierung bei den Ägyptern. Sitz. Preuß. Ak. 1934 S. 13. 
4 Montet: Scenes de la vie privee. $. 143. 
5 Ich verdanke die Mitteilung Herrn Prof. v. Bissing, vgl. 0. $. 5. 
6 Mariette: Renseignement $. 152 aus der XVII. Dyn. Ebenso Gunn: The inscribed sarcophagi in the 

Serapeum. Ann. Serv. 26 S.84. XXVI. Dyn. Petrie: Two hieroglyphical papyri' from Tanis Taf. X fragm. 16. 
Auch auf einer Apisdarstellung auf einer Münze hadrianischer Zeit aus Alexandria ist die Mondsichel noch vor- 
handen; Poole: Catalogue of the coins of Alexandria S. 95. 

7 Z.B. British Museum. A guide to the fourth, fifth and sixth eg. rooms 1922 S. 32. 
8 Vgl. Hopfner: Tierkult S. 78.



12 I. Apis 

es sich ursprünglich um einen Umzug über die Felder zur Gewährleistung der Fruchtbarkeit 

handelt!. Doch kann man aus den Erwähnungen auf dem Palermostein noch zweierlei schließen: 

Erstens, daß das Fest sich in gewissen Zeitabständen wiederholte: 

r. 3, 12 Kg. V: Erscheinen des Königs von U.Ä. ı. Mal pArr Hp, 

r.4,4 Kg.Ntrn: Erscheinen des Königs von O. und U.Ä. dArr Hp, 

r.4, 10 Kg. Ntrn: Erscheinen des Königs von U.Ä. 2. Mal pArr Hp. 

Urk. I, 237 Kg. Nb-m3°-t: Erscheinen des Königs von O.Ä. 4. Mal fArr Hp. 

So liegen aus der Zeit des Königs Nfrn zwei Erwähnungen dieses Festes vor, die durch einen 

Zeitraum von sechs Jahren getrennt sind. Ob diese Zeitspanne allgemeine Gültigkeit besaß, 

können wir nicht nachprüfen, da aus anderen Regierungen nie mehr als eine Erwähnung erhalten 

ist. Wenn nun dieses Fest ursprünglich die Bedeutung eines landwirtschaftlichen Fruchtbar- 

keitsfestes hatte, bei dem man eine jährliche Wiederholung erwarten muß, beruhte diese zeitliche 

Regelung, wie sie sich vom Palermostein ableiten läßt, auf einer sekundären Umdeutung des 

Festes, die zunächst unerklärt bleibt. 

Aber noch eine andere Tatsache läßt sich dieser listenartigen Aufzählung entnehmen, die 

ebenfalls auf eine nicht ursprüngliche Erweiterung des Festes hindeutet: r. 3, 12 und 4, 10 folgt 

das hrr Hp dem „Erscheinen des Königs von Unterägypten“, r. 4, 4 dem des Königs von Ober- 

und Unterägypten, Urk. I, 237 dem des Königs von Oberägypten. Daß die Erscheinungsfeste 

des Königs mit den in derselben Spalte erwähnten Zeremonien zusammenhängen, geht besonders 

aus Stellen wie r. 5, 8 hervor, wo zum „Erscheinen des Königs von Oberägypten‘“ und „Er- 

scheinen des Königs von Unterägypten‘ das „Vereinigen der beiden Länder“ und der „Lauf 

um die Mauer“ hinzutritt (ähnlich verso ı, 2 und Urk. I, 239). Das zeigt, daß das Erscheinungs- 

fest des Königs das alte landwirtschaftliche #477 77 ganz in seinen Bereich gezogen hatte und 

so dieses anscheinend nur noch gefeiert wurde, wenn jenes in Memphis stattfand. Daraus würde 

sich dann auch die sonst unverständliche zeitliche Ansetzung des Apisfestes erklären. Im ganzen 

zeigen diese Angaben, daß das alte Apisfest bereits in dieser Zeit in seiner ursprünglichen Be- 

deutung abgeschwächt war und nur noch in Verbindung mit dem königlichen Fest gefeiert 

wurde. 

Anscheinend trat die ursprüngliche Bedeutung immer mehr zurück. Es blieb nur noch 

ein ganz allgemeiner Charakter eines Fruchtbarkeitsfestes, der es gestattete, daß das pArr Hp 

in Verbindung mit einem Königsfest im NR in einer neuen Form erscheint. Es findet sich näm- 

lich auf verschiedenen Darstellungen des Opfertanzes. Zum ersten Male auf einem Relief der 

Hatschepsut aus Karnak läuft neben der Königin bei der „Weihung des Feldes“ ein Stier her, 

durch die Beischrift als Apis erwiesen?. Überblickt man die Reihe dieser Darstellungen, so zeigt 

sich, daß der Stier auch sowohl beim Ruder- wie beim Vasenlauf auftritt”. Da das aber nur 

bisweilen der Fall ist, keinen notwendigen Bestandteil der Opfertanzszenen bildet, ist es klar, 

daß es sich um die Verbindung zweier ursprünglich getrennter Zeremonien handelt. Verbindet 

1 Kees: Apotheosis by Drowning. Studies presented to Griffith. S.405. Vielleicht ist das Urk. I, 20 
erwähnte Fest des Apis mit diesem identisch. 

2 Lacau: Sur un des blocs de la reine (me). Ann. Serv. 26 S. 131. 135ff. 

3 Ruderlauf: Möller: ÄZ 39 Taf. IV. Edfu II, 49/50. Taf. 40f. Vasenlauf: LD III, 143d. Kom Ombo II, 180.



Kult 13 

das pArr Hp mit der „Weihung des Feldes“ eine gewisse innere Verwandtschaft, so konnte beim 

Naar das Wort ABk’u (aus! der Formel EB AB eicnnung deiner 
oo mn 

pretiert werden, zu dem Apis teils als Fruchtbarkeitsgott, teils wegen der Namensähnlichkeit 

(Hp und H‘pj) Beziehungen hat; und so konnte das #4rr 7 auch hier mit einer gewissen Berech- 

tigung eindringen. Daß es auch beim Ruderlaufsich findet, beruht wohl z. T. auf Analogie, z. T. auf 

einem Wortspiel zwischen IR „Bringen des Ap-2-Gerätes“ und #2 Hp „Bringen des 
Apis“!. Alle diese Darstellungen verraten das Bestreben, das alte Fest mit verwandten Zere- 

monien zu verbinden und es mit seinem ursprünglichen Sinn in neuen Formen weiterzuführen. 

Auf dieser Umdeutung beruht eine andere, die sich von der ursprünglichen Bedeutung des 

dhrr Hp nun ganz entfernt hat und in der sich das Bestreben einer nach rückwärts blickenden 

Zeit offenbart, unverstandene Zeremonien weiter zu erhalten, und zwar mit einer für die ägyptische 

Spätzeit typischen Hinwendung zum Osiriskult. Auf Särgen saitischer Zeit finden sich Darstellun- 

gen, die den laufenden Apis mit einer Mumie auf dem Rücken zeigen. Diese Tätigkeit nennen die 

Beischriften #Arr Hp und als Ziel wird 15 (= Grab) angegeben, dessen Darstellung einen 

Grabeingang mit Pyramide darüber zeigt, wie es aus Grabbildern der XIX. Dyn. bekannt ist?. 

Daraus und aus der Tatsache, daß sich die Darstellungen auf den Fußbrettern von Särgen finden, 

kann man die zugrunde liegende Vorstellung erschließen, daß nämlich Apis es dem Toten, 
der mumifiziert ja nicht laufen kann, ermöglichen soll, sich zu seinem Grab mit den Opfergaben 

zu begeben. Wie es zu dieser Vorstellung kommt, ist schwer zu sehen. Es scheint, daß man von 

den en mit Stier ausgehen muß. Dort findet sich einmal die Beischrift: = N 

Ay 41:2 7 „Die Stätten durchlaufen mit Apis, die Gottesglieder sammeln‘®. 
Una ul Gottesgliedern sind hier natürlich die Opfer verstanden; es konnte sich aber auch 

auf die Osirisglieder beziehen. Und tatsächlich findet sich auch eine Darstellung, auf der Apis 

die Leiche des Osiris trägt‘. Damit kommt Apis in eine Verbindung mit Horus, die unten be- 

sprochen werden soll. Daß gerade ein Tiergott in seinem Verhältnis zu Osiris mit Horus gleich- 

gesetzt wird, ist kein vereinzelt dastehender Fall. Ganz ähnliche Vorstellungen werden mit dem 

Suchoskrokodil verknüpft. Nach einer in Totenbuch Kap. 113 enthaltenen Legende® soll Suchos 

die von Isis abgeschnittenen Hände des Horus aus dem Nil aufgefischt haben. Diese Tätigkeit 

wird dann auf die Ösirissage übertragen, woes die S des zerstückelten Osirissind, die Suchos als 

Horus im Nil sammelt: Sp am Nion PZm—mSi—lo ee 

„Es kam Horus; er hat die Glieder des Osiris aus u Wasser gebracht an diesem Tage in seiner 

Gestalt als Suchos‘®. Die Ähnlichkeit der beiden Fälle liegt auf der Hand: Bei beiden Tier- 

göttern wird die ihrem natürlichen Charakter entsprechende Tätigkeit — der kultische Lauf des 

Apis und das Fischen des Krokodils — mittels des mehrdeutigen Terminus „Gottesglieder‘ 

auf die Osirissage umgedeutet, in der nun beide als Gestalten des „Horus‘“ erscheinen. — So 

1 Vgl. Kees: Opfertanz S. 100. 
2 Wiedemann: Apis als Totenträger OLZ. 20 Sp. 298. Sami Gabra: Un sarcophage de Touna Ann. 

Serv. 28 5.77. 3 Edfu II, 50. 
4 Brugsch: Reise nach der Oase el Khargeh Taf. 18. 5 Sethe: Göttinger Totenbuchstudien S. 76. 
6 Vgl. Junker: Götterdekret über das Abaton. Denk. Wien. Ak. 56, 4 S.41ff. Kees: Art. Suchos bei 

Pauly-Wissowa RE Sp. 552.



14 11. Apis 

hat also die Theologie eine neue Ausdeutung des 5477 Hp geschaffen. Von Osiris aus ist dann 

die Vorstellung vom Mumienträger Apis auf jeden Toten übergegangen. Diese letzte Deutung 

des phrr Hp gibt übrigens wieder ein Beispiel für das Bestreben, sich die Macht des im Leben 
vertrauten Gottes auch im Jenseits nutzbar zu machen. 

Für den Apiskult im AR können wir nur weniges aus verstreuten Angaben ent- 

nehmen. Von einem Heiligtum oder Tempel erfahren wir gar nichts. Wohl aber von einem 

Priester des Tieres. Er trägt den Titel Nam. der seit der IV. Dyn. begegnet!. Ur- 
sprünglich ist darunter wohl einfach der Pfleger des Tieres zu verstehen®. Doch scheint er 
bereits in der IV. Dyn. nicht mehr das tatsächliche Amt eines Tierwärters zu bezeichnen; denn 

er tritt z. B. bei Snfrw-#°-f in Verbindung mit dem doch immerhin hohen Rang eines Sieglers 
(Schatzmeisters) des Königs auf®. Der Titel scheint also zu einem priesterlichen Titel ohne Amt 
geworden zu sein, wenn man nicht annehmen will, daß der Träger seine Laufbahn als mdw Hp 

begann und diesen niederen Titel auch späterhin beibehielt. Ebenso steht es, wenn sein Träger 

zugleich „Mund aller Leute von Pe“ ist, der auch reiner Ehrentitel war®. Aller tatsäch- 

lichen Funktionen ist der Titel mdw #7 aber entkleidet, wenn er noch bei den Gaufürsten von 

Bersche und Siut aus der XI./XII. Dyn. begegnet®. 

In den Sedfestbildern im Sonnenheiligtum des Neuserre ist auch der Besuch des Königs 

bei der Kapelle des Apis dargestellt’. Dieser tritt ihm aus der östlichen Tür heraus entgegen, 

aus der er auch nach seiner feierlichen Inthronisation herausgeführt zu werden pflegt, wie wir 
aus späterer Zeit wissen (s. u. $. 17). Im Sonnenheiligtum begegnet auch als Titel eines Apis- 
priesters 1 Zu. | 

In dieser Form also stellt sich der Kult des Apis während des AR dar: Apis lebte in Mem- 
phis, hatte ein sich periodisch wiederholendes Fest und einen eigenen Priester; ob er nach seinem 
Tode schon feierlich bestattet wurde, läßt sich nicht mit Sicherheit sagen. Daß trotz des spär- 

lichen Materials die Bedeutung des Apis im AR und früher eine recht beträchtliche war, lehren 
u.a. zwei Königinnennamen, die mit dem Namen des Apis gebildet sind. So heißt die Mutter 
des Königs Athotis «&« 2% „Sängerin (?) des Apis“® und die vermutliche Mutter des Djoser 
12 mn 9 „Die Wahrheit ist zugehörig zu Apis“2%. Geschichtlich verdienen diese Namen 
noch besonderes Interesse, weil sie die Stärke des memphitischen Einflusses bereits in der Thi- 

nitenzeit zeigen. Für die Bedeutung des Apiskultes spricht auch eine Pyramidenstelle, wo es 

1 LD II, ı6. 17a. Vgl. auch o. $. 7: mdw ks hd. 
2 Erman: Religion der Ägypter 1934 S. 26 Anm. 3 LD II, ı6. 
4 Daressy: Le Mastaba de Mera S. 550. 562. 5 Vgl. Kees: Kulturgeschichte $. 187. 
6 Griffith-Newberry: El Bersheh II Taf. XIII Z.3. Kemi III S. 74. 88 (Siut Grab ı und 2). Der Titel 

entspricht wohl dem BovxdAog toi "Orogazudos der ptolemäischen Zeit; doch handelt es sich bei diesem um den 
wirklichen Pfleger des Tieres. Vgl. Kees: Art. Memphis bei Pauly-Wissowa RE Sp. 688. 

7 v. Bissing-Kees: Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Sonnenheiligtum des Rathures. Abh. Bay. 
Ak. 1922 S. 69. — Diess.: Das Reheiligtum des Rathures II, Beiblatt A. Die Darstellung eines Stieres (wohl 

Apis) aus dem Tempeleingang: ebda III Blatt 25 (388). 8 ebda III Blatt 15 (255). 
9 Breastad: The predynastic union of Egypt. Bull. Inst. frang. 30 S. 709ff. Taf. ı. 

10 Z. B. auf Siegelzylindern aus Bet Khallaf. Garstang: Mahäsna and Bet-Khalläf. Taf. X, 7. Vgl. 

Junker: Mitt. Dtsch. Inst. III S. 139f. 

 



Kult 15 

vom König heißt ($ 1998 NT FNI- RN of 

TERBEN HZ TERN „De sense vor den 
sn-wt-Heiligtümern wie Min; du stehst vor den km-tjw wie Apis; du stehst in dem Sdw-See 

wie Sokaris“. Das Erscheinen zwischen Min und Sokaris als ein Gott, mit dem der König ver- 

glichen wird, unterstreicht seine Bedeutung zur Genüge. Schwierig ist zu sagen, was mit den 

km-tjw gemeint ist. Für den König ist am ehesten an „Ägypter“ zu denken!. Das paßt aber 
nicht zu Apis, bei dem der Ausdruck „vor den Ägyptern“ nie vorkommt. Es muß sich wohl 

um ein Wortspiel handeln. Dann könnte man entweder an eine Ableitung von A» 7, dem Namen 

der Herde des Apis (s. u. S. 17), denken: Du stehst vor den Ägyptern wie Apis (vor seiner Herde). 
19): 

„Die zum Serapeum gehörigen“. Eine Schwierigkeit liegt aber darin, daß Amt in beiden 

  

Oder es könnte von #2, dem Namen des memphitischen Serapeum, abgeleitet sein (s. u. 

Bedeutungen erst sehr viel später belegt ist. Sollte hier aber tatsächlich ein Wortspiel mit einer 

Ableitung von 4m-t „Serapeum“ vorliegen, so wäre daraus zu schließen, daß bereits zu dieser 

Zeit Apis bestattet wurde; denn das Serapeum ist der Begräbnisplatz der Stiere. Die lebenden 

hielten sich im Ptahtempel in Memphis auf. 

Eingehender sind wir vom NR an über den Apiskult unterrichtet. Ausder Zeit Amenophis III. 
ist das erste Apisgrab bekannt, und von da an kann man die Reihe der Apisstiere bis in die 

Ptolemäerzeit fast lückenlos aufstellen?. Hauptquelle unserer Kenntnisse bilden die zahlreichen 

Apisstelen aus dem Serapeum, der Grabstätte der Stiere. Freilich geben sie meist nur Titel 

und Beinamen nebst den wichtigsten Daten. Ergänzend treten dann die Zeugnisse antiker 

Schriftsteller hinzu, die freilich, soweit sie nicht durch einheimische Quellen geprüft werden 

können, mit großer Vorsicht zu benutzen sind. 

Die eigentliche Laufbahn des Apis begann nicht mit seiner Geburt, sondern mit seiner 

feierlichen Inthronisation, die in Memphis erfolgte, wenn der alte Apis gestorben war. So wurde 

z. B. nach einem neuen Stier, der die heiligen Zeichen aufweisen mußte, drei Monate lang ge- 

sucht, während ein anderer, der in Memphis geboren war, drei Jahre warten mußte, ehe er nach 

dem Tode seines Vorgängers eingesetzt werden konnte‘. Die ganze Einsetzungsfeier drücken 
die Stelen meist sehr lakonisch aus durch: 8 N SE —0 05 „Er wurde nach Memphis 

a ao 8 

eingeführt“ oder genauer > II} u.ä. „in den Tempel des Ptah'®. Etwas ausführlicher 
schreiben antike Autoren. Wenn man alle Angaben zusammenstellt, ergibt sich ein ziemlich 

vollständiges Bild von dem Gang der Feierlichkeiten, obwohl zwischen den einzelnen Angaben 

kleine Differenzen auftreten. Ehe er nach Memphis kam, wurde er in den Tempel des Nil auf 

1 Allerdings ist #m.£ „Ägypten“ nach Wörterbuch VS. 126 erst seit Ende AR belegt. 
2 Mariette: Renseignement. Brugsch: Apiskreis aus der Zeit der Ptolemäer ÄZ 22 S. 110ff. 24 S. 19ff. — 

Der von Mariette als 8. Apis bezeichnete Stier, der i. J. 26 Ramses IT. starb, ist, wie die Stele zeigt, kein Apis, 
sondern Mnevis. Die Stele erwähnt die i.J. 16 und 30 gestorbenen Apisstiere und den i.J. 26 gestorbenen 
Mnevis; sie wurde von zwei Priestern im Serapeum aufgestellt. Vgl. Chassinat: Textes 34. 

3 Chassinat: Textes 39 Z. 6/7. 
4 de Rouge: M&moire sur quelques inscriptions. Revue Egyptologique V 1886 S.8/9 2. 7. 

5 Chassinat: Textes 39 2.8; 61 2. 5563 Z. ur: a] 64 2.6: un EX



16 I. Apis 

heliopolitanischem Gebiet (Pr-H‘pj = Roda bei Alt-Kairo) geleitet!. Wie alt diese Zeremonie 

ist, läßt sich nicht sagen; unsere Quellen (Diodor I, 85 und eine Apisstele) stammen beide aus 

sehr später Zeit. Während Diodor aber für den Aufenthalt dort 40 Tage angibt, beschränkt er 
sich auf der Apisstele auf nur einen Tag. Jedenfalls sollte durch diesen Besuch die schon mehr- 

fach angedeutete Verbindung zwischen Apis und dem Nil besonders hervorgehoben werden. 

Dazu paßt gut die Erzählung Diodors, dort hätten nur Frauen bei ihm Zutritt, die sich vor 

ihm entblößten, zweifellos um von dem Gott Fruchtbarkeit zu erlangen. Von ägyptischer Seite 

liegt aber dafür kein direktes Zeugnis vor. Einen Hinweis darauf glaubt Spiegelberg? auf einer 

Florentiner Stele gefunden zu haben, die von einem kinderlosen Ehepaar geweiht ist: Die Frau 

steht dort vor Apis unter seinem Kopf. Allerdings werden in diesem Schema, das sich übrigens 

ebenso bei der Hathorkuh von Deir el Bahri findet, auch Männer dargestellt“. Es bedeutet 

grundsätzlich wohl nur, daß sich der Mensch in den besonderen Schutz des Gottes begibt. 

Dann erfolgte nach dem Besuch des Niltempels, wenn der zunehmende Mond aufging®, zu 

Schiff die Fahrt nach Memphis, wo die eigentlichen Einsetzungsfeierlichkeiten stattfanden. Nach 

den überlieferten Einführungsdaten hat Borchardt® errechnet, daß die Einführung fast stets 

am Vollmond stattfand. Wie beim Krönungsfest des Königs, das, nach Borchardt ebenfalls beim 

Vollmond stattgefunden hat’, symbolisiert hier der wieder gefüllte Mond den Beginn einer neuen 

Ära. Die regelmäßig eintretende „Schädigung“ und „Heilung‘ des Horusauges ist für den 

Ägypter das ständige Gleichnis der sich immer wiederholenden Erneuerung. So kommt gerade 

dem 6. Monatstag, an dem das aus sechs Teilen bestehende Auge wieder gefüllt ist®, in Helio- 

polis hervorragende Bedeutung als Festtag zu. Für Apis ergibt sich aus dieser Kulthandlung 

ein natürlicher Anknüpfungspunkt einerseits an den Königsgott Horus, andererseits an den 

Mond, über dessen spekulative Auswertung unten (S. 30f.) gehandelt werden soll. — Die Feier 

in Memphis war wohl im Ptahtempei (pr Pt& = t6 toö “Hgaiorov t&uevos)?, in dessen Bezirk Apis 

sich bis zu seinem Tode aufhielt. Sein Heiligtum dort trug den Nana Syo_\ tr 

„Palast des lebenden Apis“, was griechisch mit ’Arıeiov wiedergegeben wird!®. Vollzogen wurde 

die Inthronisation durch den Oberpriester des Ptaht!. In der Ptolemäerzeit scheinen anläßlich 

dieser Feier Priestersynoden stattgefunden zu haben, zu denen Abordnungen aus dem ganzen 

  

1. Diodor I, 85 = Eontes,S. 127: ec Nallov nöAw de Rouge: a.a. 0. 2. 8/9: ZA oh] 

Tosiih 
2 Ägyptologische Mitteilungen. Sitz. Bay. Ak. 1925 2. Abh. S. 24 Taf. IV. — Mariette: Compte rendu 

S. 30 erzählt, daß bei den Grabungen am Serapeum eine Stierstatue gefunden wurde, auf die sich die arabischen 
Frauen setzten, um fruchtbar zu werden; das erinnert lebhaft an die antike Vorstellung. 

3 Naville: Deir el Bahari. XIth. Dyn. Temple I Taf. 29f. 
4 Z. B. Serapeum III Taf. 15. Dasselbe Darstellungsschema findet sich übrigens mit einem Knienden 

auch in der Plastik: Borchardt: Statuen und Statuetten III Nr. 683. 

5 Aelian XI, 10 — Fontes S. 423. 
6 Mittel zur zeitlichen Festlegung von Punkten der ägyptischen Geschichte S. 62 ff. 
7 Borchardt: Einige astronomisch festgelegte Punkte ÄZ 70 S. 97#f. 
8 Möller-Junker: Die Zeichen für die Bruchteile des Hohlmaßes ÄZ 48 S. ggf. 
9 Diodor I, 85 — Fontes $. 127. Zur Lage vgl. Petrie: Memphis I Taf. I S. 3. 

10 Rosettana Z. 4 — Urk. II, 186. 11 2. B. Chassinat: Textes 39 2. 8. 

 



Kult 17) 

Lande zusammenkamen!. Wohl am Ende der Feier wurde Apis aus dem Osttor seines Heilig- 

tums herausgeführt, wahrscheinlich, um dem Volk den neuen Gott zu zeigen?. 

Während seines Lebens hielt sich Apis im Ptahtempel auf, den er anscheinend nur verließ, 

wenn er in einer Prozession durch die Stadt geführt wurde. Im Tempel wurde sein Geburtstag 

gefeiert und dort erteilte er auch Orakel. Über dies alles schweigen die ägyptischen Quellen; 
die Nachrichten können wir nur antiken Schriftstellern entnehmen®?. Doch wird man das alles 

auch für frühere Zeit voraussetzen dürfen. Zu dem Apisheiligtum gehörte ein Gebäude, das 

thalamus genannt wurde (Plinius, hist. nat. 8, 46: delubra ei gemina, quae vocant thalamost). 

Das entspricht einem auf einer Stele im Singular enthaltenen Namen JER>e „Zeu- 
gungshaus‘®. Ob das ein anderer Name des Heiligtums oder nur eines Teiles desselben war, 

wissen wir nicht. Antike Schriftsteller überliefern, daß ihm einmal im Jahr eine Kuh zugeführt 

und am gleichen Tag getötet wurde®. Andere berichten, daß ihm stets Kühe bereitgestanden 

hätten”. Es liegt nahe, diese Nachricht mit der Geburt eines Apis in Memphis zusammenzu- 

bringen, so daß der alte Apis der Vater des neuen wäre. Dann müßte schon aus diesem Grunde 

die Nachricht, daß die Kuh am gleichen Tag getötet wurde, falsch sein. Jedenfalls war aber 

die Geburt in Memphis eine Ausnahme. Die Geburtsstätten der anderen Apisstiere liegen, 

soweit wir sie kennen, ‘im ganzen Land verstreut®. Die Kühe des Apis stammen aus seiner 

Herde (d.h. wohl der zum Wirtschaftsbetrieb des Tempels gehörigen Herde), die wie andere 

Tempelherden auch ü >= Na genannt wurde! Übrigens lassen sich Apiskühe schon 

im AR nachweisen. Im Totentempel des Sahure!! erscheint beim Vorführen der Herden eine 

Kuh, die die Bezeichnung KT »Apiskun“ trägt. Dieser Name scheint später nicht mehr 

in Gebrauch geblieben zu sein. Es begegnet nur noch die Kollektivbezeichnung #3 Amt, die 
anscheinend als terminus technicus für alle Tempelherden diente!?. Die von Apis stammenden 

Kälber (,‚Apiskinder‘‘) genossen in später Zeit ebenfalls Verehrung, ja sie besaßen sogar einen 

Totenkult: Ein demotischer Papyrus nennt einen Webpriester der verstorbenen Apiskinder!®. 

Dieses vereinzelte Zeugnis stammt aus der Ptolemäerzeit, es beweist aber, daß die Nachricht 

von der Tötung der Apiskühe falsch ist. 

Daß die Ausdehnung der Verehrung von Apis auf seine Angehörigen jungen Datums ist, 

läßt sich bei den Apismüttern nachweisen. Die Angabe der Mutter neben dem Geburtsdatum 

findet sich erst auf Stelen der Ptolemäerzeit!*. Da einige Stelen vor der Ptolemäerzeit fehlen, 

mag der Brauch etwasälter sein. Jedenfalls findet sich diese Angabe noch nicht in der Perserzeit. Ein 

Priester der Apismütter Y N N N mm $ R kommt auf einer Stele der XXX. Dyn. 

1 Philaedekret I Z. 4=Urk. II, 201: ,‚Die Priester... kamen aus den Tempeln von Ober- und Unterägypten 

nach Memphis, um den lebenden Apis einzusetzen“ Q N nad Y » Il » N 8 M 8 R 3 7 
2 Spiegelberg: Ein Bruchstück des Bestattungsrituals der Apisstiere ÄZ 56 S. 19: „Aus ihm (dem Osttor) 

traten sie heraus, als sie ihn (Apis)... fanden“. 

3 Ausführlich behandelt bei Hopfner: Tierkult S. 8off. 4 Fontes S. 192. 

5 Stern: Bilingue Stele des Chahab ÄZ 2z S. ıo1 ff. Z. 4. 

6 Plinius VIII, 46 = Fontes S. 193. 7 Aclian XI, 10 — Fontes S. 423/24. 
8 de Rouge: a.a. 0. Z. 5/6. 9 Brugsch: Apiskreis pass. 10 Pap. Harris I. 49, 4/5. 

11 Borchardt: Grabdenkmal des Sahure II S. 122 Bl. 55. 12 Wörterbuch V S. ı25. 
13 Reich: Mizraim I S. 49. 14 Brugsch: a. a. O. pass. 
UAe XIII: Otto



18 II. Apis 

vor!. Das ist m. W. das früheste Zeugnis für eine Verehrung der Apismütter. Man kann also 

darin kaum einen Rest vorgeschichtlichen Mutterrechtes in Ägypten sehen?. Anscheinend er- 

hielten auch die Apismütter nach ihrem Tod ein feierliches Begräbnis; Mariette? hat vielleicht 

ihren Begräbnisplatz nordöstlich vom Serapeum gefunden. 

Über den Tod des Apis hatte sich bei den antiken Autoren eine merkwürdige Tradition 

gebildet, daß nämlich Apis nach einer gewissen Zahl von Jahren in einer heiligen Quelle ertränkt 

worden sei; so bei Plinius, P. Papinius Statius, Solinus, Ammianus Marcellinus. Damit ist 

Plutarchs Angabe (de Iside 56) in Verbindung gebracht worden, daß die Zahl der ägyptischen 

Buchstaben und der Lebensjahre des Apis 25 betrüge‘. Danach wäre also anzunehmen, daß 
Apis im Alter von 25 Jahren ertränkt sei. Offenbar hängt damit die Benennung der 25jährigen 

Apisperiode zusammen, eines Zeitraumes, nach dessen Ablauf dieselben Mondphasen auf die- 
selben Tage fielen®. Vielleicht erklärt sich der Name daher, daß die Apiseinführung meist am 

Vollmond stattfand. Die Verbindungen zwischen Apis und dem Mond sind allerdings sonst 

ziemlich selten und stehen durchaus nicht im Vordergrund, sodaß die Benennung einer 25 jährigen 

Mondperiode als Apisperiode wenig überzeugend wäre. Verständlicher wäre das, wenn sich die 

Richtigkeit einer Bemerkung Ed. Meyers (Geschichte des Altertums I, 2 S. 143f.) nachweisen 

ließe, daß der 25jährigen Apisperiode eine ähnliche Bedeutung zugrunde läge wie der 3ojährigen 

Sedfestperiode: Eine in Urzeiten beschränkte Regierungsdauer, die vielleicht zugleich eine Art 

maximale Lebensdauer darstellte. Dann wäre die Übertragung des Namens von dieser 

auf die ebenso lange Mondperiode verständlich. Freilich können wir auf den erhaltenen 

Stelen keinerlei Andeutungen finden, daß im Leben des Apis dieser Zeitraum eine besondere 

Rolle spielte. Weder läßt sich aus irgendeiner Zeit ein Zeugnis für die Tötung des Stieres 

beibringen, noch werden Feste o. ä. im 25. Jahr eines Apis erwähnt. Die erhaltenen Stelen 

zeigen, daß außer zwei Stieren alle vor diesem Alter gestorben sind. Die beiden Aus- 

nahmen sind der 4. und 7. Apis der XXII. Dyn. nach Mariettes Zählung. Der erste wurde 

i. J. 28 Scheschonk’s III. geboren und starb i. J. 2 des Pemu®; der andere lebte vom Jahre 11 bis 

zum Jahre 37 Scheschonk’s IV.’. Mariette erklärte den Widerspruch dadurch, daß Plutarchs 

Tradition von den 25 Jahren nicht damit in Zusammenhang gebracht werden dürfte, daß viel- 

mehr für Apis das gleiche Alter wie für Osiris, nämlich 28 Jahre anzunehmen sei®. Anders suchte 

Lepsius die Unstimmigkeit zu beseitigen®, indem er an der 25jährigen Zeitspanne festhält, aber 

die Daten korrigiert. Er kommt so bei dem 4. Apis der XXII. Dyn. auf eine Lebenszeit von 24 

Jahren, 10 Monaten und 25 Tagen. Dem steht aber entgegen, daß die Stele selbst das Lebens- 

alter mit 26 Jahren angibt!®. Beim 7. Apis derselben Dyn. zählt Lepsius nur die Jahre von der 

1 Chassinat: Textes 32 Z.4. Mariette: Sur la mere S. 271. 
2 Röder: Egyptian Religion III, 4 1935 8. 233 (Bespr. zu Mond: The Bucheum.) schließt darauf aus der 

Verehrung der Buchismütter (s. u. S. 44); aber auch hier stammt die früheste Stele aus der XXX. Dyn. 
3 Compte rendu 8.79. 4 Vgl. Hopfner: Tierkult S. 83. 
5 Mahler: Die Apisperiode der alten Ägypter. Sitz. Wien. Ak. Math.-nat. Kl. Bd. 53, 2 1894. 
6 Chassinat: Textes 39. 7 Serapeum III Taf. 31. 8 Mariette: Renseignement S. 203f. 
9 Über die XXII. ägyptische Königsdynastie. Abh. Berl. Ak. 1856 $. 318f. 

10.Chassinat-KTextes 39 Zitr: Fr u 0 fohlll. Nach /Ausweis/der’anderen Stelen 

ist zu lesen: Tau „Die schöne Lebenszeit dieses Gottes betrug 26 Jahre“. 
—



Kult 19 

Einsetzung bis zum Tode, mit der Begründung, daß das genaue Geburtsdatum oft nicht fest- 

stand und deshalb die Apisjahre von der Einsetzung an zu zählen seien. Das erste ist gewiß 

richtig; aber trotzdem zählen die Stelen ganz offensichtlich die Lebensjahre!, selten nur die 

„Regierungsjahre‘‘ und dann stets mit der Angabe der Lebensdauer zusammen?. Zwischen 

der Altersangabe der Stelen und der antiken Schriftsteller ergeben sich also nicht zu beseitigende 

Unstimmigkeiten und wir müssen der Autorität der einheimischen Quellen den Vorzug geben 
Wie steht es nun mit der Nachricht vom gewaltsamen Tode des Apis überhaupt ? Hier lassen 

uns die ägyptischen Quellen vollkommen im Stich. Der Tod wird mit der undurchsichtigen 

Formel EA | mu 0 — 02 „die Majestät dieses Gottes ging zum Himmel“ umschrieben?. 
Eine Ausnahme bilden die Stelen vom 4. Apis der XIX. Dyn.t. Hier lesen wir statt der üblichen 

Formel folgendes: Balz] lo und 

SR 
Aus diesem Ausdruck sucht Chassinat® das Ertränken zu beweisen, indem er in At die 

Bezeichnung für den Tempelsee sieht, in dem Apis ertränkt worden sei. Nun kann das Wort 

kbh-t aber auch als Synonym für „Himmel“ (?-£) stehen®; und das scheint hier der Fall zu 

sein, um so eher, als es in den von Chassinat zitierten Stellen nie mit mw determiniert wird, 

sondern im Gegenteil mit 04°. Es ist uns also mit unserem Material nicht möglich, die Ent- 

stehung der klassischen Überlieferung vom Tod des Apis und die Bedeutung der Apisperiode 

zu erkennen. 

Eine der interessantesten Einzelheiten des Apiskultes, über den wir auch verhältnismäßig gut 

unterrichtet sind, ist die Bestattung. Für frühere Zeit ließ sich nur eine Andeutung aus einem 

Pyr.spruch möglicherweise herauslesen (s. o. 5. 15), während sie seit dem NR durch Ausgrabungen 

erwiesen ist. Der Begräbnisplatz, das sog. Serapeum, liegt westlich von Memphis am Anfang der 

Wüste®. Sein ägyptischer Name oagg wird auf zahlreichen Stelen genannt’; 

1 Chassinat: Textes 63 Z. 11/12; 90 Z.8 u.a.m. Besonders deutlich 64 Z. 7: mar At 

2 Z.B. Brugsch: Apiskreis ÄZ 22 Inschr. 6 Z. 10, wo der Regierungszeit au S ) die Lebensdauer 
en 

(7 Es) gegenübersteht 3 Z.B. Chassinat: Textes 61 Z. 2; 63 Z. 9/10; 90 2.4; 131 Z.8. 
sol 

4 Chassinat: Textes 34 Z.2; 35 Z.2. 

5 La mise ä mort rituelle d’Apis. Rec. Trav. 38 S. 33#f. 6 Wörterbuch V S. 30. 
7 Vgl. Morets Bespr. zu Chassinats Arbeit in Revue Egyptologique NS I S. t12ff. — Gegen die Tötung 

sprechen, wenn auch nicht als bündiger Beweis, die Worte Totenbuch ı25 Confession 13: „Ich habe keinen heiligen 

  

Stier getötet“. 

8 Zur Topographie vgl. Wilcken: Die griechischen Denkmäler vom Dromos des Serapeums zu Memphis. 
Jahrb. arch. Inst. 32 1917 S. 149ff. 

9 Meist als Am +1 7 g8 r-$t3w bezeichnet: „‚Serapeum neben Rosetau“ z. B.de Rouge: a.a. 0.2.4. Brugsch: 
Apiskreis ÄZ 22 Inschr. 6 Z. 4. — Brugsch (Dict. geogr. S. 836) las den Namen &3 4m und sah darin d e Bezeich- 
nung der memphitischen Nekropole xoz&un. Die Lesung ist aber nur 4”x(-£) und hat also mit zuy@&pun nichts zu 
tun (vgl. Kees: Art. zwy&un bei Pauly-Wissowa RE Suppl. IV Sp. 913). — Ein anderer Name war Ziveruov (6g06) 
Er entstand durch Übertragung des Namens Sinope, woher das Kultbild des Sarapis in Alexandria stammen sollte, 
erst auf das alexandrinische, dann das memphitische Serapeum (vgl. Kees: Art. Memphis bei Pauly-Wissowa RE



20 II. Apis 

danach führt Apis öfters den Beinamen „Herr des Serapeum‘!. Das älteste bekannte 

Grab stammt aus der Zeit Amenophis III. Es ist ein Einzelgrab, über dem als Kapelle sich 

ein kleiner kioskartiger Bau erhob?. Der letzte in solch einem Einzelgrab bestattete Apis 

ist der im Jahre 30 Ramses II. gestorbene®. Dann wurde ein Massengrab angelegt, bestehend 
aus langen unterirdischen Gängen, an deren Seiten einzelne Nischen als Sargkammern ab- 
zweigen. Mit dem Bau dieser Kammern wurde im 2. oder 3. Jahr nach der Einsetzung des Apis 

begonnen, für den sie bestimmt war, wie wir aus ptolemäischen Bauinschriften wissen“. In die 

Kammer wurde nach den Begräbniszeremonien der Sarg gestellt und diese dann zugemauert. 
An der Außenseite der Mauern sind zahlreiche Stelen eingelassen, von denen zwei Arten zu 

unterscheiden sind: Offizielle Stelen, die die Daten von Geburt, Inthronisation, Tod und Bestat- 

tung nennen und von denen zu jedem Begräbnis nur eine gehört®, und Privatstelen, d. h. Stelen, 

die von Privatleuten (Priestern, Beamten, Handwerkern usw.) am Tage der Bestattung aufgestellt 
sind und außer der Opferformel zahlreiche Titel, Beinamen und Namensvarianten des Apis 

tragen, dazu noch bisweilen das Begräbnisdatum. Psammetich I. baute in seinem 52. Regierungs- 

jahr einen neuen Keller dieser Art, der nach Mariette bis in die späte Ptolemäerzeit als Begräbnis- 

platz diente®. Mit Hilfe der Stelen, Bauinschriften und antiken Zeugnisse gelang es, eine ziemlich 

lückenlose Reihe von Apisstieren bis in die späteste Ptolemäerzeit aufzustellen. Der letzte Apis 

dieser Reihe wird im Jahre 3 Ptolemäus Philopator, des jüngeren Bruders der letzten 

Kleopatra, erwähnt”. Auch diese Stiere müssen noch im memphitischen Serapeum begraben 

sein, wenn die Gräber bei Mariette auch nicht mit veröffentlicht sind®. Im Jahre 362 n. Chr. unter 

Julian Apostata wurde noch ein Apis eingesetzt; es ist der letzte, von dem wir hören. Wo die 

Sp. 687). — Bei Nymphodorus Syracusanus (bei Clemens Alexandrinus, Fontes S. 75) findet sich eine Erklärung 
des Namens Sarapis aus Soroapis, von oogds „‚Sarg“ (also „Sarg des Apis“). Plutarch (de Iside 29 — Fontes 
$. 234) gibt eine Überlieferung wieder, nach der Sarapis kein Gott, sondern die Bezeichnung des Sarges (0096) 
des Apis sei, die er aber selbst ablehnt. Mariette (Compte rendu $. 19) führt dieses 0g- auf — | 4 vn (Nekro- 

pole) zurück. Diese Gleichsetzung ist natürlich heute, wo die Lesung #3 dir für >| 7 WU feststeht, un- 

möglich. Die Erklärung dieser Tradition ist vielmehr so, daß die Griechen den ihnen fremden Namen Sarapis 
mit Hilfe des griechischen Wortes 00gds zu deuten versuchten, was um so näher lag, da Sarapis ihrem chthonisch>n 
Pluto entsprach. Dabei mußten sie freilich dazu kommen, in Sarapis auch den Namen eines Bauwerkes (des 
Apisgrabes) zu schen. Ägyptisch ist das aber nicht. Zur Vokalisation Sorapis vgl. Sethe: Sarapis. Abh. Ges. 
Wiss. Gött. 1913 S. 8. 

1 Z.B. Brugsch: Thesaurus S. 968. Serapeum III Taf. 2. Auf einem Sarkophag aus dem Serapeum 

(Gunn: Ann. Serv. 26 $.87) heißt der König „‚Geliebt von I) = 13% No N ZI“. Gunn liest 

Y IN als späte Schreibung für nb „Herr“, also „‚Apis-Osiris, Herr des Serapeum‘“. Chassinat: Rec. Trav. 38 

S. 38 Anm. 8 liest dagegen rn Zr km-wr: „Geliebt von Apis-Osiris und Horus Am-wr“. Das ist aber inhaltlich 
unwahrscheinlich und philologisch kaum möglich. 

2 Mariette: Renseignement $. 138. 3 Mariette: a.a.0. S. 138. 4 Brugsch: Apiskreis pass. 
5 Nach Mariette: Compte rendu $. 55 gehört die jüngste im Serapeum gefundene Stelle der Zeit Ptole- 

mäus Euergetes II.an. 6 Mariette: Compte rendu S. 64. Die Stele Psammetichs bei Chassinat: Textes 89. 
7 Brugsch: Apiskreis ÄZ 24 S. 38. 
8 Das beweisen vor allen Dingen die von Brugsch: a. a. 0. ÄZ 22 S. 110ff., 24 S. 19fl. veröffentlichten 

Bauinschriften und die Stelen der Ptolemäerzeit: Brugsch: a. a. O. Inschr. 6. de Rouge: a. a. 0. S.8/9. 
9 Ammianus Marcellinus XXII, 14 = Fontes S. 551.



Kult 21 

Stiere der Kaiserzeit beigesetzt worden sind, wissen wir nicht; doch liegt kein Grund vor, eine 

Verlegung des Begräbnisplatzes nach der Ptolemäerzeit nach Alexandria anzunehmen!. Die 

Sarkophage waren zunächst aus Holz. Von Amasis an wurden Steinsarkophage benutzt, von 

denen vier, der des Amasis, des Kambyses, des Chabbasch und eines unbekannten Königs be- 

schriftet sind?. Außer den Weiheinschriften enthalten sie — für diese Zeit charakteristisch — 

Pyramidentexte. 

Alsunter Ramses II. das Massengrab die Einzelgräber ablöste, wurde an Stelle der einzelnen 

Kapellen natürlich auch ein Zentraltempel für den Totenkult notwendig. Beide Bauten, Tempel 

und Grabgewölbe, hat der älteste Sohn Ramses II., der Oberpriester des Ptah Chaemwese, aus- 

geführt und mit reichlichen Stiftungen verschen, wie die erhaltene Inschrift zeigt?. Eine in 

Saqgara gefundene Stele Nektanebos II. (Nkt-Hr-Hbj-t) nennt die Erbauung eines Tempel für 

Apis und zählt in allen Einzelheiten die Stiftungen für sein Begräbnis auft. Diesen Tempel 

darf man wohl mit dem identifizieren, dessen Reste Mariette gegenüber dem Eingang zum 

eigentlichen Serapeum gefunden hat und der neuerdings wieder freigelegt wird. 

Über die Art der Bestattung und die dabei vollzogenen Riten sind wir durch die Stelen 

und namentlich das erhaltene Bruchstück eines Bestattungsrituals verhältnismäßig gut unter- 

richtet”. Danach wird zuerst beim Apisheiligtum in Memphis die Bandagierung, Salbung und 

Einsargung vollzogen. Dann wird die Mumie aus dem Westtor hinausgetragen und in einem 

Kiosk am ‚‚See der Könige“ aufgebahrt. Bei den Trauerzeremonien spielen bezeichnenderweise 

Priester des Nils eine gewisse Rolle. Außerdem treten Isis und Nephthys auf, zwei als Göttinnen 

verkleidete Priesterinnen, in denen man die öiövuaı der griechischen Serapeumpapyri wieder- 

erkannt hat. Danach wird die Mumie über den See gefahren, wobei neun Rituale verlesen 

werden, die — wie Isis und Nephthys — aus dem Osirisritual stammen, z. B. „Verklärung des 

1 Für eine Verlegung der Apisbegräbnisse nach Alexandria liegen keinerlei Zeugnisse vor. Botti 
(Fouilles & la colonne Theodosienne 1896 — Memoire prösentde & la societe arch. d’Alexandrie $. 120) sagt, 
daß Mahmud al Falaki auf dem Boden des alexandrinischen Serapeum die Grabhöhle eines Rindes gefunden 
habe; ob es sich dabei um ein Apisgrab handelt, ist daraus nicht zu erschen. — Breccia (Les fouilles dans le Sera- 
p&um d’Alexandrie. Ann. Serv. 8 $.65) veröffentlicht die Inschrift auf einer Priesterstatue. Der Priester trägt 
narden Titel a en 3 H I sa en AM R N Em ie „hrj.$$t3 des Ptahtempels von Rosetau 

und des Tempels des Osiris-Apis von Rakotis‘‘. Brecı 

den Ort, wo das Serapeum lag. Nun gibt es aber bei Memphis ebenfalls ein Rakotis, das sich mit 3 schreibt, im 
Unterschied zum alexandrinischen mit *:73-4dj-# und 7'-kdj-1. Hier ist offensichtlich das memphitische gemeint; 
dorthin weist ja auch der Ortshame Rosetau. Zu den beiden Rakotis vgl. Brugsch: Dict. geogr. S. 451 und 878. 

2 Mariette: Compte rendu S. 80. Die beschrifteten veröffentlichte Gunn: The inscribed sarcophagi in 

the Serapeum. Ann. Serv. 26 S.82fl. 

3 Brugsch: Thesaurus S. 957/58. 

4 Spiegelberg in Quibell: Excavations at Saqgara 1907/08 S.8gff. In beiden Inschriften wird freilich 
der Tempel für den ‚„‚lebenden Apis‘‘ gebaut, nicht, wie man erwarten sollte, für Osiris-Apis. Zu diesem scheinbaren 

Widerspruch s.u. S.28f. Daß aber in beiden Fällen Bauten für den Totenkult gemeint sind, geht ganz eindeutig 
aus den Inschriften hervor. Beide Male wird nämlich in Verbindung mit dem Tempel auch das Grab gebaut 

  

meint, daß es sich um das alexandrinische Rakotis handelt, 

  

und eine Stiftung für Totenkult und Begräbnis errichtet. 
5 Spiegelberg: Ein Bruchstück des Bestattungsrituals der Apisstiere AZ 56 S. ıff. 
6 Wilcken: UPZ I S. 46.



22 II. Apis 

ertrunkenen Osiris“, „Schutz der Neschmetbarke‘“ usw.t. Schließlich wird die Leiche in die 

eigentliche Einbalsamierungsstätte (w"d- DR gebracht. Die Stelen bezeichnen diesen ganzen 

Vorgang recht eintönig mit den Worten: AIR — Pl. jene N 

REF ATS FIT Ad „Der Gott wurde in Frieden nach dem 
schönen Westen gezogen (= gefahren), auf daß er ruhe an seiner Stätte in der Nekropole west- 

lich von Memphis, nachdem ihm alles Vorschriftsmäßige in der Balsamierungsstätte vollzogen 

war‘®. Als Leiter der Einbalsamierung fungiert ein 4rj-$$13 (doyevrapıaorns). Auf den Stelen 

führt er meist noch den Zusatz: mm l AT „der großen Stätte‘, d. h. des Apisgrabes; 
einmal heißt er auch Arj-$$t3 n km+t „Bestatter des Serapeum““, und manchmal tritt noch der 

Zusatz hinzu: I Rn N= v2) ES der den Apis-Osiris in der Halle des Horizontes 
sieht‘. Für die Kosten der Bestattung wurden bisweilen große Stiftungen von Königen 

gemacht, so besonders von Psammetich 1.%, Nektanebos II.’, der auch selbst am Begräbnis 

teilnahm, und Ptolemäus 1.®. Daneben scheinen die Tempel des ganzen Landes verpflichtet 

gewesen zu sein, zu seiner Bestattung Materialien zu liefern. Plutarch berichtet, daß eine 

Kollekte in ganz Ägypten erhoben sei®. Aus römischer Zeit ist eine Quittung darüber erhalten, daß 

der Soknopaiostempel in Dim& 10 Ellen Byssos geliefert habe!®. Nach dem Gnomon des Idios Logosit 
handelt es sich dabei um eine Steuer, keine freiwillige Spende; denn wer sich ihr entzog, wurde 
mit einer Buße belegt. Nach der Einbalsamierung wird — anscheinend in der 62 — die 

Mundöffnung vollzogen, nach den Stelen durch einen #rj-45 Arj-tp („Ritualleiter‘‘)!2, einmal 

  

auch durch einen Webpriester, der den Titel des Königspriesters Inmutef führt!®, 

Nach diesen Zeremonien, die die aus dem Osirisritual bekannte Zeit von 70 Tagen umfassen, 

erfolgt die eigentliche Beisetzung im Serapeum"#. Leider bricht hier der Papyrus des Apisrituals ab, 
so daß wir über Einzelheiten nichts wissen. Die Stelen bringen außer dem oben erwähnten Ausdruck 

manchmal den noch kürzeren sm3 1315. Davon, daß die Beisetzung im geheimen stattfand, wie 

Arnobius berichtet!®, erfahren wir von ägyptischer Seite nichts. Den von Kambyses getöteten 

Stier begruben die Priester nur deshalb heimlich, damit der König nichts davon erführe!”. Nach 

Plutarch fand beim Begräbnis eine Art Festzug statt, der ihn an dionysische Feste erinnertel®; 

aus ägyptischen Inschriften wissen wir, daß ein Zwerg dazu tanztel®. Wie schon die einzelnen 

1 Das Ritual „Schutz der Neschmetbarke“ ist erhalten. Chassinat: Rec. trav. 16 S. 108 = Mariette: 
Dendera IV 74b. 

2 Chassinat: Textes 63 Z. 2/3; 90 Z. 2/3. Den Transport der Mumie stellen zwei Reliefs dar, Mariette: 
Monuments divers Taf. 35. Bucheum III Taf. 109, 1. 3 Chassinat: Textes 78 Z. 1; 141 2.2. 

4 Brugsch: Thesaurus $.941 2.4. 5 Chassinat: Textes 322.7; 162.3. 6 Chassinat: a..a.0. 89. 
7 Spiegelberg: a. a. O. 8 Diodor I, 84 — Fontes S. 127. 9 Fontes S. 231. 

10 Wessely: L’ensevelissement d’un Apis. Revue Egyptologique VIII S. 8/9. 
11 Schubart: Rom und die Ägypter nach dem Gnomon des Idios Logos ÄZ 56 S. 94. 
12 Z. B. Chassinat: Textes 34 (in der Darstellung). 13 Brugsch: Thesaurus $. 817. 
14 Z. B. de Rouge: a.a. 0. Z. 4/5. Apis wurde bestattet, „nachdem ihm alles Gebührende in der w'6-# 

70 Tage lang gemacht worden war“. 15 Z.B. Brugsch: Apiskreis ÄZ 22 Inschr. 6 Z. 3. 
16 Adv. nat. VI,6 = Fontes S. 464. 17 Herodot III, 30 — Fontes S. 41. 
18 Plutarch: de Iside 35 — Fontes S. 237. 
19 Spiegelberg: Das Grab eines Großen und seines Zwerges aus der Zeit des Nektanebes ÄZ 64 S. 82.



Theologie 23 

Bestattungszeremonien und die Beschriftung der Särge zeigten, gleicht das Begräbnis in seinem 

osirianischen Charakter durchaus dem menschlichen. Dem entspricht auch die Grabausstattung: 

Kanopen werden aufgestellt! und Uschebti, manchmal mit Stierköpfen, dem toten Apis mitgegeben?. 

Über die Darstellungen soll unten (S. 59f.) gehandelt werden; hier seien noch die Attribute 

kurz besprochen. In sehr vielen Darstellungen trägt Apis zwischen den Hörnern die Sonnen- 

scheibe mit einem Uräus. Nach dem erhaltenen und veröffentlichten Material zu urteilen, ist 

der Uräus bei Apis älter als die Sonnenscheibe: Er tritt allein bei dem 2. Apis der XIX. Dyn. 

auf®. Erst der 4. Apis derselben Dyn. trägt beidest; aber auf einer Stele desselben Apis, auf der 
Apis und Mnevis sich gegenüberliegend dargestellt sind, trägt Apis keine Sonnenscheibe, wohl 

aber Mnevis®. Dem Uräus entsprechen Titel, die ihn nicht nur als „König aller heiligen Tiere‘“® 

bezeichnen, sondern auch als „König der Götter‘‘” oder „König aller Götter und Göttinnen, die 

in Memphis sind‘. Bemerkenswert früh (XVIII. Dyn.) trägt er den Titel „großer Gott, Herr 

des Himmels‘®. 

Von einem eigentlichen Kultbild wissen wir aus ägyptischer Zeit nichts. Dagegen muß 

man ein solches für das alexandrinische Serapeum annehmen!®, da Apis zwar !ort verehrt, 

aber in Memphis eingesetzt und bestattet wurde. Ein von Hadrian in Alexandria aufgestelltes 
Apisbild ist erhalten und'trägt die Weihung an Sarapis und seine odvvaoı Beot!!. Zu diesen gehörte 
auch Apis!?. Und wie in Alexandria scheint sein Bild auch in anderen Serapeen gestanden zu 

haben!3, in denen er, wie wir aus Inschriften wissen, neben Sarapis und Isis z. T.schon im 2. Jhd. 

v. Chr. verehrt wurde, z. B. in Chalkis, Pergamon und Priene!*. 

b) Theologie 

Bei Betrachtung des Kultes in Memphis hatten sich Elemente gezeigt, die sich als nicht 

ursprünglich in den Kult des Stieres eingedrängt haben müssen. Er wird nach einem Besuch 

im Niltempel durch den Ptahpriester im Ptahtempel eingesetzt; den Griechen galt er als 

Inkarnation des Osiris; auf dem Kopf trägt er die Sonnenscheibe, an den Seiten die Mond- 

sichel usw. Wir haben hier das Ergebnis priesterlicher Spekulation und volkstümlicher Re- 

ligiosität vor uns, deren Wirken dahin ging, den Gott mit den ihm umwohnenden Göttern in 

1 Serapeum III Taf. ı f. 2 Ebda Taf. 7, 10, ı1. 3 Ebda Taf. 8. 
4 Ebda Taf. 17,2. 5 Ebda Taf. ı5 6 Z.B. Brugsch: Thesaurus S. 816, 904/05. 
7 Z.B. Chassinat: Textes 5 Z. 2/3; 10 Z.2. 8 Chassinat: Textes 32 Z. 1. 
9 Serapeum III Taf. 6. 10 Vgl. v. Bissing: Ägyptische Kultbilder AO 34, 1/2 S.8. 

11 Botti: Catalogue des monuments de musee greco-romain d’Alexandrie 1901 Taf. zu S. 316ff. 
12 Wilcken: UPZ I S. ooff. 
13 Erman: Ägyptische Religion (2. Aufl.) $. 168. Gressmann: Tod und Auferstehung des Osiris 

AO 23, 3 Abb. ı. 
14 Rusch: De Serapide et Iside in Graecia cultis. S. 27. 70. Wenn es in Priene (a. a. O. $.75) nach der 

Festlegung eines Festopfers für Sarapis, Isis und die odrvaoı Beol heißt: Bujocı ö£ 6 iegeds] xal zo [A] zudı 
& tig yodrons tois vouluos ZEIMRA. AI, so könnte es sich hier um ein Sonderopfer für Apis handeln, das er 
— außer dem früher erwähnten als ovvyaog ®e6s — erhält; man muß wohl nicht notwendig daraus schließen, 
daß er in Priene nicht mit unter die ovwvaoı Beol gezählt worden sei.



24 11. Apis 

Verbindung zu bringen, teils um seine Macht zu steigern, teils wohl auch um sie, wenn sie im 
Volksbewußtsein vorhanden war, theologisch-systematisch auszubauen und zu befestigen; freilich 

kennen wir nur das Ergebnis, nicht den Weg. So können wir im einzelnen zwischen den trei- 

benden Kräften, Theologie und Volksglauben, nicht mehr scheiden, um so weniger, als beide 

nach demselben Ziel hinarbeiteten: Den Gott in seiner Wirkungskraft zu steigern dadurch, daß 

man ihn zu den mächtigsten Göttern in Beziehung setzte. Ohne daß uns die Vorstufen erkennbar 

wären — die aber trotzdem vorhanden gewesen sein müssen —, begegnet bereits in der XIX. Dyn. 

die Formel, die den Abschluß der Entwicklung bedeutet: „Osiris-Apis-Atum-Horus zugleich, 

der große Gott!“ 

Durch dieses Netz von Beziehungen gleichsam überwuchert, schimmert die ursprüngliche 

Bedeutung des Apis, seine Stärke und Fruchtbarkeit, doch oft noch durch, wo sie nicht selbst 

den Anknüpfungspunkt an wesensverwandte Götter bildete. So erscheint er ohne alle theo- 

logischen Erweiterungen ganz als Fruchtbarkeitsgott in der Geburtslegende der Hatschepsut, 

wie sie in Deir el Bahri auf Grund eines uralten Textes aufgezeichnet ist. Die Hathorkuh, die 

als As3-2 die Königin gesäugt haben soll, leckt ihr die Hand! und als ihr Begleiter folgt der 

menschengestaltige Apis, von dem es heißt (Urk. IV, 238): 38 Ir u 

—®? | FT 93 4 5 „Der in, Apis, der Stier, der die Kühe begattet*und der der Königin 

verheißt: MIR»S-_. Er az Er ag == „Ich vermehre — 
dir die Enden der Herden und vergrößere dir (die Zahl) deiner #r-wi-Kühe“. In Edfu (I, 61) 

sagt Horus zum König: NEELRB-LNMANN „Ich gebe dir das 
Ansehen des Apis, dessen Stärke übermächtig ist (eigentlich: überfließt) vor den (anderen) 

Göttern“. Nicht zufällig ist hier das Wort 5°, das eigentlich von der Überschwemmung ge- 

braucht wird, verwendet. In Dendera und Edfu erscheint Apis — meist mit Mnevis zusamınen — 

in den Opferzügen als der, der vorzugsweise die Speisetische der Götter mit Speisen versieht: 

Edfu I, 472, 520: IS een „Der über dem Opfer- 

isch der Neunheit ist; si d ih: ibt.“ Edfu IV, 198: 2 | —.d tisch der Neunheit ist; sie essen von dem, was er ihnen gibt. u IV, 198: 5, 4% 1a ö 

„Das Oberhaupt des Altars, der vor dem Speisetisch steht“. Dendera IV, 7: = Na> 

Teer lAlpe den Opfertisch der Götter und Göttinnen mit Speisen versieht“. Dendera 
a Dt I 

schwemmt“. Dümichen: Kal.Inschr. I, 110: Pr re „Der das Haus der 

Goldenen überschwemmt, so daß es mit Speisen gesättigt ist“. 

N
 ae Se 1 X Der den Speisetisch der Wosret mit Brot über- 

os|!0 = 

Dabei trägt er die sonst üblichen memphitischen Titel wAm r» Pth usw., die unten besprochen 
  

1 Naville: Deir el Bahari IV Taf. 94. 
2 Die Bedeutung des Wortes /r, das mit dem Milchtopf determiniert ist, ist unbekannt. Durch sein Deter- 

minativ erinnert es an die „Milch des Apis“, die zwischen „‚srfr“ und ‚Bier der 7rrm 2“ in einem Reinigungstext 

vorkommt (de Buck: Coffin-Texts I, Spell 21. Totenbuch 169). Wenn man hier wohl am ehesten an die Milch der 

Apiskühe denken muß, dann ist der Ausdruck Zr möglicherweise als ‚‚der die Kühe zum Milchgeben veranlaßt“ 

o.ä. zu interpretieren, wie es der folgende Satz ‚der die Kühe begattet‘‘ deutlicher ausdrückt. Dieses letztere 
Beiwort führt als Fruchtbarkeitsgott auch der Bock von Mendes. Urk. II, 29.



Theologie 25 

werden. Besonders Ausdrücke wie „der ... überschwemmt‘“ lassen sofort an den Nil denken, 

der ja ebenfalls als Spender der Fruchtbarkeit galt. Auf diese Beziehung wirkte natürlich noch 

die große Namensähnlichkeit 75 — H‘pj verstärkend, von der anscheinend Aristides rhetor noch 

wußte: t@v laudrwv ind Tüv awriewv Dei dnoAadouer, &v el: Eorıw 6 t@ Neilo ovvaruuog! 

Damit kann eigentlich nur Apis gemeint sein. Die Verwandtschaft mit dem Nil hat sich nun 

besonders im Kult ausgewirkt. Daher findet der Besuch im Niltempel statt und daher stammen 

die bei der Bestattung mitwirkenden Nilpriester, bei denen es sich wohl am ehesten um Beamte 

des Nilmeesers in Roda (s. 0. S. 15/6. 21) handelt; denn wirkliche Nilpriester sind aus ägyptischen 

Quellen nicht bekannt. Deshalb wird auch bei der Geburtstagsfeier des Apis eine goldene und 

eine silberne Schale im Nil versenkt und die Krokodile pflegen während der Feierzeit (7 Tage) 

niemanden zu beißen?. 

War es hier wirkliche Wesensverwandtschaft, die diese zwei Gottheiten verbunden hat, 

so trägt die Verbindung zwischen Ptah und Apis deutlich Züge einer aus äußerer Notwendigkeit 

geborenen Konstruktion; denn natürliche Berührungspunkte zwischen beiden gibt es fast nicht. 

Es war aber für Apis, dessen Wirkungskreis theologisch ursprünglich ein begrenzter war, not- 

wendig, zu dem mächtigeren Ptah in irgendein Verhältnis zu treten, das ihn an diesen eng 

anschloß, wie es andererseits der Ptahpriesterschaft nur willkommen sein konnte, die Popularität 

des Tiergottes ihrem theologisch höher stehenden Gott nutzbar zu machen. 

Das Verhältnis zwischen Apis und Ptah wird am häufigsten durch diese Formel ausgedrückt: 

art die bereits in der XVIII. Dyn. auftritt”. Wie Erman® gezeigt hat, ist 

zu trennen: Hp 'n& und wim n Pth. Der Titel wAm kommt bei Mnevis stets ohne vorher- 

gehendes ‘4% vor, bei Apis bisweilen. Außerdem ist die einfache Zusammenstellung 75 'n& 

außerordentlich häufig®. Eine allerdings späte Schreibung gibt den Titel auch in dieser Fornı: 

m mm u R % = : a Andererseits kommt auch die Zusammenstellung | ir Pe = % 

„Lebender wm des Ptah vor®, auch mit ‘2% in beiden Teilen: Rn ar, o en 

„Lebender Apis, lebender wAm des Ptah‘®; das ‘%% ist hier eine eo keit el iterung zu 

whm, kein diesem koordiniertes Substantiv!°. Die Bedeutung erklärt das bisweilen hinzugefügte 

TR wm[? „der die Wahrheit zum Schöngesichtigen (= Ptah) hinaufsteigen 
läßt“. Wim würde dann deutsch am besten mit „Herold, Vermittler‘ wiedergegeben, eine für 

whm ja auch sonst oft belegte Bedeutung. Dazu paßt gut, daß sich zu wm bisweilen das Deter- 

minativ &) findet!?. Man wird wohl diesen Titel mit seiner Eigenschaft als Orakel gebender Gott 

1 Aristides rhetor XXXVI, 124 = Fontes $. 302. 2 Plinius VIII, 46 = Fontes S. 193. 
3 Chassinat: Textes 33 (in der Darstellung) 4 Erman: Beiträge zur ägyptischen Religion. Sitz. 

Preuß. Ak. 1916 S. 1147. 5 Z. B. Chassinat: Textes 36 (in der Darstellung). 
6 Chassinat: Textes 64, 80, 94 (in der Darstellung). 
7 Dümichen: Geographische Inschriften III Taf. 27. 8 Mariette: Sur la möre. S. 174f. 
9 Spiegelberg: Bemerkungen zu den heiligen Stieren Rec. Trav. 26 S. 45. 

10 Sethe: Amun S. 25 faßt den Titel als „Leben und Wiederholung des Ptah“ auf; dagegen spricht aber 
auch, daß sich nie ‘'% » Pth o. ä. findet. 

11 Serapeum III Taf. 5 (XVIII. Dyn.) Erman: a. a. 0. $. 1149. Vgl. Legrain: Notes sur le dieu Montou. 
Bull. Inst. frang. XII S. 110ff. 12 Z. B. Serapeum III Taf. 3 (XVII. Dyn.). 

UAe XIII: Otto



26 II. Apis 

in Zusammenhang bringen dürfen, ohne daß sich mit Sicherheit sagen ließe, ob eines die Ursache 

des anderen war. Wenn uns Orakel des Apis auch erst durch antike Autoren überliefert sind, 

wird man sie trotzdem auch für ältere Zeiten, mindestens für das NR, voraussetzen dürfen; 

Orakel gerade auch der Tiergötter sind ja Ägypten nicht fremd!. Daß wir hier so wenig von 

ihnen wissen, erklärt sich daher, daß sie offenbar zur volkstümlichen Seite der Stierkulte gehören. 

Selten ist der Ausdruck „Seele des Ptah“; er kommt vor Pap. Harris 1,44, 9:R 57 ,f} 
I N EN I a n a “ a & N — a 9 I — »Apis, deine herrliche Seele, die neben dir is‘ und Vatican 

127C: „Deine Seele, der lebende Apis, «> ©, der deine Lebenszeit verbringt‘®. 

Aus der Schreibung des Namens Apis mit dem häufigen Determinativ & hat sich nun, 

indem man dem & einen Strich beifügte: & ‚ die Möglichkeit einer neuen Interpretation 

des Verhältnisses zwischen Ptah und Apis ergeben, nämlich: RP] u OR „Anis, 
der lebende Sohn und Vermittler des Ptah“. Damit sollte wohl zugleich versucht werden, dem 

offenbar unverstandenen Determinativ einen neuen Sinn zu geben. Aber dieser Versuch be- 

schränkt sich, soweit das veröffentlichte Material eine zeitliche Begrenzung gestattet, vorwiegend 

auf die XIX. Dyn. und ist später wieder aufgegeben worden?; das zeigt, daß es sich wohl tat- 

sächlich nur um eine aus der Schreibung herausinterpretierte Möglichkeit handelt. Ein Über- 

blick über die Schreibungen beweist aber, daß diese Ausdeutung tatsächlich versucht worden ist: 

7 et DOT Serapeum III Taf. ı1. XIX. Dyn. Apis 3: nal | in so’ ebda, Taf. 17. XIX. Dyn. 

Arie a: NND TISR DAT TIER an Tr a ta Me 
riette: Sur la mere, S. 275: ler 

So eng nach der Häufigkeit der Titel die Verbindung zwischen Apis und Ptah erscheint, 
so wenig hat sie doch das Wesen der beiden Götter verändert. Zwar steht der Kult des Apis, 

wie oben gezeigt war, wesentlich unter dem Einfluß seiner Verbindung mit Ptah; und Apis hat 
ja auch in mancher Darstellung die Ptah eigentümliche Körperbildung übernommen (s. u. S. 59); 

aber das alles bleibt doch etwas Äußerliches. Andererseits wird Ptah nie mit Stierkopf oder gar 

in Stiergestalt dargestellt#. Vielleicht aber gründet sich seine Bezeichnung als IR CR 7" 
m+> 

Nas 
Nil ja deutlich erkennbar waren, obwohl andererseits die sehr alt bezeugte Gestalt des Ptah-Nun 

„Ptah, der große Nil‘® z. T. auf seine Verbindung mit Apis, dessen Beziehungen zum 

den ersten Anlaß dazu gegeben haben mag. 
Wie alle ägyptischen Götter strebte auch Apis danach, seine Wirkung durch Beziehungen 

1 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 252. 
2 Erman: a.a.O. $. 1148 Anm. 3. — Zum Begriff 53 eines Gottes vgl. Kees: Totenglauben S. 62f. 
3 Auch andere Familienangaben für Ptah und die memphitischen Götter zeigen die Vorliebe dieser 

Zeit für solche Bildungen: So gelten Nefertem und Imhotep als Söhne des Ptah, Sachmet und Kadesch als seine 

Gemahlinnen, Astarte und Hathor als seine Töchter. Vgl. Kees: Art. Memphis bei Pauly-Wissowa RE Sp. 676. 

4 Zimmermann: Die ägyptische Religion nach den Kirchenschriftstellern S. 94 Anm. 7 zitiert eine Dar- 
stellung des Ptah mit Stierkopf (Brugsch: Recueil de Mon. I Taf. 8 = Serapeum III Taf. 8). Der dargestellte 
Gott ist aber Apis, nicht Ptah. 

5 Stolk: Ptah S. 24.



Theologie 27 

zu mächtigen Göttern nach möglichst vielen Seiten hin zu steigern, auch wenn dazu zunächst 

keine innere Berechtigung vorliegt. So finden wir ihn seit der XVIII. Dyn. mit dem heliopoli- 
tanischen Atum gleichgesetzt, weswegen er in den Darstellungen häufig die Sonnenscheibe trägt. 

Aber auch hier schen wir nur das Ergebnis, nicht den Weg, auf dem es erreicht wurde. Daß 

man in dem Bestreben, Apis auch mit einem solaren Gott zu verbinden, nicht an Re, sondern 

an Atum anknüpft, hat seinen guten Grund in der besonderen Auffassung des ursprünglichen Ur- 

gottes Atum als Sonnengott, dieschon zu seiner Übertragung nach Memphis, wie sie im Denkmal 

memphitischer Theologie vorliegt, beigetragen haben mag: Atum ist nämlich speziell die im 

Westen untergehende Sonne!. So finden wir seinen Kult nicht nur besonders in den auf dem 

Westufer liegenden Orten?, sondern er wird geradezu zu einem Gott des Westlandes; er „erleuchtet 

die #gr-1“ (Pap. Harris I, 1,2) und tritt als Herrscher des westlichen Totenreiches auf?. Aus 
diesem Gedanken heraus ist es ganz verständlich, wenn in den Augensagen das linke Auge als das 

des Atum gilt*. Mit dem Sonnengott dieser Prägung Apis zu verbinden, war nicht schwer, da ja 

Apis selbst aus anderen Gründen dazu neigte, sich zu einem Totengott zu entwickeln (s. u. S. 29f.). 

Das Verhältnis zwischen Apis und Atum wird, außer durch die bloße Verbindung beider 

Namen: Apis-Atum®, durch die Formel Aa 2] P x „Apis-Atum, dessen 
Hörner auf ihm sind‘“® ausgedrückt; Apis wird also als eine hörnertragende Erscheinungsform 

des Atum aufgefaßt. Ausführlicher sagt eine Stele der Perserzeit: O0 I —TE, 
& ae en 

lie Js „Du bist Atum, der im Westen zur Ruhe geht und im Osten aufgeht‘. 

Erst in einem Papyrus der Perserzeit wird Apis in synkretistischer Auffassung auch einmal Regleich- 
gesetzt: „Apis ist Ptah, Apis ist Phre, Apis ist Harsiese‘®. Auch erst in der Spätzeit findet sich 
zweimal das Beiwort „Sohn des Re‘, in dem man wohl weniger ein tatsächliches Vater-Sohn-Ver- 

hältnis zwischen Apis und Re zu sehen hat, als ein seine göttliche Abkunft bezeichnendes Attribut?. 

Die folgenreichste Verbindung aber, die Apis einging, war die mit Osiris. Es gab zwei 
Berührungspunkte zwischen beiden Göttern, die wohl beide dazu beigetragen haben, diese wich- 

tigste Verbindung herzustellen. Erstens bestand zwischen beiden als Fruchtbarkeitsgöttern eine 

natürliche Verwandtschaft, wie ja auch beide Beziehungen zum Nil aufweisen. Zweitens wurde 

der tote Apis — vielleicht schon seit dem AR — bestattet, also auch verehrt, und es war nur eine 

zwangläufige Folge davon, daß man in dem toten Stier einen Osiris-Apis sah. Obwohl uns 
inschriftliche Zeugnisse auch hier erst aus der XVIIF. Dyn. vorliegen, wird diese Verbindung 
in wesentlich frühere Zeit zurückgehen. Es galt also, da die Verbindung mit Osiris eine doppelte 

war, nicht nur der im Serapeum bestattete tote Apis als eine Inkarnation des Osiris, sondern 

auch der in Memphis lebende. Noch zahlreiche antike Schriftsteller wissen, daß die Seele des 

Osiris sich in Apis verkörpert habe!®, und als dessen Erscheinungsform bezeichnet ihn auch ganz 

1 Brugsch: Religion und Mythologie $. 232 ff. 
2 Z.B. Herakleopolis Kees: Göttinger Totenbuchstudien ÄZ 65 S. 77. 

3 Kees: Totenglauben S. 307. 4 Junker: Onurislegende S. 160. 
5 Chassinat: Textes 115 (in der Darstellung). 6 Serapeum III Taf. 8 (XIX. Dyn.). 

7 Chassinat: Textes 78 Z. 7/8. 8 Ed. Meyer: Historische Dokumente der Perserzeit. Sitz. Berl. 

Ak. 1915 8. 301. 9 Chassinat: Textes 70 (in der Darstellung), 151 Z. ı/2. 
10 Callimachus = Fontes S. 64/65. Diodor I, 85 = Fontes S. 127.



28 IT. Apis 

eindeutig ein ägyptischer Text: „Der lebende Apis-Atum, 8 weh die erste Er- 

scheinungsform des Wennofer“ 

Der Ägypter drückt die Gleichstellung gewöhnlich durch eine zweifache Namenszusammen- 

setzung aus: Apis-Osiris? und Osiris-Apis®. Es scheint nun, daß Osiris-Apis ursprünglich den 

toten Stier bezeichnen sollte, wie Osiris-Mnevis oder Osiris-Buchis (während Mnevis-Osiris und 

Buchis-Osiris nicht vorkommen), entsprechend der Bezeichnung jedes Toten als Osiris-NN. 
Eine Erinnerung an diesen Unterschied zwischen Osiris-. “ABI und Apis-Osiris könnte noch auf 

einer Stele der XXIV. Dyn. vorliegen, wo es heißt: |/\ ST mi a Sr 
12 5 FM ES E © falls der Weihende nicht einfach den ar mit seinen beiden Namen anrufen 

wollte, ohne dabei an zwei verschiedene Wesen zu denkent. Sonst freilich ist der Unterschied voll- 

ständig verwischt: Zu beiden tritt der Titel #rtj 4mntjw®, der eigentlich nur zum toten Apis paßt 

und wim n Pth®, Tm “bwj:f tp-f!. Auch Apis-Osiris ist „Herr des Serapeum“‘ der Grabstätte®. 

In den Pyramidentexten auf den Sarkophagen, wo es sich nur um den toten Stier handeln kann, 

wird er ausschließlich Apis-Osiris genannt?! Außerdem kommt sowohl „lebender Osiris- 

Apis‘ (T (T}T 9 wie „lebender Apis-Osiris‘ vor! Und schließlich heißt Apis als 

Mumienträger, bei dem man doch an den toten Apis denken sollte, $ ag a = IS, 

= ar” 
In dem letzten Beispiel zeigt sich, daß auch die Bedeutung des °»% nicht genau unserem 

„lebend“ entspricht. Dafür gibt es noch weitere Beispiele: „Der lebende Apis, der Herr des 

Serapeum‘4 und „Der lebende Apis, Antj imntjw‘‘!S. Es scheint das Beiwort ‘2% hier also nicht 

1 Mariette: Sur la mere $. 276. — Die Beziehung zwischen einem Stier und Osiris ist ziemlich alt. Das 
beweist die oben (S. 4) zitierte Stelle Totenbuch 69, 7: „‚Ich bin der weiße Stier an der Spitze des Binsen- 
gefildes“. Sie findet sich bereits in einem Sargtext aus Saqgara (Herakleopolitenzeit) in einem Spruch, der den 
Titel: „Verwandlung in Osiris“ trägt (Kees: Totenglauben S. 289. Lacau TR. 43 Z. 23). Damals also galt dieser 
Stier schon als wesensgleich mit Osiris. Diese Tatsache bestärkt zugleich die Annahme, daß der weiße Stier in 
Unterägypten beheimatet ist: Denn dort ist die Verbindung zwischen Stiergott und Osiris nahezu die Regel 
(s. u. S. 32ff.), während sie in Oberägypten eine andersartige und nebensächliche Rolle spielt (s. u. S. 56f.). 

2 Mariette: Renseignement S. 156 (XVIII. Dyn.). 3 Serapeum III Taf. ı (XVII. Dyn.). 
4 Chassinat: Textes 56. Wie dasteht ist zu übersetzen: „‚Ein Königsopfer, das Apis-Osiris gibt, ein Königs- 

opfer, dem Osiris-Apis Chontamenti gegeben.‘ Es würde also der (lebende) Apis-Osiris dem (toten) Osiris-Apis 
das Opfer spenden. Die Orthographie der Stelen dieser Zeit ist aber im allgemeinen so flüchtig, daß es fraglich 
scheinen kann, ob dem » im zweiten Teil eine tatsächliche Bedeutung zukommt; es könnte auch nur dastehen, 

um die Lücke unter =, zu füllen. 
5 Apis-Osiris nfr ‘3 Antj imntjw: Mariette: Renseignement $. 156. — Osiris-Apis Antj Imntjw: Chassinat: 

Textes 42 2.2. 6 Serapeum III Taf. ı. 
7 Hp 'nh Osiris nb p-t Tm ‘bwj-f tfj-f, Mariette: a. a. O. S. 149. — Osiris-Apis 7m dwj-f ıyf, 

Chassinat: Textes 139 Z. 1. 
8 Z. B. Gunn: Inscribed Sarcophagi Ann. Serv. 26 S.87. 9 Gunn: a.a.O. pass. 

10 Chassinat: Textes 75 Z. 1. Mariette: Renseignement S. 149. 
11 Brugsch: Reise nach der Oase el Khargeh Taf. 18. 
12 Wiedemann: Apis als Totenträger OLZ 20 Sp. 299. 
13 Lanzone: Dizionario di mitologia Taf. 204, 2. 
14 Serapeum III Taf. 2. Brugsch: Thesaurus S. 968. 15 Chassinat: Textes 102 Z. ı 

   



Theologie 29 

„lebend“ im physischen Sinne zu bezeichnen, sondern die religiöse Unsterblichkeit des Stieres 

darzutun. Für die ägyptische Theologie war eben Apis kein sterbliches Individuum in unserem 
Sinne, sondern ein sich immer wieder manifestierender Gott. So konnte auch kein dogmatischer 

Unterschied zwischen einem lebenden und einem toten Apis gemacht werden: Was uns als ver- 
schiedene Wesen erscheint, waren für den Ägypter nur verschiedene Seiten eines Gottes!. 

Anders wurde die Auffassung, als die Griechen sich des Apisglaubens bemächtigten. Wie 
früh auch sie schon Apis verehrten, zeigt eine von einem Griechen namens Sokydes geweihte 

‚Apisstatuette aus dem 6. Jhd.?. Aus dieser Verehrung bei beiden Völkern entstand der neue Gott 

Sarapis; sein Name ist die gräzisierte Form des ägyptischen Osiris-Apis, das — wie Sethe gezeigt 

  

hat? — die volkstümlichere Namensform gegenüber Apis-Osiris war. Diesen Gott, bei Griechen 

und Ägyptern gleich hoch geehrt, benutzte Ptolemäus I. wegen seiner synkretistischen Vieldeutig- 

keit, um den beide Völker verbindenden Sarapiskult in der neuenHauptstadt Alexandria zu schaffen. 

Hier zeigt sich aber griechischer Geist, der das, was dem Ägypter als Einheit erschienen war, 
trennt: Neben dem Sarapiskult besteht in Alexandria die Verehrung des Apis als eines selb- 

ständigen Gottes. Griechische Urkunden nennen beide nebeneinander, so daß Apis als ein Glied 

des Götterkreises um Sarapis erscheint. Auch späte Schriftsteller wie Augustin® betonen, daß 

Apis und Sarapis zwei verschiedene Götter seien. Außerdem schieden die Griechen nun auch 

zwischen dem Gott Zagazıs, der gleichsam aus der Abstraktion der Vielheit der Apisstiere ent- 

standen ist, und dem einzelnen toten Stier, den sie mit der altertümlicher und voller vokalisierten 

Namensform ’Ooogarıs nennen®. So war während der Ptolemäerzeit Sarapis der herrschende Gott, 

der zwar viele Funktionen des memphitischen Apis übernommen hatte, zugleich aber in seinem 
Wesen auch zahlreiche hellenistische Gottheiten umfaßte”. Das ändert sich wieder in der rö- 

mischen Kaiserzeit. Jetzt drängten die Gestalten des Volksglaubens, mit ihnen auch die Tier- 

götter, in den Vordergrund und fanden, wie Apis als Apis Imperator, neue Darstellungsformen®. 

Durch seine Verbindung mit Osiris erhielt Apis zu allem noch den Charakter eines Toten- 

gottes. Er übernimmt von Osiris den Namen Chontamenti® und wird auch dem alten memphi- 

tischen Totengott Sokaris gleichgesetzt!®. Einmal wird er direkt neben Anubis genannt!! und führt 

auch dessen Beinamen: nd krs-? „Herr der Bestattung‘!?. Diesen jenseitigen Charakter hat 

1 So wäre es auch am besten zu erklären, daß die Bauten Ramses II. und Nektanebos II. (s. o. S. 2ıf.) 

dem „lebenden Apis‘ geweiht waren. In ihnen sollte wohl kein Kult für den in Memphis lebenden Apisstier 

abgehalten werden, sondern für den unsterblichen Gott Apis schlechthin. Eine strenge Scheidung zwischen leben- 
dem und totem Apis paßte überhaupt nicht zu den dogmatischen Anschauungen der Ägypter von Leben und 
Tod. Richtig ist wohl die etwas altmodische Formulierung von Pierret: Le dogme de la R&surrection chez les 

anciens Egyptiens S. 17: „Iln’y a pas de mort dans le monde, il n’y aque des transformations; les corps se meta- 

morphosent eternellement par l’&change de leur molecules sans qu’il y ait deperdition d’un seul atome, sans que 
jamais il s’opere d’andantissement“. 2 Spiegelberg: The god Panepi JEA XII S. 34ff. Taf. XI. 

3 Sethe: Sarapis. Abh. Ges. Wiss. Gött. NF XIV, 5 1913 S. 5. 4 Wilcken: UPZ I S. 90/gı. 
5 Zimmermann: Ägyptische Religion S. 96. Fontes $. 82. 6 Sethe: a.a. 0. S. ı1. 
7 Wilcken: UPZ IS. 30ff. Zu Apis-Sarapis vgl. auch Sethe: Bespr. zu Wilcken UPZ I in Gött. gel. Anz. 

1923 Nr. 4—6 S. 109ff. 
8 v. Bissing: Ägyptische Kultbilder AO 34, 1/2 S. 17. 34ff. Abb. ı5. ı6b. 
9 Chassinat: Textes 60 Z. 1; 67 2.1; 69 2. 1. 10 Brugsch: Thesaurus $. 957/58 Z. 8. 

11 Chassinat: Textes 180 Z. ı. 12 Chassinat: Textes 163 Z. ı/2. 

 



30 11. Apis 

Apis schon recht früh erhalten, früher als wir eine Verbindung mit Osiris auf Grund von In- 

schriften nachweisen können. Oben war gezeigt (S. 3f.), wie der Ägypter zur Sicherung seines 

Fortbestehens nach dem Tode sich die ihm auf Erden bekannten Götter auch für das Jenseits 

nutzbar zu machen sucht. In diesem Sinne ist, worauf mich Herr Prof. Kees aufmerksam machte, 

auch Pyr. 286 zu verstehen: RAR ANNE ISTAT 

=. . SS OR N Ne 
2. alte Dre daet 1 39 »0 ihr seine Meerkätzinnen, 
die die Köpfe abschneiden! W. gehe an euch in Frieden vorüber; er hat seinen Kopf auf- 

gesetzt auf seinen Nacken, sodaß sein Kopf auf seiner (richtigen) Stelle ist, in seinem 

Namen ‚der mit aufgesetztem Kopf‘ indem er den Kopf des Apis aufsetzte an dem Tage, 

da man das Rind mit Lasso fing‘‘. Das bedeutet, daß der König, um den kopfabschneiden- 

den Dämonen zu entgehen. sich selbst den Kopf des Apis aufsetzte, über den diese keine Gewalt 

haben. Eine ähnliche Vorstellung treffen wir Pyr. 157b, wo sich der König den Kopf des Anubis 

aufsetzt. Nicht ganz klar sind die Worte „an dem Tage, da man das Rind mit dem Lasso fing“. 

In Abydos! wird im NR das „Einfangen des oberägyptischen Rindes mit dem Lasso“ dargestellt; 
wie die Beischriften sagen, verstand man damals darunter eine Opferzeremonie. Vielleicht sind 

die Worte auch hier in ähnlichem Sinn zu fassen: Wenn man die Opfertiere einfängt, soll der 

als Apis verkleidete tote König der Gefahr entgehen, mitgefangen und geschlachtet zu werden. 
So verstanden enthält die Stelle zugleich einen wichtigen Beweis, daß eine rituelle Tötung des 

Apis (s. 0.5. ı8ff.) niemals stattgefunden hat, da ja der Tote gerade in der Maske des Apis 
dieses Schicksal zu vermeiden wünscht. In einem Sargtext aus Beni Hasan soll Apis mit dem 

Gott wa“ („der Gerichtete‘ = Seth) zusammen den Toten auf seinen Armen tragen, d.h. er soll 
wie im ersten Fall dem Toten im Jenseits mit seiner Kraft nützlich sein. Genau dieselben Ge- 

danken liegen dem pArr Hp in seiner letzten Umgestaltung zugrunde, die den ursprünglichen 
Fruchtbarkeitsritus in eine Jenseitsvorstellung umgewandelt hat. Während die Rolle, die Apis 

nach der Pyramidenstelle und dem Sargtext im Jenseits spielt, ihn noch nicht eigentlich als 

Totengott erscheinen läßt, und wohl vor seiner Verbindung mit Osiris liegt, erhält er 
später zweifellos diesen Charakter, wie die oben erwähnten Titel und Beinamen zeigen. Als 

Totengott erscheint er noch in spätesten Zeiten, z. B. auf den Reliefs von Kom esch-Schu- 

kafa® und häufig auf Mumienhüllen*; und von ihm hat Sarapis die chthonische Seite seines Wesens 

übernommen. 

Wenig faßbar sind die Beziehungen, die Apis zum Mond hatte. Daß sie vorhanden waren, 
zeigt die Deutung eines seiner Flecken als Mondsichel und besonders die Benennung jener 

25-jährigen Mondperiode als Apisperiode. Der Weg zu dieser Verbindung führte zweifellos über 

Osiris, der ja seinerseits als Mondgott gut belegt ist’, wozu beigetragen haben mag, daß der 

Mond an sich öfters ‚Stier des Himmels“ genannt wurde und deshalb leicht mit einem bestimmten 

1 Mariette: Abydos I Taf. 53. 
2 Lacau: Notes sur les textes rel. Ann. Serv. V $. 234. Blackman: Some MK rel. texts ÄZ 47 S. 117. 
3 Ernst v. Sieglin Expedition I: Die Nekropole von Kom-esch-Schukafa Taf. 30. 33. 
4 Erman: Die Religion der Ägypter 1934 S.414. Ausf. Verzeichnis Berlin S. 355. 
5 Kees: Totenglauben S. 209ff.



Theologie 31 

Stierkult in Verbindung gebracht werden konnte!. Dazu lag es nahe, die wohl nach dem Vorbild 

der Königskrönung am Vollmond vorgenommene Inthronisation des Apis zu weiteren theo- 

logischen Folgerungen zu benutzen (s o.S. 16). Doch spielt das Verhältnis Apis-Mond bei 

den antiken Schriftstellern eine ungleich größere Rolle als in den ägyptischen Quellen. Mehrfach 

wird gesagt, daß er vom Mond gezeugt sei”. Wenn Helios und Selene seine Eltern genannt 

werden®, so liegt hier wohl ein griechischer Versuch vor, seine Beziehungen zu Atum (Re) und 

zum Mond (= Osiris) gegenseitig abzugrenzen und in ein natürliches Verhältnis zueinander 

zu setzen. Ägyptisch kann diese Auslegung schon deshalb nicht sein, weil ja hier beide, Sonne 

und Mond, männlich sind. Ähnlich steht es mit der Version, daß er der Enkel der Sonne und 

Sohn des Mondes sei, weil der Mond sein Licht von der Sonne erhielte*. Dasselbe Verhältnis 

zwischen Sonne und Mond wird aufgestellt, wenn man Apis (= Mond) als Sohn des Mnevis 

(= Sonne) bezeichnet®. Die Beziehungen zwischen Apis und dem Mond erschienen schließlich 

so stark, daß in römischer Zeit die Sonnenscheibe, die Apis zwischen den Hörnern trägt, offenbar 

eine Umdeutung in die Mondscheibe erfuhr, woraus dann eine Mondsichel wird; sicherlich hat 

dazu auch die Mondsichel beigetragen, die Apis von altersher auf den Flanken trägt®. 

Oben war zu zeigen versucht, daß die Verbindung mit Osiris z. T. darauf beruhte, daß der 

verstorbene Apis zu Osifis wurde. Nach dem Vorbild des ägyptischen Königtums, wo der lebende 

König dem verstorbenen und zu Osiris gewordenen als Horus gegenüberstand, erscheint auch 

Apis als Horus gegenüber dem toten Osiris-Apis. Zu Horus führten ja außerdem auch andere 

Wege: Die bei Vollmond stattfindende Inthronisation trägt die Gleichsetzung mit Horus als dem 

Erneuerer der Herrschaft unausgesprochen in sich (s. o. S. 16); auch die Vorstellungen von Apis 

als dem Sammler der „Gottesglieder‘‘ (s. 0. S. 13) haben dazu geführt, in ihm den Sohn des 

Osiris, Horus, zu sehen. Ein Text der Perserzeit sagt: 2 ! nk Ä A <>r- Ad > ® a 

— 
N N ‚Die Majestät des Apis ging zum Himmel; das ist Horus, der zu Osiris wird‘. 

x Und noch in römischer Kaiserzeit heißt es in einem Text aus Philae: ee j 

VAL „Er inthronisiert deinen Sohn ewiglich als Vermittler des Ptah, den 

lebenden Apis“®. Die Gleichsetzung von Horus und Apis erklärte der Ägypter durch eine Le- 
gende: Als Isis sich mit dem Horusknaben auf der Flucht vor Seth befand, verwandelte sie sich 

in die Kuhgöttin S%3--Zr und das Kind in Apis, um den Nachstellungen des Seth zu ent- 

gehen; so begeben sie sich nach dem Ort 7? am Mareotissee. Dort bestand ein alter Kult 

einer Kuhgöttin!®. Durch diese Legende sollte zugleich der Kuhkult im 3. unterägyptischen Gau, 

die Gleichsetzung von Apis und Horus und wohl auch der Ortsname 4-1, der dieselben Kon- 
sonanten wie der Name des Apis enthält, erklärt werden. Noch einmal in römischer Zeit erscheint 

der Horus des 3. Gaues als Apis, wenn es von Osiris heißt, daß er sich dort verjünge als Apist, 
In diesem Zusammenhang erscheint also Apis ganz eindeutig als Horus, Sohn des Osiris. Wenn 
    

15.0.5.3. 2 Hopfner: Tierkult S. 77. 3 Wiedemann: Herodots II. Buch S. 549. 
4 Cyrillus Alexandrinus III = Fontes S. 653. 5 Plutarch: de Iside 33 — Fontes S. 236/37. 
6 Furtwängler: Römisch-ägyptische Bronzen. Bonner Jahrb. 107 S. 37 ff. 
7 Chassinat: Textes 133 2.8. 8 Dümichen: Geogr. Inschr. III Taf. 27. 
9 Dümichen: Die Oasen der Libyschen Wüste Taf. 6. Vgl. Brugsch: ÄZ 17 S. 19. 

10 Sethe: Urgeschichte S. 54/55. 11 Benedite: Philae S. 114.



32 II. Apis 

er aber, wie wir gesehen haben, auch als lebender Apis von sich aus als Osiris galt, so mußte das 

nach unseren Begriffen zu unüberbrückbaren Gegensätzen führen. Der Ägypter aber verzichtet 

darauf, diese Beziehungen gegeneinander abzugrenzen und in ein uns logisch erscheinendes 

System zu bringen. Im Gegenteil: Alles fließt ungehindert zusammen und dient dazu, den Wir- 

kungskreis des Gottes zu vergrößern. Man möchte fast von einem Bildungsgesetz in der ägyp- 

tischen Religionsgeschichte sprechen, das darin besteht, daß die Totalität eines Gottes, die Uni- 

versalität seines Machtbereiches, durch die Zusammenfassung zweier sich scheinbar ausschließen- 

der Begriffe in eine Gestalt gebildet wird. Daß es sich dabei zunächst nicht um einen ausgeklügel- 

ten Kunstgriff der Priesterschaft, sondern um eine wesenhafte Denkform des Ägypters handelt, 

zeigen die mann-weiblichen Urgötter, die in dieser Eigenschaft die Schöpfung gleichsam in sich 

tragen und aus sich heraus die Welt bilden. Diesem Typ des Schöpfergottes gehören z. B. die 

sogenannten Nilgötter an, die die beiden Landeshälften Ägyptens verkörpern!: Der Nil als 

Prinzip der Fruchtbarkeit findet seine angemessenste Form in der Gestalt einer Gottheit, die 

durch die Vereinigung des Männlichen und Weiblichen die Schöpfungskraft schlechthin reprä- 

sentiert. Natürlich wird diese Vorstellung von der Totalität von der Theologie als Möglichkeit 

benutzt, zur gegebenen Zeit den Totalitätsanspruch eines Gottes mythologisch zu begründen. 

So wird in einem Totenbuchtext aus der Herakleopolitenzeit die Macht des Widdergottes Har- 

saphes damit begründet, daß in ihm sich Re und Osiris zugleich verkörpern?; derselbe Gedanke 

liegt vor, wenn — ebenfalls in der Herakleopolitenzeit — eine Verbindung zwischen dem Wasser- 

gott Suchos und dem Erdgott Geb angestrebt wird®. Von hier aus ist auch die Gestalt des Apis 

als Osiris und Horus zugleich zu verstehen. In dieser vieldeutigen Form erscheint er bereits in 

der XIX. Dyn. unter dem Namen: Osiris-Apis-Atum-Horus zugleich, der große Gott*. 

Diese doppelte Beziehung des Stiergottes zu Osiris einerseits und zu Horus andererseits ist 

für die Stierkulte des Deltas charakteristisch. Die Wege, die an den einzelnen Orten dazu führten, 

sind verschieden nach den kulttopographischen Gegebenheiten und im ganzen ist dieses Ver- 

hältnis natürlich ein sekundäres. Erklärlich ist die bei so vielen Kulten gleichförmige Ent- 

wicklung durch die außerordentlich intensive Einwirkung des Osiriskultes gerade im Delta und 

wohl auch durch das Beispiel des Apiskultes. Wie zu zeigen sein wird, liegen in Oberägypten 

die Verhältnisse wesentlich anders. 

So ist der alte Stiergott des 10. unterägyptischen Gaues, der „Große Schwarze“ Äm-wr, 

über dessen Stellung in den Augensagen oben (S. 8) gehandelt ist, einerseits in den Horus- 

Chentechthai aufgegangen: An Ta= Am „Horus-Chentechthai, der Stier 

in Athribis®“; wel i) | = a on ya „Horus-Chentechthai, der große Gott, 

der Herr von Athribis, der heilige Äm-(wr)‘‘. Dargestellt wird dieser Gott im Grab Ramses III. 

im Biban el Moluk und in Medinet Habu? falkenköpfig mit der Sonnenscheibe; vor ihr ist ein 

1 Vgl. Sethe: ÄZ 54 5. 138. 2 Kees: Göttinger Totenbuchstudien ÄZ 65 S. 68. 
3 Kees: Art. Suchos bei Pauly-Wissowa RE Sp. 555. 4 Serapeum III Taf. 8. 
5 M&damoud, inser. IV, 2 S. 54 Nr. 355 Z. 21 (Zeit Thutmosis III.). 6 Edfu II, 44. 
7 Champollion: Notices descriptives I, 416. 737. Sonst wird dieser Gott auch krokodilköpfig dargestellt, da sich 

hinter ihm ein alter Krokodilskult verbirgt. Vgl. Lefebure: Sphinx VII S. 35 ff. Kees: Art. Suchosa.a.0. Sp. 549/550.



Theologie 33 

nach vorn gebogenes Horn angebracht, eine seltene Darstellung der, von der Seite geschen, sich 
deckenden Hörner!. Das erinnert daran, daß sich hinter dem „Horus“ noch der alte Stiergott 
verbirgt. Horus als Am-wr scheint auch im tanitischen Gau verehrt worden zu sein als YO & 
Del on „Horus in Bnw-? in seiner Gestalt als Am-(wr)"2. 

Andererseits aber ist der Am-wr schon in den Pyramidentexten mit Osiris gleichgesetzt? 
es ® F © = e. a A und auch noch später heißt er: jjo | LJ, %3 | & >= I 33 „Osiris, der Stier in Athribis“. 

ae a „Osiris-Kn-wr in Athribis‘®. 

In Sa» im ı1. unterägyptischen Gau erscheint ein Stier zunächst der Lokalform des dor- 
tigen Horus beigegeben: [4] TI SINYR I »Der große Stier, der 

Herr von San, der Herold des Horusmr-"%. [34 => BES A ns Vlol 
„Der große Stier, der Herr von Sdn, die lebende Seele des Harachte ewiglich“®. Hier ist der 
Stier nicht einfach mit Horus verschmolzen, sondern durch Titel (3 "2&, wm n) ihm zugeodnet, 
die uns von Apis, Mnevis und dem Monthstier bekannt sind und in denen sich die zielbewußte 

Or 
Arbeit der Priesterschaft zeigt. Auch er aber ist zugleich Osiris als: 1 0 3 22T _\Q 

> 
„Osiris, der große Stier, der Herr von Sdn“? oder als: m 0 als > = 

„Osiris, der Stier, Chontamenti, der große Gott, der Herr von Sdn‘®, der anthropomorph 

mit Stierkopf und Sonnenscheibe dargestellt wird®. 

Auch in allen diesen Fällen zeigt sich wieder die Auswirkung des Grundprinzips, daß der 

theologisch primitivere Tiergott dem herrschenden Ortsgott ohne Rücksicht auf natürliche Zu- 

sammenhänge angeglichen und gleichgesetzt wird. Nur für Osiris war man in der Lage, die 

natürliche Gemeinsamkeit als Fruchtbarkeitsgötter und den toten Stier zur Anknüpfung be- 

nutzen zu können. Da aber das Verhältnis zwischen Osirisglauben und Stierkulten nur im Delta 

ein so enges war, wird es deutlich, daß die uns wichtiger scheinende wesenhafte Verwandtschaft 

zurücktrat hinter religionspolitische Gegebenheiten und priesterliche Machtpolitik. 

Auf diesem Wege also war es gelungen, in Apis dank seiner Heimat Memphis, der „Waage 

der beiden Länder“, die verschiedenartigsten Elemente zu vereinigen, die es ermöglichten, in 

ihm die bedeutendsten Götter wiederzuerkennen. Er ist „König der Götter, Herr der Ewigkeit‘; 

zu ihm kommen von überallher die Fremden, um sein Orakel zu befragen; ihm weihen Offiziere, 

Beamte und Handwerker Stelen in sein Grab; er gilt auch, besonders in seiner Form als Osiris- 

1 Ebenso ist das Horn des stierköpfigen Seth gezeichnet: Mogensen: La Glyptothöque Ny Carlsberg 
A 706 Taf. 103. Zu dieser Art, die Hörner zu zeichnen, vgl. v. Bissing: Stierjagd auf einem ägyptischen Holz- 
gefäß. Mitt arch. Inst. Athen. 1898 S. 242 ff. 

2 Petrie: Tanis II Nr. 170 Taf. ı0. Kees: Opfertanz S. 102. 224. 

> Mo 
3 Vgl. Kees: Totenglauben $. 213. Schon im MR |] äh I N Berliner Inschr. IS. 147 (Nr. 8803). 

Griechisch als "Origzevreydau, Spiegelberg: Musde Egypt. II S.24 Anm. 4. 4 Brugsch: Diet. geogr. $. 839. 
5 Mariette: Dendera IV Taf. 35 Z.9. Ähnlich Legrain: Le temple et les chapelles d’Osiris A Karnak. 

Rec. Trav. 23 5.74. 6 Ahmed Bey Kamal: Fragments provenant du Delta. Ann. Serv. V S. 194. 
7 Ebda S. 195. 8 Brugsch: Dict. geogr. S. 805 9 Ahmed Bey Kamal: a.a.0. 5. 195. 

10 Chassinat: Textes 10 Z. 2. 

UAe XIII: Otto 5



34 III. Mnevis 

Apis, als Hüter des Schwures!. „Apis, Apis, Apis!‘“ wird er in einem demotischen Papyrus an- 

gerufen und dieser dreifache Name wird erklärt: „‚Apis ist Ptah, Apis ist Phre, Apis ist Har- 

siese!‘2. Hier ist von den zahlreichen Göttern, mit denen Apis identisch sein sollte, diese Dreiheit 

zusammengestellt; mehrfach begegnet ja in der ägyptischen Theologie die Erscheinung, daß 

man eine Anzahl Gottheiten zu solchen bezifferten Gruppen zusammenschließt (Triaden, Acht- 

heit, Neunheit) oder daß man die mit einem Gott identifizierten Götter in ähnliche zahlenmäßig 

begrenzte Vielheiten zusammenfaßt, als deren Verkörperung dann der betreffende Gott gilt. 

Wir werden unten (S. 41f.) auf eine solche Erscheinung beim Monthstier stoßen. 

III. Mnevis 
a) Kult 

Das Material, das wir für den Kult des Mnevis in Heliopolis besitzen, ist ziemlich gering. 
Immerhin genügt es, um ihm die wichtigsten Tatsachen zu entnehmen, die seinen Kult dem des 

Apis äußerlich sehr ähnlich erscheinen lassen. 
Die Bedeutung des ägyptischen Namens Mr-wr ist unbekannt. Sethe? hat gezeigt, daß 

seine Lesung in historischer Zeit Mn&we war und den Prototyp des griechischen Mvıs (Mvedıs) 
bildete. Die Tatsache, daß der Ton des zusammengesetzten Wortes auf dem ersten Be- 
standteil ruht und daß das r von zwr moulliert ist, ergibt eine Datierung des Namens in recht 
frühe Zeit; inschriftlich begegnet er zuerst im Totenbuch und auf einer Amarnastele. Anderer- 
seits scheint der Name auch nicht so alt zu sein wie z. B. der des Apis; denn in ältesten 

Texten (Pyramidentexte und bei dem zweifellos sehr alten Stierfetisch) begegnet er noch nicht; 
da ist immer nur von dem „Stier von Heliopolis“ die Rede. Spät findet sich für Mr-wr eine 
Schreibung zen 4, die anscheinend rein lautlich die Aussprache des Namens wiedergibt 
und mit Sethes Rekonstruktion fast genau zusammentrift. 

Auch bei Mnevis läßt sich wie bei Apis noch der ursprüngliche Charakter eines Fruchtbar- 
keitsgottes nachweisen. Aufschlußreich ist hier Pyr. 716: I 2, — N | le l ü N \@ 

0% En ENG U 13 „Das, wovon man wünscht, daß davon gegeben werden 

soll, das ist die Gabe des T.; denn T. ist ja der Stier von Heliopolis“. Der „Stier von Heliopolis“ 
ist wohl Mnevis, auch wenn sein Name nicht genannt wird. Im vorhergehenden ist von Festen die 
Rede, deren Speisen dem verstorbenen König als Nahrung dienen sollen. Teti hat also über die 
Festspeisen freie Verfügung, weil er der Stier von Heliopolis ist. Das ist dieselbe Vorstellung, die 
wir in ptolemäischer Zeit wieder antreffen, von Mnevis, dem Herrn der Speisen, und die ihn wie 

1 Spiegelberg: Demotische Papyri von der Insel Elephantine I Nr. 4, 5, 7 
2 Ed. Meyer: Historische Dokumente der Perserzeit. Sitz. Berl. Ak. 1915 S. 3or. 
3 Vokalisation S. 191. ZDMG 77. 
4 Champollion: Pantheon Egypt. Taf. 38 (zitiert bei Spiegelberg: Rec. Trav. 26 S. 46). Moret: Catalogue 

du Muse Guimet 1909 Taf. 48 S. 111 Stele C sn ee St 5 © „Gemacht von 

dem Diener des Mn des Atum, des Herrn von Heliopolis“. Allerdings kommt die entsprechende Bezeichnung: 
Mr-wr des Atum nicht vor. (Die von Spiegelberg a. a. O. als Brüsseler Mnevisstele bezeichnete Stele befindet 
sich tatsächlich im Musce Guimet.)



Kult 35 

Apis in den Opferzügen als Versorger der Speisetische der Götter auftreten läßt. Edfu I, 487: 
= 

| Er a9 „Der den Speisetisch der Gefolgsgötter mit allen 

San Dingen versieht‘“. Dümichen: Kal. Inschr. I, vo: | Ei „König des Speisetisches“. Piehl: 

Inser. Hier.II, 127: JPY 9 ß „Der am Speisetisch der Tempel steht“. | 1 ca D 
Wie Apis war auch Mnevis vor den anderen Stieren äußerlich gekennzeichnet. Er war 

ganz schwarz und hatte am Schwanz und am ganzen Körper gegen den Strich gerichtete Haare!. 

Schwarz zeigt ihn auch die Abbildung im sog. geographischen Papyrus aus Tanis?. 

Die Einzelheiten seines Kultes, soweit wir über sie unterrichtet sind, weisen auffällig enge 

Beziehungen zu Memphis auf. Seine Inthronisation erwähnt ein ptolemäisches Dekret mit den 
Worten: „Die Priester von den Tempeln Ober- und Unterägyptens kamen nach Memphis am 
Tage der Einsetzung des Mnevis“ ee Allerdings sagt dieser ala el öl 
Text nicht, daß die Priestersynode nach Memphis zur Einsetzung. des Mnevis kam, sondern 

nur an diesem Tag. Das Datum ist, wie Borchardt* berechnet hat, ein Vollmondstag; da es 

aber das einzige uns überlieferte ist, läßt sich nicht sagen, ob das die Regel war. 

Mnevis hatte wie Apis eine Herde, die ebenfalls 73 4m 2 hieß. Aus einem Turiner Papyrus 
der Ramessidenzeit® erfahren wir von einer Klage gegen einen Priester, der Mneviskälber wider- 
rechtlich wegführte und verkaufte. Wahrscheinlich handelt es sich hier um Kälber aus dieser 

zum Mnevistempel gehörigen Herde. Bereits in der späten Ramessidenzeit sind Mneviskälber 

und vielleicht auch die Mneviskühe mit ihm bestattet worden, aber im Unterschied zu Apis 

nicht auf einem eigenen Friedhof, sondern in dem Grab des Mnevis selbst?. Die Verehrung der 

Mutter des Mnevis scheint älter zu sein als die der Apismütter. Doch wird sie nicht wie bei 

diesem mit ihrem individuellen Namen als Kuh genannt, sondern trägt den theologischen Namen 

HR N Diese Kuh ist in Atfih, der Hauptstadt des südlich an den heliopolitanischen Gau 
anschließenden 22. oberägyptischen Gaues, beheimatet. Dort wurde sie als weiße Kuh verehrt, 

wie wir aus Strabo® und durch einen ihr geweihten Denkstein wissen (Urk. II, 159ff.). Daß man 
  

1 Porphyrius bei Eusebius: praep. ev. III 13 ı = Fontes S. 472. 
2 Petrie: Two hieroglyphical papyri from Tanis Taf. X (röm. Kaiserzeit). 
3 Daressy: Un decret de l’an XXIII de Ptolemee Epiphane. Rec. Trav. 33 S. 4. 
4 Mittel zur zeitlichen Festlegung. S. 68. Ein erhaltenes zweites Exemplar des Dekretes (Daressy: Rec. 

Trav. 38 $. 176) gibt das Datum drei Monate später an. 
5 Pap. Harris I 30,3. Vgl. Pyr. 531c: „Milch der beiden schwarzen Kühe, der Ammen der Seelen 

von Heliopolis“. 
6 Peet: A historical document of Ramesside age. JEA X S. 120. 124. Die Klage wird gegen einen Web- 

priester des Chnumtempels von Elephantine erhoben. Es ist möglich, daß die verkauften Tiere einer Tempel- 
herde in Elephantine angehörten und nur die heiligen Zeichen des Mnevis trugen, ohne von ihm abzustammen; 
dann handelt es sich bei diesen Kälbern nicht um eine eigentliche Mnevisherde. Die andere Erklärung, daß näm- 
lich Mnevis in Elephantine eine ihm gehörige Herde als Harim besessen habe, scheint mir auf Grund nur dieses 
Textes nicht wahrscheinlich. Gar nichts mit Mnevis zu tun hat der Stierkampf in Meir, auch wenn ihm irgendeine 
kultische Bedeutung zukommen sollte. Blackman: Meir II S. 25ff. Taf. XV. 

7 Lortet-Gaillard: La faune momifiee. Archives du Musee d’histoire naturelle de Lyon VIII, 2 $.64. Das 
Grab gehört nicht, wie hier gesagt wird, in die Zeit Ramses III., sondern wie Daressy: Ann. Serv. XVII S. 21ı 
gezeigt hat, in die Zeit Ramses VII. 8 Daressy: Ann. Serv. XVII S. 215. 9 Fontes S. 160.



36 III. Mnevis 

sie als Mutter des Mnevis auch in den Nachbargau übernahm und so zwei ursprünglich einander 

fremde heilige Tiere mit getrennten Kulten theoretisch vereinigte, entspricht durchaus den Ge- 

pflogenheiten ägyptischer Priester: Es ist das Prinzip, dadurch Götterfamilien zu schaffen, daß 

man die Gottheiten benachbarter Kulte in verwandtschaftliche Beziehungen zueinander setzt. 

Das bekannteste Beispiel dafür ist ja die Bildung der Familie des Osiris mit Horus und Isis, 

bei der besonders die Aufnahme der Isis in den Osiriskreis durch ihre Busiris nahe liegende 

Heimat erklärt wird. 

Von den Mnevisgräbern, die nördlich von Heliopolis beim heutigen el Khusus lagen!, 

sind nur zwei ausgegraben: Eines aus dem Jahr 26 Ramses II. und das andere aus der Zeit 

Ramses VII.?. Die wenigen Einzelheiten, die wir aus ihnen über seine Bestattung erfahren, 

zeigen auffällige Übereinstimmung mit dem Apisbegräbnis. So erfahren wir von einer Bal- 

samierungshalle (5-2); die övuaı (als Isis und Nephthys) treten dabei auft; derselbe Zwerg 
tanzt dazu®. Auch die Grabbeigaben entsprechen denen der Apisgräber: Kanopen und Amu- 

lette®; auch ein Herzskarabäus hat sich gefunden’. Die Ähnlichkeit der Zeremonien bei Apis 

und Mnevis wird sich natürlich nur auf Äußeres und vor allem auf den osirianischen Charakter 

der Riten erstrecken. Verschieden dagegen werden die Teile sein, die von der theologischen 
Gleichsetzung der Tiergötter mit verschiedenen Gottheiten herrühren (wie bei Apis die Mitwir- 

kung der Nilpriester u. a.). Doch wissen wir über solche Einzelheiten bei der Bestattung des 

Mnevis nichts. Gemeinsam für das Begräbnis beider Stiere scheint auch die Organisation ge- 

wesen zu sein. Die für den im Jahre 26 Ramses II. gestorbenen Mnevis und für den im Jahre 30 

gestorbenen Apis in einem Apisgrab errichtete Stele ist von einem Priester geweiht, der zugleich 

+5=1H% „Imj-Ent im Haus des Apis“ und 4H Def init im Haus des 
Mnevis‘ war®. Ebenso begegnet in den griechischen Serapeumpapyri ein Petese mit dem Titel: 

üpyevrapıaorns "Ocopanıos xal Ooopuvesug?. Schließlich sagt Chahab, Oberpriester des Ptah 

und Polizeioberster von Memphis, daß er sich während der 70 Trauertage um Apis im Osten, 

wohl im Stadttempel des Apis aufhielt, wahrscheinlich um während dieser Tage die Ordnung 
in der Stadt aufrechtzuerhalten + a el U a Es a 
o =mnnn _e>m27 6 Mh RN © und daß er dasselbe auch für Mnevis getan 

habe!°. Es scheint also, daß die Priester- und Beamtenschaft von Memphis auch bei den für 

Mnevis vollzogenen Zeremonien beteiligt war, bzw. daß die Oberleitung in ihren Händen lag. 

Dargestellt findet sich Mnevis sowohl menschengestaltig mit Stierkopf!! als auch in reiner 

Tiergestalt!?. Bisweilen trägt er die Sonnenscheibe mit zwei f-Federn. Von Apis unterscheidet 

1 Vgl. Porter-Moss IV S. 59 Karte ı. 
2 Beide veröffentlicht von Daressy: Ann. Serv. XVIII S. 19681. zııff. 
3 Tourajef: The inscriptions upon the lower part of a naophoros statue JEA IV S. 120. 
4 Wilcken: UPZ I S.47. 5 Spiegelberg: Grab eines Großen und seines Zwerges. ÄZ 64 5.82. 
6 Daressy: a.a. O. S. 207f. 7 Spiegelberg: A heart scarab of the Mnevis bull JEA XIV S. ı2. 
8 Chassinat: Textes 34 Z. 10-12. 9 Wilcken: UPZ I S. 41. 

10 Stern: Bilingue Stele des Chahab ÄZ 22 S. 101. 11 Z. B. Edfu III,2 Taf. 97. Edfu I Taf. 35a. 
12 Erman: Die Religion der Ägypter 1934 S. 27. 
13 Mogensen: La Glyptothöque Ny Carlsberg Taf. 109 A 736. 

 



Kult 37 

er sich durch einen Fettwulst im Nackent, so daß es sich um eine andere Rasse zu handeln scheint; 

nach den Skeletten gehören sie aber beide der gleichen Rasse (bos Africanus) an?. 

Dies alles läßt den heliopolitanischen Stierkult dem memphitischen weitgehend verwandt 

erscheinen: Grundlagen und kultische Einrichtungen sind ihrem Wesen nach dieselben. Unter- 

schiede beruhen hier wie in der Theologie der beiden Stiergötter auf der Verschiedenheit der 

kulttopographischen Verhältnisse in Heliopolis und Memphis. Daneben läßt sich aber für 

den heliopolitanischen Stierkult noch eine Form feststellen, die in Memphis keine Entsprechung 

hat und die aus sehr früher Zeit stammen muß. Neben dem lebenden Stier wurde nämlich ein 

Stierfetisch verehrt: Eine Stange, auf die oben ein Stierkopf gesteckt ist. Wir haben also einen 

Stierkult in zwei Formen vor uns: In der älteren, deren Objekt ein lebender Stier ist, und der 

jüngeren, die ein Idol verehrt®, wobei die ältere Form nicht nur neben der jüngeren bestehen 

bleibt, sondern sie durchaus in den Hintergrund drängt. Nur in gewissen Zeremonien hat die 

Spätzeit die Erinnerung an diese merkwürdige Form bewahrt. Sehr früh ist schon eine Verquickung 

dieses Fetischs mit einem anderen in Heliopolis verehrten, dem zwr-Pfeiler, erfolgt in der Weise, 

daß der Stierkopf nicht auf einer Stange aufsitzt, sondern seitlich aus dem Pfeiler herauswächst. 

Einen Beweis für das Alter dieser Verbindung erbringen verschiedene Pyramidenstellen, in denen 

beide nebeneinander genannt werden, und vor allem Pyr. 4866: wel ha supe U 

—_ == EN, 18 Ö „W. ist... der Stier mit großem Kopf, der aus Jr hervorging“, worin 
der ee liegt, daß der Stier sowohl aus der Stadt Jwrzw (Heliopolis) hervorgeht, wie auch, 
daß er aus dem Zwn-Pfeiler herauskommt, eben in der Weise, wie es der Fetisch: Zwn-Pfeiler mit 

Stierkopf, zeigt. Dargestellt finden sich beide Formen, die ältere mit der einfachen Stange und 

die jüngere mit dem Zwn-Pfeiler, nebeneinander in den Sedfestbildern Osorkons II.t, wobei nur 

die ältere den Namen „Stier von Heliopolis“ führt; von dieser Darstellung abgesehen, be- 

gegnet m. W. sonst nur die jüngere Form. In seiner kultischen Verwendung erscheint dieser 

Fetisch stark an die des Obelisken angeglichen, mit dem er anscheinend früh vermischt wurde: 

Pyr. 1178a (P) wird das Wort 74n ‚Obelisk‘ mit einem Stierkopf determiniert! Wie der Obelisk® 

wird auch der Stierfetisch einerseits verehrt: Vor ihm wird geopfert und vor ihm wird die Obe- 

liskenerrichtung vollzogen®. Andererseits wurde er auch als Kultsymbol verwendet: Er wird vor 

Atum bzw. Re-Harachte zeremoniell aufgerichtet?. Wie es nun zwei Obelisken gibt, von denen 

der eine mitunter als Symbol des Mondes erklärt wurde®, so erscheint auch der Stierpfeiler doppelt 

und beide werden nach Art des Obeliskenpaares vor dem Gott „aufgerichtet‘“. Die Zeremonie 

ist seit der Ramessidenzeit im Bild belegt, wo der Fetisch als I 18 „Zwn-Pfeiler des 

Stieres von Heliopolis‘“ bezeichnet wird!®; sie wird aber wesentlich älter sein. 

1 Erman: a.a. O. S. 26/27. Serapeum III Taf. 15. 
2 Lortet-Gaillard: a.a. O. S. 64. — Mnevis soll auch besonders große Hoden gehabt haben. Hopfner: 

Tierkult S. 87. 
3 Vgl. Sethe: Urgeschichte S. 7f. über die Idole von Tiergöttern. 
4 Naville: The festival hall of Osorkon Hi. Taf. IX. 
5 v. Bissing: Le culte de Vobelisque. Rec. Trav. 24 S. 167. 
6 Möller: Das 46-Sd des Osiris. ÄZ 39 S. 72 Taf. IV. 7 Edfu II, 91 Taf. 4oi. 
8 Kees: Zu den ägyptischen Mondsagen ÄZ 60 S. ı2f. 9 Edfu IV, 85 Taf. 86. 

10 Pillet: Rapport sur les travaux de Karnak. Ann. Serv. XXIII S. 123.



38 III. Mnevis 

b) Theologie 

Hatte sich Apis hauptsächlich dank seiner Verbindungen mit den verschiedenartigen in 

Memphis ansässigen Göttern, also auf Grund kulttopographischer Gegebenheiten, zu einer sehr 

komplizierten synkretistischen Erscheinung entwickelt, so ist der Charakter des Mnevis, eben- 

falls auf Grund seiner Umwelt, im wesentlichen eindeutig und klar. Diese Einfachheit wird für 

uns auch noch dadurch verstärkt, daß unser Material über Mnevis ungleich ärmer ist als über 

Apis. Allerdings scheint Apis auch eine größere Popularität besessen zu haben!, ebenfalls dank 

seiner Heimat Memphis. Die ältesten Zeugnisse für den Stierkult in Heliopolis bilden die Py- 

ramidentexte. 

Wie Apis sich dem memphitischen Hauptgott Ptah anschloß, so schließt Mnevis sich an 

den heliopolitanischen Re-Atum an. Das Verhältnis wird mit denselben Ausdrücken festgelegt, 

die wir bei Apis antrafen: Tr ae WY © „Der Herold des Re, der die Wahrheit 
zu Atum hinaufsteigen laßt“2. Dabei wird der Doppelname Re-Atum stets in dieser Weise zer- 

legt. Der Zusatz jr m3°tn Tm fehlt bisweilen®, wie er andererseits auch ohne vorhergehendes 

whm n R' vorkommt*. Wie überaus eng die Verbindung zwischen Mnevis und dem Sonnengott 

gewesen sein muß, geht daraus hervor, daß Atum selbst „Stier von Heliopolis“ genannt wird 

al und für Re-Harachte der Ausdruck: 2 2348 (Eafu IV, 85) vorkommt. 
Auch sollte der Mneviskult von Amenophis IV. zunächst mit nach el Amarna verpflanzt werden; 

auf einer dortigen Grenzstele wird angeordnet, daß neben anderen Bauten auch Mnevisgräber 

angelegt werden sollen: e% 5 a = in = ah »J RE ® l 83] 

7 ON „Man soll die Nekropole für Mnevis bauen im Ostberg von 34-42 (und ersoll) 
in ihr (begraben werden)‘. Dieser engen Verbindung verdankt er Titel wie „Herr des Himmels‘? 

  

und „der große Gott‘®; auf seine hervorragende Stellung in Heliopolis weist das Beiwort f 13 
„Herrscher von Heliopolis“ hin®, das seit der XVIII. Dyn. auch in Königsnamen begegnet!®. 
Die Übernahme des Herrschertitels wie die des osiranischen Begräbnisses bei Mnevis und Apis 

zeigt wieder die gleichartige Auffassung von der Göttlichkeit des Königs und der heiligen Tiere: 
In ihrem Charakter als Götter bestehen keine dogmatischen Unterschiede. 

Die enge Verbindung mit dem Sonnenkult veranlaßt, daß der Stier auch in die Augen- 

sagen einging. Zweifellos wurden in diesen kosmischen Mythus auch Stiergestalten hineingezogen, 

die nicht einem bestimmten Lokalkult angehörten, sondern allgemeinen Vorstellungen Ausdruck 

gaben, wie der aus den Pyr. bekannte „Stier des Himmels“. Andererseits ist aber dieser Sagenkreis 

natürlicherweise stark mit heliopolitanischen Elementen durchsetzt worden. Dadurch drang das 
dort bestehende Verhältnis zwischen dem Sonnengott und dem Stier ebenfalls in sie ein und die 

1 Plutarch: de Iside 33 — Fontes S. 237: devregag &yeı tuuak wera rov "Arıw. 
2 Z.B. Daressy: Ann. Serv. XVIII S. 207. 

3 Mogensen: La Glyptotheque Ny Carlsberg Taf. 109 A 735. A 736. 4 Daressy: a.a.O. S. 212. 

5 Brugsch: Geogr. Inschr. I S. 257 Taf. 47 (1244) aus Alexandria. 

6 Davies: The rock tombs of EI Amarna V S. 21. 30 Taf. 32 Z. 21. — Auf den späteren Stelen aus dem 
Jahre 6 wird Mnevis nicht mehr erwähnt; die Gräber sind aber nicht ausgeführt worden. 

7 Mogensen: a. a. O. Taf. 109 A 735. 8 Mogensen: a. a. 0. A 735. 9 Ebda. A 735 (Text Z. 3). 
10 Gauthier: Livre des rois II S. 262 (Thutmosis III.).



Theologie 39 

Verbindung mit anderen Stiergöttern wurde so wesentlich gefördert. Wenn also hier das Auftreten 

des Stieres in den Augensagen besprochen wird, soll damit nicht gesagt sein, daß es sich stets um 

den eigentlichen heliopolitanischen Stierkult handeln müsse, sondern nur, daß von diesem die 

Anregung zu dieser Erscheinung ausging, soweit nicht deutlich erkennbare heliopolitanische 

Begriffe auf diesen Stierkult hinweisent. Allgemein spricht die Gleichsetzung des Stieres mit 

der Sonne als dem Auge Pyr. 5ı3a aus: „Der Stier des Lichtglanzes inmitten seines Auges“. 

Dann können wir aber auch in einzelnen Vorstellungen der Augensagen den Stier nachweisen; 

beim Kampf des Auges in Äns-?, der wohl dem Kampf des Sonnengottes beim Aufgang gegen 

Gewölk und Finsternis entspricht, tritt auch der Stier ein. Er heißt: „der große Stier, der Ans: £ 

schlägt‘ (Pyr. 1ı21b) und daher erklärt sich der Name des Re in der Sonnenlitenei „Stier von 

Kns-t“‘®. Würde sich die Auffassung von dem siegreichen Kämpfer im Osten als Stier allein 

aus dem ganz allgemeinen Charakter des Stieres als Kämpfer ableiten lassen, so klingt die 

gleichzeitige Benennung als „zwn-Pfeiler von AÄns-t“ doch stark an heliopolitanische Vor- 

stellungen an; so heißt es Pyr. 280b: „Zw von Äns:7, Stier des Himmels“. Mit dem in Helio- 

polis verehrten zwn-Pfeiler war ja, wie oben gezeigt war, Mnevis schon sehr früh verbunden 

worden®. An einer anderen Stelle treffen wir einen „Stier des Re‘, dem der tote König bei der 

Himmelfahrt begegnet und von dem es heißt (Pyr. 470a/b): „Heil dir, Stier des Re mit vier Hör- 

nern! Ein Horn von dir ist im Westen, ein Horn im Osten, ein Horn im Süden, ein Horn in Nor- 

den“! Daß man sich diesen Re-Stier als viergehörntes Wesen vorstellt, ist einerseits aus der 

Liebe des Ägypters zu schematischer Vervielfältigung göttlicher Wesen verständlich, andererseits 

durch eine Vermischung mit der Fabelgestalt des Doppelstieres 4» (als Türhüter s. o. S. 2f.). Es 

hat sich also die aus heliopolitanischer Anregung entstandene Vorstellung von einem Sonnenstier 

mit der von dem Doppelstier verbunden. Wie sich nun in der Augensage die Gleichsetzung des 

Auges mit der feuerspeienden Uräusschlange an der Stirn des Gottes vollzieht, so können wir 

auch für den Stier eine Weiterbildung in dieser Richtung nachweisen; in einem Sargtext® heißt 

es: „Ich bin dieser Doppelstier am Scheitel des Re, der im Osten leuchtet.‘ Als Ergebnis dieser 

aus ganz verschiedenen Schichten zusammengebrachten Vorstellungen haben wir die Gleich- 

setzung: Sonnenauge — Stier — Doppelstier — Uräus. Daß diese Spekulation im Kult des 

1 Dabei kann hier die ursprüngliche Bedeutung des Sagenkreises unbehandelt bleiben. Wir haben es hier, wie 
das Folgende zeigt, eindeutig mit der Auffassung vom Auge als dem Tagesgestirn zu tun. Davon bleibt unberührt, 
daß im Gegensatz dazu beim Arm-wr und dem MrA-Stier mit dem Auge der Mond gemeint war (s. 0. S. 8f.). 
Dort erforderten die kulttopographischen Verhältnisse diese Interpretation. Man darf nicht annehmen, daß der 
Ägypter in diesem Sagenkomplex dem Stier einen bestimmten, eindeutigen Platz angewiesen habe; vielmehr 

paßt man die Deutung der Sage jeweils der besonderen Art des Stierkultes an, was bei ihrer Vieldeutigkeit ja keine 
Schwierigkeiten bereitete. 2 Sethe: Sage vom Sonnenauge S. 38 (= Untersuch. V). Junker: Onurislegende S.79. 

3 Junker: Auszug der Hathor-Tefnut. Anh. zu Abh. Preuß. Ak. ıgıı S.24. 
4 Einen ganz eindeutigen Beweis für das Einwirken heliopolitanischer Vorstellungen enthält freilich 

auch das Wort Zr nicht. Es kommt als ehrendes Beiwort in den Titualturen von Gaufürsten vor als „Pfeiler 
der Untertanen‘ (Griffith-Newberry: EI Bersheh II Taf. XIII Z. 3) und „Pfeiler von Oberägypten‘‘ (Anthes: 
ÄZ 59 S. 106), wo es mit dem heliopolitanischen #wn-Pfeiler offensichtlich nichts zu tun hat. — Übrigens erinnert 
die Vorstellung von dem als Stier kämpfenden Sonnengott lebhaft an die Darstellung des Seth als Stier, wenn er 
die Sonnenbarke im Westen verteidigt (s.o. S. 3). Beide Vorstellungen können wohl aufeinander eingewirkt 
haben. 5 Junker: Onurislegende S. 140f. 6 Lacau TR 77; ähnlich TR 75.



40 IV. Monthstier 

heliopolitanischen Mnevis anscheinend keine Rolle spielte, ist erklärlich, da ja eben von dort 

nur eine Anregung zu dieser Entwicklung ausging. 
Nach seinem Tod wurde Mnevis zu Osiris-Mnevis; und hier läßt sich zeigen, daß dieser 

Name nur den toten Mnevis bezeichnete, daß Mnevis keine Lokalform des Osiris war wie Apis. 

Die Verbindung Mnevis-Osiris (wie Apis-Osiris) kommt in dem erhaltenen Material nicht vor 

und Osiris-Mnevis bezeichnet stets ganz offensichtlich den toten Stier; so wenn es heißt: „‚O mein 

Herr Osiris-Mnevis! Gedenke der schönen Zeit, die ich in deiner Balsamierungshalle verbrachte 

am Tage des Herausgehens zum Himmel (d. h. des Sterbens)‘!. Ferner begegnet diese Namens- 

form auf Kanopen aus Mnevisgräbern? und auf einem Herzskarabäus®. Nie wird aber Mnevis 

zugleich Osiris-Mnevis und wAm n R° genannt. 

Schließlich findet sich noch eine Verbindung ze Mnevis-Wennofert, die auch 
mit dem Zusatz „der die Wahrheit zu Atum hinaufsteigen läßt“ vorkommt. Dieser Beiname 
Wennofer, der sonst dem Osiris eignet, scheint eine besondere Form des Mnevis zu bezeichnen. 

Welcher Art freilich dieser Mnevis ist und ob er den Beinamen einer besonderen Verbindung 

mit Osiris verdankt, läßt sich nach dem dürftigen Material nicht sagen. Das letztere ist nicht 

unbedingt wahrscheinlich; denn der Name Osiris tritt hier nie für Wennofer ein. Wohl aber 

wird man in ihm den von Aelian® erwähnten heiligen Stier Onouphis (= Wennofer) erkennen 

dürfen, der schwarz war und gegen den Strich gerichtete Haare hatte; beides wird ja auch von 
Mnevis gesagt. 

IV. Monthstier 
a) Kult 

Wie Apis sich dem memphitischen Hauptgott Ptah, Mnevis sich dem heliopolitanischen 
Re-Atum anschloß, so tritt uns auch im thebanischen Gau der heilige Stier in Verbindung mit dem 

Gaugott Month entgegen. Die Heimat beider war wohl Hermonthis, das „‚oberägyptische Helio- 

polis“. Wir haben dafür freilich kein einwandfreies Zeugnis”. Auf einem Block aus der Zeit 

Amenemhets I. in Hermonthis wird Month genannt a SS UA] a —U 
al „Month, der Herr von Theben, der Stier, der Hermonthitische (wörtl.: der [oberägyp- 
tische] Heliopolitaner), der aus Dr-tj (el Tud) hervorgekommen ist“®. Hier scheint el Tud 
als Heimat des Stieres angegeben, für das wir auch aus anderen Quellen den Stierkult erschließen 

können (s. u. S.41). Freilich ist diese Angabe nicht ohne weiteres als Tatsache zu nehmen; 

es ist durchaus möglich, daß ihr eine bestimmte Tendenz zugrunde liegt: Wie unten (S.49ff.) 

zu zeigen sein wird, hatte der Stier überaus enge Verbindungen mit Re, galt sogar als das dem 

1 Tourajeff: The inscriptions upon the lower part of a naophoros Statue JEA IV S. 120. 
2 Daressy: a.a. 0. S. 207. 3 Spiegelberg: A heart scarab of the Mnevis bull JEA XIV S. 12. 
4 Daressy: a.a. 0. S. 207. 5 Daressy: a.a. 0. S. 212. 
6 Aelian: de nat. an. XII, ı1 = Fontes $.428, vgl. Hopfner: Tierkult S. 88. 
7 Die neuerdings bei Hermonthis gefundenen Stierbegräbnisse haben wohl nichts mit dem Kult des Month- 

stieres zu tun; vielmehr rühren sie vielleicht wie auch andere solche Friedhöfe von nubischen Söldnern her. 

8 Ich verdanke die Kenntnis dieser Inschrift der Freundlichkeit von Ms. Drower und Mr. O.H. Myers. 
Schon z, Zt. Mentuhoteps III. heißt er: Usa! 2 mAh Zelle „Month, 
der Stier, .... der herabgestiegen ist aus Dr. 4“ EI Tod. Fouilles de Yinst. frang. XVII S. 72.



Kult 4I 

Re heilige Tier. Aus diesem Grunde wollte man wohl von seinen verschiedenen Kultstätten das 

auf dem Ostufer gelegene el Tud als seine Heimat bezeichnen, um ihn mit den Worten „der 

aus el Tud gekommen ist‘‘ denselben Weg wie Re von Osten nach Westen gehen zu lassen. 

Wenn diese Vermutung richtig ist, enthält die Bezeichnung „der (oberägyptische) Heliopoli- 

taner‘‘ die wirkliche Heimatsangabe. Für Hermonthis als Heimat spricht, wenn auch nur als 

schwaches Zeugnis, daß auf der Bucheumstele Ptolemäus IV. Philopator die Bezeichnung „‚der 

Stier nd Jwnw $m““ vorkommt an Stelle des gebräuchlichen: Arj 5 Jwnw $m’!. Obwohl dies alles 
keine schlagenden Beweise sind, möchte ich trotzdem Hermonthis als die eigentliche Heimat 

des Stieres ansehen, besonders deshalb, weil mir nur so die enge Verbindung zwischen dem 

Falkengott Month und dem Stier erklärbar scheint. Auch hier zeigt sich wieder, daß für 

die Theologie der heiligen Stiere in erster Linie kulttopographische Gegebenheiten maß- 

gebend sind; denn der Gaugott Month hat mit einem Stier ursprünglich ebenso wenig zu tun 

wie Ptah oder Re-Atum. Für das Verhältnis der beiden Götter wird hier ebenfalls eine feste 

Formel gebraucht, die sich aber von den bei Apis und Mnevis gebräuchlichen grundlegend 

unterscheidet. Sie lautet vielmehr: = u —# U813 „Month, Herr von Theben, 
der Stier in Hermonthis“ (Jwnw statt Jawnw $m‘%). Hier drückt sich eine untheologische, 
in gewissem Sinn volksfümliche Verbindung beider Götter aus gegenüber dem wAm n und 83 n 

der unterägyptischen Stiergötter, die deutlich das theologische Bestreben verraten, das Verhältnis 

der beiden Götter zu deuten und zu erklären, während die hier gebräuchliche Formel es als etwas 

schlechthin Gegebenes hinstellt (vgl. u. S. 50f.). 

Mit dem Kult des Month verbreitete sich der des Stieres bemerkenswert früh über ver- 

schiedene Orte des thebanischen Gaues. So wenig auffällig es ist, daß Month als Gaugott an 

verschiedenen Orten seines Gaues Verehrung erhielt, so sehr verdient die Tatsache Beachtung, 

daß der Stier in vielen Fällen mitwanderte. Am deutlichsten für uns ist der Kult in Medamud, 

wo bereits in der XII. Dyn. die Formel: u > ä — 1 mem g Z »2.. 7 
„Month, Herr von Theben, König der beiden Länder, Stier in Medamud‘® auftaucht. Seit 

der XI. Dyn. läßt sich der Stierkult auch in EI Tud nachweisen durch die Formel: 

=ba$ DRS „Month, der Stier in Dr-1j“ (Fouilles de P’inst. frang. XVII S. 70). Im 
NR scheint der Tempel oder ein Teil desselben #2 43 „Stierhaus‘“ zu heißen. Dargestellt wird 

Month als Herr von el Tud ( 8) stierköpfig®. Urk. IV, 197, ı kommt Month-Re vor als 
„Herr von el Tud, der Stier in ...“, was man vielleicht ergänzen kann als 4-? #3- Und auf 

N
 

N
N
 

N 

einer Opfertafel aus dem Bucheum finden sich in zerstörtem Zusammenhang die Worte: = 

& Rat ©® „Stier in el Tud“®. Nun sind in Medamud vier stierköpfige Monthstatuen gefunden, 
die die Inschrift tragen: a I X. S-YN Nr 3 =%,,Month, der Herr von X, 
der wohnt im Tempel des Stieres von Medamud“. Als Ortsnamen (X) werden Theben, Meda- 

1 Bucheum III Taf. 40, 2 (in der Darstellung). 2 Daressy: Rec. Trav. XIX S. 14 (XVIII. Dyn.). Le- 

grain: Notes sur le dieu Montou. Bull. Inst. frang. XII S. 80. 3 Medamoud, fouilles VII, ı 5.88. 4 Le- 

grain: a.a. O. S. 114. Vgl. Fouilles de linst. frang. XVII S. 157: NAT Bas a S 

„Er baute das h-/-k3 für den Herrn von el Tud“ (spätptol.) 5 Legrain: a.a.0. S. 120 Fig.3. ° 
6 Bucheum III Taf. 49 Inschr. 28. 7 Medamoud, fouilles IV, ı S. ı1off. Drioton: Les quatre 

Montou de Medamoud. Chronique d’Egypte XII S. 259ff. 
1JAe XIII: Otto



42 IV. Monthstier 

mud und el Tud genannt; der vierte ist zerstört, doch wird man zweifellos Hermonthis ergänzen 

dürfen. In diesen vier Orten wurde also ein stierköpfiger Month verehrt. Doch kann dieses 

Zeugnis allein nicht genügen, um einen eigentlichen Stierkult auch in Theben (Karnak) wahrschein- 

lich zu machen. Vielmehr ist der stierköpfige Month von Theben hier eine reine Analogiebildung 

zu den drei anderen, zumal die Statuen aus sehr später Zeit stammen. Ähnliche schematische 

zahlenmäßige Aufteilungen von Gottheiten sind gerade in der Spätzeit häufig. Hier ist ein 

stierköpfiger Month als vierter seiner Art geschaffen worden, wodurch die Hauptkultorte des 

Gaues nun alle den gleichen Gott besaßen. Die Vierzahl erklärt sich aus der Gleichsetzung des 

Month mit den vier Männern der urzeitlichen Götter (s. u. S. 53f.), von denen jeder durch einen 

der vier Months verkörpert wurde. Eine parallele Erscheinung findet sich z. B. für Chnum, 

der die „‚Seelen‘ des Re, Schu, Osiris und Geb in sich vereinigte, die auf die Orte Elephantine, 

Esne, Hypselis und Antinoe verteilt werden; von dieser Spekulation rührt die Darstellung des 

Chnum als eines vierköpfigen Widders her!. Verwandte Gedankengänge liegen zugrunde, wenn 

Apis die drei Götter Ptah, Re und Harsiese verkörpern soll (s. o. S. 34). Schließlich lag ein Kult- 

ort des Stieres im Monthtempel bei M3 ?fn bei Medinet Habu. Bei ihm wird geschworen; sonst 

ist über dieses Heiligtum und seinen Kult nichts bekannt?. 

Was wir vom Kult des Stieres wissen, bezieht sich fast nur auf Medamud und Hermonthis, 

wo freilich das Bucheum, die Nekropole der Stiere, zunächst fast die einzige Quelle darstellt. 

Hier soll nun der Kult an den einzelnen Orten betrachtet werden, wobei Hermonthis, die ver- 

mutliche Heimat, an erster Stelle steht. 

Der Zeitraum, aus dem uns das Material für Hermonthis vorliegt, erstreckt sich von der 

XXX. Dyn. bis in diespäte römische Kaiserzeit, genau vom Jahr 3 Nektanebos II. (Nht-Ar-Hbj-t), 

dem Geburtsjahr des ersten bekannten Stieres, bis zum Jahre ı2 Diocletians, dem Todesjahr des 

letzten?. Für diese Epoche können wir einen geregelten ‚Lebenslauf‘ der Stiere erkennen, wie er 

oben für Apis zu zeigen versucht war. Die Inthronisation scheint anfänglich in Hermonthis statt- 

gefunden zu haben, das auch als sein Aufenthaltsort zu Lebzeiten (| 2) x— u bezeichnet 
wird®. Der im Jahre 19 Ptolemäus VI. Philometor gestorbene Stier ist wohl wegen der damals 

herrschenden Bürgerkriege nicht ordentlich eingesetzt worden®. Der folgende, im Jahre 36 Ptole- 

mäus VI. gestorbene Stier weist gerade in diesem Punkt gewisse Unregelmäßigkeiten auf, die unten 

besprochen werden sollen?. Der nächste wurde im Jahre 26 Ptolemäus VII. Euergetes1I. geboren und 

wie die Stele, die sich nach dem Schema der folgenden sicher ergänzen läßt, sagt, in Theben einge- 

setzt®. Das bleibt für die Folgezeit die Regel, obwohl er unmittelbar anschließend nach Hermonthis 

gefahren wird, wo er sich auch bis zu seinem Tod hauptsächlich aufhielt. Die Zeremonie wird 

mit der sich immer ziemlich gleichbleibenden Formel ausgedrückt: | = —# 2 ja! 

1 Brugsch: ÄZ 9 S.82ff. Thesaurus $.738f. 816. Vgl. A. Badawi: Chnum S. 34. 
2 Spiegelberg: Demotica I. Sitz. Bay. Ak. 1925 6. Abh. Nr. 4 $. ı1ff. (Spätz) 
3 Bucheum III Taf. 37 Inschr. 1; 46 Inschr. 19. 

4 Bucheum III Taf. 37 Inschr. ı; 39 Inschr. 6 Z.6. Zweifelhaft bei dem i. J. 13 Ptolemäus II. Phila- 

delphos gestorbenen Stier. a..a. O. Taf. 38 Inschr. 3 Z. 3. 
5 Bucheum III Taf. 42 Inschr. ı1 2.6. 6 a.a.0. Taf. 40 Inschr. 8. Vgl. Bucheum II S. 6. 
7 a.a.0. Taf. 41 Inschr. 9. 8 2.2.0. Taf. 41 Insthr. 10 Z. 3/4.



Kult 43 

Be —sas- FAN nhL Han, : 

Zusam ee ı je 

EBEFIEFIEI PZN PIE HE JA UT 7 » Man brachte 
ihn nach Theben; das ist sein ER Einselzhneeplätz von Anfang an neben seinem Vater, dem 

großen Nun. Er wurde eingesetzt vom König selbst. Seine Einsetzung wurde vollzogen 

im Jahre 35 im 4. Monat der fr :i-Jahreszeit am ı. Tag. Gehen (= Fahren) auf der Barke des 

Amun und den Schiffen des Königs, indem alle Bürger von Theben und Hermonthis, Propheten 

und Webpriester mit ihm waren. Er gelangte nach Hermonthis; das ist seine Stätte während des 

Lebens‘. Die einzelnen Phasen bis zur Ankunft in Hermonthis sind beträchtlich ausführlicher 

dargestellt bei dem anscheinend als ersten in Theben eingesetzten Stier, der im Jahre 17 Ptole- 

mäus VI. geboren und im Jahre 36 gestorben ist. Er wurde nach seiner Geburt zuerst nach 

H-t Snfrw, dem im 3. Gau gelegenen Asfun, gebracht. Sein Geburtsort ist sonst nicht bekannt 
und hat wohl in der Nähe von Asfun gelegen. Dort nun empfängt ihn eine Kommission, be- 

stehend aus königlichen Sendboten, Priestern und Soldaten, und geleitet ihn nach einem un- 

bekannten Ort (7%»n ?), wohin ihm außer Priestern und Sendboten auch die Bürger von Hermon- 

this entgegenkamen. Dieser Ort kommt wie auch Asfun auf anderen Stelen nicht vor; es wäre 

gut denkbar, daß er an der Grenze des 4. Gaues lag und so die dort stattfindende Feier gleichsam 

eine Begrüßung in seinem Gau darstellte. Darnach wird er zu Schiff nach W3$-1-n&t gebracht 

in das 4-z-nb von /p t(= Luxor ?). Hier wird auf Geheiß eines königlichen Dekretes die Ein- 
setzungsfeier vorbereitet?. Darauf begibt sich der König selbst nach Theben und dort wird in 

seiner Gegenwart und der des Amun von Luxor die Einsetzung vollzogen. Die ausführliche 

Schilderung der Ereignisse auf dieser Stele, die viele von anderen Stelen nicht bekannte Einzel- 

heiten bringt, erklärt sich vielleicht dadurch, daß dieses eben der erste Stier war, der in Theben 

eingesetzt wurde, obwohl Theben auch hier „seine Einsetzungsstätte von Anfang an“ genannt wird. 

Wie bei Apis schweigen auch hier die Stelen über sein Leben in Hermonthis; ob er hier 

Orakel erteilt hat, ist ungewiß. Auch ob sein Heiligtum dem des Month angeschlossen war, wie 

das Apisheiligtum dem des Ptah, läßt sich nicht sagen. Neuerdings ist hier von ihm ein Heilig- 

tum gefunden worden, das in der Ptolemäerzeit gebaut, in römischer Zeit aber wieder abgerissen 

wurde‘. Man darf wohl annehmen, daß er seine anderen Kultorte, besonders Medamud und el 

Tud, in bestimmten Abständen besuchte. 

Nach seinem Tod wurde er im Bucheum ()S-Haus des Atum‘‘S) beigesetzt. Unter 
welchen Zeremonien die Bestattung vollzogen wurde, wissen wir nicht; auch die Zeit von 70 Tagen 

zwischen Tod und Bestattung ist nirgends überliefert. Die Technik der Mumifizierung stimmt, 

soweit es sich nachprüfen ließ, mit der Beschreibung des Apispapyrus überein®. Aber sonst wird 

1 a.a. 0. Taf. 42 Inschr. 12 Z. 4/6. 2 a.2.0. Taf. 41 Inschr. 9. 
37.8: Bl JAN ® Mm . „Man machte den Plan für seine Einsetzung“. Fairman 

o® mm 

(Bucheum II S. 8f.) sieht hierin einen Ausdruck für die Vollziehung der Einsetzung; dann wäre aber der Stier 
zweimal, einmal mit und einmal ohne König eingesetzt worden. 4 Vgl. den Bericht in AOF XI S. 276. 

5 Daher heißt er „‚Herr des Atumtempels“ Bucheum II $.7. Zur Gleichsetzung mit Atum s. u. S. 52. 
6 Bucheum I S. 18H. 57 ff.



44 IV. Monthstier 

man nicht mehr als ganz allgemeine Züge von jenem für Apis bestimmtem Ritual auf den Month- 

stier übertragen dürfen. Gemeinsam mit Apis ist aber die Verehrung der Stiermütter, die stets 

auf den Stelen erwähnt werden und deren Begräbnisplatz nicht weit vom Bucheum entfernt 

ausgegraben ist!. Auch sie erhielten Stelen und Opfertafeln?. Eine interessante Einzelheit über 

die Opfer erfahren wir von einer Opfertafel aus der Zeit Ptolemäus V. Epiphanes—Ptolemäus VI. 

Philometor®. Es soll ihm nämlich von Amenapet am Anfang einer jeden Dekade geopfert werden: 

„Opfer sollen gegeben werden der Seele des Re (= Monthstier) in Hermonthis, die im Bucheum 

ruht, südlich von Medinet Habu. Brot empfangen am Anfang der Dekade.‘‘ Nun wissen wir, 

daß Amenapet I., der Vater der acht Urgötter, aller 10 Tage in Medinet Habu erscheint und 

dort seinem Vorfahren, dem Vater der Väter der Urgötter, opferte‘. Nicht zufällig wird in 

unserem Text Medinet Habu erwähnt, und so läßt sich annehmen, daß der tote Monthstier 

an diesem Opfer teilhaben sollte. Entweder hat Amenapet ihn von Medinet Habu aus besucht 

oder die von ihm dort dargebrachten Opfer wurden nach dem Prinzip des Umlaufs von dortnach 

Hermonthis gebracht und dem Stier vorgelegt. 

Über den Kult des Stieres an anderen Orten wissen wir Einzelheiten nur aus Medamud. 

Hier erteilte der Stier wie Apis in Memphis Orakel und wir besitzen darüber eine einheimische 

Quelle, sind also nicht nur auf die Nachrichten antiker Schriftsteller angewiesen. Es handelt 

sich um ein leider unvollständig erhaltenes Relief aus der römischen Kaiserzeit®. Dargestellt ist 

der Stier auf einem naosförmigen Sockel stehend, vor ihm in anbetender Haltung der Kaiser, 

hinter ihm ein Gott, wohl Month, in der Rechten das {-Szepter, in der herabhängenden Linken 

ein F-Zeichen. Diese Stellung des Stieres zwischen dem fragenden Kaiser und dem antwortenden 

Gott drückt bildlich die Bedeutung des Titels wm „Vermittler“ aus, der allerdings für den 

Monthstier bisher nur in Hermonthis vorkommt, nicht in Medamud. Über die Art des Orakels 

gibt der Text einige Auskunft, Der Kaiser sagt:... JAH | = Ne 

Ni ö Iren IT al „Du ... großer Stier! Dein Befehl [kommt] aus meinem Mund (d. h. 
auf meine Frage hin.) Du wendest dich um gemäß meinen Worten‘. Darauf antwortet der Gott: 

ZAHL Hr h ©) „Meine Stimme ist für dich, um anzuordnen, was du willst.“ 
Danach kann man sich den Vorgang etwa so vorstellen, daß der Fragende seine Fragen an den 

Stier richtete und dieser durch sein Verhalten, vielleicht durch sein Zu- und Abwenden, als 

Vermittler den Entscheid des Gottes verkündet. 

Sonst ist über den Kult in Medamud wenig bekannt. Ob und wie weit der Stier an dem 

seit der XIII. Dyn. bekannten Fest des Month beteiligt war, wissen wir nicht?. Inden seitdem NR 

  

1 Siehe die Karte Bucheum III Taf. 2. 4. Sog. „‚Bagaria“. 
2 Bucheum III Taf. 47 Inschr. 21. Taf. sıf. 
3 Bucheum III Taf. 5ı Inschr. 36. Bucheum II S. 41f. 4 Sethe: Amun S. 57f. 
5 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 2467. 6 Medamoud, inser. III, 2 S. 42ff. 

a A on = 
7 Der an dieser Stelle etwas zerstörte Text lautet: ka II 1 He ©) [ sus[] 9 am 

a > ® a 
> m 7 | N So nach Scharff: Pap. Boulaq 18. ÄZ 57 5.63. S.6** ne J ARTE 

 



Kult 45 

bekannten Festen des Month, die in Medamud gefeiert werden, kommt der Stier nicht vor!. Daß 

er an ihnen doch teilgenommen hat, deutet vielleicht das Bruchstück eines Reliefs an, auf dem 

die Füße des in einer Prozession geführten Stieres sichtbar sind?. Auffallend häufig ist in Meda- 

mud von einer Arena und von Kämpfen die Rede: 

el „stark in der Arena‘“® 

lest: ES „der große Gott in der Arena* 

een! „es ist eine Arena dort mit Kämpfen‘® Ban —>| aLı—_—ı 1 
Be Fer? „der mit seiner Kraft in der Arena des ‚angenehm 

Lebenden‘ fortführt‘“®. 

Und anscheinend als Name von Medamud begegnet mehrfach cas „Kampfhaus‘”. Zwar 

kommen diese Epitheta meist nicht unmittelbar als solche des Stieres vor, sondern als die des 

Month; aber da alle diese Wendungen die Annahme einer wirklichen Arena mit wirklichen 

Kämpfen nahelegen, wird man sich als Kämpfer den Stier, das dem Month heilige Tier, denken 

müssen. Das ist nicht weiter befremdlich, denn auch die antiken Schriftsteller wissen ja von Stier- 

kämpfen zu berichten®; in welcher Form sie freilich stattgefunden haben, wissen wir nicht®. Auch 

sonst führt der Stier Beinamen, die seinen kämpferischen Charakter betonen: | 3a /\ FF FF N 
„Der Jungstier mit spitzen Hörnern‘‘!0, Es trifft sich hier das Wesen des Month als Kriegsgottll 
mit der ursprünglich verehrten Eigenschaft des Stieres, seiner Kraft und Stärke. So geht vielleicht 

auch das Beiwort „starker Stier‘, das die Könige des NR führen (s. o. S. 2), auf den Monthstier 

zurück!?. Tatsächlich läßt sich für die Verbindung zwischen dem König als starkem Stier, der 

seine Feinde niederschlägt, und dem ‘Monthstier ein sehr interessantes Zeugnis bringen. Auf 

  

einem Relief aus Deir el Bahri wird eine Schiffsprozession zu einem Amunsfest unter Thutmosis 

III. dargestellt. . Auf dem Bug eines fast völlig erhaltenen Schiffes steht ein baldachinartiger 

Naos, in dem sich ein Stier, mit der Sonnenscheibe und zwei f-Federn geschmückt, befindet, 

der zwei Männer niedertritt; ob diese als Vertreter von zwei Fremdvölkern charakterisiert sind, 

Griffith: ÄZ 29 S. 109 hatte 2 = statt 5 gelesen und hält diese Lesung auch noch aufrecht, wie 

Fairman, Bucheum II S. 47f. mitteilt. Wegen der verderbten Stelle ist das Wort nicht ganz sicher zu lesen 

(vgl. Mariette: Les papyrus de Boulaqg II Taf. 18 Z. 14). Die Übersetzung lautet: „‚Jahr 3, 2. Monat der Über- 
schwemmungsjahreszeit, Tag 27....... (es kam) das Bild des Month in Medamud und des Harendotes zum 
Palast“. Nach Griffith hieße es dagegen: ‚Der Stier des Month und des Harendotes“. Es wäre zwar möglich, 

daß der Stier als Verkörperung des Month zu diesem Fest in die Residenz kam, aber sehr unwahrscheinlich, 

daß er bereits in der XIII. Dyn. auch als Inkarnation des Harendotes gegolten hat; und das müßte nach Griffith 

Lesung wegen der gespaltenen Zeile der Fall sein. Eine Verbindung zwischen dem Stier und Horus können wir 

erst in der Ptolemäerzeit nachweisen. Es ist also wohl mit Scharff N ge zu lesen. 
1 Medamoud, inser. IV, 2 S. ı2f. 2 Me&damoud, inser. IV, 2 S. 11 fig. 1. 

3 Medamoud, inscr. IV, 2 S. 31 Nr. 334. 4 Ebda. IV, 2 S. 10 Anm. 3. 
5 Ebda. III, 2 S. 20 Nr. 27. 6 Ebda. III, 2 S.44 Nr. 98. 

7 Ebda. III, 2 S. 16 Nr. 15; S.44 Nr. 99 2.3. 8 Hopfner: Tierkult S. 82. 87. 
9 Medamoud, inser. IV, 2 S. ıoff Sonst sind in profanen Reliefs Stierkämpfe häufig. Vgl. Klebs: 

Reliefs des MR. S. 88. Reliefs des NR I S. 67. 10 Wörterbuchzettel. (Karnak) 

11 Sethe: Urgeschichte S. 21. 12 Sethe: Amun $.9.



46 IV. Monthstier 

ist aus der Zeichnung bei Lepsius nicht ersichtlich!. Hierbei handelt es sich nicht etwa um eine 

Fahrt des lebenden Stieres, sondern um eine Variante zu einem bekannten Zeremonialrelief. 

In den Darstellungen des Opetfestes z. B. steht nämlich statt dieser Stierdarstellung ebenfalls 

auf dem Bug (bisweilen auch auf dem Heck) mancher Schiffe eine andersartige Kapelle mit einem 

Bild des Königs, der ein Bündel Feinde mit der Keule niederschlägt oder als Sphinx sie nieder- 

tritt?. In unserem Falle vertritt das Bild des Stieres das des Königs und zeigt, wie eng die Vor- 

stellung vom König als siegreichen Kämpfer sich mit dem kriegerischen Charakter des Month- 

stieres verflochten hat. Nun sind rechts und links vom Stier an dem Naos die Namen Thutmosis IT. 

angebracht. Entweder nun darf man daraus folgern, Thutmosis II. sei als Stier dargestellt, wie 
er die Feinde tötet, Thutmosis III. hätte also mit Übergehung der Hatschepsut Thutmosis II. 

als seinen Vorgänger dargestellt; oder aber diese Kartuschen bedeuten den Namen des Schiffes 
(haben also mit dem Stierbild nichts zu tun), wie ja auch der Name der Flotte: 1° (| R@ 

)* ZZ &S$ in der über dem Schiff angebrachten Inschrift mit dem Namen Thutmosis IT. 
gebildet ist®. 

Wenn der Stier nun, wie man annehmen muß, seine Kultorte wechselweise besuchte®, wurde 

er während seiner Abwesenheit jeweils durch ein Kultbild vertreten. Dafür haben wir wieder 
nur aus Medamud ein Zeugnis. In einer Inschrift des Monthemhet lesen wir: AN 

x URN TAS ke Me 1 „Ich bildete den Stier von Medamud 
in seiner herrlichen Gestalt‘®. 

Natürlich hatte auch dieser Stier seine heiligen Zeichen, die ihn von seinen Artgenossen 

unterschieden. Macrobius, Sat. I, 218 sagt, daß er in den einzelnen Stunden die Farbe wechsele 

und Borsten gegen den Strich habe. Ersteres kann nur ein Mißverständnis oder ein priesterlicher 

Kunstgriff sein?; das letztere wurde ähnlich ja auch von Mnevis gesagt. Seine Farben beschreibt 

1 LD III, 17a. — Anders erklärt Hopfner: Tierkult S. 80 die Darstellung. Er sieht darin die Fahrt des 

Apis nach Memphis zur Inthronisation. Der Stier trägt aber zwischen den Hörnern die Sonnenscheibe und zwei 
-Federn, wie es außer bei Mnevis (4.0. 5.36) auch beim Monthstier häufig vorkommt (s. u. 8.47), nie aber bei 
Apis. Für den Monthstier spricht der Fundort des Reliefs, Deir el Bahri. Daß es sich nicht um einen lebenden 
Stier handelt, zeigen die Paralleldarstellungen mit dem Bild des Königs in Luxor. Außerdem würde diese Szene 
als Darstellung eines Unfalls bei der Fahrt über den Nil, wie Hopfner sie auffaßt, den Gesetzen eines ägyptischen 
Zeremonialreliefs entschieden widersprechen. Schließlich beugt der Mann links am Naos nicht ängstlich über 
den Unfall seinen Oberkörper aus dem Fenster heraus, um den Kommandanten zu Hilfe zu rufen, sondern er steht 
hinter dem Naos und gibt als Lotse Anweisungen über den Kurs des Schiffes, gehört also zur Schiffsmannschaft, 
wie der auf dem Bug des von rechts herankommenden Schiffes Stehende und ähnlich dargestellte Männer mit 

einer Peilstange in Luxor zeigen. Vgl. auch das Bild Thutmosis III. als „Stier, der einen fremden Fürsten 
niedertritt“, Urk. IV 557. Grapow: Bildliche Ausdrücke $. 78. 2 Wolf: Das schöne Fest von Opet Taf. 2. 

3 Allerdings ist hier bei den Kartuschen im Namen der Flotte nach LD Text III $. 104 Anm. ı nur das ©) 
ursprünglich; es könnte also der Name der Hatschepsut (© ds u) dagestanden haben und später von 

Thutmosis III. in den Thutmosis II. geändert worden sein. 4 Bucheum II S. 49. 
5 Wreszinski: Inschriften des Montemhet im Tempel der Mut. OLZ ı3 Taf. 3 Z. 25. 
6 = Fontes $. 599. 
7 Macrobius bringt den Farbwechsel mit der von den Ägyptern bald als hell (clarus), bald als matt 

(caeruleus) bezeichneten Farbe der Sonne im Sommer und im Winter zusammen (vgl. Sat. I, 19 — Fontes S. 506). 

  

Obwohl der Stier sehr enge Beziehungen zur Sonne hat, kann dadurch sein stündlicher Farbwechsel nicht



Kult 47 

eine Inschrift in Medamud als weiß im Nacken und schwarz im Gesicht!. Und der späte Papyrus 

aus Tanis zeigt ihn mit schwarzem Kopf und weißem Körper?. Mehrfach findet sich in der 

Spätzeit der Beiname 43 Ad „weißer Stier‘. Im AR waren wir öfters einem weißen Stier be- 

gegnet, der offensichtlich aus dem Delta stammte (s. o. S. 7), also mit dem Monthstier nichts 

zu tun hat. Die Bezeichnung ‚Weißer Stier‘ ist zu allgemein, als daß sie eine Identität oder 

auch nur eine Verwandtschaft beider (etwa den Ursprung des Monthstierkultes im Delta) be- 

weisen könnte. Da der Monthstier nun aber schwarz-weiß war, ist kaum anzunehmen, daß die 

Benennung #3 Ad ihm ursprünglich eignete. Es bleibt eigentlich nur die Vermutung, daß es 
einen heiligen Stier, der ganz weiß war, in Theben gegeben hat, dessen Kult zu irgendeiner Zeit 

von dem des Monthstieres überdeckt und aufgesogen wurde und der vielleicht an einem der Orte 

heimisch war, an denen später der Monthstier verehrt wurde. Selbständig begegnet der weiße 

Stier.auf der Stele Sesostris I. aus Wadi Halfa®, auf der Month dem König die Nubier überant- 

wortet und der König „Weißer Stier, der die Jwn-tjw in die Flucht schlägt‘ genannt wird. 
Das würde auch eine Verbindung zu dem kriegerischen Charakter des Monthstieres herstellen 

und zugleich einen neuen Beweis dafür liefern, wie eng die Verbindung zwischen dem kriege- 

rischen König und dem oberägyptischen Stierkult war. Außerdem findet sich ein weißer Stier 

in der Prozession beim thebanischen Minfest*. Das Fest war ein Erntefest und Min als Frucht- 

barkeitsgott führt die oben erwähnten Beinamen „Stier seiner Mutter‘ und „Stier, der seine 

Mutter begattet“ (s. 0. $. 2), so daß das Auftreten eines Stieres in der Prozession nicht über- 
raschen kann. Aber auch hier läßt sich wegen der Allgemeinheit des Namens nicht sagen, ob 

der Monthstier ihn von hier übernommen hat, ob er etwa selbst mit dem Minstier identifiziert 

wurde und auch in der Prozesssion selbst mitlief. Beiden ist außer dem Namen auch die Feder- 

krone gemeinsam, die aus der Sonnenscheibe und zwei f-Federn besteht, über das Verhältnis 

der beiden Stiere aber auch nichts aussagen kann. Der Monthstier trägt außerdem bisweilen 

die Sonnenscheibe mit einfachen hohen Federn, die er zweifellos von seinem Gott Month über- 

nommen hat?. 

Einen wirklichen Eigennamen führte der Stier ursprünglich überhaupt nicht. Daraus er- 
gibt sich die Folgerung, daß er im Vergleich mit Apis weniger als selbständige Gottheit ange- 

sehen wurde. Das zeigt auch die oben (S. 40f.) besprochene Formel: Month, der Herr von 

Theben, der Stier in Medamud, die über den Stier aussagt, daß er nur als das dem Month heilige 

Tier Geltung hatte. Doch kann dies nicht seine ursprüngliche Bedeutung sein. Vielmehr war er 

anfangs eine durchaus selbständige Gottheit; denn Month ist ja von Hause aus ein Falkengott. 
Welche Gründe es gewesen sind, die den Stierkult in eine so starke Abhängigkeit vom Gaugott 

gebracht haben, können wir mit unserem verhältnismäßig jungen Material nicht erkennen. 

erklärt werden. Daß die Ägypter eine verschiedene Färbung der Sonne zu den verschiedenen Jahreszeiten kon- 
statiert hätten, lehnt Sethe ab (Zeitrechnung der alten Ägypter II. N.G. W. G. 1920 S. 53f.). 

1 M&damoud, inser. III, 2 S. 46 Nr. 102. 2 Petrie: Two hieroglyphical papyri from Tanis Taf. X. 
3 Champollion: Not. descr. II S. 693 (jetzt in Florenz). 4 Gauthier: Les fetes du dieu Min. S. 176ff. 

5 Gauthier: a.a. 0. Taf. IV. Bucheum III Taf. 37ff. Doch begegnet dieses Diadem auch bei anderen 
Göttern, z. B. bei der kuhköpfigen Hathor (Mogensen: La Glyptothöque Ny Carlsberg Taf. ı11 A 746), sonst 
auch als Bekrönung der Königskartusche (Mogensen: a. a. O. Taf. 110 A 745). 

6 Z. B. Bucheum III Taf. 38, 1; 40.



48 IV. Monthstier 

Denkbar wäre es, daß das historisch verständliche Übergewicht des Falkengottes dabei mitwirkte. 

Wir müssen uns mit der Feststellung begnügen, daß der Stier in geschichtlicher Zeit zunächst 

nur als Erscheinungsform dieses Gottes gilt. Daneben bestand aber selbständig der falkenköpfige 
Month, der allein z. B. in den Sedfestdarstellungen Sesostris III. und des Amenemhet-Sebek- 

hotep auftritt!. Erst in der Spätzeit wird Month stierköpfig dargestellt; so auf Statuen aus 

Medamud? und auf Reliefs in el Tud?. Andererseits wirkte das Vordringen des reinen Tier- 

kultes dahin, daß der Stier sich als selbständiges Wesen von Month löst und in Medamud die 

Bezeichnung: — Se Äl,Der sehr große heilige Stier“ wie einen Eigennamen führte. 
Trotzdem verschwindet die Formel: Month, der Herr von Theben, der Stier in Medamud, nicht; 

sondern beide begegnen sogar nebeneinander. So ist z. B. die Kapelle Ptolemäus XIII. in Meda- 

mud folgender Triade geweiht: Month, der Herr von Theben, der Stier in Medamud; R*- 1-13 

in Medamud; der sehr große heilige Stier. In diesem Fall ist der Ausdruck „Stier in Medamud‘“ 

zum traditionellen Beiwort des Month geworden, dem der Stier mit seinem Namen: der sehr große 

heilige Stier, selbständig gegenübersteht. 

Anscheinend nur in Hermonthis führt erden Namen Buchis?. Die ägyptische Form 3% kommt 

zuerst bei dem im Jahre 36 Ptolemäus VI. Philometor gestorbenen Stier vor®. Vorher findet sich eine 

Schreibung 52 34 310%, (als bedeutete es „herrliche Seele‘). Beide Worte lösen sich 
zeitlich ab, so daß es scheint, als handele es sich um verschiedene Schreibungen ein und desselben 

Namens. Daß 53 3% Name, nicht Titel ist, macht das Determinativ (Gott?, Stier®, stierköpfiger 

Mann?) wahrscheinlich, außerdem die mehrfach auftretende Verbindung Osiris-3 341°. Sollte 

es sich wirklich nur um verschiedene Schreibungen desselben Namens handeln, so wäre der 

Wechsel zwischen & und % auffällig, aber nicht unmöglich, da ja auch koptisch beide Kon- 
sonanten mit demselben Zeichen ausgedrückt werden, also gleichlauteten, soweit das erstere 

nicht zu ı geworden war!!. Der merkwürdige Tatbestand scheint mir am besten so zu erklären, 

daß beiden Formen ein gemeinsamer Name zugrunde liegt, gebräuchlich ursprünglich vielleicht 
in Volkskreisen, den die Priester, als sie ihn in die offiziellen Stelen aufnahmen, in einer zwar 

den Lautbestand wiedergebenden, den Inhalt aber neu deutenden Form schrieben, eben 53 3% 

1 Medamoud, fouilles VIII, ı Taf. 8; ı10. Dabei heißt Month nicht einmal „Stier in Medamud“. 

2 Medamoud, fouilles IV, ı S. ı12 Taf. VI. 

3 Legrain: Notes sur le dieu Montou. Bull. Inst. frang. XII S. 120 fig. 3. 
4 Medamoud, inser. III, 2 S. 30f. Nr. 53/55. 
5 Macrobius: Sat. I, 21 (= Fontes $. 599) nennt ihn Bacis. Maspero: Rec. Trav. 23 S.48 sah in Bacis 

eine ältere Form für Buchis entsprechend dem Lautwandel von Amana zu Amun. Spiegelberg: Rec. Trav. 24 
S. 30 weist Masperos Vermutung eines historischen Wandels von @ zu % zurück und erklärte Bacis als 

Dialektvariante. Inzwischen ist aber von Sethe: Vokalisation S. 166ff. der Wandel von @ zu & als historisches 

Lautgesetz nachgewiesen; und so könnte man auch in Bacis eine ältere Form für Buchis sehen. Freilich bleibt 

es dabei rätselhaft, wie Macrobius gerade die viel ältere, zu seiner Zeit nicht mehr gebräuchliche Form auf- 

gegriffen haben sollte. Als letzte Möglichkeit bliebe noch die Annahme eines Schreibfehlers bei Macrobius, mit 

dem auch Spiegelberg: Arch. für Pap.forschung I S. 144 die Form erklärt. 
6 Bucheum III Taf. 41 Inschr. 9 Z. 3. Vgl. die eingehende Untersuchung über den Namen Bucheum II. 

S.38ff. und die Tabelle S. 44. 7 Ebda. Taf. 38 Inschr. 4. 8 Ebda. Taf.49 Inschr. 26. 

9 Ebda. Taf. 40 Inschr.7 Z.2 10 Ebda. Taf. 39 Inschr. 6 Z.3; 40 Inschr.7 Z.2; 49 Inschr. 26. 
11 Til: Koptische Dialektgrammatik 8 7c. 

 



Theologie 49 

„die herrliche Seele‘, während die spätere Zeit nur den Konsonantenbestand wiedergibt: 3%. 

Etwa um dieselbe Zeit treten auch andere Anzeichen einer gewissen Flüchtigkeit und Schemati- 

sierung auf; die genauen Daten schwinden immer mehr vor allgemeinen Wünschen für das 

Wohlergehen im Jenseits, und auch die Stiermutter wird meist nur noch mit ihrem theologischen 

Namen 4-1 wr-? genannt. Außer 63 3% und B% begegnet nun bisweilen ohne zeitliche Be- 
grenzung der Ausdruck d3 Ar 43-1 47 =) „Seele und Leichnam“ oder „Seele auf dem 
Leichnam“, der sowohl mit 53 3%, wie mit 3A zusammen auf derselben Stele vorkommt!. Auch 

vor ihn tritt der Name Osiris?; und so scheint auch er ein heiliger, deutender Name des Stieres 

zu sein. In seinem Lautbestand klingt er so stark an die anderen Schreibungen des Namens an, 

daß es nahe liegt, auch in ihm nur eine Ableitung aus dem allen zugrunde liegenden Namen 

zu sehen, die sich von dem Grundtyp allerdings sehr weit entfernt hätte. Für Ursprung und Be- 

deutung des Namens gibt es freilich keine zufriedenstellende Erklärung. Die schon von Brugsch 

vorgeschlagene Entstehung aus 2 #3 „‚der Stier‘, wie der Stier von Medamud bisweilen genannt 

wird, ist aus phonetischen Gründen abzulehnen: Das Substantiv 43 wäre dabei völlig enttont 

und der Artikel, der ja nur noch ?, gesprochen wurde, trüge allein den Ton. Die andere Mög- 

lichkeit, es von 33kw „der Östliche‘ abzuleiten, wäre lautlich zwar einwandfrei, stößt aber bei 

der Deutung auf Schwierigkeiten. Es wäre schwer einzusehen, weswegen die eindeutige Schrei- 

bung B% erst so spät auftrat‘. Doch ließe diese Benennung deutlich die Tendenz erkennen, 

das sekundär dem Re heilige Tier aus dem Osten kommen zu lassen, wie die Sonne aus 

dem Osten kommt, eine Tendenz, die wir schon oben (S. 40) in den Worten „der aus el Tud 

gekommen ist‘ in viel früherer Zeit zu erkennen glaubten®. 

b) Theologie 

Die komplizierten religionsgeschichtlichen Verhältnisse des thebanischen Gaues drücken sich 

in den vielfältigen Beziehungen aus, die die Priesterschaft für den Monthstier geschaffen hat, um 

ihm im Kreis der herrschenden Göttersysteme eine wirkungsreiche Stellung zu sichern. Es zeigt 

sich hier wieder ganz deutlich, daß die Stiergötter schlechthin weder Osiris noch Re heilig sind, 

sondern daß für ihre theologische Einordnung in erster Linie kulttopographische Gegebenheiten 

bestimmend waren. Waren in Memphis Ptah und Osiris, in Unterägypten allgemein Horus 

und Osiris, in Heliopolis Re-Atum die Gottheiten, die die Theologie der Stiergötter in bestimmte 

Bahnen lenkten, so bildet in Theben die sehr enge Verbindung zwischen Month und dem Stier 

(s. 0. S. 40f.) die Voraussetzung zu allen weiteren Gleichsetzungen und Erweiterungen. 

Durch die Form des Month als Month- S kommt auch der Stier in den Kreis der Sonnen- 

götter. Es heißt von Month: N % 2 j02'r% „Du bist Horus mit kräftigem 

1 Z.B. Bucheum III Taf. 40 Inschr. 7 Z. 2: 53 34 und d3 Ar &3-t; Taf. 43 Inschr. 14 (in der Darst.): 

Bb, im Text Z. 1/2: 63 hr hart. 

2 Ebda. Taf. 37 Inschr. ı. 3 Vgl. Bucheum II S. 38. 

4 Auf einem Fayencegefäß mit dem Namen Nektanebos II. kommt die einmalige Schreibung: J zn 
vor, die allerdings an das Wort d34w „der Östliche“ denken läßt. Bucheum III Taf. 83 Inschr. 23. 

5 Scharff: Bespr. zu Bucheum, AOF. XI, 4 $. 254 interpretiert den Namen ebenfalls als der „Östliche“, 
bezieht ihn aber auf Medamud als die eigentliche Heimat. 

UAe XIII: Otto



50 IV. Monthstier 

Arm, der die Barke beschützt. STIESSEN T IS „Du 
bist der schöne Stier, schön an Erscheinungen, der du das Licht schaffst an deinem Platz...‘“2. 

Beide Male ist „Month-Re... der Stier in Medamud‘“ gemeint, nicht der „sehr große heilige 

Stier‘, wie der Monthstier eigentlich zu dieser Zeit genannt wird. Daß man trotzdem theologisch 

nicht zwischen Month und dem Stier einen Unterschied machen darf, zeigt nicht nur die Be- 

zeichnung des Month als „schöner Stier“, sondern noch deutlicher die folgenden Stellen, die 

bisweilen wörtlich gleich für Month und den Stier gebraucht werden, und so das Wesen beider 

in ihrer theologischen Bedeutung einander gleich erscheinen lassen. Der Stier ist eben schlechthin 

die irdische Erscheinungsform des Gottes, die sich nur als solche von ihm trennt. In dieser 

solaren Natur tritt wieder der kämpferische Charakter des Stieres in den Vordergrund. 

So heißt es in einem Hymnus an Month-Re, in dem er eingangs als Weltschöpfer und Spender 

aller Güter gefeiert wird: „Seine Hörner kämpfen gegen die Hunderttausende, der starke Stier, 

dessen Hörner aus Erz sind, um alle, die sich nähern, zu töten‘. So wird auch ausdrücklich von 

eo ihm gesagt, daß er die Feinde des n überwältigt: a PS 18 Ela |H 
ee N 2 „Month-Re, der H Eh von Theben, der Stier in Meda- 

  

mud, der Jungstier mit spitzen Hörnern .... der die Feinde des Re fällt“, oder: 5 2% N 

wo Rn © „Der die Widersacher seines Vaters Re fällt“®. 

Wenn dabei Re sein Vater genannt wird, so erklärt sich das aus der Zusammensetzung der 

hermonthischen Triade. Dem an den Sonnengott angeglichenen Month-Re tritt als weibliches 

Komplement R'-1-23wj „der weibliche Re der beiden Länder‘ zur Seite. Als ihr Sohn galt 

Horus-Re, das Kind, oder Horus-Schu, das Kind. Andererseits existiert auch diese Genealogie: 

Re 

Month-Schu 

Horus-Schu, das Kind®. 

Das Gegebene für den Stier war nun, daß er als Tier des Month dessen Stelle einnimmt; das 

ist auch der Fall, wenn wir das Götterkind Yor-p-Re als Sohn des Stieres von Medamud bezeichnet 

finden: [Sl 2 I E- Andererseits aber wird von Schu gesagt, daß er als weißer 
Stier, wie wir sahen ein Name des Monthstieres, auf seinem Thron erschienen sei und dabei wird 

er erster (Sohn) des Month genannt: P m erde als ®. Hier ist der 

Stier als Schu Sohn des Month, mit A er oben gleichgesetzt war. Diese Stellung erhielt er 

dadurch, daß R* -t-23wj, die Gemahlin des Month, mit der Himmelskuh #4: wr? gleichgesetzt 

wird, die als Mutter des Sonnengottes galt?. So kann Month-Re bald, wie es anfänglich war, 

als ihr Mann bezeichnet werden, bald, da er ja der Sonnengott selbst ist, als ihr Sohn. Auf 

diese Weise erscheint auch der Stier teils als Vater, teils als Sohn. So kam es auch, daß die Kuh, 

1 M&damoud, inser. III, 2 S. 59 Nr. 128. 2 Ebda. S.74 Nr. 164. 
3 Ebda. IV, 2 S.38 Nr. 343 Z. ı2. 4 Wörterbuchzettel (Karnak). 
5 Medamoud, inser. III, 2 S. 58 Nr. 127. 6 Junker: Onurislegende S. 32. 
7 Medamoud, inser. IV, 2 S.5 Anm. 4. 8 LD IV 60d. 9 Sethe: Amun S.85.



Theologie 51 

die den Stier geboren hat, und in der Nähe des Bucheum begraben wurde, den theologischen 

Namen Jh-t wr-t, „die den Re gebar“ nF: erhält, der seit der Kaiserzeit ihren profanen 
Kuhnamen auf den Stelen völlig verdrängt?. In Medamud begegnet die Triade: Month-Re, 

R“t 23wj und der Stier®. Ihr entspricht in Hermonthis Month, R'-1-23wj-Jh-t wr-t und 

Buchist, wobei der Stier nicht als Sohn bezeichnet wird, sondern die lokalen Gottheiten bezeichnen- 

derweise ohne Familienbildung zusammengestellt sind. Es ist wichtig, daß der Stier nicht als 

Sohn des Month aufgefaßt ist; wenn er als Schu trotzdem einmal so genannt wird, so ist das 

eine aus dem Doppelcharakter des Month als Vater und Sohn mögliche Folgerung, die ihn aber 

keineswegs konsequent als Sohn des Month erscheinen läßt. 

Wieder wird der Unterschied zum Apiskult deutlich: Dort der alte Tiergott, den die priester- 

liche Theologie schon sehr früh in ein ziemlich klar abgegrenztes Verhältnis zum herrschenden 

Ortsgott gebracht hat; hier dagegen das heilige Tier, das mit seinem Ortsgott meist schlechthin 

identisch ist, und, wie auch unten noch zu zeigen sein wird, mit ihm alle seine Wandlungen mit- 

machte. Nie wird es als ‚Seele‘ oder „‚Herold‘‘ des Month von diesem getrennt; wo es — wie in 

den beiden letztgenannten Triaden — selbständig erscheint, werden doch durch keine Titel 

oder Beinamen seine Beziehungen zu diesem geklärt. 

Ganz anders wird das, wenn wir uns die auf den Bucheumstelen enthaltene Auffassung 

ansehen. Hermonthis galt als oberägyptisches Zentrum des aus Heliopolis übernommenen 

Re-Kultes®, der nicht nur den eigentlichen Ortsgott Month als Month-Re in eine Form des 

Sonnengottes umwandelte, sondern hier ihn sogar ganz verdrängte und Re selbst als den obersten 

Gott hinstellte. Der Stier erscheint hier nun mit den aus Heliopolis wohlbekannten Titeln: 

Trem D „Herold des Re“ und Ay From? „lebende Secle des Re“. Einmal heißt er auch 

Sul „prächtige Gestalt der Seele des Re‘; und von seinem Tod sagt man: 

N >= — NR „Seine Seele ging zum Himmel als Re“®. Month ist hier also 
vollständig beiseite gedrängt. Nur einmal auf allen Stelen begegnet unter zahlreichen anderen 

Beiworten, die ihn zu den meisten in Theben verehrten Göttern in Beziehung setzen, also 

nur als eine von vielen Anknüpfungen, Pr le „Lebendes Bild des Month, 
des Herrn von Theben‘®. Hier scheint der heliopolitanische Einfluß sich also nicht nur auf den 

Inhalt (das klare Übergewicht des Re-Kultes), sondern auch auf das Formale zu erstrecken; 

gerade Titel wie 53» R' und whm n R‘, diese Art und Weise, Gott und heiliges Tier in Beziehung 

zueinander zu setzen, wirkt innerhalb der anderen thebanischen Spekulationen wie ein Fremd- 

körper. Auch der bei Apis so häufige Name: Atum, dessen Hörner auf ihm sind, kommt einmal 

bei Buchis vor!® und zeigt durch seine Einmaligkeit ebenfalls die Entlehnung aus Unterägypten, 

obwohl die darin ausgesprochene Gleichsetzung mit Atum sachlich durchaus zu Recht besteht. 

1 Z.B. Bucheum III Taf. 47 Inschr. 2ı (in der Darst.). 
2 Ebda. Taf. 40 Inschr. 7 Z. 3; Taf. 42 Inschr. ı1 Z. 3; Taf. 43 Inschr. 14 Z. 2 u.a.m. 
3 Medamoud, inscr. III, 2 S. 30f. Nr. 53/55. 4 LD IV 64a. 5 Kees: ÄZ 53 S.8ıff. 
6 Vgl. Bucheum II S. 40. Den Titel wAm n R' führt der Stier auch in el Tud. Legrain: Notes sur le dieu 

Montou. Bull. Inst. frang. XII S. 109. 7 Bucheum III Taf. 43 Inschr. 13 Z.8. 
8 Ebda. Taf. 42 Inschr. 11 Z.6; Inschr. ı2 Z.7 u.a.m: 9 Ebda. Taf. 43 Inschr. 13 Z.8. 

10 Ebda. Taf. 41 Inschr. 9 (in der Darst.).



52 IV. Monthstier 

Stärker ist aber ganz offensichtlich der Einfluß von Heliopolis selbst, d. h. von Mnevis. Es gibt 

eine merkwürdige Darstellung, wo der Monthstier seinerseits auf Mnevis zurückgewirkt 

zu haben scheint. Bei den Bildern vom Sedfest des Osiris, die auf einem Spätzeitsarg enthalten 

sind, begegnet auch die Obeliskenerrichtung vor einem Stier, die nach anderen Darstellungen 

vor Mnevis stattfand (s. o. S. 37). Dieser Stier trägt auch ein Federdiadem, wie es für 

Mnevis bezeugt ist". Die Beischrift dazu lautet: LI STERN IS: 2 
= „Der Stier, die heilige Seele, der große Gott in Heliopolis, Chontamenti ... an der Spitze 

von Medamud“! Hier ist also eine Vermischung eingetreten zwischen Mnevis, der zu der 

Zeremonie gehört, und dem Monthstier, der eben u. a. auch als Tier des Sonnesgottes galt. 

Überblickt man noch einmal das Verhältnis zwischen Monthstier und Re-Kult, wie es sich 

auf den Bucheumstelen darstellt, so möchte man eine planmäßige, zielbewußte Umgestaltung 

des Stierkultes nach dem Vorbild des heliopolitanischen Mneviskultes vermuten. Wann das 

geschehen sein könnte, läßt sich freilich nicht sagen; denn die ersten Begräbnisse stammen aus 

der Zeit Nektanebos II. und hier tritt dieser Charakter des Kultes bereits voll ausgebildet auf. 

Es wäre möglich, daß Nektanebos selbst Schöpfer der Begräbnisanlage und der neuen Auffassung 

von der solaren Natur des Stieres war, wie ja sein Wirken auch für den Apiskult einen Einschnitt 

bedeutet, wenn dieser auch mehr in äußeren Dingen, Bauten und Stiftungen, in Erscheinung 

tritt. Außerhalb dieser schematischen Solarisation steht die Benennung des Bucheum als 

„Tempel des Atum“, die vielleicht älter ist. Daß dieser Bau speziell dem Stier zu eigen war 

geht aus dessen Titel „Herr des Atumtempels“ hervor, während überall sonst, in Hermonthis 

selbst, in Medamud usw., nur der Titel 477 25 (d.h. zu Gast) begegnet?. Nach dem, was oben (S.27) 

über die Ausdeutung des Atum als Westgott gesagt ist, erscheint diese Benennung gerade der Grab- 

stätte des Stieres durchaus sinnvoll, indem sie einerseits dem Streben nach solarer Erweiterung des 

Tierkultes Rechnung trägt, andererseits die Verbindung zweier wesensverwandter Gottheiten 

herstellt: des toten Stieres mit dem Westgott. 

Neben die doppelte Einbeziehung des Stieres in den Re-Kreis — einmal durch Month-Re 

und dann durch die Vorherrschaft des Re-Kultes in Hermonthis— tritt als zweite wichtige Ver- 

knüpfung mit einem anderen Götterkreis die mit Amun und den acht Urgöttern. Auch hier 

lassen sich zwei Berührungspunkte erkennen. Einerseits bildete wieder die enge Verbindung 

zwischen Month und dem Stier die Möglichkeit einer Annäherung; denn Month wurde ja seiner- 

seits dem Amun gleichgesetzt und erlebte auch wie dieser Aufspaltungen in verschiedene Ge- 

nerationen®. Andererseits hatte Amun von sich aus, zumal da er dem Fruchtbarkeitsgott Min 

gleichgesetzt war, die Neigung, Stierkulte gleichsam an sich zu ziehen. Amun-Re mit dem von 

Min übernommenen Beiwort „Stier seiner Mutter“ findet sich auf einer Stele des NR tatsächlich 

in Stierform dargestellt”. Der ithyphallische Amun hat auf einer Bronzeplakette aus Memphis 

einen klein gezeichneten Stier vor sich mit der Inschrift „lebender Apis‘“. Hier hat Amun? also 

1 Möller: Das H-$d des Osiris ÄZ 39 Taf. IV unten. 2 Bucheum II S. 50. 
3 Nur einmal auf einer Bucheumstele kommt auch der Titel „Herr von Hermonthis“ vor. Bucheum III 

Taf. 40 Inschr. 8 (in der Darst.). 4 Sethe: Amun S. 10. 60. 
5 Wainwright: The aniconic form of Amun. Ann. Serv. 28 S. 182. 
6 Daressy: Une trouvaille de bronzes. Ann. Serv. 3 S.143 Taf. II, 1. 7 Sethe: Amun S.85.



Theologie 53 

in der Heimat des Apis diesen an sich gezogen. Kein Wunder, daß er in Theben, seinem 

eigentlichen Herrschaftsgebiet, den Kult des Monthstieres in seine Kreise zog. 

Wie wir oben sahen, hatte Month vier Hauptkultorte im thebanischen Gau: Theben, 

Hermonthis, Medamud und el Tud. Auf diese vier Orte wurden die vier männlichen Glieder 

der Achtheit verteilt‘. Month vereinigt also alle vier in sich; er heißt: AQy aoD Mm Sn 
aa 

| „ Die Männer der Urgötter in Einem‘‘?. Andererseits vereinigte der Stier die vier Months 

in sich: self —"| „Die vier Months vereinigt in Einem“®. So kann man nun 
5 ou 

sagen, daß die vier männlichen Wesen der urzeitlichen Götter sich in einem Stier, eben dem 

Monthstier, vereinigen: ae Q e9 MN , Afo 3A Die N als 
ner der ersten Urzeitlichen, die sich vereinigt haben in einem Jungstier“*). Sn ax Sam ag 

wo Di | I „Die vier Männer der Urzeitlichen, die sich vereinigt haben in 

einem Stier mit spitzen Hörnern‘®. IS Zr w—l1l= le in: NET 93 „Sie sind 
vereinigt in das Bild in ihrer Gestalt als Stier‘. Die Beinamen „‚Jungstier‘ und ‚Stier mit spitzen 

Hörnern“ hatten wir ja schon als bezeichnend für den Monthstier angetroffen (s. 0. 5.45). Noch 
deutlicher spricht folgende Stelle: „Month-Re .... die vier Männer der Urzeitlichen, die sich 

vereinigt haben in einem Stier mit spitzen Hörnern in seinem Namen: der Stier, der große. ge- 

waltige und herrliche, der wohnt in Medamud“”. Hier tritt also genau der in Medamud für den 

Monthstier übliche Name 2 #3 *3 wr spsj auf. Zudem zeigt der Text wieder deutlich, daß der 

Stier mit Month schlechthin wesensgleich sein soll. 

Wie nun Month dem Amun ee Eu so gilt auch der Stier als Amun; er wird ge- 

nannt: rzAg= an a Bin = x_ „Der heilige Gott, der von selbst 

entstand, Amun-Re, /mn-rnf‘®, oder, was zu seiner Tiergestalt noch besser paßt: | pr 

Arles „Amun, der auf seinen vier (Beinen) geht‘®, also ein vierfüßiger Amun. 
Wie nun Month seinerseits durch diese Angleichung eine ähnliche Aufspaltung in Generationen 

erlebt wie Amun, so finden wir auch bei dem Stier Beinamen, die ihn bald dieser, bald jener 

Form des Amun gleichsetzen. Mehrfach führt er das Beiwort „Vater der Väter, Mutter der 

Mütter‘‘!0, das ihn alsältesten Amun, den Großvater der Achtheit, erscheinen läßt und zugleich 

an den mann-weiblichen Sehöpfereni Et Ptah erinnert!!. Auch dem nächstjüngeren Amun, Amen- 
E R x dg 000 “ apet I, wird er gleichgesetzt als: og 8=) Dolem Ä N „Erdschöpfer- 

schlange, die zuerst entstand, der große Tereah der das Seiende schuf‘1?, Diese Gleichsetzung mit 

dem chthonischen Ptah-Tenen hat nicht nur dazu beigetragen, sein Wesen als Schöpfergott zu : 3 B : u 
vertiefen, sondern ihr verdankt er auch das Beiwort „der weiße Stier‘ in Tele > 

1 Ebda. 2 LD IV 64a. 3 Ebda. 4 Sethe: a.a.O. S.85 Anm. 
5 Ebda. 6 Drioton: Les quatre Montou de Medamoud. Chronique d’Egypte XII S. 266 
7 Sethe: a.a. O. S. 60. 8 Medamoul, inser. III, 2 $. 106 Nr. 238 
9 Bucheum III Taf. 41 Inschr.9 Z.7; Taf. 43 Inschr. 13 Z.7. 

10 Ebda. Taf. 40 Inschr. 7 (in der Darst.); Taf. 43 Inschr. 13 2.8. 

11 Sethe: a.a. 0. S.85 Anm. Vgl. die Zusammenstellung der Amungenerationen $. 60. 
12 Medamoud, inser. III, 2 S. ı1ı Nr. 257.



54 IV. Monthstier 

in dem man vielleicht zugleich den Namen einer besonderen Kultstätte erblicken darf, da ihm 

bisweilen der Zusatz „in Hermonthis‘‘ beigefügt wird!. Der Ausdruck £#A-t d3-t stammt aus 

Memphis und bezeichnet dort eine Kultstätte des Ptah-Tenen als Erdschöpferschlange; so am 
sol 

= > 235€e oa ossncea oa e% deutlichsten: A| ung vn 28T Dr a2 l Ss ii & „ Tenenals Erdschöpfer- 
schlange, der Schöpfer in zp4-t @3-t vor Memphis“®. Mit Ptah wird auch diese Kult- 
stätte nach Theben übernommen, wo wir nun gleichfalls Ptah in £p4-£ d3-t finden?. 
Nach seiner Gleichsetzung mit diesem Schöpfergott übernimmt auch der Stier das Beiwort, 

und zwar wird stets der weiße Stier in ZpA-t d3-t genannt*. Ursprünglich scheint die Kult- 

stätte einer als chthonischer Schöpfergott verehrten Schlange geeignet zu haben, worauf der 

Ausdruck ZA? „Höhle, Loch“ und das oft hinzutretende Determinativ von weist®. Sehr unsicher 

ist freilich die Bedeutung des Wortes d3-r. 

Da der Stier nun die vier Männer der Achtheit verkörpert, so gilt Ptah, der die Achtheit 

gebildet hat, auch als sein Vater: I PAEENNN on Zora 

| Z& „Ptah mit hohen Federn und spitzen Hörnern, /mn-twr, der am Anfang entstand, der 
den weißen Stier in (£pA-2) d3-t bildete‘. Im selben Sinn kann man auch den Nun als seinen 

Vater bezeichnen?; denn aus dem Nun schuf Ptah die Achtheit®, wie auch aus Ptah-Nun der 

Sonnengott entstanden war®, mit dem der Stier ja schon von anderer Seite her gleichgesetzt war. 

Nennt man ihn dagegen Nm „Falke der Goldenen (= Hathor)‘°, das z. B. als Bei- 
name des Horus von Edfu bekannt ist!!, so setzt man ihn schließlich auch in die jüngste Generation 

zu Amenapet II., dem Kind der acht Urgötter, der seinerseits dem Horus gleichgesetzt war. 

Andere Beiworte stellen sein Verhältnis zur Achtheit ganz umfassend hin und nennen ihn: 

1 Pam 21] „Lebender Herold der Urzeitlichen“t2 oder noch allgemeiner: >], IR 

a = © „Tenen und die Achtheit vereinigt zugleich‘. Natürlich können wir nicht erwarten, 

den Stier einmal als diese Form des Amun aufgefaßt zu finden, ein andermal als jene; er ver- 

körpert diese Gottheiten vielmehr alle zugleich, wie er auf einer Stele folgende auf Amun und 

die Achtheit bezüglichen Titel führt: „Tenen und die Achtheit vereinigt zugleich, Amun der auf 

seinen vier (Beinen) geht, .... Vater der Väter, Mutter der Mütter, der die Neunheit bildete, 

1 LD IV 61d. 
2 Brugsch: Dict. geogr. $. 1367 — Außerdem werden dort verehrt: Sokaris (Brugsch: a. a. O. $. 943), 

Osiris (Pap. Boulaq 3 Taf. VII Z. 20/21), Hathor (Dümichen: Resultate I Taf. XX Z. 12), Horus (Mariette: 

  

Abydos I Taf. 44 2. 3). 3 Legrain: Ann. Serv. 3 S. 53 (Karnak), Medamoud, fouilles IX, 3 S. 66. 
4 LD IV 61d; 64a. Edfu II, 72. 5 LD IV 61d; 64a vgl. auch Pyr. 444b, wo eine Schlange 

„Stier des Loches““ (ks {A-1) genannt wir. 6 LD IV 6rc. 
7 Bucheum III Taf. 41 Inschr. 10 Z.4; Taf. 43 Inschr. 13 Z. 10:,,Man setzte ihn ein a S) 

an L 
BER COO A neben seinem Vater, dem großen Nun“. 

— 
8 Sethe: a.a.0. $. 51. 9 Sethe: Urgeschichte $.94.136. 10 Bucheum III Taf. 43 Inschr. 13 2.8. 

11 Z.B. Edfu I, 228. 12 Bucheum III Taf. 41 Inschr. 9 (in der Darst.). 
13 Ebda. Taf. 43 Inschr. 13 Z.7. Dieselbe Benennung findet sich in Medamoud, inser. IV, 2 S. 70f. 

Nr. 410: „...der sehr große heilige Stier in Medamud, die Urzeitlichen vereinigt mit ihrem Vater ( Tun)“.



Theologie 55 

und auch lebender Herold aller Götter‘‘!. Für seinen Kult erklärt sich aus dieser Einbeziehung 

in den Kreis des Amun dessen Anwesenheit bei der Inthronisation und auch das Opfer, das der 

tote Monthstier aller 10 Tage von Amenapet erhalten soll; dieses Opfer gilt ja in Medinet Habu 

dem ältesten Amun?, dem der Stier als „Vater der Väter, Mutter der Mütter‘‘ gleichgesetzt war. 

Bei den weitreichenden Verbindungen, zu Re einerseits und zu Amun und den acht Ur- 

göttern andererseits, war es nur eine berechtigte Folge, in dem Stier bzw. Month-Re den Schöpfer 
j : . er vn ET CK 

Ei Dinge zu en Month-Re wird genannt: ©_...... 1 So = oo x 

NE In „Du bist der Göttliche, der das Seiende schuf, der die Götter mit 

seinem Munde schuf und die Menschen mit... . machte‘‘3. Diese Schöpferrolle bringt den Stier 

im besonderen nun auch in Verbindung mit dem lebenspendenden Überschwemmungswasser; 

hier trifft sich wieder der durch komplizierte Spekulation gewonnene Charakter mit einer Seite 

des ursprünglichen, worin der Ägypter den Beweis für die „Richtigkeit‘ seiner Ausdeutung 
e Be 280e 5e—T . : c erblickte. S|P—2S2 8,97, „Du bist das Wiederbelebende (Überschwemmungs- 

wasser), das alles Seiende schafft‘. "DO &, © „Du bist es, der die beiden Länder über- 
ZI m 

schwemmt‘®. In dieser Eigenschaft kann der Stier nun auch als Versorger der Speisetische der 
h Far S—> en e R Götter erscheinen : 9 x ern vn | Ne I „Der die Speisen 

schafft und jedem Gott gibt, um ihre Speisetische festlich zu machen“. So erscheint er mit 

Recht in den Opferzügen der Ptolemäertempel neben Apis und Mnevis, um die Opfertische der 

Götter zu versehen; wie diese führt er dabei Beiworte wie: ST a Ä MN 

A „Der am Altar der Götter und Göttinnen ist; sie essen von seinen 

Händen“? 

An dieser Stelle nun führt der Monthstier einen Namen, der m. W. anderswo für ihn nicht 

vorkommt; er wird hier Sa „der große Wildstier‘‘ genannt. Dieser Wildstier ist aus 

den Pyr. als göttliches Wesen bekannt (s. 0. S. 2). Die Seltenheit dieses Namens für den Month- 

stier und sein spätes Auftreten sprechen dafür, daß man dieses überirdische Wesen erst sekundär 

in dem thebanischen Stier verkörpert sah, wozu die innere Berechtigung und historische Erklärung 

aus dem kriegerischen Charakter beider abzuleiten ist. Es ist wohl nicht so, daß der Monthstier 

als Prototyp für den großen Wildstier in den Pyr. anzusehen ist; denn dort wird er, wenn er über- 

haupt mit anderen Gottheiten zusammengebracht wird, zu dem heliopolitanischen Götterkreis 

in Beziehung gesetzt, d. h. wohl, man identifizierte ihn mit Mnevis. So heißt es Pyr. 486b: „W. 

ist der Wildstier der Steppe (?), der Stier mit großem Kopf, der aus Heliopolis kommt“ und 
Pyr. 809c: „Dein Vater ist der große Wildstier, deine Mutter ist das Mädchen (Awnw - 2)“ d.h. 

das weibliche Komplement des heliopolitanischen Atum®. Daß der große Wildstier aber tatsäch- 

lich ursprünglich mit Mnevis identisch war, ist daraus nicht zuentnehmen;; die Verbindung beider 

ist zu lose. Wir haben in diesem Stier vielmehr eines jener unbestimmten mythologischen Wesen 

vor uns, wie den „Stier des Himmels‘ oder den „„Doppelstier‘‘, die nur für bestimmte Zwecke mit 

einem bestimmten Stierkult Verbindungen eingehen. An anderer Stelle? wird der Stier im Opferzug 

1 Bucheum III Taf. 43 Inschr. 132.7. 2 Sethe: Amun S.57f. 3 Me&damoud, inser. III, 28.60 Nr.130. 
4 Ebda. S. 110 Nr. 255. 5 Ebda. S. 113 Nr. 265. 6 Ebda. S. 116 Nr. 274 7 Edfu I, 519. 
8 Vgl. Kees: Zu den ägypt. Mondsagen ÄZ 60 S. 5. 9 Eafu IV, 197/98.



56 IV. Monthstier 

nur $3 wr genannt; auch in ihm wird man den Monthstier sehen dürfen. Auffällig bleibt nur, daß 

dieser Name weder in Hermonthis noch in Medamud, wo er am besten am Platze wäre, begegnet, 

sondern nur für den Stier in den Opferzügen, mit dem er inhaltlich doch wenig zu tun hat!. 

Bei seiner tiefgehenden Einbeziehung in die thebanischen Götterkreise des Month-Re und 

des Amun ist es nur natürlich, daß er keine eigentliche Verbindung mit Osiris hat. Als die üb- 

liche Bezeichnung für den toten Stier begegnet auf den Bucheumstelen der Name Osiris-Buchis, 

auch als Osiris-53 3% und Osiris-53 hr h3-t%. Dargestellt findet sich Osiris-Buchis einmal (im 

Isistempel von Deir esch-Schelwit) menschengestaltig mit Stierkopf, der zwischen den Hörnern 

die Sonnenscheibe mit zwei f-Federn trägt, in den Händen ein f-Zepter haltend?. Auf den Bu- 

cheumstelen erscheint er nur in reiner Stiergestalt. Einmal heißt es auch von ihm: 1818 

EM) „Er ist der Zweite (= Genosse) des Wennofer m3°prw“ und mehrfach kommt dieser 
Br 

Ausdruck vor: I Pf 2 Prix „Lebende Seele dessen, der auf seiner Bahre ist (= Osiris)"® 

auch in der Variante: > Ts FR ,,Vereinigt mit der Seele dessen, der auf seiner Bahre ist“. 
Alle diese Ausdrücke bezeichnen aber nur den toten Stier, der allein durch die Tatsache seines 
Todes zu Osiris Verbindung bekam; in der Theologie des Monthstieres spielt Osiris keine Rolle. 

Auffällig wenig zahlreich sind die Zeugnisse für die Verehrung des im Bucheum bestatteten 

Stieres durch Privatpersonen’. Nur eine einzige hieroglyphische Privatstele hat sich gefunden, 

während im Serapeum die Zahl der Privatstelen die der offiziellen um ein Vielfaches übertraf®. 

Dieser Mangel hängt vielleicht mit dem vergleichsweise geringen Ansehen des Osiris in Theben 
zusammen: Mächtiger als der bestattete Osiris-Buchis erschien dem Volke wohl der lebende 

Stier; und von dessen Verehrung sprechen die zahlreichen Graffiti, die in Medamud zutage ge- 

kommen sind. Die Pilger, die wohl das Orakel anzog, ritzten den Abdruck von Füßen, das 

Zeichen ihrer Pilgerschaft, auf die Mauern und häufig auch einen mehr oder weniger geschickt 

gezeichneten Stier®. Bei diesem Mangel ist eines der Fundstücke im Bucheum um so wichtiger, 
das die Auffassung, die der einfache Mann von dem heiligen Tier hatte, hell beleuchtet: Die de- 

motische „Hymne an Osiris-Buchis‘!0: 

Come unto me Osorbukhe my great lord! 

O© may he live millions of counts. O may he enjoy the duration of the sun. 

I am thy servant my great lord. I cry 
unto thee. I cease not to cry. Manifold are my (?) 

1 Lefebure: Sphinx VIII S. 10 übersetzt $m3 wr als „großes Opfertier“ (von #23 „töten, schlachten“‘). 
Damit sucht er die Theorie von der rituellen Tötung der heiligen Tiere in Ägypten zu stützen. Aber wie bei Apis 
(5. 0. S. 18#f.) ist auch beim Monthstier keine Andeutung von einer solchen Tötung den Quellen zu entnehmen. 
Vgl. auch das oben S. 5f. über Stieropfer Gesagte. 2 Bucheum II S. 39. 

3 Champollion: Not. descr. II S. 377 (röm. Kaiserzeit). 4 Bucheum III Taf. 43 Inschr. 13 2.8. 
5 Ebda. Taf. 40 Inschr. 8 (in der Darst.); Taf. 41 Inschr. 9 Z. 2. 
6 Ebda. Taf. 43 Inschr. 14 (in der Darst.). 7 Vgl. Bucheum I S. ı5f. 
8 Bucheum III Taf. 47 Inschr. 22. 
9 Medamoud VIII, 2: Remy Cottevieille-Giraudet: Les Graffiti. Stiere: Taf. 3, 13, 23. Füße: Taf. 12, 24. 

10 Bucheum III Taf. 67 Inschr. 167. Bucheum II S. 56 übersetzt von Mattha.



V. Zusammenfassung 57 

cries by night (?) more than these wanderings by 
day. Care is heavy on me 

I am (so) little against them all. I 

ery out unto thee. I cease not to cry. 

Weary not of calling unto God. Has he his time of death (?) (when ?) he will not (?) 

hearken ? I cry unto thee (and) thou hast hearkened to what I have said. 

If you (sic) call thou hearkenest. Come unto me o Lord! 
© may he live millions of counts (and) may he make joy in the lands! 
whereas his reign (?) remaineth for the benefit of the men and males. 

O good fortune! life pure und steadfast. 

In diesem Gebet, dessen Ziel die von jeder theologischen Spekulation unberührte göttliche 

Macht ist, spüren wir etwas von dem wirklichen Velksglauben jener Zeit. Zugleich zeigt es 

den unüberbrückbaren Abgrund, der sich am Ende der ägyptischen Kultur zwischen Theo- 

logie und eigentlichem Glauben aufgetan hatte. 

. V. Zusammenfassung 

Wie in der Einleitung gezeigt war, sind Kraft und Fruchtbarkeit des Stieres als die ursprüng- 
lichen Ursachen seiner Verehrung anzusehen. Diese Grundlage ließ sich auch in der weiteren 

Entwicklung der historischen Stierkulte noch an vielen Punkten erkennen, stellt also ein allen 

Stierkulten gemeinsames Element dar. Gemeinsam sind ihnen auch, soweit wir Kenntnis davon 

haben, die Grundzüge des ‚„Lebenslaufes‘, der bei allen in der Inthronisation und rituellen 

osirianischen Bestattung gipfelt. Darüber hinaus aber läßt sich kaum Gemeinsames feststellen; 

im Gegenteil, wir sahen, daß jeder Stiergott vorwiegend Verbindungen mit den in seinem Gebiet 

heimischen Göttern einging, so daß das Bild, das wir von der theologischen Bedeutung des Apis 

bekommen, sehr verschieden ist von dem des Mnevis oder des Monthstieres. Apis galt zunächst 

als heiliges Tier des memphitischen Gaugottes Ptah, knüpfte Beziehungen zu Atum an, galt für 

wesensgleich mit Osiris und gleichzeitig mit Horus; dagegen war Mnevis vollständig in den 

heliopolitanischen Re-Kreis einbezogen. Für den thebanischen Stier schließlich ergab sich, daß 

er besonders eng mit dem Gaugott Month verknüpft war, durch ihn die Bedeutung eines heiligen 

Tieres des Re erhielt, andererseits aber auch zu Amun und den acht Urgöttern Beziehungen ent- 

wickelte. Es ist dabei zu betonen, daß alle diese Spekulationen nicht als Ergebnisse eines späten Syn- 

kretismus zu verstehen sind, sondern daß wir ihnen sehr früh begegnen, jadaß wir überhaupt nur aus 

sehr vereinzelten Erwähnungen etwas über einen Stier als selbständige Gottheit erfahren. Die 

Kräfte, die diese Veränderungen in der Theologie der Stiergötter und ihre Verschiedenheit unter- 

einander bewirkten, sollen hier im Zusammenhang besprochen werden; sie sind — wie gesagt — 
schon bemerkenswert früh am Werke und lassen sich wie hier auch auf allen anderen Teilgebieten 

der ägyptischen Religionsgeschichte nachweisen. 

Man hat dabei zwei Sphären zu unterscheiden, denen diese Kräfte angehören: Religions- 

geschichte und Politik. Schon oben (S. 5) war angedeutet, daß der Tierkult einer primitiveren 

Stufe der religiösen Entwicklung angehört, auf die die anthropomorphe Gottesvorstellung folgt. Von 
UAe XIII: Otto



58 V. Zusammenfassung 

ihr aber keineswegs aufgesogen, besteht der Tierkult neben entwickelteren religiösen Vorstellungen 

und geistigeren Systemen als Glied der Volksreligion durch alle Jahrtausende der ägyptischen Kultur 

hindurch. Der Gegensatz zwischen primitiver und höherer Religion wird ausgeglichen durch 

die Theologie. Ihre Aufgabe war es, zwischen beiden Polen eine Verbindung herzustellen, die 

Stiergötter mit anderen, höherstehenden Gottheiten in Beziehung zu setzen und damit in die 

herrschenden theologischen Systeme einzubeziehen. Das Bedürfnis, diese Verbindung möglichst 

eng zu gestalten, war Anlaß dazu, daß man möglichst zahlreiche Anknüpfungspunkte benutzte. 

Deshalb gilt z. B. der thebanische Stier nicht nur als Tier des Month und des Re, sondern er wird, 

als Amun an die erste Stelle gesetzt worden war, auch diesem gleichgesetzt, wobei die natürliche 

Verwandtschaft zwischen beiden (Fruchtbarkeits- und Schöpfergott) nur als Mittel diente. So 

ist es zu erklären, daß kein Stiergott als ganz selbständiger Gott begegnet— stets sind sie bereitsan 

machtvollere Götter angeschlossen, die oft freilich gar keine natürlichen Beziehungen zu ihnen 

hatten — und daß in der Spätzeit und in der römischen Kaiserzeit, als die schöpferische Kraft 

der Theologie versagte und dadurch der Riß zwischen Volksglauben und Theologie unüber- 

brückbar wurde, die Tierkulte mit anderen Elementen des Volksglaubens die eigentlichen Brenn- 

punkte des religiösen Lebens werden. Aus ihrer Zugehörigkeit zum Volksglauben ist auch ihr 

zähes Fortbestehen durch alle geschichtlichen Wandlungen hindurch zu verstehen, so daß sie 

auch die weitesten Systeme und mächtigsten Götter überlebten; sie lassen sich von Fremdem 

überlagern und werden oft auf lange Zeit für uns unsichtbar, aber sie erhalten sich im Volk leben- 

dig und verschwinden erst mit ihm. Es liegt freilich in der Art der Überlieferung begründet, 

daß unsere Kenntnisse über die theologischen Spekulationen der Priester wesentlich genauer sind 

als über das lebendige religiöse Leben des Volkes. Aber die Grundlage, die Verehrung des Stieres 

wegen seiner Kraft und Fruchtbarkeit, die sich durch zahlreiche Beispiele aus allen Zeiten be- 

legen ließ, ist Volksglauben und Theologie gemeinsam: Von ihr gingen die Priester aus, wenn 

sie die Stiergötter mit anderen verbanden (soweit nicht der Machtanspruch eines Gottes, z. B. 

des Gaugottes, die Verbindung auch ohne eine Spur von Gemeinsamkeit forderte; also in ge- 

wissem Sinn ein politischer Faktor!), und diese Grundlage schimmert auch meist noch durch die 

oft gewagten Kombinationen hindurch. 

Zu diesen Veränderungen, die aus der religionsgeschichtlichen Stellung der Stierkulte zu 

erklären sind, treten andere, die die Einwirkung politischer Geschehnisse hervorruft. Wichtig 

hierfür ist die Tatsache, daß die Bedeutung der Gaukulte eng mit dem politischen Geschick der 

Gaue verknüpft war. Die Rolle, die diese im Rahmen der politischen Geschichte spielen, überträgt 
sich zwangsläufig auf jene: Höhepunkte in der Geschichte der Gaue bedeuten Steigerung der 

Geltung ihrer Kulte, und ihre Unterwerfung durch einen anderen Gau zieht Überlagerung ihrer 

Kulte nach sich. Ebenso wird der Kult oder die theologische Stellung der Stiergötter durch den 

willkürlichen Eingriff der Könige verändert, oft nachweisbar aus politischen Gründen. Nektane- 

bos II. machte erhebliche Stiftungen für Apis! und ließ dem Monthstier in Hermonthis eine groß- 

zügige Begräbnisstätte, das Bucheum, erbauen. Darius setzte 100 Talente für die Auffindung 

eines Apis aus, um sich die Gunst des Volkes zu erwerben?. Im Wunsche, Griechen- und Ägypter- 

1 Spiegelberg in Quibell: Excavations at Saggara 1907/08 S. 89f s. 0.S. 21. 
2 Polyaen VII, ı1 = Fontes S. 343.



V. Zusammenfassung 59 

tum einander näher zu bringen, ließ Ptolemäus I. den Sarapiskult neu schaffen, und da 

das politische Schwergewicht des Ptolemäerreiches in Alexandria lag, wurde auch der neue Kult 

dorthin verlegt. Besonders aus den Dekreten der Ptolemäerzeit geht hervor, daß die Sorge der 

Könige für die heiligen Stiere als eine ihrer vornehmsten Aufgaben angesehen und als besonders 

verdienstvoll empfunden wird!. So läßt sich die Verbindung der Stiergötter mit den verschie- 

denen Götterkreisen, dem des Re, des Osiris, und der acht Urgötter sowie mit den Gaugöttern 

Ptah, Atum und Month erklären. Alle diese Einbeziehungen und Gleichsetzungen sind also keines- 

wegs ursprünglich, sondern künstlich geschaffen. Daß aber diese scheinbar äußerlichen Gründe 

für die theologische Entwicklung tatsächlich ausschlaggebend waren, wird durch das Zurücktreten 

der wesensgemäßen Verwandtschaften (z. B. zwischen Stieren und Fruchtbarkeitsgöttern) be- 

wiesen, die nur hier und da als Mittel benutzt werden. Die auf diesem Wege gewonnenen Auf- 

fassungen vom Wesen der einzelnen Stiergötter finden sich auch in den Darstellungen ausgedrückt. 

Die ursprüngliche reine Tiergestalt ist bei den Darstellungen der Stiergötter durch alle 

Zeiten hindurch gewahrt worden. Daneben findet sich aber bei allen auch die jüngere Form der 

Gottesdarstellung, die des menschengestaltigen Gottes mit Tierkopf. Sie verdanken diese ab- 

gewandelte Art zweifellos ihrer theologischen Verbindung mit den herrschenden Ortsgöttern, 

die sie als Inkarnation dieser Götter erscheinen läßt, eine Form also, die die spekulativ gewonnene 

Wesensgleichheit zwischen Tier und Gott ausdrückt. So kommt bei Apis neben der allgemeinen 

Form des stierköpfigen Gottes auch eine Verbindung des ungegliederten Körpers des Ptah mit 

dem Stierkopf vor? und bei dem Monthstier die von Month herrührende Bewaffnung®; im all- 

gemeinen ist aber die menschengestaltige Darstellung bei Apis häufiger als beim Monthstier; 

auf den erhaltenen Bucheumsstelen begegnet ausnahmslos das unvermischte Tierbild®. Der 

Grund läßt sich aus dem oben Gesagten ohne weiteres erschließen: Apis, in der alten Residenz 

Memphis beheimatet, war von Anfang an viel stärker in den Kreis der einigenden Theologie 

hereingezogen als der Monthstier in der jüngeren Hauptstadt Theben. Besondersin der XXX. Dyn., 

aus der die ersten Bucheumstelen stammen, war er zwar in den thebanischen Götterkreis ein- 

gearbeitet, aber gerade in dieser Zeit war ja der Spalt zwischen priesterlicher Spekulation und 

Volksglauben schon so groß, daß der Stiergott in seiner rein tierischen Form dem religiösen 

Empfinden weit mehr entsprach als die Mischung von Tier und Mensch. Ein ähnlicher Vorgang 

wiederholt sich noch einmal in der Ptolemäer- und Römerzeit: In jener überlagert griechischer 

Einfluß die ägyptischen Vorstellungen; hinter dem rein griechischen Sarapis verbirgt sich der 

Stiergott Apis. In römischer Zeit dagegen, als Ägypten Provinz des römischen Reiches geworden 

war und damit die religionspolitisch wirksame Kraft des Ptolemäerreiches verschwand, drängte 

der ägyptische Volksglauben mit seinen Tiergöttern wieder in den Vordergrund® Abgesehen von 

dem anthropomorphen Apis Imperator®, der zwar die Verbindung zwischen Tier und Mensch 

1 Pithomstele 25/5 = Urk. II 103 wird hinter Apis und Mnevis ein ad erwähnt. Dieser „bunte 

Stier“ ist m. W. sonst nicht bekannt; Spiegelberg (Rec. trav. 26 S. 46f.) verbessert das in a und liest 

Buchis. Ähnlich Kanopusdekret 5/6. = Urk. II 128. — Rosettana N 25/6— Urk. II 185. — Philensis II 6/7 = Urk. II 220. 
2 Z. B. Serapeum III Taf.8. 3 Legrain: Notes sur le dieu Montou. Bull. Inst. fr. XII S. 120 fig. 3. 
4 Bucheum III Taf. 37#. 5 v. Bissing: Kultbilder der Ptolemaier- und Römerzeit. AO 34, 1/2 S.34f. 
6 Ebda. S. ı7fl. Abb. ı5, 16b.



6o V. Zusammenfassung 

zeigt, aber doch gegenüber dem Sarapisbild ein Zurücksinken in primitivere Vorstellungen be- 

deutet, tritt jetzt Apis als einer der beliebtesten Götter meist in reiner Tiergestalt auf. Die ägyp- 

tischen Tempelinschriften dieser Zeit sind für diese Entwicklung belanglos: Sie stehen ihr völlig 

fremd gegenüber, geben allein die in früheren Zeiten gewonnenen Vorstellungen ägyptischen 

Priestertums wieder und haben zu dem religiösen Leben ihrer Zeitkaum Verbindung. Anscheinend 

erstin römischer Zeit findetsichnocheine andere Art, einen Gottunddasihmheilige Tierdarzustellen;; 

nämlich aufden in Alexandria geschlagenen Gaumünzen: Der Gott erscheintinseiner hellenistischen 

Gestalt, also rein menschengestaltig, und trägt aufder Hand in kleiner Form das Tier!. So kommt 

auf heliopolitanischen Münzen aus der Zeit des Antoninus Pius Helios mit Mnevis auf der Hand 

vor? und auf hermonthischen ein Gott mit dem Monthstier?. So wird auch hier bei Überprüfung 

der bildlichen Darstellungen der Stiergötter die Spannung zwischen Theologie und Volksglauben 

deutlich, die eng verbunden ist mit der jeweiligen politischen Struktur. 

1 Ebda. $. 26ff. . 
2 Poole: Catalogue of the coins of Alexandria and the nomes S. 344. 
3 Ebda. S.363. — Zu den spätesten Darstellungen, die sich in Europa verstreut fanden, aber für den 

ägyptischen Apiskult nichts Neues bringen, siehe Furtwängler: Römisch-ägyptische Bronzen. Bonner Jahrbücher 
107 S. 37ff. 108/09 S. 239ff.; 114/15 S. 199.



 



      

u BR 
iD I 

ag 

   m. 
Du N 
6 = 
  



 



 



 



    
  

  

  
  

     



E
D
E
R
 

E
N
 
K
E
N
N
 

o 
u
n
 

R 
E
N
 

Mn 

u
 

IP 
F
I
T
 

I
I
 

u 
s
s
 

Es 
E
L
 

IS E
E
E
 
E
S
 

ö 
e
e
 

u
 

u
 

E
n
 
E
E
E
 

m
e
 

r
u
 

u 
u 

a 
u 
a
n
 

u
 
u
a
 

 
 

 



  
    

    
  

  
  

  
  

  
  

      
  

  
  

      
  

  
  

    
  

  
  
  

  
  

 
 

  

n 
Me 

ze 

. 
E 

= 
S 

R 
R 

ö 
B 

E53] 
! 

 



  
 
   

  
  

  
  

  
  

  
  

 
 

  
  

 
 

 
 

  
  

  
  

  
  

  

 
 

a 
E
Z
 

n
r
 

n 

u 
u
 

a
 
e
e
 

e 
. 

ee 

u
 

T
E
 

a
e
 

P 
z 

E 

u
 

= 
F
e
 

Fi 

a
 

P
i
:
 

en 
P 

  
  

  
  

  
  

  
  

  
  

  
    

  
  

 
 

  
 
 

  
  

 
 

  
  

  
  

  
     

    
  

  
  

 
 

er 
WE 

B
E
 

u
 

a
 

a










