- [T
1162 04538690 2



















UNTERSUCHUNGEN

ZUR

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE

AEGYPTENS

Bl EGRRUSNEDSE SRR N KSUSRSESSHE ST H E

HERAUYUSGEGEJBEN ¥V ON

HERMANN KEES

DREIZEHNTER BAND

0

=
1964

Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim






UNTERSUCHUNGEN

ZUR

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE

AEGYPTENS

BEGRUNDET VON KURT SETHE

HERAUSGEGEBEN VON

HERMANNMN KEES

DREIZEHNTER BAND

0

1964

Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim



Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1938
Mit Genehmigung des Verlages J. C. Hinrichs, Leipzig
Printed in Germany
Herstellung: fotokop, Reprografischer Betriecb GmbH., Darmstadt



EEITRAGE
LZUR GESCHICHTE
DB R 5T FERKEU.LT E

N A B G Y P.I . EN

VON

EBERBARDIOTTO

0

=
1964

Georg Olms Verlagsbuchhandlung
Hildesheim



Die Arbeit ist zugleich
als Gottinger Dissertation (D 7)

gedruckt worden



Vorwort

In dieser Arbeit wird versucht, eine duBerlich gleichférmige Gruppe dgyptischer
Gotter auf Grund einheimischer wie auch antiker Quellen méglichst vielseitig darzu-
stellen. Dabei handelt es sich nur um stiergestaltige Gottheiten, die an einem bestimm-
ten Ort verehrt wurden; beiseite gelassen sind also alle Ddmonen, kosmischen und
astralen Machte, Verkorperungen von Naturkriften, die in der Vorstellung der
Agypter Stiergestalt annahmen, aber keinen Lokalkult besaBen. Nur dann sind auch
sie herangezogen, wenn sie theologisch mit einem bestimmten Stierkult verbunden
worden sind oder gewisse, fiir die Stierkulte wichtige Gedankenginge verdeutlichen.
Da uns ausfiihrliches Material nur fiir Apis, Mnevis und den Monthstier erhalten ist,
ergab es sich von selbst, daB diese drei Gétter im Mittelpunkt der Arbeit stehen; die
zahlreichen anderen Stiergotter sind in der kulttopographischen Ubersicht der Ein-
leitung kurz besproch.en und sonst dort noch erwihnt, wo ihre Entwicklung der eines
der besser bekannten Stiere parallel lauft. Bei diesen ist zwischen Kult, den Formen
der Verehrung, und Theologie, der urspriinglichen und abgeleiteten Auffassung ihres
Wesens, geschieden. Diese Scheidung ist duBlerlich und 148t sich nicht iiberall folge-
richtig durchfiihren: Manche kultische Handlung wurde im Laufe der Geschichte um-
gedeutet und lieB neue Vorstellungen von der Bedeutung des Gottes entstehen, wie
andererseits auch rein theoretische Erwdgungen iiber sein Wesen zu neuen Kulthand-
lungen fiihrten. Die wirtschaftliche Seite der Stierkulte, die Stellung der Tempel und
die Gliederung der Priesterschaft, liegt auBerhalb der hier behandelten Fragen. Ebenso
sind Vergleiche mit mesopotamischen und syrischen Stiergéttern absichtlich ver-
mieden. Das ist eine Aufgabe der vergleichenden Religionswissenschaft und setzt
griindliche Bearbeitungen der Teilgebiete voraus. Hier sollte dagegen nur die Stellung
der Stiergotter innerhalb der dgyptischen Religionsgeschichte betrachtet und auf die
dabei zutage tretenden treibenden Krifte und Entwicklungsgesetze hingewiesen
werden.

Fiir zahlreiche Hilfen und Anregungen bin ich Herrn Prof. KEES und Herrn
Prof. Frh. v. BISSING zu groBem Dank verpflichtet. Auch Herrn Prof. GRAPOW
habe ich fiir die Erlaubnis, das Material des Berliner Worterbuches beniitzen zu
diirfen, zu danken.

Ich widme diese Arbeit in Dankbarkeit meinen Eltern.

Gottingen, im Marz 1937.
EBERHARD OTTO.



owIcy

Rl :"""}ﬂ' Faesil ald

12 L S VAt TR U U E S S T A
oo wailngpe otad S Senens # Yoo Yl

e glirtadiaby el MRGORE o oSag gl ek 0w
mlm\'vM D crmen it s bl ipin ]l s Sci-pamite 41y Wou d0g s roslinad gl i
1 m At ol aeaalipa #9 | olie male Jouy et et rely (P A3 WIS it
& “u"!‘ﬂ{ﬂ";} A ow cadnAaT oo e sl i bt el
by L & |‘|m‘!f1-| o e o i) o 1l VS s annildsria -'hln“‘}ﬂx? ™
.! "!‘H"T"- bR vt o e URTUR I ER ST LT TG s TR e, (28 5 ‘Il!'(’
Mﬂhw SO e I e T L TEE A AR R R L B bevie cmd ‘I_]
BN i = ki oty Liviie sl wa =i v el el ARSI 9000
,l\""... [T PR St PRTCR SFTRE T TR MUTATN e DEETNT S T P TR R P e vs dd
whlb-ndeisenl L] il cebibiiwe eyl + 8 Pusie watedyn odipd prayehng il
e | 91;;;54':-:1:1“‘- redll Tew | riiwess il onic i Mo pesiieonguoed el 5 .I
o | = LTl stksaves ol ) !_IJJ:"A b myeiil il
iy T Toshdfdogls i i{ drgrigees. i s girlueid T by “hmﬂﬂ"
Mgt piliin Hail il 4 Fartadl ¥ i) gonriaitiaf el ! ook ey Hios
sl Al F vh: pun. | o sty s I adh i il il s 0 el

LS R S R U D s iigbenr R wbwivysondi st doatibl
‘Q]hq\-l -J-s‘“-ﬂ.] b alips ser® anli aenaed witdsdetie o0 AR
m‘i ritgat 8 skifilisacmt wan webvaldbefiios hpsil b et wv't 1¢wm Y
s ililaledy wrsifgvond ioshsirge T ol Redogoesas ftal adsesige? |
Boe Kl i w st pl® slevasiod digee vils wdeglod wowlin apt]
A b n emprpal sitie Vi sumtr ot b e grissriscran il asfaiths
]uhﬂ-l,'h mgibigwind b erageres [0 syl b dadreomd 'mm 1
wf'“‘w ey Wt e e pelinedsen mmehoaeand w

m‘""" L VL s b TR lh-;.'lq.ll TV ousn L‘.'.‘i] Lk m

e By BRI jo] el doi ud mgvpond boy oM e ﬁmldﬂ'm
m_ﬂu ot Al el daly | rredalrney dost] r'ﬂﬂl"l, (23 aﬂ’“?dlﬂ AN
hg weindund sonalrer W mauisd] osle bsivabd b b onhF wily -ﬂ.
m,ﬁ bl
son N gumnm gesiveddan(l ar simdyiy wmsib sebier fip)
i AN mr}nlﬂﬂﬂ'
DO QA ANAANA '




II.

II1.

IV.

Inhalt

. Einleitung

Grundlagen der Verehrung: Fruchtbarkeit und Stirke — Kosmische Erweiterungen
— Verehrung einzelner Tiere — Datierung — Stieropfer — Kulttopographie.

Apis

a) Kult.
Name — Alter des Kultes — Farben des Apis — phrr Hp — Kult im AR — In-
thronisation — Aufenthalt in Memphis — Apiskiihe, -miitter und -kinder — Tod
— Grabbauten — Bestattung — Attribute, Titel und Kultbilder.

b) Theologie
Der Fruchtbarkeitsgott Apis — Apis und Ptah — Apis, Atum und Re — Apis und
Osiris — Sarapis — Totengott Apis — Apis und Mond — Apis als Horus — Be-
deutung des Osiris-Horuskreises fiir die Stierkulte des Deltas — Schluf3.

Mnevis

a) Kult.
Name — Fruchtbarkeitsgott — Farben — Inthronisation — Tempelherde und
Mnevismiitter — Bestattung — Darstellungen — Mnevis und iwn-Pfeiler.

b) Theologie ST MG : o S S0
Mnevis und Re-Atum — Stier in den Augensagen — Osms—Mnev;s — Mnevis-
Wennofer.

Monthstier

a) Kult.
Der Stier und Month — Kultorte — Kult in Hermonthis: Inthronisation und Be-
stattung — Kult in Medamud: Orakel und Stierkimpfe — Farben — 43 /d —
Namen: p 43 “3 w §p$7 und Buchis.

b) Theologie SR RN o il el e s e e Sl
Der Stier und Month-Re — Buchis als Inkarnation des Re — Bez;ehungen zu Amun
und den acht Urgéttern — Monthstier als Schépfergott — §m3 wr — Osiris-Buchis
— Theologie und Volksglauben.

. Zusammenfassung

Politische und religionsgeschichtliche Elemente in der Geschichte der Stierkulte —
Darstellung der Stiergétter.

Seite

23

34
34

38

40
40

49

57



Verzeichnis der wichtigsten in abgekiirzter Form zitierten Literatur

Bucheum I—III = Mond and Myers: The Bucheum. 41th Memoir of the Egypt Exploration
Society. London 1934.

Chassinat: Textes = Chassinat: Textes provenant du Sérapéum de Memphis. Rec. Trav. XXI
S. soff. XXII S. offt. S.163ff. XXIII S. 76ff. XXV S. s0ff. (Die Nummern sind die
von Chassinat den Stelen durchlaufen! gegebenen.)

Fontes = Hopfner: Fontes historiae religionis Aegyptiacae. Bonn 1922—25.

Hopfner: Tierkult =Hopfner: Der Tierkult der alten Agypter. Denkschr. Akad. Wien Phil.-
hist. K. 57, 2 1913.

Mariette: Compte rendu = Le Sérapéum de Memphis. Par Aug. Mariette. Publié d'aprés
le manuscrit de I'auteur par G. Maspero Paris 188z,

Mariette: Renseignement = Mariette: Renseignements sur les soixante-quatre Apis trouvés
dans les souterrains du Sérapéum. (= Bibliothéque Egyptologique 18 S. 133ff.)

Mariette: Sur la mére = Mariette: Mémoire sur une représentation gravée en téte de quelques
proscynemes du Sérapéum (ebenda S. 265ff.).

Médamoud, fouilles = Bisson de la Roque: Fouilles 3 Médamoud. Fouilles de I'inst. frang.
Rapports préliminaires 111, 1 1925; IV, 1 1926; V, 1 1927; VI, 1 1928; VII, 1 1929; VIII, 1
1930 usw.

Médamoud, inscriptions = Drioton: Médamoud. Les inscriptions. Ebenda III, 2 1925;
IV, 2 1926.

Sérapéum IIl = Le Sérapéum de Memphis. Découvert et décrit par Aug. Mariette. Paris 1857.

Wilcken: UPZ I = Wilcken: Urkunden der Ptolemierzeit I. Berlin und Leipzig 1922 ff.



I. Einleitung

Seit der agyptischen Friihzeit laBt sich eine anscheinend noch nicht in kultischen Formen
festgelegte Verehrung des Rindes erkennen, die sich sowohl auf Ober- wie Unterdgypten er-
streckt. Archiologisch wird sie bewiesen durch ein Rinderbegrabnis in der Badarizeit!, Ochsen-
kopfamulette aus der 1. Negadekultur® und die Paletten mit sterngeschmiickten Stierképfen?.
Bei einem Agrarvolk wie den Agyptern ist es leicht vorstellbar, daB besonders der Stier als
Triager der Fruchtbarkeit eine bedeutende Rolle spielte und iiber seinen Nutzen im Alltagsleben
hinaus als Triger einer gottlichen Kraft selbst géttliche Verehrung genieBen konnte!. Zu den
ersten Anfingen der Verehrung wird es gehéren, daB man bei Erntefesten, die den Reichtum
der kommenden Ernte sicherstellen sollten, einen Stier mitfiihrte, der sich durch Gestalt und
Farbe vor den anderen auszeichnete. So wird noch in der XX. Dyn. beim Fest des Min, dessen
charakteristischste Ziige die eines Erntefestes sind, in Theben ein weiBler Stier, mit Bandern
geschmiickt, in der Prozession mitgefiithrt® und das mempbhitische pkr» Hp, das ,,Laufen des
Apis", liber das unten ausfithrlich gesprochen werden soll, diirfte urspriinglich auch nur eine
Prozession iiber die Felder gewesen sein, um die Fruchtbarkeit der Felder und Herden zu sichern®.
Noch die antiken Autoren kennen eine Uberlieferung, nach der die Verehrung der Rinder und
Stiere urspriinglich einfach in ihrem Nutzen fiir die Landwirtschaft begriindet war. So erzihlt
Clemens Alexandrinus, strom. V.7, das Rind gilte als Symbol der Erde, Landwirtschaft und
Ernihrung, und Diodor I, 218 iiberliefert, Apis und Mnevis sollten wegen ihres Nutzens bei
der Landwirtschaft dem Osiris geheiligt sein, wobei die Verquickung mit dem Osiriskult natiir-
lich etwas Sekundires ist, von dem unten noch zu reden sein wird. Ein anderes Element der
Fruchtbarkeit war in Agypten der Nil, dessen jahrliche Uberschwemmung Ackerbau iiberhaupt
erst ermdglichte. Beide Triager der Fruchtbarkeit, Uberschwemmungswasser und Stier, sind

1 Brunton: The Badarian Civilisation S. 38 Taf. 10, 6. Diese Bestattung ist nicht eigentlich als Vorliufer
der Stierkulte anzusehen, sondern beweist nur, daB bereits zu dieser Zeit auf agyptischem Boden Verehrung des
Rindes vorhanden war. Rinderbestattungen finden sich aus verschiedenen Zeiten an vielen Orten des Landes;
es scheint sich um eine Sitte hamitischer Stimme, die als Fremde in Agypten ansissig waren, zu handeln.
Vgl. Brunton: a. a. 0. S. 91 ff.

2 Petrie: Prehistoric Egypt. S. 11. Die Ahnlichkeit mit dem Symbol des Schmuckgottes Dws, dem Konigs-
bart, ist wohl nur zufillig. Vgl. Borchardt: Grabdenkmal des Sahure II. S. 37. 97/98. Blatt XIX. Die bei Petrie:
a.a. 0. Taf. IX, 1—j5 abgebildeten frithen Stiicke haben deutlich fast kreisformig nach unten gebogene Héorner
und unterscheiden sich dadurch wesentlich vom Kénigsbart.

3 Petrie: The Labyrinth, Gerzeh, Mazguneh. Taf. 6, 7. Quibell-Green: Hierakonpolis II. Taf. 59, 5.

4 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 10. 5 Gauthier: Les fétes du dieu Min. S. 176ff.

6 Kees: Apotheosis by Drowning (Studies presented to Griffith) S. 405. 7 Fontes S. 371.

8 Ebda S. 1o1. Auch Diodor I, 88 = Fontes S. 129.

UAe XIII: Otto I



2 I. Einleitung

zahlreiche Verbindungen miteinander eingegangen, so daBl besonders in den spiten Tempeln
bald die Uberschwemmung unter dem Bild des Stieres erscheint, bald die Stiergétter als Ver-
korperung des fruchtbaren Wassers auftreten. So wird die Uberschwemmung, als Gottheit
personifiziert, bisweilen in menschlicher Gestalt mit Stierkopf dargestellt mit der Beischrift:

ﬁmg‘;?ﬂ&%::ﬂj'; ,,Der groBe Nun in Edfu, der die beiden Linder
mit seinen Ausfliissen iiberschwemmt“l. Eine spiite Bezeichnung der Uberschwemmung lautet:
bl LR | ﬁ) it () £3 und m?M B == ¢np £3%; beide Ausdriicke kann man etwa wiedergeben
durch ,,Gabe des Stieres*, und gemeint ist eben, daB der Stier die Uberschwemmung, d. h. ihre
Fruchtbarkeit versinnbildlicht. Auch die geschlechtliche Fruchtbarkeit, die Zeugungskraft,

wird gern mit dem Bild des Stieres ausgedriickt. So verdeutlichen die alten Beinamen %3}

a % ,,Stier seiner Mutter'* und ‘%'ﬂ = ':lncﬁ‘a-_ ,,Stier, der seine Mutter be-
it A

gattet'’ bei Min seine Selbsterzeugung?.

Neben dem Stier als Herdentier genoB der Wildstier wegen seiner Kraft Verehrung. Als
vornehmstes Jagdtier tritt er in der ganzen dgyptischen Geschichte auf. Er gilt daher vor allem
als Verkérperung der siegreichen Kraft des Kénigs, und es ist mehr als ein Vergleich, wenn dieser
pgroBer Wildstier genannt wird. Nach seinem Tod soll er selbst ein Wildstier werden und
dessen Kraft und Stirke besitzen, wie Pyr. 625b gesagt wird: ,,Es tritt auf die Seele des Teti,
groB an Kraft, geschmiickt als groBer Wildstier; denn auch der Vater des Kénigs ist kein
Mensch, sondern der ,,groBe Wildstier'* (Pyr. 80ogc). Ein aus Furcht und Bewunderung gemisch-
tes Gefiihl war hier AnlaB, in dem wilden Stier ein iiberirdisches Wesen zu sehen. Die gleiche
Auffassung vom Wesen des Stieres liegt vor, wenn man mit dem Namen des Doppelstieres
gns, wohl eines der zahlreichen Fabelwesen, die Tiirfliigel bezeichnet: Die Stirke des Tieres soll
die Stirke und Haltbarkeit der Tiir verbiirgen®. So scheint gerade in frither Zeit der Stier viel
mehr Bild der unwiderstehlichen Macht zu sein als der Léwe. Noch im AR tritt dann dieser
an erste Stelle; Ausdruck fiir diesen Wandel ist vielleicht auch der Wechsel von rind- zu léwen-
fiilBigen Mébelbeinen®. Neben den Pyr. sei auch auf die Narmer- und Stierpalette als besonders
alte Zeugnisse verwiesen, die beide die den Gegner vernichtende Kraft des Stieres zeigen®. Auch
die Stierkopfamulette, die wohl apotropaischen Charakter hatten, gehoren in diesen Zusammen-
hang. Im NR tritt ,,Stier" als fester Bestandteil im Kénigsprotokoll auf: Amenophis I. heiBt

— )
‘5{‘5]%? ==7 und von Thutmosis I. an bildet das Beiwort £3 nj¢ ,starker Stier’ einen

unerlaBlichen Bestandteil der Titulatur®. SchlieBlich scheint schon sehr frith die Bezeichnung

»Stier von .. . nichts anderes zu besagen als ,,Herr von . . ., wodurch der urspriingliche Gehalt

1 Edfu I, 491 Taf. XXXb. Stierkopfig auch Chassinat: Le mamisi d’Edfou S. 42 Taf. XVIII, 1.

2 Worterbuch I, 150. III, 291. Anders aufgefaBt bei Chassinat: Rec. Trav. 38 S. 43ff.

3 Gauthier: a. a. O. S, g1ff.

4 Z.B. Pyr. 416a. 1266c. Die Bedeutung dieses Tieres auf der Lowenjagdpalette ist freilich unklar.
Ranke: Alter und Herkunft der agypt. Lowenjagdpalette. Sitz. Heid. Ak. 1925 S. 12 Taf. I.

5 v. Bissing: Agyptische Kunstgeschichte IT (Erliuterungen) S. 70.

6 v. Bissing: a. a. 0. Abb. 159b; 179. 7 Gauthier: Livre des Rois II S. 200.

8 Sethe: Amun S.g.



I. Einleitung 3

des Ausdrucks an Kraft und Bildhaftigkeit verliert!. Aus dieser Auffassung vom Wesen des
Stieres heraus wird auch Seth in seiner kriegerischen Art bisweilen als ,,Stier* bezeichnet?. Als
Verteidiger der Sonnenbarke im Kampf gegen Apophis wird er stierképfig dargestellt3.
Andererseits ist er auch als Gegner des Horus ein Stier, so da3 in einem Pyr.spruch der iltere
Text den Gegner einfach als ,,Stier* bezeichnet, was der jiingere durch den Namen des Seth
ersetzt und verdeutlicht?. Vielleicht trug auch die schon sehr frith faBbare symbolische Gleich-
setzung des Opfertieres mit dem Gétterfeind Seth (s. u. S. §f.) dazu bei, diesen unter dem Bild
des Stieres zu fassen. Wie geldufig die Vorstellung war, zeigt ein Pyr.spruch (§ 1350), in dem
als Gétterfeind, der in Babylon (Alt-Kairo), dem Kampfplatz des Horus und Seth, fallen soll,
km-wr genannt wird, der heilige Stier von Athribis®. Das bedeutet, daB dieser Stierkult Gefahr
lief, wegen der Auffassung des Seth als Stier unter die typhonischen Kulte zu geraten; daB dies
nicht geschah, verdankt er Kriften, die die Stierkulte des Deltas in ganz anderem Sinn in den
Osiris-Horuskreis einbezogen (s. u. S. 32 ff.).

Bei seinem Streben zu kosmischen Weitungen religiéser Begriffe ist es nicht verwunderlich,
daB der Agypter schon friih mit dem Stier kosmische, besonders astrale Vorstellungen verkniipfte,
wobei wir im einzelnen nicht sagen kénnen, auf welchem Wege dies geschehen ist. Der ,,Stier
des Himmels** begegnet mehrfach in den Pyr.®, und es ist wohl ein Sternbild darunter zu ver-
stehen?. Spiter wird der Planet Saturn so genannt: Horus, Stier des Himmels, und als stier-
képfiger Gott oder Falke dargestellt®. Dieselbe Bezeichnung findet sich fiir den Mond®, und auch
die Winde heillen ,,Stiere des Himmels''1. Auf kosmische Verkniipfungen bereits in vorge-
schichtlicher Zeit weisen die oben (S. 1) erwihnten Paletten mit sterngeschmiickten Stierképfen
und eine merkwiirdige Topfzeichnung aus der Gegend von Abydos, die wohl ein Rind mit der
Sonnenscheibe zwischen den Hérnern zeigt!l.

Ebenso begegnen zahlreiche Stiere im Jenseits. Und hier haben sich auch die geschicht-
lichen Stierkulte manche Ankniipfungen an ihnen fremde Vorstellungen gefallen lassen miissen.
Man wollte sich offenbar die Macht der Stiergétter auch im Jenseits dienstbar machen. Aus
diesem Bestreben heraus wird Totenbuch Kap. g9'? gesagt, daB der Schligel, mit dem der Halte-
pflock des Fahrschiffes eingeschlagen wird, das ,,Bein des Apis‘ sei, wihrend die Riemen aus
der Haut des Mnevis hergestellt sein sollen, und — nach einem Text des MR — sind Vorder-
und Hintertau aus dem Bart des Widders von Andwt und dem Schwanz des ,,groBen Wildstieres*

1 Sethe: Kommentar zu den Pyr. I S. 305f.

2 Beispiele bei Wainwright: The Bullstandards of Egypt JEA XIX S. 45.

3 So wenn er als Verteidiger des Sonnenschiffes mit Apophis kimpft. Mogensen: Glyptothéque Ny
Carlsberg Taf. 103. Zur religidsen Vorstellung vgl. Sethe: Gottinger Totenbuchstudien S. 119.

o
4 Pyr. 4182, W hat: J T:p :
A L
5 Vgl. Junker: Onurislegende. Denkschr. Wien. Ak. Bd. 59, 1/2 S. 142.
6 Wainwright: a.a. O. S. 44. 7 Kees: Totenglauben S. 105.
8 Brugsch: Thesaurus S. 65. 67/68. 9 Kees: a.a. 0. S. 211.

10 Lacau: Notes sur les textes religieuses. Ann. Serv. V. S. 234. Blackman: Some MK religious texts.
AZ. 47 5. 117. 11 Scharfi: AZ. 64 S. 91.

12 Urk. V, 204. Naville: Totenbuch II S. 224. Statt Mnevis hat die Hs. Lb die Himmelskuh M.z wr. 2.



4 I. Einleitung

gefertigt (Urk. V S. 195). Mit einem weiBen Stier, fiir dessen Kult sich im AR Spuren nach-
weisen lassen (s. u. S. 7), identifiziert sich der Tote Totenbuch 6g, 7: ,,Ich bin der weille Stier
an der Spitze des Binsengefildes*. Hier wird dieser Stier zum Herrn des Binsengefildes gemacht,
bekommt also eine ihm urspriinglich fremde Funktion aufgetragen, damit der Mensch auch nach
seinem Tod die Macht der ihm auf Erden erreichbaren Gétter beniitzen kann.

Im ganzen zeigen diese Beispiele, dall der Stier seit frithester Zeit, sei es wegen seiner
Fruchtbarkeit, sei es wegen seiner Stirke, als aulerordentliches Wesen angesehen wurde, das
entweder als Tier eine gewisse Verehrung genoB, wie es die Tatsache der. Stierprozessionen
beweist, oder dessen Eigenschaften auf ein anderes gottliches Wesen iibertragen wurden, um
dessen Macht besonders sinnfillig auszudricken. Vergleichbar damit ist die Bedeutung des
Falkengottes Horus, der durch seine Verbindung mit dem Kénigskult vielerlei Gétter iiberdecken
konnte und dessen Bild auf die Standarte gestellt zum Deutzeichen eines Gottes schlechthin
wurde. Von diesen Grundvorstellungen, wie sie sich aus den altesten Zeugnissen und Resten
frithester Anschauungen aus spiterer Zeit rekonstruieren lassen, leben die beiden Grundideen
von der Fruchtbarkeit und der Kraft des Stieres noch weiter in den historischen Stierkulten.
Teils waren sie die Ankniipfungspunkte fir spitere theologische Spekulationen, teils sind sie
von diesen veridndert und erweitert worden. Erhalten blieben sie aber immer; und sie geben
die Moglichkeit, allein aus dgyptischen Vorstellungen heraus die Entstehung und Entwicklung
der historischen Stierkulte zu verstehen.

An einzelnen Orten nun, zweifellos dort, wo Viehzucht und Ackerbau eine besonders
wichtige Rolle spielten, ging man dariiber hinaus, in Rind und Stier schlechthin ein iiber-
michtiges, verehrungswiirdiges Wesen zu sehen. Die in dieser allgemeinen Haltung liegende
Maéglichkeit verwirklicht sich: Ein einzelnes Tier wird aus dem Kreis seiner Artgenossen heraus-
gehoben und als heiliges Wesen angesehen und verehrt. Erst hier kann man von eigentlichen
Stierkulten reden, d. h. von einer in gewissen Formen ausgedriickten kultischen Verehrung,
deren Objekt ein bestimmter Stier ist. Dieser eigentliche Tierkult hat sich nun wohl nicht aus
der allgemeinen Verehrung heraus entwickelt, so daB er jinger wire als diese; vielmehr ist die
beiden zugrunde liegende Scheu vor der Macht des Tieres hier so stark ausgeprigt, daB sie sich
als kultische Verehrung eines bestimmten Tieres darstellt. Sozusagen eine Mittelstellung zwischen
beiden nehmen die Ernteprozessionen ein, bei denen ein Stier mitgefiihrt wird: Ein einzelnes
Tier wird zwar als Vertreter seiner Gattung wegen deren Macht in den Kult einbezogen, ist aber
noch nicht dessen Objekt, ist noch nicht eigentlich ein géttliches Wesen. Es ist erklarlich, daB
die Géttertiere sich nun auch duBerlich vor den anderen auszeichnen. In der Minprozession
wird ein weiBer Stier mitgefiihrt, Mnevis war schwarz, Apis schwarz-weiB gefleckt, der Month-
stier hatte einen schwarzen Kopf und Nacken und war im iibrigen weiB. Aus diesen Anfingen
erwuchs ein ganzes System heiliger Zeichen, besonders bei Apis, in denen sich gleichsam die aus
der Theologie stammenden Spekulationen sinnfillig ausdriickten. Aus Bildern und Texten
wissen wir, daB es in Agypten neben schwarzem und schwarz-weilem Vieh auch rotes, rot-
geflecktes und gelb-braunes gegeben hat. Ob das schwarze und schwarz-weille besonderen
Seltenheitswert besaB, 146t sich nicht sagen; daB wir unter den heiligen Stieren keinen roten
oder rot-braunen finden (eine mégliche Ausnahme s. u. S. 50 Anm. 1), erklirt sich wohl aus
der Verurteilung dieser Farbe als unheilbringend



I. Einleitung 5

Manethos Nachricht, daB Apis, Mnevis und der Bock von Mendes unter dem Kénig
Kaiechos (II. Dyn.) zu Géttern erklart worden seien!, ist vielleicht damit zu erkliren, daB der
Name dieses Kénigs in der Spatzeit als ,,Stier der Stiere’* aufgefalBt wurde. Dal3 der Kult tat-
sichlich ilter ist, zeigt speziell fiir Apis das Vorkommen seines Bildes auf einem Ostrakon mit
einer Kiinstlervorzeichnung aus einem Grab der I. Dyn. in Sakkara, dann aber auch die Uber-
legung, daB in einer Zeit, in der den Agyptern bereits die anthropomorphe Gaottervorstellung
geldufig war, unméglich ein Tierkult neu eingefiihrt worden sein kann. Vielmehr gehéren
alle Tierkulte, ob wir sie so weit verfolgen kénnen oder nicht, sofern sie nicht auf spitere Kult-
iibertragungen zuriickgehen (wie die Verehrung des Apis in verschiedenen Serapeen), ein und
derselben religionsgeschichtlichen Entwicklungsstufe an, die wir historisch nicht mehr zu er-
fassen vermégen. Das Begrabnis in Badari (s. 0. 5. 1) macht ja eine Form des Tierkultes bereits
fiir diese Zeit wahrscheinlich; und andere Tierkulte kénnen nicht wesentlich jiinger sein. Die
Uberlieferung Manethos, der iibrigens andere widersprechen?, kann fiir uns nicht mehr besagen,
als daB man die Entstehung des Tierkultes zu seiner Zeit zu den fast sagenhaften Herrschern
der ersten geschichtlichen Zeit hinaufverlegte.

Der Kult einzelner Tiere ist fiir Agypten charakteristisch und bildet einen der grundsitz-
lichen Unterschiede zum Totemismus3. Erst die Spitzeit erstreckte eine gewisse Verchrung
auf die ganze Tiergattung; aber auch da bleibt ein nie verwischter Unterschied zwischen den
Tiergéttern und den anderen Tieren.

Ganz zu trennen von den Stierkulten sind die Stieropfer. Sie gehéren als Speiseopfer zu
ganz anderen religigsen Vorstellungen. Sie werden als Nahrung dem Gott oder dem Toten
dargebracht. Fir uns liegen hier unvereinbare Widerspriiche in der Heilighaltung gewisser
Tiere einsereits und in ihrer Schlachtung andererseits, die sich nur aus ihrer Entstehung aus
verschiedenen Gedankengingen heraus verstehen lassen: Hier die Verchrung des durch be-
sondere Kraft und Fruchtbarkeit ausgezeichneten Tieres, dort das Schlachten und Essen des-
selben Tieres, wie es an sich ganz natiirlich zur Lebenshaltung eines Bauernvolkes pafit. Das
Speiseopfer nun, wie die meisten agyptischen Ritualhandlungen aus den Bediirfnissen und
Handlungen des taglichen Lebens erwachsen, wird schon friih von einer ganz bestimmten Sym-
bolik umrankt und zeigt damit etwas fiir Agypten Typisches, die Neigung, kultische Hand-
lungen dadurch mythologisch zu untermalen und auszudeuten, daB man mit ihnen aus ganz
anderen religiésen Vorstellungen stammende Dinge verkniipft!. In diesem Falle sind es Gedanken

Ausdruck dmoféwoig fir die rituelle Bestattung der Stiere verfiihrte dazu, in ihnen erst nach dem Tod ,,Gétter*,
vorher nur ,,heilige Tiere‘* zu sehen (z. B. Wilcken: Arch. f. Papyrusforschung 111 S. 393f.). Das wird aber allein
schon durch die Stelle bei Manetho widerlegt. Fiir den Agypter besteht kein Unterschied zwischen einem Gott
und einem heiligen Tier (z. B. werden auch die lebenden Stiere ,,groBer Gott* genannt!). Erst Griechen konnten
ihn hineinlegen. Nur ihre Herkunft aus primitiverer religionsgeschichtlicher Schicht lieB die Stiere als heilige Tiere
hoherstehender Gotter erscheinen (s. u. S. 58). Das ist aber auch in geschichtlicher Zeit nur ein Rang-, kein
Wesensunterschied; sie sind gleichsam di minores in der Theologie. Wenn hier von ,heiligen Tieren'* geredet
wird, so soll das keineswegs einen Gegensatz zu Géttern — in griechischem Sinne — bedeuten.

2 Aelian XI, 10 (= Fontes S. 424) sagt, Menes habe den Apiskult eingefiihrt. Andere Nachrichten:
Hopfner: Tierkult S. 86.

3 Junker-Delaporte: Volker des antiken Orients S. 33f. 4 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 315.



6 I. Einleitung

des Osiriskreises, die das Speiseopfer in ihren Bereich ziehen: Das Opfertier wird zu Seth, der
zur Strafe fiir die Ermordung des Osiris geschlachtet und zerstiickelt wird. Diese sekundire
Opfersymbolik finden wir bereits in den Pyr. (z. B. Spr. 543. 580); und sie umrankt die Vor-
stellungen vom Opfer spiterhin so vollstindig, daB mit dem Brandopfer, das sich erst verhiltnis-
miBig spit in Agypten nachweisen 14Bt!, der Gedanke an das Opfer zur Speisung der Gotter
zuriicktritt hinter der Vorstellung vom vollstindigen Vernichten des Gotterfeindes durch Feuer?.
— Fiir uns ist die Tatsache wichtig, daBB Stieropfer und Stierverehrung in ganz verschiedenen
Anschauungen wurzeln und sich im Laufe ihrer Entwicklung auch nicht iiberschneiden oder
vereinigen.

Stellt man die Orte zusammen, an denen in Agypten Stiere verehrt worden sind, so fillt
sofort ein wichtiger Unterschied auf: Teils hat in dem Gau, in dem sie verehrt wurden, ihr Bild
als Gauzeichen gedient, teils stehen sie urspriinglich in keinem Zusammenhang mit dem Gau-
gott oder -zeichen. Das letztere trifft fiir die bekannten Kulte des Apis im mempbhitischen, des
Mnevis im heliopolitanischen und des Monthstieres im thebanischen Gau zu, wihrend die Gaue
mit Stieren als Gauzeichen ausnahmslos im Delta liegen. Es sind folgende:

6. Gau, Xois. Gauzeichen: mﬁ,
10. Gau, Athribis. Gauzeichen: ﬁ,

11. Gau, Leontopolis. Gauzeichen: @

Aufler diesen gab es im Delta noch eine ganze Reihe anderer Stierkulte, fir die unser Material
freilich meist sehr gering ist. Im folgenden soll das Wichtigste iiber sie zusammengestellt werden.

Der Stier des 6. Gaues, der sogenannte Gebirgsstier, fithrt in einem alten Text den Namen
% o %Iw{ﬁf-ws. Besser unterrichtet sind wir {iber den Stier des 10. Gaues, Km-wr
,,Dc:é?oﬂe Schwarze®, der sich auch noch in geschichtlicher Zeit fassen ldBt (s. u. S. 8 und 32f.).

Fir den Stier des 11. Gaues laBit sich aus der urspriinglichen Schreibung des ihm bei-
gegebenen Zeichens, wie sie im AR é&fters vorkommt, spéter aber durch das Zeichen (3 ersetzt
ist, die eigentliche Bedeutung des Kultes erschlieBen. Auf einem Reliefbruchstiick aus der
Weltkammer des Sonnenheiligtums des Neuserre, auf dem Teile der Gauprozession erhalten
sind, marschiert der 11. unteridgyptische Gau zwischen dem 12. und 10. mit dem Gauzeichen

1 Erman: Religion der Agypter 1934 S. 177.

2 Junker: Schlacht- und Brandopfer im Tempelkult der Spitzeit AZ 48 S. 69ff.

3 Sethe: Urgeschichte S. 152. Der Name hingt wohl mit Aif-# ,,Gebirge* zusammen; deshalb kann er

fiir die Siedlungsgeschichte des Deltas wichtig werden, da der 6. Gau ja mitten im Flachland des Deltas liegt.
4 Unverdffentlicht; jetzt in Kairo. Ich bin Herrn Prof. Kees fiir die Uberlassung zu groBem Dank ver-

pflichtet. — Ebenso wird das Gauzeichen im Totentempel des Sahure (Borchardt: Grabdenkmal des Sahure II

Blatt 31) und in Sagqara geschrieben, Davies: The Mastaba of Ptahhetep and Akhethetep 11 Taf. X. Davies

(S. 27) liest das Zeichen ﬁ und stellt es dem ) des Stieres im 6. Gau gleich. Die deutliche Zeichnung im Sonnen-

heiligtum liBt aber keinen Zweifel, daB der Gegenstand ein' Feuersteinmesser darstellt, und die Reihenfolge der

Gaue dort zwingt eindeutig dazu, diesen Gau mit dem spiter 3 % geschriebenen zu identifizieren. Der Stier

des 6. Gaues hat auch im Sonnenheiligtum ein A vor sich.



1. Einleitung 7

auf dem Kopf, das diese Form hat: . Vor dem Stier befindet sich als Lesezeichen des Na-
menseinFeuersteinmesser, dasspiter durch das Zeichen (3 ersetzt ist. Beide Zeichen haben
die Lesung As6. Die Bedeutung geht aus dem ilteren Zeichen klar hervor: AHdé-w , der Ge-
schlachtete''l. Wir haben hier also einen Stierkult vor uns, dessen Charakter sich wesentlich
von dem der anderen Kulte unterscheidet. Thm liegt der Mythus von einem getdteten Stiergott
zugrunde, der dort verehrt wurde; tber Einzelheiten 1Bt sich natiirlich nichts aussagen. Aber
eine kulttopographische Eigentimlichkeit, die besonders in den Texten der Spatzeit eine groBe
Rolle spielt, 1aBt sich wohl mit Hilfe dieses Mythus erkliren. In den Gauprozessionen der
Ptolemiertempel erscheint gerade der 11. Gau als eine verfehmte, vernichtungswiirdige Stitte,
weil dort, wie die Spitzeit glaubte, Osiris ermordet worden sei. So erscheint ein Kaiser als
Harendotes, der den 11. Gau zerstért und seine Bewohner ausgerottet hat: , Busiris und Abydos,
die Gaue des Osiris, jauchzen; (aber) die Stidte (... des Feindes o. 4.) sind als wiiren sie nicht
gewesen''%. Busiris, die Heimat des Osiris, liegt ja im nordwestlichen Nachbargau des Leonto-
polites; da ist es sehr wahrscheinlich, daB sich der Mythus vom getiteten Kénig Osiris mit dem
vom geschlachteten Stiergott vermischte und ersterer den zweiten, der weniger geeignet war,
tiber seine lokale Begrenztheit hinauszuwachsen, iiberlagert und in sich aufgenommen hat. Nach
einer Version soll auch: Osiris von Seth zerstiickelt worden sein, Vielleicht entstammt diese
Variante der Verbindung mit dem Mythus vom Stiergott, zumal in den Choiakfesttexten von
Dendera (Z. 88/8g) bei den Mysterien dieses Gaues gerade das Zerstiickeln eine groBe Rolle
spielt. Aus spiterer Zeit kennen wir in diesem Gau in der Stadt Sdu (= Horbet®) einen Stierkult,
der freilich an diesen alten Mythus keine Erinnerung bewahrt zu haben scheint®.

AuBer diesen Stierkulten, die sich genau lokalisieren lassen, begegnen uns im Delta noch
andere, bei denen das nur in beschrinktem MaBe moglich ist. Auf einem Bruchstiick der An-
nalen des AR aus der Zeit des Sahure® wird ein ,,weiller Stier*, £3 /d, genannt; auf ihn bezieht
sich vielleicht der Titel ﬂ%’mi Stab (= Wirter) des weillen Stieres’, der im AR seit der III.
Dyn. vorkommt, manchmal in Verbindung mit dem gleichartigen Titel , Wirter des Apis‘®.
Die Heimat dieses Stieres 10t sich nicht genau feststellen. Da die Stiftungen des Sahure meist
fir unteragyptische Gottheiten gemacht sind, ist sie am ehesten im Delta zu suchen, wofiir auch
das Zusammentreffen der Titel mdw £3 kd und mdw Hp spricht.

Wenig wissen wir von einem Stier namens Mr#, der seit dem AR bekannt ist; der Name
o~ i
e ) ; e 8 43 e
lautet vielleicht nach der Schreibung %Q‘Q und %5 — % 43 mrk-w in der Bedeutung
nder gesalbte Stier'. Er begegnet in der Titulatur der Kéniginnen, besonders der VI. Dyn.,

1 Vgl. Warterbuch 111, 168, die noch spiter belegten Worte ¢ , schlachten* und kb . f ,,Messer.

2 Bénédite: Philae S. 117. Ahnlich Edfu I 332. 3 Brugsch: Dict. géogr. S. Bosff.

4 Siehe u. S. 33. — Wainwright: The Bullstandards of Egypt JEA XIX S. 42ff. hat versucht, die Rinder-
standarten des Deltas als Symbole eines Wettergottes zu erkliren nach Analogie besonders kleinasiatischer
Wettergétter, die in einem Stier verkorpert sind. Dabei deutet er z. B. das dem Stier des 11. Gaues beigegebene
Zeichen (3 als Meteorit usw. Gerade aber fiir die Stiere als Wettergotter haben wir an den historischen Stier-
kulten Agyptens keine Anhaltspunkte. 5 Urk. I, 245.

6 Zuerst auf der Statue des Sepa (III. Dyn.) Weill: Monuments des II. et III. Dyn. égypt. S.258.
mdw k3 hd und mdw Hp zusammen z. B. Grébaut-Maspero: Le Musée‘e‘gypn I S. 19 Taf. 21. Uber den Titel
mdw Hp s.u.S. 14. 7 Junker: Vorberichte Gizeh 1927 S. 107. 8 Bénédite: Philae S. 117.



8 I. Einleitung

die sich mehrfach ,, Tochter des M7rA-Stieres'' nennen!. In der Spatzeit wird dieser Titel wieder
aufgenommen, so von dem Gottesweib “nf-&-n-Nfr-#6-" (XXVI. Dyn.)® und von Arsinoe IL.2
Seine Heimat 1408t sich ziemlich genau erschlieBen. Er wird nicht nur stets unter unteragyp-
tischen Géttern genannt!, sondern heiBt einmal geradezu ,,Herr von Athribis*®. In der Spitzeit
erscheint er, wie alle unterigyptischen Stiergétter (s. u. S. 32f.), als Osiris®. In Karnak wird
Osiris unmittelbar hintereinander Km-wr, der der eigentliche Herr des Gaues von Athribis war,
und MrhA-Stier genannt’. Diese beiden Stiere werden nun zusammen in die Augensagen ein-
bezogen. Die Formel dafiir lautet: ,,Km-w» in seinem Auge, der Mr#-Stier in seiner Barke‘®.
,,Im Auge® befindlich kann sich sowohl auf den Gott des rechten wie des linken Auges be-
zichen®; der Name ,,der in seiner Barke eignet eigentlich dem Sonnengott!®. Trotzdem méchte
ich glauben, daB eher an das linke, das Mondauge gedacht ist, wenigstens urspriinglich, wobei
dann mit der Barke die Nachtbarke gemeint sein miiite; denn einmal (in Karnak) ist die Formel
auf Osiris bezogen (,,Du bist der Kwm-wr" usw.), der nach heliopolitanischer Auffassung als
Partner des Re die Herrschaft iiber den Nachthimmel bekommt, also dem Mond und dem linken
Auge gleichgesetzt erscheint™; wir wissen ja auch, daB der Km-wr als Osiris galt (s. u. S. 32).
So ergibt sich aus der Uberschneidung der Augensagen mit dem Osiriskult folgerichtig
die Auffassung vom Stier als dem linken Auge. Dafiir spricht auch der Zusatz, den wir in Me-
damud und Edfu treffen: ,,Der die Augen 6ffnet und den Schlafenden?® rettet, der wachsam,
der frei von Schlaf ist”. Das deutet doch am wahrscheinlichsten auf den Mond. Ist so die Deu-
tung auf den Mond als Ausgangspunkt wahrscheinlich, so zeigt der Text in Karnak, der vom
Km-wr ,in seinen beiden Augen' spricht, dal man diesen verstindlichen Ausgangspunkt
nicht durchweg beibehielt. Welcher Zeit diese Vorstellungen angehéren und ob ihnen eine be-
sondere ortliche Uberlieferung der Augensagen zugrunde liegt, 1Bt sich nicht sagen. Maéglicher-
weise konnen wir aber ein Weiterwirken erkennen: Der in / - #-/mn (= Toukh el Malaq ? sidlich
von Athribis) verehrte Schu, der seinerseits mit Horus verschmolzen in die Augensagen Ein-
gang fand®®, wird, wohl unter dem EinfluB des gleichfalls als Himmelsauge geltenden Stieres
im nahen Athribis, auch bisweilen stierképfig dargestellt, wie ihn eine Kairiner Statuette zeigt!$.

1 Z. B. 'nf-$-n-Mrj-R'. de Rougé: Recherches S. 128 (= Bibl. égypt. T. 26).

2 Legrain: Statues et Statuettes 111 42205. 3 Urk. II, 72.
4 Naville: Festival hall of Osorkon II. Taf. VII unten.
5 Mariette: Abydos I Taf. 52 Z. 26. 6 Bénédite: Philae S. 117.

7 Legrain: Le temple d'Osiris 4 Karnak. Rec. Trav. 23 S. 74 (Ptol.).
8 Médamoud, inscr. I11, 2. S. g9. Legrain: a. a. O. S. 74. Brugsch: Dict. géogr. S. 1388 (Edfu); der Text
in Karnak hat: ,,in seinen beiden Augen® und der in Edfu bringt statt des Namens Mrh: chﬁ; ob

; Y T — A\
da eine Verwechslung mit dem #orus-mr-t7 in Horbet, nordéstlich von Athribis, vorliegt ?

9 Schu-Onuris im rechten Auge: Junker: Onurislegende S. 58. Hathor-Tefnut im linken: ebda S. 166 ff.
10 Worterbuch I S. 271. 11 Kees: Totenglauben S. 211.

12 Medamud: e ; Edfu: e J «<=> Junker: Onurislegende S. 45 hilt auch ,,blind* fiir méglich.
Nach dem Zusammen_h:;g erscheint r;;_.,schlat'end“ am ungezwungensten. Drioton (Médamoud, inscr. IV,
2 5. 9) will den Namen einer Augenkrankheit darin sehen und folgert daraus, daB der Stier auch Heilgott ge-
wesen sei. Einwandfrei 1Bt sich die Bedeutung des Wortes nicht kliren.

13 Junker: Onurislegende S. 59ff. 14 Daressy: Ann Serv. XVII S. 45.



I. Einleitung 9

Noch ein anderer Stier begegnet ebenfalls in der Kénigintitulatur des AR, dessen Name

.. . e . . S S .
einmal im Titel der Kénigin M#s-"nk ausgeschrieben erscheint: &@ = '~ "7, Der Miinn-
liche in seiner Art“t. Nur mit dem Zeichen geschrieben kommt er bei der Mutter
des Chefren und ihrer Tochter® und bei der Konigin Sescheschet vor®. Wenn sich die

Kénigin ,,Prophetin des 773j-sp-f-Stieres nennt, gab zweifellos der Charakter des Stieres als
Fruchtbarkeitsgott AnlaB zu diesem Verhiltnis. Ein ganz paralleler Fall aus junger Zeit ist die Prie-
sterschaft der Arsinoe beim Bock von Mendes?. Diesem Rang der Kénigin liegt der Gedanke an den
gottlichen Ursprung des Kénigs zugrunde. Sollte der Kénig tatsichlich ein Sohn der Gétter sein,
so mubBte die Kéniginmutter ihn auch von einem Gott empfangen haben; und es erscheint so ganz
folgerichtig, daB gerade die tierischen Fruchtbarkeitsgétter diese Rolle des Vaters tibernehmen.
Das entspricht ja gerade ihrer zeugungskriftigen Natur. So erzeugt der Bock von Mendes Ramses
I1.5, und Ptolemius II. heiBt ,,Der gottliche Same des Widders*®. Bei Apis werden wir dhn-
liche Vorstellungen antreffen (s. u. S. 24f.). Hierher gehért auch die Benennung der Kénigin
als ,, Tochter des Mr4-Stieres und des Kénigs als ,,Sohn des groBen Wildstieres''. Das kralB
Naturalistische und Deutliche dieses Gedankens spricht fiir sein hohes Alter, und es ist vielleicht
bezeichnend, daB wir diese Titel nach dem AR erst in der Ramessidenzeit wieder antreffen. —
Die Heimat des 73j-sp-f-Stieres scheint ebenfalls Unterigypten zu sein; das zeigt das Zu-
sammentreffen dieses Titels mit dem einer ,,Prophetin des Thot** und das auf die Standarte

gestellte Bild des Stieres, wie es nur fiir Unterdgypten vorkommt.

SchlieBlich erscheint noch ein Stier, %3} %= @1 D?'D__; g ,»GroBer Stier an der Spitze
von Stp-¢“, als dessen Prophet sich der Zwerg Seneb bezeichnet”. DaB er ebenfalls nach Unter-
dgypten gehort, macht sein Auftreten zwischen unterdgyptischen Titeln wahrscheinlich. Ob
aber Seneb tatsichlich diesen Titel mit Recht fithrt, ist mehr als zweifelhaft; legt er sich doch
auch den Titel eines ,,Propheten des M7#4-Stieres‘ zu, der den Verdacht an eine grolisprecherische
Aneignung alter Kénigintitel nahelegt.

Fiir die meisten dieser Stiere ist damit unser Material erschopft. Was wir sonst noch iiber
einige von ihnen sagen konnen, wird unten S. 32ff. in anderem Zusammenhang behandelt. Ge-
nauere Kenntnis haben wir nur iiber Kult und Theologie des Apis von Memphis und Mnevis
von Heliopolis.

Kiirzer kénnen wir uns bei der Betrachtung der oberigyptischen Stierkulte fassen. Ab-
gesehen von dem in der Minprozession mitgefiithrten weiBen Stier, der nach seiner Stellung im
Kult nicht zu den eigentlichen Stiergéttern gezihlt werden kann (s. 0. S. 1), und dem theba-
nischen Monthstier, dessen Kult unten Abschnitt IV ausfithrlich besprochen wird, treffen wir
nur im 14. Gau (Kusae) auf die Spuren eines alten Stierkultes: Auf einer Léidener Stele erscheing

ein %Uél cl?@ ,,Stier, Herr von K3§38, und auf einen Stierkult deutet wohl auch die

1 Mariette: Mastaba D 5. 2 Daressy: Ann. Serv. X S. 46.

3 Quibell: Excavations at Sagqara 19o7/o8 Taf. 54. Vgl. Orientalia V (i936) S. 381.

4 Mendesstele, Urk. II, 39f. 5 Stele Ramses II. in Abu Simbel. LD III 194 Z. 3f.

6 Urk. 11, 34 Z. 1. 7 Junker: Vorberichte Gizeh 1927 S. 107. Vielleicht leitet er die Berechti-

gung zur Fithrung dieser Titel davon her, daB er eine ,,Kénigsverwandte'* zur Frau hatte.
8 Spiegelberg: AZ 44 S.99 Anm.
UAe XIII: Otto



10 1. Einleitung

Gestalt des Bata im Marchen von den zwei Briidern. DaB Bata dort einmal ,,Stier der Neun-
heit* genannt wird!, besagt wenig; denn dieses Beiwort eignet auch anderen Géttern, die nichts
mit einem Stier zu tun haben. Wichtiger ist der Zug, dal3 der getétete und geheimnisvoll wieder-
belebte Bata die Gestalt eines heiligen Stieres annimmt®. Diese Wiederbelebung durch fremde
Hilfe (hier durch den Bruder Anubis), nicht aus eigener Kraft, ist eine typisch dgyptische An-
schauung, die sich ja auch in der Osirislegende findet. Viel kann man freilich aus dem Mirchen
fiir den zu erschlieBenden Stierkult nicht herauslesen. Es haben sich hier ganz verschiedenartige,
mirchenhafte Ziige verwoben. Maéglicherweise liegt eine dhnliche Sage von einem getdteten
Stiergott zugrunde, wie sie sich fiir den Kult des /$4-Stieres im 11. unterdgyptischen Gau er-
schlieBen lieB. Freilich ist damit zu rechnen, daf die Erzihlung in der uns vorliegenden Gestalt
stark von der Osirissage beeinflult ist. Besonders die posthume Zeugung eines Sohnes und
Richers, indem ein Splitter der Perseabdume, in die Bata sich verwandelt hat, der Frau in den
Mund dringt und sie dadurch schwanger wird, weist deutlich auf das Vorbild: Die posthume
Zeugung des Horus als Sohn und Racher des Osiris.

Wodurch ist nun die Verschiedenheit zu erkliren, daB in manchen Gauen die Stiergétter
die Gaustandarte bildeten, wihrend sie in anderen nichts mit ihr zu tun haben? An einen zeit-
lichen Unterschied, daB etwa die Stierkulte als Gaustandarten ilter seien als die anderen, ist nicht
zu denken: Die Tierkulte miissen derselben religiésen Schicht angehéren. Der Unterschied
kann nur durch den verschieden groen EinfluB, die verschiedene religionspolitische Bedeutung
erklirt werden, die sie in der vorauszusetzenden Epoche der Gaubildung innerhalb ihres Gebietes
gehabt haben. Die einen bildeten kraft ihrer schon bestehenden Macht gleichsam den Kristalli-
sationspunkt, um den herum sich der Gau schloB und der ihm als duBeres Zeichen sein eigenes
Bild mitgab, wihrend die anderen in demselben Prozeli die Rolle der Schwicheren spielten,
von einem stirkeren Kulte ihres Gebietes aiberlagert wurden. Das erklirt auch ganz zwanglos,
wieso die Stierstandarten gerade im Delta zu finden sind. Hier in einem vorwiegend Viehzucht
treibenden Gebiet besaBen Stierkulte von vornherein eine ganz andere Bedeutung als in Ober-
dgypten®. Dazu kommt noch etwas anderes: Die dgyptischen Gaue sind nicht alle in derselben
geschichtlichen Epoche entstanden; einige lassen sich als jingere, oft kiinstliche Schépfungen
nachweisen, z. B. der memphitische Gau. Und zwar fand diese Griindung zu einer Zeit statt,
als bereits die anthromorphe Gottesvorstellung {iberwog. So hatte Apis schon aus diesem Grunde

1 Pap. d’Orbiney 9, 4. 2 ebda 14, 4ff.

3 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 10. So erklirt sich die Sachlage am ungezwungensten. Von einer
totemistischen Verkniipfung zwischen Gau und Stier ist nichts zu spiiren; ein Stiertotem als mythischen Vorfahren
einer Bevilkerungsgruppe (eines Gaues) gibt es nicht. Uberhaupt 1Bt sich eine Verbindung zwischen Stierkult
und sozialer Struktur (ein grundlegendes Kennzeichen von Totemismus) nirgends in Agypten feststellen. DaB
viele Stierkulte, und gerade die bekanntesten, keine Gaustandarten bildeten, zeigt doch ganz deutlich, daB
zwischen der politischen Sphire und der religiosen urspriinglich kein Zusammenhang bestand. (Etwas anderes
ist es, daB politische Faktoren auch auf die geschichtliche Entwicklung und namentlich die Theologie der Stier-
kulte EinfluB gewinnen). Zum Totemismus im eigentlichen Sinne vgl. d. v. Leeuw: Phiinomenologie der Religion
S. 61ff. So ist es auch abzulehnen, daB alle agyptischen Stierkulte einem im mittleren Delta ansassigen Clan ent-
stammen (Newberry: Agypten als Feld fiir anthropologische Forschung, AO 27, 1 S. 18). Schon die Gaustan-
darten des Deltas differieren ja untereinander; und wie sollte die Verteilung der Kulte von einem Zentrum aus
iiber Unter- und Oberagypten erfolgt sein ?



II. Apis — Kult 11

keine Aussicht, die Gaustandarte zu bilden; in diesem Fall ist iiberhaupt kein Gétterbild ver-

wendet worden, sondern der Name der Festungl.

II. Apis
a) Kult

Den Namen Ap brachte Erman?® wegen des pkr» Hp ,, Laufen des Apis" und wegen seines
Laufes beim Opfertanz (s. u.) mit dem Stamm /4p ,laufen* zusammen und erklirte ihn deshalb

als Appellativum ,,der Laufer*. Das sehr hiufige Determinativ wire wegen des Gleich-
klanges mit dem Namen des Horussohnes Hapiﬁ%% von diesem iibernommen. Eine

andere Erklirung hat neuerdings Sethe® gegeben. Er bringt den Namen mit dem einer im AR
vorkommenden Entenart, #p (alt Zjp), zusammen?. Diese Entenart wire durch besondere Zeu-
gungskraft ausgezeichnet. So bezieht er auch die Stelle Pyr. 1313¢, wo der Phallus des Toten
dem Hp geweiht ist, nicht wie es meist geschieht auf Apis, sondern auf eben jene Ente. Der
Name Apis bedeutete also nichts anderes als Ap-Erpel. In diesem Falle bestinde das Deter-
minativ%tnatﬁr]ich zu Recht.

DaB Manethos Nachricht von der Einfithrung des Apiskultes unter Kaiechos nicht richtig
ist, war schon oben gesagt. Den Beweis bringt ein Bild auf einem Ostrakon mit einer Kiinstler-
vorzeichnung aus der I. Dyn.®. Dieses Bild zeigt bereits die fiir Apis charakteristischen Flecken,
wie sie in gut ausgefithrten Schriftzeichen, Bildern und Bronzen unverindert bis in die rémische
Kaiserzeit wiederkehren®: Ein weiBes Dreieck auf der Stirn, ein mondsichelférmiger Fleck auf
den Flanken, ein Adler auf dem Nacken usw. Den Flecken auf der Stirn zeigen auch die er-
haltenen Apismumien, bei denen er mit anderem Stoff in die Bandagen eingelegt ist”. Ur-
spriinglich handelt es sich natiirlich um einen schwarzen Stier mit weiBen Flecken, deren Form
ihn von anderen Tieren unterschied. Dem deutelnden Sinn des Agypters ist es angemessen,
spiter diesen Formen eine besondere Bedeutung unterzuschieben, sie gewissermalien als Symbole
der in Apis verkérperten Gétter zu erkliren, wovon antike Autoren einiges iberliefert haben;
freilich sind ihre Angaben nicht einheitlich und schwanken in der Zahl der Kennzeichen®.

Eine der wenigen Angaben iiber den Kult im AR ist uns auf dem Palermostein erhalten:
Das phrr Hp, das , Laufen des Apis'; zuerst recto 3, 4 aus der Zeit der II. Dyn. Uber die Be-
deutung dieser Zeremonie ist dort freilich nichts gesagt; aber man wird annehmen diirfen, daB

1 Sethe: Urgeschichte S. 33.

2 Erman: Beitrige zur agyptischen Religion. Sitz. PreuB. Ak. 45 1916 S. 1151.

3 Sethe: Zur Geschichte der Einbalsamierung bei den Agyptern. Sitz. PreuB. Ak. 1934 S.13.

4 Montet: Scénes de la vie privée. S. 143.

5 Ich verdanke die Mitteilung Herrn Prof. v. Bissing, vgl. o. S. 5.

6 Mariette: Renseignement S. 152 aus der XVIII. Dyn. Ebenso Gunn: The inscribed sarcophagi in the
Serapeum. Ann. Serv. 26 S. 84. XXVI. Dyn. Petrie: Two hieroglyphical papyri from Tanis Taf. X fragm. 16.
Auch auf einer Apisdarstellung auf einer Miinze hadrianischer Zeit aus Alexandria ist die Mondsichel noch vor-
handen; Poole: Catalogue of the coins of Alexandria S. 95.

7 Z. B. British Museum. A guide to the fourth, fifth and sixth eg. rooms 1922 S. 32.

8 Vgl. Hopfner: Tierkult S, 78.



12 II. Apis

es sich urspriinglich um einen Umzug iiber die Felder zur Gewihrleistung der Fruchtbarkeit
handelt!. Doch kann man aus den Erwihnungen auf dem Palermostein noch zweierlei schlieBen:
Erstens, daB das Fest sich in gewissen Zeitabstinden wiederholte:

r. 3, 12 Kg. V: Erscheinen des Kénigs von U.A. 1. Mal phrr Hp,

r. 4,4 Kg. Ntrn: Erscheinen des Konigs von O. und U.A. phrr Hp,

r. 4, 10 Kg. Ntrn: Erscheinen des Kénigs von U.A. 2. Mal phrr Hp.

Urk. 1, 237 Kg. Né-m3 -#: Erscheinen des Konigs von O.A. 4. Mal phrr Hp.
So liegen aus der Zeit des Konigs Ntrn zwei Erwihnungen dieses Festes vor, die durch einen
Zeitraum von sechs Jahren getrennt sind. Ob diese Zeitspanne allgemeine Giltigkeit besaB,
kénnen wir nicht nachpriifen, da aus anderen Regierungen nie mehr als eine Erwdhnung erhalten
ist. Wenn nun dieses Fest urspriinglich die Bedeutung eines landwirtschaftlichen Fruchtbar-
keitsfestes hatte, bei dem man eine jihrliche Wiederholung erwarten muB, beruhte diese zeitliche
Regelung, wie sie sich vom Palermostein ableiten 14Bt, auf einer sekundiren Umdeutung des
Festes, die zunichst unerklart bleibt.

Aber noch eine andere Tatsache it sich dieser listenartigen Aufzahlung entnehmen, die
ebenfalls auf eine nicht urspriingliche Erweiterung des Festes hindeutet: r. 3, 12 und 4, 10 folgt
das phrr Hp dem , Erscheinen des Kénigs von Unterigypten®, r. 4, 4 dem des Kénigs von Ober-
und Unteragypten, Urk. I, 237 dem des Kénigs von Oberiigypten. DaB die Erscheinungsfeste
des Konigs mit den in derselben Spalte erwihnten Zeremonien zusammenhangen, geht besonders
aus Stellen wie r. 5, 8 hervor, wo zum ,,Erscheinen des Kénigs von Oberigypten'* und ,,Er-
scheinen des Kénigs von Unterigypten‘ das ,,Vereinigen der beiden Linder* und der ,,Lauf
um die Mauer* hinzutritt (ahnlich verso 1, 2 und Urk. I, 239). Das zeigt, daB das Erscheinungs-
fest des Konigs das alte landwirtschaftliche p4r» Hp ganz in seinen Bereich gezogen hatte und
so dieses anscheinend nur noch gefeiert wurde, wenn jenes in Memphis stattfand. Daraus wiirde
sich dann auch die sonst unverstindliche zeitliche Ansetzung des Apisfestes erkliren. Im ganzen
zeigen diese Angaben, daB das alte Apisfest bereits in dieser Zeit in seiner urspriinglichen Be-
deutung abgeschwicht war und nur noch in Verbindung mit dem kéniglichen Fest gefeiert
wurde.

Anscheinend trat die urspriingliche Bedeutung immer mehr zuriick. Es blieb nur noch
ein ganz allgemeiner Charakter eines Fruchtbarkeitsfestes, der es gestattete, daB das phrr Hp
in Verbindung mit einem Kénigsfest im NR in einer neuen Form erscheint. Es findet sich nim-
lich auf verschiedenen Darstellungen des Opfertanzes. Zum ersten Male auf einem Relief der
Hatschepsut aus Karnak liuft neben der Kénigin bei der »Weihung des Feldes‘ ein Stier her,
durch die Beischrift als Apis erwiesen®. Uberblickt man die Reihe dieser Darstellungen, so zeigt
sich, daB der Stier auch sowohl beim Ruder- wie beim Vasenlauf auftritt®. Da das aber nur
bisweilen der Fall ist, keinen notwendigen Bestandteil der Opfertanzszenen bildet, ist es klar,
dab es sich um die Verbindung zweier urspriinglich getrennter Zeremonien handelt. Verbindet

1 Kees: Apotheosis by Drowning. Studies presented to Griffith. S. 405. Vielleicht ist das Urk. I, 20
erwahnte Fest des Apis mit diesem identisch.

2 Lacau: Sur un des blocs de la reine (u@O] Ann. Serv. 26 S. 131. 135ff.

3 Ruderlauf: Méller: AZ 39 Taf. IV. Edfu II, 49/s0. Taf. 40f. Vasenlauf: LD III, 143d. Kom Ombo II, 18o.



Kult I3

das phrr Hp mit der ,,Weihung des Feldes' eine gewisse innere Verwandtschaft, so konnte beim
Vasenlauf das Wort 44/ w (aus der Formel @“ﬁ%m) als Bezeichnung des Nils inter-
pretiert werden, zu dem Apis teils als Fruchtmeitsgo}’:’,ﬁteils wegen der Namensihnlichkeit
(Hp und H pj) Beziehungen hat; und so konnte das p/r» Hp auch hier mit einer gewissen Berech-
tigung eindringen. DaB es auch beim Ruderlaufsich findet, beruht wohlz. T. auf Analogie, z. T. auf
einem Wortspiel zwischen 355 EE‘ ? ,Bringen des Ap-t-Gerites' und #¢-¢ Hp ,,Bringen des
Apis“l, Alle diese Darstellungen verraten das Bestreben, das alte Fest mit verwandten Zere-
monien zu verbinden und es mit seinem urspriinglichen Sinn in neuen Formen weiterzufiihren.

Auf dieser Umdeutung beruht eine andere, die sich von der urspriinglichen Bedeutung des
phrr Hp nun ganz entfernt hat und in der sich das Bestreben einer nach riickwirts blickenden
Zeit offenbart, unverstandene Zeremonien weiter zu erhalten, und zwar mit einer fiir die dgyptische
Spitzeit typischen Hinwendung zum Osiriskult. Auf Sargen saitischer Zeit finden sich Darstellun-
gen, die den laufenden Apis mit einer Mumie auf dem Riicken zeigen. Diese Titigkeit nennen die
Beischriften prr Hp und als Ziel wird HLSJ (= Grab) angegeben, dessen Darstellung einen
Grabeingang mit Pyramide dariiber zeigt, wie es aus Grabbildern der XIX. Dyn. bekannt ist®.
Daraus und aus der Tatsache, daB sich die Darstellungen auf den FuBbrettern von Sérgen finden,
kann man die zugrund;z liegende Vorstellung erschliefen, daB niamlich Apis es dem Toten,
der mumifiziert ja nicht laufen kann, erméglichen soll, sich zu seinem Grab mit den Opfergaben
zu begeben. Wie es zu dieser Vorstellung kommt, ist schwer zu sehen. Es scheint, daB man von

den Opfertanzszenen mit Stier ausgehen muB. Dort findet sich einmal die Beischrift: Hj_\

jﬁ’s@ﬂ—ﬂjqf ,,Die Statten durchlaufen mit Apis, die Gottesglieder sammeln“”
Unter den Gottesgliedern sind hier natiirlich die Opfer verstanden; es konnte sich aber auch
auf die Osirisglieder beziechen. Und tatsichlich findet sich auch eine Darstellung, auf der Apis
die Leiche des Osiris trigt®. Damit kommt Apis in eine Verbindung mit Horus, die unten be-
sprochen werden soll. DaB gerade ein Tiergott in seinem Verhiltnis zu Osiris mit Horus gleich-
gesetzt wird, ist kein vereinzelt dastehender Fall. Ganz dhnliche Vorstellungen werden mit dem
Suchoskrokodil verkniipft. Nach einer in Totenbuch Kap. 113 enthaltenen Legende® soll Suchos
die von Isis abgeschnittenen Hiinde des Horus aus dem Nil aufgefischt haben. Diese Tatigkeit
wird dann auf die Osirissage tibertragen, woes die Teile des zerstiickelten Osiris sind, die Suchos als
Horus im Nil sammelt: 4R, mown % OQO 'ﬂ?m:;ﬂbgg:qoﬁ;w%
,»Es kam Horus; er hat die Glieder des Osms aus dem Wasser gebracht an diesem Tage in seiner

Gestalt als Suchos“®. Die Ahnlichkeit der beiden Fille liegt auf der Hand: Bei beiden Tier-
gottern wird die ihrem natiirlichen Charakter entsprechende Titigkeit — der kultische Lauf des

Apis und das Fischen des Krokodils — mittels des mehrdeutigen Terminus ,,Gottesglieder*
auf die Osirissage umgedeutet, in der nun beide als Gestalten des ,,Horus" erscheinen. — So

1 Vgl. Kees: Opfertanz S. 100.

2 Wiedemann: Apis als Totentriger OLZ. 20 Sp. 208ff. Sami Gabra: Un sarcophage de Touna Ann.
Serv. 28 S. 77. 3 Edfu II, s0.

4 Brugsch: Reise nach der Oase el Khargeh Taf. 18. 5 Sethe: Gottinger Totenbuchstudien S. 76.

6 Vgl. Junker: Gotterdekret iiber das Abaton. Denk. Wien. Ak. 56, 4 S. 41ff. Kees: Art. Suchos bei
Pauly-Wissowa RE Sp. 552.



14 11. Apis

hat also die Theologie eine neue Ausdeutung des phrr Hp geschaffen. Von Osiris aus ist dann
die Vorstellung vom Mumientriger Apis auf jeden Toten iibergegangen. Diese letzte Deutung
des phrr Hp gibt iibrigens wieder ein Beispiel fiir das Bestreben, sich die Macht des im Leben
vertrauten Gottes auch im Jenseits nutzbar zu machen.

Fiir den Apiskult im AR kénnen wir nur weniges aus verstreuten Angaben ent-
nehmen. Von einem Heiligtum oder Tempel erfahren wir gar nichts. Wohl aber von einem
Priester des Tieres. Er triagt den Titel Aiﬁ%}, der seit der IV. Dyn. begegnetl. Ur-
spriinglich ist darunter wohl einfach der Pfleger des Tieres zu verstehen®. Doch scheint er
bereits in der IV. Dyn. nicht mehr das tatséichliche Amt eines Tierwiirters zu bezeichnen; denn
er tritt z. B. bei Sufrw-§ -f in Verbindung mit dem doch immerhin hohen Rang eines Sieglers
(Schatzmeisters) des Kénigs auf3. Der Titel scheint also zu einem priesterlichen Titel ohne Amt
geworden zu sein, wenn man nicht annehmen will, daf der Triger seine Laufbahn als mdw Hp
begann und diesen niederen Titel auch spiterhin beibehielt. Ebenso steht es, wenn sein Trager
zugleich ,,Mund aller Leute von Pe' ist}, der auch reiner Ehrentitel war®, Aller tatsich-
lichen Funktionen ist der Titel mdzw Hp aber entkleidet, wenn er noch bei den Gaufiirsten von
Bersche und Siut aus der XI./XII. Dyn. begegnet®.

In den Sedfestbildern im Sonnenheiligtum des Neuserre ist auch der Besuch des Konigs
bei der Kapelle des Apis dargestellt’. Dieser tritt ihm aus der éstlichen Tiir heraus entgegen,
aus der er auch nach seiner feierlichen Inthronisation herausgefiithrt zu werden pflegt, wie wir

aus spiterer Zeit wissen (s. u. S. 17). Im Sonnenheiligtum begegnet auch als Titel eines Apis-

priesters Eﬁ % EB.

In dieser Form also stellt sich der Kult des Apis wihrend des AR dar: Apis lebte in Mem-
phis, hatte ein sich periodisch wiederholendes Fest und einen eigenen Priester; ob er nach seinem
Tode schon feierlich bestattet wurde, 1aBt sich nicht mit Sicherheit sagen. DaB trotz des spir-
lichen Materials die Bedeutung des Apis im AR und frither eine recht betrichtliche war, lehren
u. a. zwei Koniginnennamen, die mit dem Namen des Apis gebildet sind. So heiBt die Mutter

ek .8 N A : : .
des Konigs Athotis i\(\«ﬂﬁ 0 ,,Sangerin ( ?) des Apis‘® und die vermutliche Mutter des Djoser

5 e ,,Die Wahrheit ist zugehorig zu Apis“1®. Geschichtlich verdienen diese Namen
0 = g g p
noch besonderes Interesse, weil sie die Stirke des memphitischen Einflusses bereits in der Thi-
nitenzeit zeigen. Fiir die Bedeutung des Apiskultes spricht auch eine Pyramidenstelle, wo es

1 LD II, 16. 17a. Vgl. auch o. S. 7: mdw £3 hd.

2 Erman: Religion der Agypter 1934 S. 26 Anm. 3 LD II, 16.

4 Daressy: Le Mastaba de Mera S. 550. 562. 5 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 187.

6 Griffith-Newberry: El Bersheh LI Taf. X111 Z. 3. Kémi III S. 74. 88 (Siut Grab 1 und 2). Der Titel
entspricht wohl dem Bouvxddog 100 'Ooopdmidoc der ptolemiischen Zeit; doch handelt es sich bei diesem um den
wirklichen Pfleger des Tieres. Vgl. Kees: Art. Memphis bei Pauly-Wissowa RE Sp. 688.

7 v. Bissing-Kees: Untersuchungen zu den Reliefs aus dem Sonnenheiligtum des Rathures. Abh. Bay.
Ak. 1922 S. 69. — Diess.: Das Reheiligtum des Rathures II, Beiblatt A. Die Darstellung eines Stieres (wohl
Apis) aus dem Tempeleingang: ebda 111 Blatt 25 (388). 8 ebda III Blatt 15 (255).

9 Breastad: The predynastic union of Egypt. Bull. Inst. frang. 30 S. 709ff. Taf. 1.

10 Z. B. auf Siegelzylindern aus Bet Khallaf. Garstang: Mahasna and Bét-Khallaf. Taf. X, 7. Vgl
Junker: Mitt. Dtsch. Inst. 111 S. 130f.



Kult s

2 Kénig heilt (§ 1998 N);[,__m%;‘f(%ullw @D‘“’"%QP __J?m@
) Eﬂ’,ﬁ%?%}%ﬂﬂ —”%QE&D ST = = B (U] »Du stebst vor den

$n-we-Heiligtiimern wie Min; du stehst vor dcn A -tjw wie Apis; du stehst in dem pdw-See
wie Sokaris‘‘. Das Erscheinen zwischen Min und Sokaris als ein Gott, mit dem der Konig ver-
glichen wird, unterstreicht seine Bedeutung zur Geniige. Schwierig ist zu sagen, was mit den
km-tiw gemeint ist. Fir den Kénig ist am ehesten an ,,Agypter* zu denken!. Das palt aber
nicht zu Apis, bei dem der Ausdruck ,,vor den Agyptern* nie vorkommt. Es muB sich wohl
um ein Wortspiel handeln. Dann kénnte man entweder an eine Ableitung von £ ¢, dem Namen
der Herde des Apis (s. u. S. 17), denken: Du stehst vor den Agyptern wie Apis (vor sciner Herde).
Oder es konnte von km-¢, dem Namen des memphitischen Serapeum, abgeleitet scin (s. u. 5. 19):
,Die zum Serapeum gehérigen. Eine Schwierigkeit liegt aber darin, daB 47 -¢ in beiden
Bedeutungen erst sehr viel spiter belegt ist. Sollte hier aber tatsichlich ein Wortspiel mit einer
Ableitung von km-t ,,Serapeum'' vorliegen, so wire daraus zu schlieBen, daB bereits zu dieser
Zeit Apis bestattet wurde; denn das Serapeum ist der Begribnisplatz der Stiere. Die lebenden
hielten sich im Ptahtempel in Memphis auf.

Eingchender sind wir vom NR an iiber den Apiskult unterrichtet. Aus der Zeit Amenophis IT1.
ist das erste Apisgrab bekannt, und von da an kann man die Reihe der Apisstiere bis in die
Ptolemierzeit fast liickenlos aufstellen®. Hauptquelle unserer Kenntnisse bilden die zahlreichen
Apisstelen aus dem Serapeum, der Grabstitte der Stiere. Freilich geben sie meist nur Titel
und Beinamen nebst den wichtigsten Daten. Erginzend treten dann die Zeugnisse antiker
Schriftsteller hinzu, die freilich, soweit sie nicht durch einheimische Quellen gepriift werden
konnen, mit groBer Vorsicht zu benutzen sind.

Die eigentliche Laufbahn des Apis begann nicht mit seiner Geburt, sondern mit seiner
feierlichen Inthronisation, die in Memphis erfolgte, wenn der alte Apis gestorben war. So wurde
z. B. nach einem neuen Stier, der die heiligen Zeichen aufweisen mubBte, drei Monate lang ge-
sucht®, wihrend ein anderer, der in Memphis geboren war, drei Jahre warten mubte, ehe er nach
dem Tode seines Vorgingers eingesetzt werden konnte!. Die ganze Einsetzungsfeier driicken
die Stelen meist sehr lakonisch aus durch: p% I @8 =0 QDE—I »Er wurde nach Memphis

T a &
eingefithrt'’ oder genauer — al v i, ,in den Tempel des Ptah'®. Etwas ausfiihrlicher
schreiben antike Autoren. Wenn man alle Angaben zusammenstellt, ergibt sich ein ziemlich
vollstindiges Bild von dem Gang der Feierlichkeiten, obwohl zwischen den einzelnen Angaben
kleine Differenzen auftreten. Ehe er nach Memphis kam, wurde er in den Tempel des Nil auf

1 Allerdings ist Am.¢ ,,.?-'\gypten“ nach Worterbuch V S. 126 erst seit Ende AR belegt.

2 Mariette: Renseignement. Brugsch: Apiskreis aus der Zeit der Ptolemier AZ 22 S. 110ff. 24 5. 19ff. —
Der von Mariette als 8. Apis bezeichnete Stier, der i. J. 26 Ramses II. starb, ist, wie die Stele zeigt, kein Apis,
sondern Mnevis. Die Stele erwihnt die i. J. 16 und 30 gestorbenen Apisstiere und den 1. J. 26 gestorbenen
Mnevis; sie wurde von zwei Priestern im Serapeum aufgestellt. Vgl. Chassinat: Textes 34.

3 Chassinat: Textes 39 Z. 6/7.

4 de Rougé: Mémoire sur quelques inscriptions. Revue Egyptologique V 1886 S.8/9 Z. 7.

5 Chassinat: Textes 39 Z.8; 61 Z.5; 63 Z. 11: EQD 64 Z.6: '—T—‘Dg

an



16 IL. Apis

heliopolitanischem Gebiet (pr-Hp/ = Roda bei Alt-Kairo) geleitet'. Wie alt diese Zeremonie
ist, l1aBt sich nicht sagen; unsere Quellen (Diodor I, 85 und eine Apisstele) stammen beide aus
sehr spiter Zeit. Wihrend Diodor aber fiir den Aufenthalt dort 4o Tage angibt, beschrinkt er
sich auf der Apisstele auf nur einen Tag. Jedenfalls sollte durch diesen Besuch die schon mehr-
fach angedeutete Verbindung zwischen Apis und dem Nil besonders hervorgehoben werden.
Dazu paBt gut die Erzihlung Diodors, dort hitten nur Frauen bei ihm Zutritt, die sich vor
ihm entbléBten, zweifellos um von dem Gott Fruchtbarkeit zu erlangen. Von dgyptischer Seite
liegt aber dafiir kein direktes Zeugnis vor. Einen Hinweis darauf glaubt Spiegelberg? auf einer
Florentiner Stele gefunden zu haben, die von einem kinderlosen Ehepaar geweiht ist: Die Frau
steht dort vor Apis unter seinem Kopf. Allerdings werden in diesem Schema, das sich iibrigens
ebenso bei der Hathorkuh von Deir el Bahri findet®, auch Minner dargestellt. Es bedeutet
grundsitzlich wohl nur, daB sich der Mensch in den besonderen Schutz des Gottes begibt.
Dann erfolgte nach dem Besuch des Niltempels, wenn der zunehmende Mond aufging®, zu
Schiff die Fahrt nach Memphis, wo die eigentlichen Einsetzungsfeierlichkeiten stattfanden. Nach
den iiberlieferten Einfithrungsdaten hat Borchardt® errechnet, daB die Einfiihrung fast stets
am Vollmond stattfand. Wie beim Krénungsfest des Konigs, das, nach Borchardt ebenfalls beim
Vollmond stattgefunden hat?, symbolisiert hier der wieder gefiillte Mond den Beginn einer neuen
Ara. Die regelmiBig eintretende ,,Schidigung und ,,Heilung" des Horusauges ist fiir den
Agypter das stindige Gleichnis der sich immer wiederholenden Erneuerung. So kommt gerade
dem 6. Monratstag, an dem das aus sechs Teilen bestehende Auge wieder gefiillt ist®, in Helio-
polis hervorragende Bedeutung als Festtag zu. Fiir Apis ergibt sich aus dieser Kulthandlung
ein natiirlicher Ankniipfungspunkt einerseits an den Konigsgott Horus, andererseits an den
Mond, iiber dessen spekulative Auswertung unten (S. 30f.) gehandelt werden soll. — Die Feier
in Memphis war wohl im Ptahtempei (p» Pth = 6 tot "Hopalorov téuevoc)?, in dessen Bezirk Apis

2

sich bis zu seinem Tode aufhielt. Sein Heiligtum dort trug den Namenul%%:\:n\ﬁ ﬁ'?'

,,Palast des lebenden Apis*, was griechisch mit Ameior wiedergegeben wird®. Vollzogen wurde
die Inthronisation durch den Oberpriester des Ptah!l. In der Ptolemierzeit scheinen anliBlich
dieser Feier Priestersynoden stattgefunden zu haben, zu denen Abordnungen aus dem ganzen

1 Diodor 1. 85 = Fontes S. 127: elc Nefdov adiw de Rougé: a.a. O. Z. 8/g: /A r::»m;‘a&u

T onlSy

2 Agyptologische Mitteilungen. Sitz. Bay. Ak. 1925 2. Abh. S. 24 Taf. IV. — Mariette: Compte rendu
S. 30 erzihlt, daB bei den Grabungen am Serapeum eine Stierstatue gefunden wurde, auf die sich die arabischen
Frauen setzten, um fruchtbar zu werden; das erinnert lebhaft an die antike Vorstellung.

3 Naville: Deir el Bahari. XIth. Dyn. Temple I Taf. 29f.

4 Z. B. Serapeum III Taf. 15. Dasselbe Darstellungsschema findet sich iibrigens mit einem Knienden
auch in der Plastik: Borchardt: Statuen und Statuetten ITI Nr. 683.

5 Aelian XI, 10 = Fontes S. 423.

6 Mittel zur zeitlichen Festlegung von Punkten der igyptischen Geschichte S. 62 ff.

7 Borchardt: Einige astronomisch festgelegte Punkte AZ 70 S. 97 ff.

8 Maller-Junker: Die Zeichen fiir die Bruchteile des HohlmaBes AZ 48 S. goff.

9 Diodor 1, 85 = Fontes S. 127. Zur Lage vgl. Petrie: Memphis 1 Taf. I S. 3.

10 Rosettana Z. 4 = Urk. II, 186. 11 Z. B. Chassinat: Textes 39 Z. 8.



Kult L7

Lande zusammenkamen!. Wohl am Ende der Feier wurde Apis aus dem Osttor seines Heilig-
tums herausgefithrt, wahrscheinlich, um dem Volk den neuen Gott zu zeigen?®.

Wihrend seines Lebens hielt sich Apis im Ptahtempel auf, den er anscheinend nur verliel3,
wenn er in einer Prozession durch die Stadt gefithrt wurde. Im Tempel wurde sein Geburtstag
gefeiert und dort erteilte er auch Orakel. Uber dies alles schweigen die dgyptischen Quellen;
die Nachrichten kénnen wir nur antiken Schriftstellern entnehmen®. Doch wird man das alles
auch fiir frithere Zeit voraussetzen diirfen. Zu dem Apisheiligtum gehérte ein Gebaude, das
thalamus genannt wurde (Plinius, hist. nat. 8, 46: delubra ei gemina, quae vocant thalamost).
Das entspricht einem auf einer Stele im Singular enthaltenen Namen UF—JQ}Qﬂ@ ., Zeu-
gungshaus''®. Ob das ein anderer Name des Heiligtums oder nur eines Teiles desselben war,
wissen wir nicht. Antike Schriftsteller tiberliefern, da ihm einmal im Jahr eine Kuh zugefiihrt
und am gleichen Tag getétet wurde®. Andere berichten, daB ithm stets Kiihe bereitgestanden
hitten’. Es liegt nahe, diese Nachricht mit der Geburt eines Apis in Memphis zusammenzu-
bringen®, so dal3 der alte Apis der Vater des neuen wiire. Dann miite schon aus diesem Grunde
die Nachricht, daB die Kuh am gleichen Tag getdtet wurde, falsch sein. Jedenfalls war aber
die Geburt in Memphis eine Ausnahme. Die Geburtsstatten der anderen Apisstiere liegen,
soweit wir sie kennen, im ganzen Land verstreut?. Die Kiihe des Apis stammen aus seiner
Herde (d. h. wohl der zum Wirtschaftsbetrieb des Tempels gehérigen Herde), die wie andere
Tempelherden auch 'g;*:! K%i genannt wurde!. Ubrigens lassen sich Apiskiihe schon
im AR nachweisen. Im Totentempel des Sahure erscheint beim Vorfithren der Herden eine
Kuh, die die Bezeichnung U;?.D T Apiskuh trigt. Dieser Name scheint spater nicht mehr
in Gebrauch geblieben zu sein. Es begegnet nur noch die Kollektivbezeichnung #3 k-2, die
anscheinend als terminus technicus fiir alle Tempelherden diente!®. Die von Apis stammenden
Kilber (,,Apiskinder®’) genossen in spiter Zeit ebenfalls Verehrung, ja sie besallen sogar einen
Totenkult: Ein demotischer Papyrus nennt einen Wébpriester der verstorbenen Apiskinder?3.
Dieses vereinzelte Zeugnis stammt aus der Ptolemierzeit, es beweist aber, daBl die Nachricht
von der Tétung der Apiskiihe falsch ist.

DaB die Ausdehnung der Verehrung von Apis auf seine Angehérigen jungen Datums ist,
14Bt sich bei den Apismiittern nachweisen. Die Angabe der Mutter neben dem Geburtsdatum
findet sich erst auf Stelen der Ptolemierzeit'd. Da einige Stelen vor der Ptolemierzeit fehlen,

mag der Brauch etwas ilter sein. Jedenfalls findet sich diese Angabe noch nicht in der Perserzeit. Ein
. . = = & | A s
Priester der Apismiitter QEIE/ Eoﬁ ‘E : ME 9 kommt auf einer Stele der XXX. Dyn.

1 Philaedekret I Z. 4 = Urk. II, 201:,,Die Priester. . . kamen aus den Tempeln von Ober- und Unterigypten

nach Memphis, um den lebenden Apis einzusetzen** Q & @@d %"q § ﬂ'_iq § p = m g\ﬂ %_—)} SF

2 Spiegelberg: Ein Bruchstiick des Bestattungsrituals der Apisstiere AZ 56 S. 19: ,,Aus ihm (dem Osttor)
traten sie heraus, als sie ihn (Apis) ... fanden®.

3 Ausfiihrlich behandelt bei Hopfner: Tierkult S. 8off. 4 Fontes S. 192.

5 Stern: Bilingue Stele des Chahab AZ 2z S. 101ff. Z. 4.

6 Plinius VIII, 46 = Fontes S. 193. 7 Aelian XI, 10 = Fontes S. 423/24.

8 de Rougé: a.a. O. Z. 5/6. 9 Brugsch: Apiskreis pass. 10 Pap. Harris 1. 49, 4/5.
11 Borchardt: Grabdenkmal des Sahure II S. 122 BL 55. 12 Worterbuch V 5. 125.

13 Reich: Mizraim I S. 49. 14 Brugsch: a, a. O. pass.

UAe XIII: Otto



18 II. Apis

vorl. Das ist m. W. das fritheste Zeugnis fiir eine Verehrung der Apismiitter. Man kann also
darin kaum cinen Rest vorgeschichtlichen Mutterrechtes in Agypten sehen®. Anscheinend er-
hielten auch die Apismiitter nach ihrem Tod ein feierliches Begrabnis; Mariette® hat vielleicht
thren Begribnisplatz nordéstlich vom Serapeum gefunden.

Uber den Tod des Apis hatte sich bei den antiken Autoren eine merkwiirdige Tradition
gebildet, dal namlich Apis nach einer gewissen Zahl von Jahren in einer heiligen Quelle ertrinkt
worden sei; so bei Plinius, P. Papinius Statius, Solinus, Ammianus Marcellinus. Damit ist
Plutarchs Angabe (de Iside 56) in Verbindung gebracht worden, dalB die Zahl der agyptischen
Buchstaben und der Lebensjahre des Apis 25 betriige?. Danach wire also anzunehmen, dal
Apis im Alter von 235 Jahren ertriinkt sei. Offenbar hingt damit die Benennung der 25jihrigen
Apisperiode zusammen, eines Zeitraumes, nach dessen Ablauf dieselben Mondphasen auf die-
selben Tage fielen®. Vielleicht erklirt sich der Name daher, dal} die Apiseinfithrung meist am
Vollmond stattfand. Die Verbindungen zwischen Apis und dem Mond sind allerdings sonst
ziemlich selten und stehen durchaus nicht im Vordergrund, sodal} die Benennung einer 25jihrigen
Mondperiode als Apisperiode wenig tiberzeugend ware. Verstindlicher wire das, wenn sich die
Richtigkeit einer Bemerkung Ed. Meyers (Geschichte des Altertums I, 2 S. 143f.) nachweisen
lieBe, daB der 25jahrigen Apisperiode eine dhnliche Bedeutung zugrunde lige wie der 3ojihrigen
Sedfestperiode: Eine in Urzeiten beschrinkte Regierungsdauer, die vielleicht zugleich eine Art
maximale Lebensdauer darstellte. Dann ware die Ubertragung des Namens von dieser
auf die ebenso lange Mondperiode verstandlich. Freilich kénnen wir auf den erhaltenen
Stelen keinerlei Andeutungen finden, dall im Leben des Apis dieser Zeitraum eine besondere
Rolle spielte. Weder laBt sich aus irgendeiner Zeit ein Zeugnis fiur die Tétung des Stieres
beibringen, noch werden Feste o. 4. im 25. Jahr eines Apis erwihnt. Die erhaltenen Stelen
zeigen, daBl auBer zwei Stieren alle vor diesem Alter gestorben sind. Die beiden Aus-
nahmen sind der 4. und 7. Apis der XXII. Dyn. nach Mariettes Zihlung. Der erste wurde
i. J. 28 Scheschonk’s I11. geboren und starb i. J. 2 des Pemu®; der andere lebte vom Jahre 11 bis
zum Jahre 37 Scheschonk’s IV.7. Mariette erklarte den Widerspruch dadurch, daB Plutarchs
Tradition von den 25 Jahren nicht damit in Zusammenhang gebracht werden diirfte, daB viel-
mehr fiir Apis das gleiche Alter wie fiir Osiris, nimlich 28 Jahre anzunehmen sei®. Anders suchte
Lepsius die Unstimmigkeit zu beseitigen?, indem er an der 25jihrigen Zeitspanne festhalt, aber
die Daten korrigiert. Er kommt so bei dem 4. Apis der XXII. Dyn. auf eine Lebenszeit von 24
Jahren, 10 Monaten und 25 Tagen. Dem steht aber entgegen, dall die Stele selbst das Lebens-
alter mit 26 Jahren angibt!®. Beim 7. Apis derselben Dyn. zahlt Lepsius nur die Jahre von der

1 Chassinat: Textes 32 Z. 4. Manette: Sur la mére S. 271.

2 Raéder: Egyptian Religion 111, 4 1935 S. 233 (Bespr. zu Mond: The Bucheum.) schlieBt darauf aus der
Verehrung der Buchismiitter (s. u. S. 44); aber auch hier stammt die friheste Stele aus der XXX. Dyn.

3 Compte rendu S. 79. 4 Vgl. Hopfner: Tierkult S. 83.

5 Mahler: Die Apisperiode der alten Agypter. Sitz. Wien. Ak. Math.-nat. K1. Bd. 53, 2 1894.

6 Chassinat: Textes 30. 7 Serapeum III Taf. 31. 8 Mariette: Renseignement S. 203f.

9 Uber die XXII. igyptische Konigsdynastie. Abh. Berl. Ak. 1856 5. 318f.

10 Chassinat: Textes 39 Z. 11: Yi:‘zg i mj u {@ ni l I . Nach Ausweis der anderen Stelen

ist zu iesen% l ..Die schone ILebenszeit dieses Gottes betrug 26 Jahre*.
=



Kult 19

Einsetzung bis zum Tode, mit der Begriindung, dall das genaue Geburtsdatum oft nicht fest-
stand und deshalb die Apisjahre von der Einsetzung an zu zihlen seien. Das erste ist gewil}
richtig; aber trotzdem zihlen die Stelen ganz offensichtlich die Lebensjahre!, selten nur die
. Regierungsjahre’ und dann stets mit der Angabe der Lebensdauer zusammen®  Zwischen
der Altersangabe der Stelen und der antiken Schriftsteller ergeben sich also nicht zu beseitigende
Unstimmigkeiten und wir miissen der Autoritit der einheimischen Quellen den Vorzug geben.
Wie steht es nun mit der Nachricht vom gewaltsamen Tode des Apis tiberhaupt? Hicr lassen
uns die agyptischen Quellen vollkommen im Stich. Der Tod wird mit der undurchsichtigen
Formeltj_}:] i U = D:DI,,dic Majestiit dieses Gottes ging zum Himmel' umschrichen®.

Eine Ausnahme bilden die Stelen vom 4. Apis der XIX. Dyn.%. Hier lesen wir statt der iblichen

Formel folgendes: §Lﬂ2lmﬂ§cmu\_ﬂ und
$lafio=R11

Aus diesem Ausdruck sucht Chassinat® das Ertrinken zu beweisen, indem er in 464:¢ die
Bezeichnung fiir den Tempelsee sieht, in dem Apis ertrinkt worden sei. Nun kann das Wort
&bkt aber auch als Synonym fir ,,Himmel“ (p-#) stehen®; und das scheint hier der Fall zu

-
sein, um so eher, als es in den von Chassinat zitierten Stellen nie mit mwe determiniert wird,

sondern im Gegenteil mit oA’ Es ist uns also mit unserem Material nicht moglich, die Ent-
stehung der klassischen Uberlieferung vom Tod des Apis und dic Bedeutung der Apisperiode

zu erkennen.

Eine der interessantesten Einzelheiten des Apiskultes, tiber den wir auch verhiltnismaBig gut
unterrichtet sind, ist die Bestattung. Fir frithere Zeit lieB sich nur eine Andeutung aus einem
Pyr.spruch méglicherweise herauslesen (s. 0. S. 15), wihrend sie seit dem NR durch Ausgrabungen
erwiesen ist. Der Begrabnisplatz, das sog. Serapeum, liegt westlich von Memphis am Anfang der

Wiiste®,  Sein agyptischer Name E‘:};q; wird auf zahlreichen Stelen genannt?;

1 Chassinat: Textes 63 Z. 11/12; 90 Z.8 u.a. m. Besonders deutlich 64 Z.7: ? o o %% -?—

2 Z. B. Brugsch: Apiskreis AZ 22 Inschr. 6 Z. 10, wo der Regierungszeit (1qq S )die Lebensdauer
==

(? A E ) gegeniibersteht. 3 Z. B. Chassinat: Textes 61 Z.2; 63 Z.9/10; go Z. 4; 131 Z.8.

sol
4 Chassinat: Textes 34 Z.2; 35 Z. 2.

5 La mise & mort rituelle d'Apis. Rec. Trav. 38 S. 33ff. 6 Warterbuch V S. 3o0.

7 Vgl. Morets Bespr. zu Chassinats Arbeit in Revue Egyptologique NS I S. 112ff. — Gegen die Totung
sprechen, wenn auch nicht als biindiger Beweis, die Worte Totenbuch 125 Confession 13:,,Ich habe keinen heiligen
Stier getotet.

8 Zur Topographie vgl. Wilcken: Die griechischen Denkmiler vom Dromos des Serapeums zu Memphis.
Jahrb. arch. Inst. 32 1917 S. 149ff.

9 Meist als &#: - ¢ » g5 r-§t3w bezeichnet: ,,Serapeum neben Rosetau* z. B. de Rougé: a.a. 0. Z. 4. Brugsch:
Apiskreis AZ 22 Inschr. 6 Z. 4. — Brugsch (Dict. géogr. S. 836) las den Namen 43 47 und sah darin d e Bezeich-
nung der memphitischen Nekropole xwycun. Die Lesung ist aber nur £m( - ¢) und hat also mit xwyaun nichts zu
tun (vgl. Kees: Art. xwydu1 bei Pauly-Wissowa RE Suppl. IV Sp. g13). — Ein anderer Name war Zwdmnov (6goc).
Er entstand durch chﬂragung des Namens Sinope, woher das Kultbild des Sarapis in Alexandria stammen sollte,
erst auf das alexandrinische, dann das memphitische Serapeum (vgl. Kees: Art. Memphis bei Pauly-Wissowa RE



20 I1. Apis

danach fithrt Apis ofters den Beinamen ,Herr des Serapeum‘!. Das ilteste bekannte
Grab stammt aus der Zeit Amenophis III. Es ist ein Einzelgrab, iiber dem als Kapelle sich
ein kleiner kioskartiger Bau erhob®. Der letzte in solch einem Einzelgrab bestattete Apis
ist der im Jahre 30 Ramses II. gestorbene®. Dann wurde ein Massengrab angelegt, bestehend
aus langen unterirdischen Gingen, an deren Seiten einzelne Nischen als Sargkammern ab-
zweigen. Mit dem Bau dieser Kammern wurde im 2. oder 3. Jahr nach der Einsetzung des Apis
begonnen, fiir den sie bestimmt war, wie wir aus ptolemiischen Bauinschriften wissent, In die
Kammer wurde nach den Begridbniszeremonien der Sarg gestellt und diese dann zugemauert.
An der AuBenseite der Mauern sind zahlreiche Stelen eingelassen, von denen zwei Arten zu
unterscheiden sind: Offizielle Stelen, die die Daten von Geburt, Inthronisation, Tod und Bestat-
tung nennen und von denen zu jedem Begribnis nur eine gehért®, und Privatstelen, d. h. Stelen,
die von Privatleuten (Priestern, Beamten, Handwerkern usw.) am Tage der Bestattung aufgestellt
sind und auBer der Opferformel zahlreiche Titel, Beinamen und Namensvarianten des Apis
tragen, dazu noch bisweilen das Begribnisdatum. Psammetich I. baute in seinem 52. Regierungs-
jahr einen neuen Keller dieser Art, der nach Mariette bis in die spite Ptolemierzeit als Begribnis-
platz diente®. Mit Hilfe der Stelen, Bauinschriften und antiken Zeugnisse gelang es, eine ziemlich
lickenlose Reihe von Apisstieren bis in die spiteste Ptolemierzeit aufzustellen, Der letzte Apis
dieser Reihe wird im Jahre 3 Ptolemius Philopator, des jingeren Bruders der letzten
Kleopatra, erwihnt?”. Auch diese Stiere miissen noch im memphitischen Serapeum begraben
sein, wenn die Griber bei Mariette auch nicht mit veréffentlicht sind®. Im Jahre 362 n. Chr. unter
Julian Apostata wurde noch ein Apis eingesetzt®; es ist der letzte, von dem wir héren. Wo die

Sp. 687). — Bei Nymphodorus Syracusanus (bei Clemens Alexandrinus, Fontes S. 75) findet sich eine Erklirung
des Namens Sarapis aus Soroapis, von gopds ,,Sarg' (also ,,Sarg des Apis*“). Plutarch (de Iside 29 = Fontes
S. 234) gibt eine Uber]ieferung wieder, nach der Sarapis kein Gott, sondern die Bezeichnung des Sarges (gogdc)
des Apis sei, die er aber selbst ablehnt. Mariette (Compte rendu S. 19) fiihrt dieses gog- auf —— u o) (Nekro-

pole) zurick. Diese Gleichsetzung ist natirlich heute, wo die Lesung #; dfr fir #uw feststeht, un-
moglich. Die Erklirung dieser Tradition ist vielmehr so, daB die Griechen den ihnen fremden Namen Sarapis
mit Hilfe des griechischen Wortes oopds zu deuten versuchten, was um so niher lag, da Sarapis ihrem chthonisch:n
Pluto entsprach. Dabei mubBten sie freilich dazu kommen, in Sarapis auch den Namen eines Bauwerkes (des
Apisgrabes) zu sehen. Agyptisch ist das aber nicht. Zur Vokalisation Sorapis vgl. Sethe: Sarapis. Abh. Ges.
Wiss. Gott. 1913 S. 8.

1 Z. B. Brugsch: Thesaurus S. 968. Serapeum III Taf. 2. Auf einem Sarkophag aus dem Serapeum

LT
(Gunn: Ann. Serv. 26 S. 87) heift der Konig ,,Geliebt von iﬁﬁ;‘lﬂ ﬁyk":‘& Y51, Gunn liest

é{ k als spite Schreibung fiir nb ,,Herr", also ,,Apis-Osiris, Herr des Serapeum‘’. Chassinat: Rec. Trav. 38
5. 38 Anm. 8 liest dagegen n Hr Am-wr: ,,Geliebt von Apis-Osiris und Horus Km-wr“. Das ist aber inhaltlich
unwahrscheinlich und philologisch kaum méglich.

2 Mariette: Renseignement S. 138. 3 Mariette: a.a. 0. S. 138ff. 4 Brugsch: Apiskreis pass.

5 Nach Mariette: Compte rendu S. §5 gehért die jiingste im Serapeum gefundene Stelle der Zeit Ptole-
mius Euergetes 11. an. 6 Mariette: Compte rendu S. 64. Die Stele Psammetichs bei Chassinat: Textes 89.

7 Brugsch: Apiskreis AZ 24 S. 38.

8 Das beweisen vor allen Dingen die von Brugsch: a.a. 0. AZ 22 S. 110ff., 24 S. 19ff. veroffentlichten
Bauinschnften und die Stelen der Ptolemierzeit: Brugsch: a. a. O. Inschr. 6. de Rougé: a.a. O. S. 8/9.

9 Ammianus Marcellinus XXII, 14 = Fontes S. §51.



Kult 21

Stiere der Kaiserzeit beigesetzt worden sind, wissen wir nicht; doch liegt kein Grund vor, eine
Verlegung des Begrabnisplatzes nach der Ptolemierzeit nach Alexandria anzunehmenl. Die
Sarkophage waren zuniichst aus Holz. Von Amasis an wurden Steinsarkophage benutzt, von
denen vier, der des Amasis, des Kambyses, des Chabbasch und eines unbekannten Kénigs be-
schriftet sind®. AuBer den Weiheinschriften enthalten sie — fiir diese Zeit charakteristisch —

Pyramidentexte.

Alsunter Ramses I1. das Massengrab die Einzelgriber abléste, wurde an Stelle der einzelnen
Kapellen natiirlich auch ein Zentraltempel fiir den Totenkult notwendig. Beide Bauten, Tempel
und Grabgewdlbe, hat der ilteste Sohn Ramses I1., der Oberpriester des Ptah Chaemwese, aus-
gefithrt und mit reichlichen Stiftungen verschen, wie die erhaltene Inschrift zeigt®. Eine in
Saqqara gefundene Stele Nektanebos II. (NAz-Hr-Héj-¢) nennt die Erbauung eines Tempel fiir
Apis und zihlt in allen Einzelheiten die Stiftungen fir sein Begrabnis auf. Diesen Tempel
darf man wohl mit dem identifizieren, dessen Reste Mariette gegeniiber dem Eingang zum

eigentlichen Serapeum gefunden hat und der neuerdings wieder freigelegt wird.

Uber die Art der Bestattung und die dabei vollzogenen Riten sind wir durch die Stelen
und namentlich das erhaltene Bruchstiick eines Bestattungsrituals verhiltnismiBig gut unter-
richtet®. Danach wird zuerst beim Apisheiligtum in Memphis die Bandagierung, Salbung und
Einsargung vollzogen. Dann wird die Mumie aus dem Westtor hinausgetragen und in einem
Kiosk am ,,See der Konige'* aufgebahrt. Bei den Trauerzeremonien spielen bezeichnenderweise
Priester des Nils eine gewisse Rolle. AuBerdem treten Isis und Nephthys auf, zwei als Géttinnen
verkleidete Priesterinnen, in denen man die didvuar der griechischen Serapeumpapyri wieder-
erkannt hat®. Danach wird die Mumie iiber den See gefahren, wobei neun Rituale verlesen
werden, die — wie Isis und Nephthys — aus dem Osirisritual stammen, z. B. |, Verklirung des

1 Fiir eine Verlegung der Apisbegrabnisse nach Alexandria liegen keinerlei Zeugnisse vor. Botti
(Fouilles a la colonne Théodosienne 1896 — Mémoire présentée a la société arch. d’Aléxandrie S. 120) sagt,
daB Mahmud al Falaki auf dem Boden des alexandrinischen Serapeum die Grabhéhle eines Rindes gefunden
habe; ob es sich dabei um ein Apisgrab handelt, ist daraus nicht zu ersehen. — Breccia (Les fouilles dans le Séra-
péum d’Alexandrie. Ann. Serv. 8 S. 65) veroffentlicht die Inschrift auf einer Priesterstatue. Der Priester trigt
u.a. den Titel: %\ P LI—-l Eﬁo ; Dwo I? !.@ ?g} %}q ; ,,irj $5¢3 des Ptahtempels von Rosetau
und des Tempels des Osiris-Apis von Rakotis*’. Breccia meint, daB es sich um das alexandrinische Rakotis handelt,
den Ort, wo das Serapeum lag. Nun gibt es aber bei Memphis ebenfalls ein Rakotis, das sich mit ; schreibt, im
Unterschied zum alexandrinischen mit * : 73-£d7 - # und r'-£dj - £. Hier ist offensichtlich das memphitische gemeint;
dorthin weist ja auch der Ortsname Rosetau. Zu den beiden Rakotis vgl. Brugsch: Dict. géogr. S. 451 und 878.

2 Mariette: Compte rendu S. 80. Die beschrifteten verdffentlichte Gunn: The inscribed sarcophagi in
the Serapeum. Ann. Serv. 26 S. 8z2ff.

3 Brugsch: Thesaurus S. 957/58.

4 Spiegelberg in Quibell: Excavations at Saqqara 19o7/o8 S.8¢ff. In beiden Inschriften wird freilich
der Tempel fiir den,,lebenden Apis‘ gebaut, nicht, wie man erwarten sollte, fiir Osiris-Apis. Zu diesem scheinbaren
Widerspruch s. u. S. 28f. DaB aber in beiden Fillen Bauten fiir den Totenkult gemeint sind, geht ganz eindeutig
aus den Inschriften hervor. Beide Male wird namlich in Verbindung mit dem Tempel auch das Grab gebaut
und eine Stiftung fiir Totenkult und Begriibnis errichtet.

5 Spiegelberg: Ein Bruchstiick des Bestattungsrituals der Apisstiere AZ 56 S. 1ff.

6 Wilcken: UPZ I S. 46.



22 II. Apis

ertrunkenen Osiris", ,,Schutz der Neschmetbarke* usw.l. Schlieflich wird die Leiche in die
cigentliche Einbalsamierungsstitte (w'4-#) gebracht. Die Stelen bezeichnen diesen ganzen

Vorgang recht einténig mit den Worten: __%- :1 _‘%k =, @% l o— "t‘n iﬂ:_ &

9%“ D_-.’QHI %%' EEB %51 &:@: E ;‘g}h-‘ — &rﬁ E ,,Der Gott wurde in Frieden nach dem

schénen Westen gezogen (= gefahren), auf daB er ruhe an seiner Statte in der Nekropole west-
lich von Memphis, nachdem ihm alles VorschriftsmaBige in der Balsamierungsstitte vollzogen
war'*2. Als Leiter der Einbalsamierung fungiert ein A»j-$§23 (dggevrapuaotic). Auf den Stelen
fiihrt er meist noch den Zusatz: mﬂ%g‘;ﬁa ,der groBen Stitte”, d. h. des Apisgrabes;

“4 und manchmal tritt noch der

. oog B T sy .~ O e :
Zusatz hinzu: giﬂ ﬂj: ‘ L__|o[']“der den Apis-Osiris in der Halle des Horizontes
sicht'®, Fiir die Kosten der Bestattung wurden bisweilen groBe Stiftungen von Konigen

einmal heiBt er auch krj-$5¢3 n km-t ,Bestatter des Serapeum

gemacht, so besonders von Psammetich 1.8, Nektanebos IL7, der auch selbst am Begribnis
teilnahm, und Ptolemius 1.5. Daneben scheinen die Tempel des ganzen Landes verpflichtet
gewesen zu sein, zu seiner Bestattung Materialien zu liefern. Plutarch berichtet, daB eine
Kollekte in ganz Agypten erhoben sei®. Aus rémischer Zeit ist eine Quittung dariiber erhalten, daB
der Soknopaiostempel in Dimé 10 Ellen Byssos geliefert habe!®. Nach dem Gnomon des Idios Logos!?
handelt es sich dabei um eine Steuer, keine freiwillige Spende; denn wer sich ihr entzog, wurde
mit einer BuBe belegt. Nach der Einbalsamierung wird — anscheinend in der @'4-7 — die
Mundéffnung vollzogen, nach den Stelen durch einen #rj-#é hrj-tp (,,Ritualleiter')!?, einmal
auch durch einen Webpriester, der den Titel des Kénigspriesters Inmutef fithrt?,

Nach diesen Zeremonien, die die aus dem Osirisritual bekannte Zeit von 70 Tagen umfassen,
erfolgt die eigentliche Beisetzung im Serapeum™. Leider bricht hier der Papyrus des Apisrituals ab,
so daB wir iiber Einzelheiten nichts wissen. Die Stelen bringen auBer dem oben erwahnten Ausdruck
manchmal den noch kiirzeren sm3 #3%®. Davon, daB die Beisetzung im geheimen stattfand, wie
Arnocbius berichtet!®, erfahren wir von #dgyptischer Seite nichts. Den von Kambyses getoteten
Stier begruben die Priester nur deshalb heimlich, damit der Kénig nichts davon erfithre!”. Nach
Plutarch fand beim Begribnis eine Art Festzug statt, der ihn an dionysische Feste erinnertel®;
aus agyptischen Inschriften wissen wir, daB ein Zwerg dazu tanzte'®. Wie schon die einzelnen

1 Das Ritual ,,Schutz der Neschmetbarke ist erhalten. Chassinat: Rec. trav. 16 S. 108 = Mariette:
Dendera IV 74b.
2 Chassinat: Textes 63 Z. 2/3; 9o Z. 2/3. Den Transport der Mumie stellen zwei Reliefs dar, Mariette:

Monuments divers Taf. 35. Bucheum III Taf. 109, 1. 3 Chassinat: Textes 78 Z. 1; 141 Z. 2.
4 Brugsch: Thesaurus S. 941 Z. 4. 5 Chassinat: Textes 32 Z. 7; 162 Z. 3. 6 Chassinat: a.a.0. 89.
7 Spiegelberg: a.a. O. 8 Diodor I, 84 = Fontes S. 127. 9 Fontes S. 231.

10 Wessely: L'ensevelissement d'un Apis. Revue Egyptologique VIII S. 8/g.

11 Schubart: Rom und die Agypter nach dem Gnomon des Idios Logos AZ 56 S.94.

12 Z. B. Chassinat: Textes 34 (in der Darstellung). 13 Brugsch: Thesaurus S. 817.

14 Z. B. de Rougé: a.a. O. Z. 4/5. Apis wurde bestattet, ,,nachdem ihm alles Gebiihrende in der w'é-#
70 Tage lang gemacht worden war". 15 Z. B. Brugsch: Apiskreis AZ 22 Inschr. 6 Z. 3.

16 Adv. nat. VI, 6 = Fontes S. 464. 17 Herodot 111, 30 = Fontes S. 41.

18 Plutarch: de Iside 35 = Fontes S. 237.

19 Spiegelberg: Das Grab eines GroBen und seines Zwerges aus der Zeit des Nektanebes AZ 64 S. 82.



Theologie 23

Bestattungszeremonien und die Beschriftung der Sirge zeigten, gleicht das Begribnis in seinem
osirianischen Charakter durchaus dem menschlichen. Dem entspricht auch die Grabausstattung:
Kanopen werden aufgestellt! und Uschebti, manchmal mit Stierképfen, dem toten Apis mitgegeben®.

Uber die Darstellungen soll unten (S. 59f.) gehandelt werden; hier seien noch die Attribute
kurz besprochen. In sehr vielen Darstellungen triagt Apis zwischen den Hérnern die Sonnen-
scheibe mit einem Urdus. Nach dem erhaltenen und verdffentlichten Material zu urteilen, ist
der Urius bei Apis alter als die Sonnenscheibe: Er tritt allein bei dem 2. Apis der XIX. Dyn.
auf®. Erst der 4. Apis derselben Dyn. trigt beides*; aber auf einer Stele desselben Apis, auf der
Apis und Mnevis sich gegeniiberliegend dargestellt sind, tragt Apis keine Sonnenscheibe, wohl
aber Mnevis®. Dem Urius entsprechen Titel, die ihn nicht nur als ,,Kénig aller heiligen Tiere"®
bezeichnen, sondern auch als ,,Kénig der Gotter'? oder ,,Kénig aller Gotter und Géttinnen, die
in Memphis sind“®. Bemerkenswert frith (XVIII. Dyn.) tragt er den Titel ,,groBer Gott, Herr
des Himmels**®.

Von einem eigentlichen Kultbild wissen wir aus dgyptischer Zeit nichts. Dagegen mul
man ein solches fiir das alexandrinische Serapeum annehmen, da Apis zwar lort verehrt,
aber in Memphis eingesetzt und bestattet wurde. Ein von Hadrian in Alexandria aufgestelltes
Apisbild ist erhalten und trigt die Weihung an Sarapis und seine gdwaot #eoi't. Zu diesen gehorte
auch Apis!?. Und wie in Alexandria scheint sein Bild auch in anderen Serapeen gestanden zu
haben®, in denen er, wie wir aus Inschriften wissen, neben Sarapis und Isis z. T.schon im 2. Jhd.

v. Chr. verehrt wurde, z. B. in Chalkis, Pergamon und Priene'.

b) Theologie

Bei Betrachtung des Kultes in Memphis hatten sich Elemente gezeigt, die sich als nicht
urspriinglich in den Kult des Stieres eingedringt haben miissen. Er wird nach einem Besuch
im Niltempel durch den Ptahpriester im Ptahtempel eingesetzt; den Griechen galt er als
Inkarnation des Osiris; auf dem Kopf trigt er die Sonnenscheibe, an den Seiten die Mond-
sichel usw. Wir haben hier das Ergebnis priesterlicher Spekulation und volkstiimlicher Re-

ligiositat vor uns, deren Wirken dahin ging, den Gott mit den ihm umwohnenden Géttern in

1 Serapeum III Taf. 1ff. 2 Ebda Taf. 7, 10, II. 3 Ebda Taf. 8.

4 Ebda Taf. 17, 2. 5 Ebda Taf. 15 6 Z. B. Brugsch: Thesaurus S. 816, go4/05.
7 Z. B. Chassinat: Textes § Z. 2(3; 10 Z. 2. 8 Chassinat: Textes 32 Z. 1.

9 Serapeum III Taf. 6. 10 Vgl. v. Bissing: Agyptische Kultbilder AO 34, 1/2 S. 8.

11 Botti: Catalogue des monuments de musée gréco-romain d’'Aléxandrie 1901 Taf. zu S. 316ff.

12 Wilcken: UPZ 1 S. goff.

13 Erman: Agyptische Religion (2. Aufl) S. 168. Gressmann: Tod und Auferstehung des Osiris
AO 23, 3 Abb. 1.

14 Rusch: De Serapide et Iside in Graecia cultis. S.27. 70. Wenn e¢s in Priene (a. a. O. 5. 75) nach der
Festlegung eines Festopfers fiir Sarapis, Isis und die ovwvaot #eof heilt: $6[oe 8¢ 6 iepevs)] xal 1) ["A] mde
& 7ois ypdvois Tois voplpore ZEIMQA. Al, so kénnte es sich hier um ein Sonderopfer fir Apis handeln, das er
— auBer dem frither erwahnten als ovwvaog ®edg — erhilt; man muB wohl nicht notwendig daraus schlielen,
daB er in Priene nicht mit unter die ovvvaot deol gezihlt worden sei.



24 I1. Apis

Verbindung zu bringen, teils um seine Macht zu steigern, teils wohl auch um sie, wenn sie im
VolksbewuBtsein vorhanden war, theologisch-systematisch auszubauen und zu befestigen; freilich
kennen wir nur das Ergebnis, nicht den Weg. So kénnen wir im einzelnen zwischen den trei-
benden Kriften, Theologie und Volksglauben, nicht mehr scheiden, um so weniger, als beide
nach demselben Ziel hinarbeiteten: Den Gott in seiner Wirkungskraft zu steigern dadurch, dal
man ihn zu den machtigsten Géttern in Beziehung setzte. Ohne dal uns die Vorstufen erkennbar
wiren — die aber trotzdem vorhanden gewesen sein missen —, begegnet bereits in der XIX. Dyn.
die Formel, die den AbschluB der Entwicklung bedeutet: ,,Osiris-Apis-Atum-Horus zugleich,
der groBe Gott!"

Durch dieses Netz von Beziehungen gleichsam iiberwuchert, schimmert die urspriingliche
Bedeutung des Apis, seine Starke und Fruchtbarkeit, doch oft noch durch, wo sie nicht selbst
den Ankniipfungspunkt an wesensverwandte Gétter bildete. So erscheint er ohne alle theo-
logischen Erweiterungen ganz als Fruchtbarkeitsgott in der Geburtslegende der Hatschepsut,
wie sie in Deir el Bahri auf Grund eines uralten Textes aufgezeichnet ist. Die Hathorkuh, die
als 4s3-¢ die Kénigin gesiugt haben soll, leckt ihr die Hand! und als ihr Begleiter folgt der

. . o —
menschengestaltige Apis, von dem es heit (Urk. IV, 238): méﬂ 0 %A ’;;]u’ﬁ;}‘t
=% E ‘:DD )‘;m ‘h %;] ,,Der tn, Apis, der Stier, der die Kiihe begattet*® und der der Kénigin
B A m__@ %[ §° I 2
\erhmﬁt.i§="® amp ] Fe) !;;;]:=,‘Ich vermehre
dir die Enden der Herden und Vergroﬁerc dir (die Zahl) deiner #xz-w#-Kithe. In Edfu (I, 61)
PO
R e TR A v 9 9) U :
sagt Horus zum Kaonig: Aw = % A %{;}msqﬁ_m& _% _% ,Ich gebe dir das
Ansehen des Apis, dessen Starke iiberméchtig ist (eigentlich: iiberflieBt) vor den (anderen)
Gottern'.  Nicht zufillig ist hier das Wort &%, das eigentlich von der Uberschwemmung ge-
braucht wird, verwendet. In Dendera und Edfu erscheint Apis — meist mit Mnevis zusaminen —
in den Opferziigen als der, der vorzugsweise die Speisetische der Gétter mit Speisen versieht:

Edfu I, 472, 520%?12@?275&,“1%:2:%::7 ,Der iiber dem Opfer-
tisch der Neunheit ist; sie essen von dem, was er ihnen gibt."" Edfu IV, 198: ? i ?_@T@ o
,,Das Oberhaupt des Altars, der vor dem Speisetisch steht*. Dendera IV, 7: k%ﬁ:’
‘uﬂbmjmuil,,Dcr den Opfertisch der Gétter und Géttinnen mit Speisen versteht . Dendera

. oI =
B e Tm

schwemmt'. Diimichen: Kal.Inschr. I, 110: ?’nqjobgrz’%} ‘: ,Der das Haus der

Goldenen Giberschwemmt, so daB es mit Speisen gesittigt ist‘.

AN

¥ X N ' L
- T = ﬂ ,,Der den Speisetisch der Wosret mit Brot tiber-
a =

Dabei tragt er die sonst {iblichen memphitischen Titel @/ » Ptk usw., die unten besprochen

1 Naville: Deir el Bahari 1V Taf. 94.

2 Die Bedeutung des Wortes 7z, das mit dem Milchtopf determiniert ist, ist unbekannt. Durch sein Deter-
minativ erinnert es an die ,,Milch des Apis*, die zwischen ,,én#r* und,,Bier der Tnm - #*“ in einem Reinigungstext
vorkommt (de Buck: Coffin-Texts I, Spell 21. Totenbuch 16g). Wenn man hier wohl am ehesten an die Milch der
Apiskithe denken muB, dann ist der Ausdruck ¢z méglicherweise als ,,der die Kithe zum Milchgeben veranlaBt*
0. d. zu interpretieren, wie es der folgende Satz ,,der die Kiihe begattet deutlicher ausdriickt. Dieses letztere
Beiwort fihrt als Fruchtbarkeitsgott auch der Bock von Mendes. Urk. II, 29.



Theologie 25

werden. Besonders Ausdriicke wie ,,der ... iiberschwemmt'' lassen sofort an den Nil denken,
der ja ebenfalls als Spender der Fruchtbarkeit galt. Auf diese Beziehung wirkte natiirlich noch
die groBe Namensihnlichkeit Hp — H p; verstirkend, von der anscheinend Aristides rhetor noch
wubBte: T@v lepdtwy dnd T@v cwtipwy Dedv dnodadousy, dv elc oty 0 @ Nelhw ovvdwvopog?
Damit kann eigentlich nur Apis gemeint sein. Die Verwandtschaft mit dem Nil hat sich nun
besonders im Kult ausgewirkt. Daher findet der Besuch im Niltempel statt und daher stammen
die bei der Bestattung mitwirkenden Nilpriester, bei denen es sich wohl am ehesten um Beamte
des Nilmeesers in Roda (s. 0. S. 15/6. 21) handelt; denn wirkliche Nilpriester sind aus dgyptischen
Quellen nicht bekannt. Deshalb wird auch bei der Geburtstagsfeier des Apis eine goldene und
eine silberne Schale im Nil versenkt und die Krokodile pflegen wihrend der Feierzeit (7 Tage)
niemanden zu beiBen?

War es hier wirkliche Wesensverwandtschaft, die diese zwei Gottheiten verbunden hat,
so trigt die Verbindung zwischen Ptah und Apis deutlich Ziige einer aus duflerer Notwendigkeit
geborenen Konstruktion; denn natiirliche Berithrungspunkte zwischen beiden gibt es fast nicht.
Es war aber fiir Apis, dessen Wirkungskreis theologisch urspriinglich ein begrenzter war, not-
wendig, zu dem michtigeren Ptah in irgendein Verhiltnis zu ‘treten, das ihn an diesen eng
anschloB, wie es andererseits der Ptahpriesterschaft nur willkommen sein konnte, die Popularitit
des Tiergottes ihrem theologisch héher stehenden Gott nutzbar zu machen.

Das Verhiltnis zwischen Apis und Ptah wird am hiufigsten durch diese Formel ausgedriickt:
%ﬁ%?lwlgi. die bereits in der XVIIL. Dyn. auftritt®. Wie Erman?® gezeigt hat, ist

zu trennen: Hp ‘n§ und whm n Pth. Der Titel whm kommt bei Mnevis stets ohne vorher-
gehendes ‘z} vor, bei Apis bisweilen®. AuBerdem ist die einfache Zusammenstellung Hp “nj
auBerordentlich hiufig®. Eine allerdings spite Schreibung gibt den Titel auch in dieser Form:

TT A gg\ ﬁ ‘:}a Sf- ém“? Andererseits kommt auch die Zusammenstellung 7 Sf- A E §\
,, Lebender whm des Ptah vor® auch mit ‘24 in beiden Teilen: i?%%g? »;Mg
nLebender Apis, lebender whm des Ptah'®; das ‘nf ist hier eine adjektivische Erweiterung zu
whm, kein diesem koordiniertes Substantivl®. Die Bedeutung erklirt das bisweilen hinzugefiigte
Bt == Y=
S WA En

1a8t“2, Whm wiirde dann deutsch am besten mit ,,Herold, Vermittler* wiedergegeben, eine fiir

-wmg? »der die Wahrheit zum Schéngesichtigen (= Ptah) hinaufsteigen

whm ja auch sonst oft belegte Bedeutung. Dazu pafit gut, daB sich zu w/m bisweilen das Deter-
minativgo findet'®. Man wird wohl diesen Titel mit seiner Eigenschaft als Orakel gebender Gott

1 Aristides rhetor XXXVI, 124 = Fontes S. 302. 2 Plinius VIII, 46 = Fontes S. 193.
3 Chassinat: Textes 33 (in der Darstellung) 4 Erman: Beitrige zur dgyptischen Religion. Sitz.
PreuB. Ak, 1916 S. 1147. 5 Z. B. Chassinat: Textes 36 (in der Darstellung).
6 Chassinat: Textes 64, 80, 94 (in der Darstellung).
7 Dimichen: Geographische Inschriften III Taf. 27. 8 Mariette: Sur la meére. S. 174f.
9 Spiegelberg: Bemerkungen zu den heiligen Stieren Rec. Trav. 26 S. 45.
10 Sethe: Amun S. 25 falt den Titel als ,,Leben und Wiederholung des Ptah* auf; dagegen spricht aber
auch, daB sich nie ‘#% n Pth o. 4. findet.
11 Serapeum III Taf. 5 (XVIII. Dyn.) Erman: a. a. O. S. 1149. Vgl. Legrain: Notes sur le dieu Montou.
Bull. Inst. frang. XII S. 110ff. 12 Z. B. Serapeum III Taf, 3 (XVIII. Dyn.).
UAe XIII: Otto



26 II. Apis

in Zusammenhang ‘bringen diirfen, ohne daf sich mit Sicherheit sagen lieBe, ob eines die Ursache
des anderen war. Wenn uns Orakel des Apis auch erst durch antike Autoren iiberliefert sind,
wird man sie trotzdem auch fir éltere Zeiten, mindestens fiir das NR, voraussetzen diirfen;
Orakel gerade auch der Tiergotter sind ja Agypten nicht fremdl. DaB wir hier so wenig von
ihnen wissen, erklirt sich daher, daf sie offenbar zur volkstiimlichen Seite der Stierkulte gehéren.

Selten ist der Ausdruck ,,Seele des Ptah''; er kommt vor Pap. Harris I, 44, 9: ﬁ @ %}@
%}@ = ﬂﬂ N Yﬂ ;w::c:- = I,,Apis, deine herrliche Seele, die neben dir ist'* und Vatican
127c: ,,Deine Seele, der lebende Apis, @? © der deine Lebenszeit verbringt'2,

Aus der Schreibung des Namens Apis mit dem haufigen Determinativ %%.E hat sich nun,
indem man dem % einen Strich beifiigte: %; , die Moglichkeit einer neuen Interpretation

des Verhiltnisses zwischen Ptah und Apis ergeben, niamlich: 'ET 1};@,%‘?‘%? mgg,,Apis,
der lebende Sohn und Vermittler des Ptah*. Damit sollte wohl zugleich versucht werden, dem
offenbar unverstandenen Determinativ einen neuen Sinn zu geben. Aber dieser Versuch be-
schrinkt sich, soweit das veroffentlichte Material eine zeitliche Begrenzung gestattet, vorwiegend
auf die XIX. Dyn. und ist spiter wieder aufgegeben worden®; das zeigt, daB es sich wohl tat-
sichlich nur um eine aus der Schreibung herausinterpretierte Maglichkeit handelt. Ein Uber-
blick tiber die Schreibungen beweist aber, daB diese Ausdeutung tatsichlich versucht worden ist:

P o q. =8 N
Serapeum III Taf. 11. XIX. Dyn. Apis 3: @lﬁﬁ;}@ | 0 o i €bda, Taf. 17. XIX. Dyn.

v & CIPRI2R BAD I 0L o 1ot 1,52 B f 5} O

riette: Sur la mére, S. 275: |D-’—" E

So eng nach der Haufigkeit der Titel die Verbindung zwischen Apis und Ptah erscheint,
so wenig hat sie doch das Wesen der beiden Gétter verandert. Zwar steht der Kult des Apis,
wie oben gezeigt war, wesentlich unter dem EinfluB seiner Verbindung mit Ptah; und Apis hat
ja auch in mancher Darstellung die Ptah eigentiimliche Kérperbildung iibernommen (s. u. S. 59);
aber das alles bleibt doch etwas AuBerliches. Andererseits wird Ptah nie mit Stierkopf oder gar

. 4 :
in Stiergestalt dargestellt!. Vielleicht aber griindet sich seine Bezeichnung als oﬁ%ﬁi 0

==X

N s

Nil ja deutlich erkennbar waren, obwohl andererseits die sehr alt bezeugte Gestalt des Ptah-Nun
den ersten AnlaBl dazu gegeben haben mag.
Wie alle agyptischen Gétter strebte auch Apis danach, seine Wirkung durch Beziehungen

., Ptah, der grofie Nil“® z. T. auf seine Verbindung mit Apis, dessen Bezichungen zum

1 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 252.

2 Erman: a.a. O. 5. 1148 Anm. 3. — Zum Begriff 43 eines Gottes vgl. Kees: Totenglauben S. 62f.

3 Auch andere Familienangaben fiir Ptah und die memphitischen Gotter zeigen die Vorliebe dieser
Zeit fiir solche Bildungen: So gelten Nefertem und Imhotep als Sohne des Ptah, Sachmet und Kadesch als seine
Gemahlinnen, Astarte und Hathor als seine Tachter. Vgl. Kees: Art. Memphis bei Pauly-Wissowa RE Sp. 676.

4 Zimmermann: Die dgyptische Religion nach den Kirchenschriftstellern S. 94 Anm. 7 zitiert eine Dar-
stellung des Ptah mit Stierkopf (Brugsch: Recueil de Mon. I Taf. 8 = Serapeum III Taf. 8). Der dargestellte
Gott ist aber Apis, nicht Ptah.

5 Stolk: Ptah S. 24.



Theologie 27

zu michtigen Géttern nach moglichst vielen Seiten hin zu steigern, auch wenn dazu zunichst
keine innere Berechtigung vorliegt. So finden wir ithn seit der XVIIL. Dyn. mit dem heliopoli-
tanischen Atum gleichgesetzt, weswegen er in den Darstellungen haufig die Sonnenscheibe trigt.
Aber auch hier sehen wir nur das Ergebnis, nicht den Weg, auf dem es erreicht wurde. Dal}
man in dem Bestreben, Apis auch mit einem solaren Gott zu verbinden, nicht an Re, sondern
an Atum ankniipft, hat seinen guten Grund in der besonderen Auffassung des urspriinglichen Ur-
gottes Atum als Sonnengott, die schon zu seiner Ubertragung nach Memphis, wie sic im Denkmal
memphitischer Theologie vorliegt, beigetragen haben mag: Atum ist ndmlich speziell die im
Westen untergehende Sonnel. So finden wir seinen Kult nicht nur besonders in den auf dem
Westufer liegenden Orten®, sondern er wird geradezu zu einem Gott des Westlandes; er , erleuchtet
die £gr+#* (Pap. Harris I, 1, 2) und tritt als Herrscher des westlichen Totenreiches auf®. Aus
diesem Gedanken heraus ist es ganz verstindlich, wenn in den Augensagen das linke Auge als das
des Atum gilt®. Mit dem Sonnengott dieser Pragung Apis zu verbinden, war nicht schwer, da ja
Apis selbst aus anderen Griinden dazu neigte, sich zu einem Totengott zu entwickeln (s. u. S. 29f.).

Das Verhiltnis zwischen Apis und Atum wird, auBer durch die bloBe Verbindung beider

Namen: Apis-Atum®, durch die Formel ﬁ%éi\ﬁ\ L ?]Rb ,,»Apis-Atum, dessen

Hérner auf ihm sind*‘® :‘ausgedr&ckt; Apis wird also als eine hérnertragende Erscheinungsform
des Atum aufgefaBt. Ausfiihrlicher sagt eine Stele der Perserzeit: © = &ﬂ_:-?— o

. =y a (2%}
%Jm»&_ TJ\\\\\\\\ ,,Du bist Atum, der im Westen zur Ruhe geht und im Osten aufgeht'?.
Erstin einem Papyrus der Perserzeit wird Apis in synkretistischer Auffassung auch einmal Re gleich-
gesetzt: ,,Apis ist Ptah, Apis ist Phre, Apis ist Harsiese'®. Auch erst in der Spitzeit findet sich

‘

zweimal das Beiwort ,,Sohn des Re*, in dem man wohl weniger ein tatsichliches Vater-Sohn-Ver-
hiltnis zwischen Apis und Re zu sehen hat, als ein seine géttliche Abkunft bezeichnendes Attribut®.

Die folgenreichste Verbindung aber, die Apis einging, war die mit Osiris. Es gab zwei
Berithrungspunkte zwischen beiden Géttern, die wohl beide dazu beigetragen haben, diese wich-
tigste Verbindung herzustellen. Erstens bestand zwischen beiden als Fruchtbarkeitsgottern eine
natiirliche Verwandtschaft, wie ja auch beide Beziehungen zum Nil aufweisen. Zweitens wurde
der tote Apis — vielleicht schon seit dem AR — bestattet, also auch verehrt, und es war nur eine
zwangliufige Folge davon, daB man in dem toten Stier einen Osiris-Apis sah. Obwohl uns
inschriftliche Zeugnisse auch hier erst aus der XVIIL. Dyn. vorliegen, wird diese Verbindung
in wesentlich frithere Zeit zuriickgehen. Es galt also, da die Verbindung mit Osiris eine doppelte
war, nicht nur der im Serapeum bestattete tote Apis als eine Inkarnation des Osiris, sondern
auch der in Memphis lebende. Noch zahlreiche antike Schriftsteller wissen, dal} die Seele des

Osiris sich in Apis verkérpert habe!®, und als dessen Erscheinungsform bezeichnet ihn auch ganz

1 Brugsch: Religion und Mythologie S. 232ff.

2 Z. B. Herakleopolis Kees: Gottinger Totenbuchstudien AZ 65 S. 77.

3 Kees: Totenglauben S. 307. 4 Junker: Onurislegende S. 160.

5 Chassinat: Textes 115 (in der Darstellung). 6 Serapeum III Taf. 8 (XIX. Dyn.).

7 Chassinat: Textes 78 Z. 7/8. 8 Ed. Meyer: Historische Dokumente der Perserzeit. Sitz. Berl.
Ak. 1915 S. 301. 9 Chassinat: Textes 70 (in der Darstellung), 151 Z. 1/2.

10 Callimachus = Fontes S. 64/65. Diodor 1, 85 = Fontes S. 127.



28 I1. Apis

eindeutig ein dgyptischer Text: ,,Der lebende Apis-Atum, ugﬂ Q%W%E‘ﬂ die erste Er-
scheinungsform des Wennofer*‘?

Der Agypter driickt die Gleichstellung gewohnlich durch eine zweifache Namenszusammen-
setzung aus: Apis-Osiris? und Osiris-Apis®. Es scheint nun, daB Osiris-Apis urspriinglich den
toten Stier bezeichnen sollte, wie Osiris-Mnevis oder Osiris-Buchis (wahrend Mnevis-Osiris und
Buchis-Osiris nicht vorkommen), entsprechend der Bezeichnung jedes Toten als Osiris-NN.
Eine Erinnerung an diesen Unterschied zwischen Osiris- Apis und Apis-Osiris kénnte noch auf

einer Stele der XXIV. Dyn. vorliegen, wo es heilt: 1A QD 13?;; 1 Yﬁl .;.L[—J.*Z

i A Sg}rﬂ'h Q\\\%’ = falls der Weihende nicht einfach den Gott mit seinen beiden Namen anrufen
wollte, ohne dabei an zwei verschiedene Wesen zu denken?. Sonst freilich ist der Unterschied voll-
standig verwischt: Zu beiden tritt der Titel gntj {mntjw®, der eigentlich nur zum toten Apis paBit
und whm n Pth, Tm “bwj-f tp-f7. Auch Apis-Osiris ist ,,Herr des Serapeum’’ der Grabstatte®.
In den Pyramidentexten auf den Sarkophagen, wo es sich nur um den toten Stier handeln kann,
wird er ausschlieBlich Apis-Osiris genannt®?! Auflerdem kommt sowohl ,,lebender Osiris-
Apis“ TE F %-?— wie »lebender Apis-Osiris'* vor'®. Und schlieBlich heiBt Apis als

Mumientriger, bei dem man doch an den toten Apis denken sollte, E Dl‘ﬂ -?-m = EQ@‘“,

S BPST
ﬂ =] ﬁ Q‘;b‘ i
In dem letzten Beispiel zeigt sich, daB auch die Bedeutung des “»% nicht genau unserem

,lebend** entspricht. Dafiir gibt es noch weitere Beispiele: ,,Der lebende Apis, der Herr des
Serapeum‘™ und ,,Der lebende Apis, gntj émntjw'18, Es scheint das Beiwort “»# hier also nicht

1 Mariette: Sur la mére S. 276. — Die Beziehung zwischen einem Stier und Osiris ist ziemlich alt. Das
beweist die oben (S. 4) zitierte Stelle Totenbuch 69, 7: ,,Ich bin der weiBe Stier an der Spitze des Binsen-
gefildes*. Sie findet sich bereits in einem Sargtext aus Sagqara (Herakleopolitenzeit) in einem Spruch, der den
Titel: ,,Verwandlung in Osiris* triigt (Kees: Totenglauben S. 289. Lacau TR. 43 Z. 23). Damals also galt dieser
Stier schon als wesensgleich mit Osiris. Diese Tatsache bestarkt zugleich die Annahme, daB der weile Stier in
Unteragypten beheimatet ist: Denn dort ist die Verbindung zwischen Stiergott und Osiris nahezu die Regel
(s. u. S. 32ff.), wihrend sie in Oberiigypten eine andersartige und nebensichliche Rolle spielt (s. u. S. 56f.).

2 Mariette: Renseignement S. 156 (XVIII. Dyn.). 3 Serapeum III Taf. 1 (XVIIL Dyn.).

4 Chassinat: Textes 56, Wie dasteht ist zu iibersetzen: ,,Ein Koénigsopfer, das Apis-Osiris gibt, ein Konigs-
opfer, dem Osiris-Apis Chontamenti gegeben.” Es wiirde also der (lebende) Apis-Osiris dem (toten) Osiris-Apis
das Opfer spenden. Die Orthographie der Stelen dieser Zeit ist aber im allgemeinen so flichtig, daB es fraglich
scheinen kann, ob dem z im zweiten Teil eine tatsichliche Bedeutung zukommt; es konnte auch nur dastehen,
um die Liicke unter —=—, zu fiillen.

5 Apis-Osiris nfr 3 kntj fmnijw: Mariette: Renseignement S. 156. — Osiris-Apis Antj {fmnijw: Chassinat:
Textes 42 Z. 2. 6 Serapeum III Taf. 1.

7 Hp ‘nk Osiris nb p-t Tm “bwy-f #pj-f, Mariette: a. a. O. S. 149. — Osiris-Apis Tm ‘bwj-f ipj-f,
Chassinat: Textes 139 Z. 1.

8 Z. B. Gunn: Inscribed Sarcophagi Ann. Serv. 26 S. 87. 9 Gunn: a.a. 0. pass.

10 Chassinat: Textes 75 Z. 1. Mariette: Renseignement S. 149.

11 Brugsch: Reise nach der Oase el Khargeh Taf. 18.

12 Wiedemann: Apis als Totentriger OLZ 20 Sp. 299.

13 Lanzone: Dizionario di mitologia Taf. 204, 2

14 Serapeum III Taf. 2. Brugsch: Thesaurus S. 968. 15 Chassinat: Textes 102 Z. 1



Theologie 29

,lebend“ im physischen Sinne zu bezeichnen, sondern die religiose Unsterblichkeit des Stieres
darzutun. Fiir die agyptische Theologie war eben Apis kein sterbliches Individuum in unserem
Sinne, sondern ein sich immer wieder manifestierender Gott. So konnte auch kein dogmatischer
Unterschied zwischen einem lebenden und einem toten Apis gemacht werden: Was uns als ver-
schiedene Wesen erscheint, waren fiir den Agypter nur verschiedene Seiten eines Gottes!.
Anders wurde die Auffassung, als die Griechen sich des Apisglaubens bemichtigten. Wie
frith auch sie schon Apis verehrten, zeigt eine von einem Griechen namens Sokydes geweihte
Apisstatuette aus dem 6. Jhd.2. Aus dieser Verehrung bei beiden Vélkern entstand der neue Gott
Sarapis; sein Name ist die grazisierte Form des agyptischen Osiris-Apis, das — wie Sethe gezeigt
hat® — die volkstiimlichere Namensform gegeniiber Apis-Osiris war. Diesen Gott, bei Griechen
und Agyptern gleich hoch geehrt, benutzte Ptolemius I. wegen seiner synkretistischen Vieldeutig-
keit, um den beide Vélker verbindenden Sarapiskult in der neuenHauptstadt Alexandria zu schaffen.
Hier zeigt sich aber griechischer Geist, der das, was dem Agypter als Einheit erschienen war,
trennt: Neben dem Sarapiskult besteht in Alexandria die Verehrung des Apis als eines selb-
stindigen Gottes. Griechische Urkunden nennen beide nebeneinander, so daB Apis als ein Glied
des Gétterkreises um Sarapis erscheint®, Auch spite Schriftsteller wie Augustin® betonen, dal
Apis und Sarapis zwei Verschiedene Gétter seien. AuBerdem schieden die Griechen nun auch
zwischen dem Gott Xapams, der gleichsam aus der Abstraktion der Vielheit der Apisstiere ent-
standen ist, und dem einzelnen toten Stier, den sie mit der altertiimlicher und voller vokalisierten
Namensform *QOoogamic nennen®. So war wihrend der Ptolemierzeit Sarapis der herrschende Gott,
der zwar viele Funktionen des memphitischen Apis iibernommen hatte, zugleich aber in seinem
Wesen auch zahlreiche hellenistische Gottheiten umfaf3te?. Das dndert sich wieder in der ré-
mischen Kaiserzeit. Jetzt dringten die Gestalten des Volksglaubens, mit ihnen auch die Tier-
gotter, in den Vordergrund und fanden, wie Apis als Apis Imperator, neue Darstellungsformen®,
Durch seine Verbindung mit Osiris erhielt Apis zu allem noch den Charakter eines Toten-
gottes. Er iibernimmt von Osiris den Namen Chontamenti® und wird auch dem alten memphi-
tischen Totengott Sokaris gleichgesetzt!®. Einmal wird er direkt neben Anubis genannt!? und fiihrt
auch dessen Beinamen: né 4rs-f ,Herr der Bestattung'®. Diesen jenseitigen Charakter hat

1 So wire es auch am besten zu erkliren, daB die Bauten Ramses II. und Nektanebos II. (s. 0. S. 21f.)
dem ,,lebenden Apis*“ geweiht waren. In ihnen sollte wohl kein Kult fiir den in Memphis lebenden Apisstier
abgehalten werden, sondern fiir den unsterblichen Gott Apis schlechthin. Eine strenge Scheidung zwischen leben-
dem und totem Apis paBte iiberhaupt nicht zu den dogmatischen Anschauungen der Agypter von Leben und
Tod. Richtig ist wohl die etwas altmodische Formulierung von Pierret: Le dogme de la Résurrection chez les
anciens Egyptiens S. 17: ,,11 n’y a pas de mort dans l¢ monde, il n'y a que des transformations; les corps se méta-
morphosent éternellement par I'échange de leur molécules sans qu'il y ait déperdition d’un seul atome, sans que
jamais il s’opére d’anéantissement*. 2 Spiegelberg: The god Panepi JEA XII S. 34ff. Taf. XI.

3 Sethe: Sarapis. Abh. Ges. Wiss. Gott. NF XIV, 5 1913 S. 5. 4 Wilcken: UPZ 1 S. go/g1.

5 Zimmermann: Agyptische Religion S.96. Fontes S. 82. 6 Sethe: a.a. O. S. 11.

7 Wilcken: UPZ I S. 30ff. Zu Apis-Sarapis vgl. auch Sethe: Bespr. zu Wilcken UPZ I in Gott. gel. Anz.
1923 Nr.4—6 S, 1o9ff.

8 v. Bissing: Agyptische Kultbilder AO 34, 1/2 S. 17. 34ff. Abb. 15. 16b.

9 Chassinat: Textes 60 Z.1; 67 Z.1; 69 Z. 1. 10 Brugsch: Thesaurus S. 957/58 Z. 8.

11 Chassinat: Textes 180 Z. 1. 12 Chassinat: Textes 163 Z. 1/2.



30 II. Apis

Apis schon recht frith erhalten, frither als wir eine Verbindung mit Osiris auf Grund von In-
schriften nachweisen kénnen. Oben war gezeigt (S. 3f.), wie der Agypter zur Sicherung seines
Fortbestehens nach dem Tode sich die ihm auf Erden bekannten Gétter auch fiir das Jenseits
nutzbar zu machen sucht. In diesem Sinne ist, worauf mich Herr Prof. Kees aufmerksam machte,

auch Pyr. 286 zu verstehen: b%%ﬂ%hmoﬁﬁﬂﬁﬁiggﬁkﬁ
=0 T T (e T b = ip AT
K&‘?mﬁ’;ﬁq&%&mgOﬂ§mPU§\@ A B3 ,,0 ihr seine Meerkitzinnen,

die die Kopfe abschneiden! W. gehe an euch in Frieden voriiber; er hat seinen Kopf auf-
gesetzt auf seinen Nacken, sodaB sein Kopf auf seiner (richtigen) Stelle ist, in seinem
Namen ,der mit aufgesetztem Kopf' indem er den Kopf des Apis aufsetzte an dem Tage,
da man das Rind mit Lasso fing'. Das bedeutet, daB} der Kénig, um den kopfabschneiden-
den Diamonen zu entgehen sich selbst den Kopf des Apis aufsetzte, iiber den diese keine Gewalt
haben. Eine dhnliche Vorstellung treffen wir Pyr. 157b, wo sich der Kénig den Kopf des Anubis
aufsetzt. Nicht ganz klar sind die Worte ,,an dem Tage, da man das Rind mit dem Lasso fing*.
In Abydos! wird im NR das ,,Einfangen des oberigyptischen Rindes mit dem Lasso'* dargestellt;
wie die Beischriften sagen, verstand man damals darunter eine Opferzeremonie. Vielleicht sind
die Worte auch hier in dhnlichem Sinn zu fassen: Wenn man die Opfertiere einfingt, soll der
als Apis verkleidete tote Kénig der Gefahr entgehen, mitgefangen und geschlachtet zu werden.
So verstanden enthilt die Stelle zugleich einen wichtigen Beweis, daB eine rituelle Tétung des
Apis (s. 0. S. 18ff.) niemals stattgefunden hat, da ja der Tote gerade in der Maske des Apis
dieses Schicksal zu vermeiden wiinscht. In einem Sargtext aus Beni Hasan soll Apis mit dem
Gott wd" (,,der Gerichtete'” = Seth) zusammen den Toten auf seinen Armen tragen? d. h. er soll
wie im ersten Fall dem Toten im Jenseits mit seiner Kraft niitzlich sein. Genau dieselben Ge-
danken liegen dem phr» Hp in seiner letzten Umgestaltung zugrunde, die den urspriinglichen
Fruchtbarkeitsritus in eine Jenseitsvorstellung umgewandelt hat. Wihrend die Rolle, die Apis
nach der Pyramidenstelle und dem Sargtext im Jenseits spielt, ihn noch nicht eigentlich als
Totengott erscheinen laBt, und wohl vor seiner Verbindung mit Osiris liegt, erhilt er
spiter zweifellos diesen Charakter, wie die oben erwihnten Titel und Beinamen zeigen. Als
Totengott erscheint er noch in spatesten Zeiten, z. B. auf den Reliefs von Kom esch-Schu-
kafa® und hiufig auf Mumienhiillen?; und von ihm hat Sarapis die chthonische Seite seines Wesens
iibernommen.

Wenig faBbar sind die Beziehungen, die Apis zum Mond hatte. DaB sie vorhanden waren,
zeigt die Deutung eines seiner Flecken als Mondsichel und besonders die Benennung jener
25-jahrigen Mondperiode als Apisperiode. Der Weg zu dieser Verbindung fiihrte zweifellos iiber
Osiris, der ja seinerseits als Mondgott gut belegt ist®, wozu beigetragen haben mag, dal der
Mond an sich éfters ,,Stier des Himmels'' genannt wurde und deshalb leicht mit einem bestimmten

1 Mariette: Abydos I Taf. 53.

2 Lacau: Notes sur les textes rel. Ann. Serv. V S.234. Blackman: Some MK rel. texts AZ 47 §.117.
3 Emst v. Sieglin Expedition I: Die Nekropole von Kom-esch-Schukafa Taf. 30. 33.

4 Erman: Die Religion der Agypter 1934 S. 414. Ausf. Verzeichnis Berlin S. 355.

5 Kees: Totenglauben S, 209 ff,



Theologie 31

Stierkult in Verbindung gebracht werden konntel. Dazu lag es nahe, die wohl nach dem Vorbild
der Kénigskronung am Vollmond vorgenommene Inthronisation des Apis zu weiteren theo-
logischen Folgerungen zu benutzen (s o.S. 16). Doch spielt das Verhiltnis Apis-Mond bei
den antiken Schriftstellern eine ungleich gréBere Rolle als in den dgyptischen Quellen. Mehrfach
wird gesagt, daBl er vom Mond gezeugt sei®. Wenn Helios und Selene seine Eltern genannt
werden®, so liegt hier wohl ein griechischer Versuch vor, seine Beziehungen zu Atum (Re) und
zum Mond (= Osiris) gegenseitig abzugrenzen und in ein natiirliches Verhiltnis zueinander
zu setzen. Agyptisch kann diese Auslegung schon deshalb nicht sein, weil ja hier beide, Sonne
und Mond, miinnlich sind. Ahnlich steht es mit der Version, daB er der Enkel der Sonne und
Sohn des Mondes sei, weil der Mond sein Licht von der Sonne erhielte?. Dasselbe Verhiltnis
zwischen Sonne und Mond wird aufgestellt, wenn man Apis (= Mond) als Sohn des Mnevis
(= Sonne) bezeichnet®. Die Beziehungen zwischen Apis und dem Mond erschienen schlieBlich
so stark, daB in rémischer Zeit die Sonnenscheibe, die Apis zwischen den Hérnern trigt, offenbar
eine Umdeutung in die Mondscheibe erfuhr, woraus dann eine Mondsichel wird; sicherlich hat
dazu auch die Mondsichel beigetragen, die Apis von altersher auf den Flanken tragt®.

Oben war zu zeigen versucht, dal die Verbindung mit Osiris z. T. darauf beruhte, daB der
verstorbene Apis zu Ositis wurde. Nach dem Vorbild des dgyptischen Kénigtums, wo der lebende
Konig dem verstorbenen und zu Osiris gewordenen als Horus gegeniiberstand, erscheint auch
Apis als Horus gegeniiber dem toten Osiris-Apis. Zu Horus fiihrten ja auBerdem auch andere
Wege: Die bei Vollmond stattfindende Inthronisation tragt die Gleichsetzung mit Horus als dem
Erneuerer der Herrschaft unausgesprochen in sich (s. 0. S. 16); auch die Vorstellungen von Apis
als dem Sammler der ,,Gottesglieder* (s. 0. S. 13) haben dazu gefiihrt, in ihm den Sohn des
Osiris, Horus, zu sehen. Ein Text der Perserzeit sagt: % E APPRAT g\ ’E‘} | %D } 8 W

ar
& l]:l »,Die Majestit des Apis ging zum Himmel; das ist Horus, der zu Osiris wird"%.

Und noch in rémischer Kaiserzeit heiBt es in einem Text aus Philae: ggibc‘r‘a:?
ngg‘%%%g:: ,,Er inthronisiert deinen Sohn ewiglich als Vermittler des Ptah, den
lebenden Apis"®. Die Gleichsetzung von Horus und Apis erklirte der Agypter durch eine Le-
gende®: Als Isis sich mit dem Horusknaben auf der Flucht vor Seth befand, verwandelte sie sich
in die Kuhgéttin S43-£-H7 und das Kind in Apis, um den Nachstellungen des Seth zu ent-
gehen; so begeben sie sich nach dem Ort Hp-# am Mareotissee. Dort bestand ein alter Kult
einer Kuhgéttin'®. Durch diese Legende sollte zugleich der Kuhkult im 3. unterdgyptischen Gau,
die Gleichsetzung von Apis und Horus und wohl auch der Ortsname Hp-#, der dieselben Kon-
sonanten wie der Name des Apis enthilt, erklart werden. Noch einmal in rémischer Zeit erscheint
der Horus des 3. Gaues als Apis, wenn es von Osiris heiBt, daB er sich dort verjiinge als Apis'l,
In diesem Zusammenhang erscheint also Apis ganz eindeutig als Horus, Sohn des Osiris. Wenn

152053 2 Hopfner: Tierkult S. 77. 3 Wiedemann: Herodots II. Buch S. 549.

4 Cyrillus Alexandrinus IIT = Fontes S. 653. 5 Plutarch: de Iside 33 = Fontes S. 236/37.
6 Furtwingler: Romisch-igyptische Bronzen. Bonner Jahrb. 107 S. 37ff.

7 Chassinat: Textes 133 Z. 8. 8 Diimichen: Geogr. Inschr. II1 Taf. 27.

9 Diimichen: Die Oasen der Libyschen Wiiste Taf. 6. Vgl. Brugsch: AZ 17 S. 19.

10 Sethe: Urgeschichte S. 54/55. 11 Bénédite: Philae S. 114.



32 I1. Apis

er aber, wie wir gesehen haben, auch als lebender Apis von sich aus als Osiris galt, so muBte das
nach unseren Begriffen zu uniiberbriickbaren Gegensitzen fithren. Der Agypter aber verzichtet
darauf, diese Bezichungen gegeneinander abzugrenzen und in ein uns logisch erscheinendes
System zu bringen. Im Gegenteil: Alles flieBt ungehindert zusammen und dient dazu, den Wir-
kungskreis des Gottes zu vergréfiern. Man méchte fast von einem Bildungsgesetz in der igyp-
tischen Religionsgeschichte sprechen, das darin besteht, daB die Totalitat eines Gottes, die Uni-
versalitiit seines Machtbereiches, durch die Zusammenfassung zweier sich scheinb.ar ausschlieBen-
der Begriffe in eine Gestalt gebildet wird. DaB es sich dabei zunachst nicht um einen ausgekliigel-
ten Kunstgriff der Priesterschaft, sondern um eine wesenhafte Denkform des Agypters handelt,
zeigen die mann-weiblichen Urgétter, die in dieser Eigenschaft die Schépfung gleichsam in sich
tragen und aus sich heraus die Welt bilden. Diesem Typ des Schopfergottes gehéren z. B. die
sogenannten Nilgétter an, die die beiden Landeshilften Agyptens verkérpern!: Der Nil als
Prinzip der Fruchtbarkeit findet seine angemessenste Form in der Gestalt einer Gottheit, die
durch die Vereinigung des Minnlichen und Weiblichen die Schépfungskraft schlechthin repra-
sentiert. Natiirlich wird diese Vorstellung von der Totalitit von der Theologie als Maglichkeit
benutzt, zur gegebenen Zeit den Totalitdtsanspruch eines Gottes mythologisch zu begriinden.
So wird in einem Totenbuchtext aus der Herakleopolitenzeit die Macht des Widdergottes Har-
saphes damit begriindet, daB in ihm sich Re und Osiris zugleich verkérpern?; derselbe Gedanke
liegt vor, wenn — ebenfalls in der Herakleopolitenzeit — eine Verbindung zwischen dem Wasser-
gott Suchos und dem Erdgott Geb angestrebt wird®. Von hier aus ist auch die Gestalt des Apis
als Osiris und Horus zugleich zu verstehen. In dieser vieldeutigen Form erscheint er bereits in
der XIX. Dyn. unter dem Namen: Osiris-Apis-Atum-Horus zugleich, der groBe Gottf.

Diese doppelte Bezichung des Stiergottes zu Osiris einerseits und zu Horus andererseits ist
fiir die Stierkulte des Deltas charakteristisch. Die Wege, die an den einzelnen Orten dazu fiihrten,
sind verschieden nach den kulttopographischen Gegebenheiten und im ganzen ist dieses Ver-
hiltnis natiirlich ein sekundires. Erklirlich ist die bei so vielen Kulten gleichférmige Ent-
wicklung durch die auBerordentlich intensive Einwirkung des Osiriskultes gerade im Delta und
wohl auch durch das Beispiel des Apiskultes. Wie zu zeigen sein wird, liegen in Oberagypten
die Verhiltnisse wesentlich anders.

So ist der alte Stiergott des 10. unterigyptischen Gaues, der ,,GroBe Schwarze' Km-wr,
iiber dessen Stellung in den Augensagen oben (S. 8) gehandelt ist, einerseits in den Horus-

Chentechthai aufgegangen: %fﬂh ﬂ = @. FHE , Horus-Chentechthai, der Stier

in Athribis®"‘; Ii: q @ ‘=| a = ﬁ /55 ﬁp ,Horus-Chentechthai, der groBe Gott,

der Herr von Athribis, der heilige Km-(wr)*®. Dargestellt wird dieser Gott im Grab Ramses ITI.
im Biban el Moluk und in Medinet Habu falkenképfig mit der Sonnenscheibe; vor ihr ist ein

1 Vgl. Sethe: AZ 54 S. 138. 2 Kees: Gottinger Totenbuchstudien AZ 65 S. 68.

3 Kees: Art. Suchos bei Pauly-Wissowa RE Sp. 555. 4 Serapeum III Taf. 8.

5 Médamoud, inscr. IV, 2 S. 54 Nr. 355 Z. 21 (Zeit Thutmosis IIL). 6 Edfu II, 44.

7 Champollion: Notices déscriptives I, 416. 737. Sonst wird dieser Gott auch krokodilkopfig dargestellt, da sich
hinter ihm ein alter Krokodilskult verbirgt. Vgl. Lefébure: Sphinx VII S. 35 ff. Kees: Art. Suchosa.a.O. Sp. 549/550.



Theologie 33

nach vorn gebogenes Horn angebracht, eine seltene Darstellung der, von der Seite geschen, sich
deckenden Hérner!. Das erinnert daran, dal} sich hinter dem ,,Horus'* noch der alte Stiergott

verbirgt. Horus als Am-wr scheint auch im tanitischen Gau verehrt worden zu sein als mg
%o:qog&g_ 253 ,Horus in Bnaw-¢ in seiner Gestalt als Km-(zr)" 2.

Andererseits aber ist der K'm-wr schon in den Pyramidentexten mit Osiris gleichgesetzt®
und auch noch spiter heift er: ﬂaj L] "55;} 5 Lo ammm = B3} 5, Osiris, der Stier in Athribis*4.

Jj ° ':] 2 L c’; =] T — $_ ,,Osiris-Km-w» in Athribis'‘5,

In Sdn im 11. unterigyptischen Gau erscheint ein Stier zunichst der Lokalform des dor-

tigen Horus beigegeben: [53] Ez =2 2%{%&&/ m oy z ,Der grolle Stier, der
Herr von Sdn, der Herold des Horus-mr-t*S. [5‘;;; ?;]@ 2% & '?- y § i@ﬁ

,,Der groBe Stier, der Herr von Sdn, die lebende Secle des Harachte ewiglich“®. Hier ist der

Stier nicht einfach mit Horus verschmolzen, sondern durch Titel (63 ", whm ») ihm zugeodnet,

die uns von Apis, Mnevis und dem Monthstier bekannt sind und in denen sich die zielbewuBte
-

Arbeit der Priesterschaft zeigt. Auch er aber ist zugleich Osiris als: J_‘l'ﬂ 0 %EU 28

»Osiris, der groBe Stier, der Herr von Sdn7 oder als: TEE' 0 %@@j ﬁ@ 28
,,Osiris, der Stier, Chontamenti, der groBe Gott, der Herr von Sdn's, der anthropomorph
mit Stierkopf und Sonnenscheibe dargestellt wird®.

Auch in allen diesen Fillen zeigt sich wieder die Auswirkung des Grundprinzips, daB der
theologisch primitivere Tiergott dem herrschenden Ortsgott ohne Riicksicht auf natiirliche Zu-
sammenhiinge angeglichen und gleichgesetzt wird. Nur fiir Osiris war man in der Lage, die
natiirliche Gemeinsamkeit als Fruchtbarkeitsgétter und den toten Stier zur Ankniipfung be-
nutzen zu kénnen. Da aber das Verhiiltnis zwischen Osirisglauben und Stierkulten nur im Delta
ein so enges war, wird es deutlich, dalB die uns wichtiger scheinende wesenhafte Verwandtschaft
zuriicktrat hinter religionspolitische Gegebenheiten und priesterliche Machtpolitik.

Auf diesem Wege also war es gelungen, in Apis dank seiner Heimat Memphis, der ,,Waage
der beiden Linder®, die verschiedenartigsten Elemente zu vereinigen, die es erméglichten, in
ihm die bedeutendsten Gétter wiederzuerkennen. Er ist ,,Kénig der Gotter, Herr der Ewigkeit*1?;
zu ihm kommen von iiberallher die Fremden, um sein Orakel zu befragen; ihm weihen Offizicre,
Beamte und Handwerker Stelen in sein Grab; er gilt auch, besonders in seiner Form als Osiris-

1 Ebenso ist das Horn des stierkopfigen Seth gezeichnet: Mogensen: La Glyptothéque Ny Carlsberg
A 706 Taf. 103. Zu dieser Art, die Horner zu zeichnen, vgl. v. Bissing: Stierjagd auf einem igyptischen Holz-
gefaBB. Mitt arch. Inst. Athen. 1898 S. 242ff.

2 Petrie: Tanis Il Nr. 170 Taf. 10. Kees: Opfertanz S. 10z, 224.

<= =
3 Vgl. Kees: Totenglauben S. 213. Schonim MR ﬂ @\ hun EHB] Berliner Inschr. I S. 147 (Nr. 8803).

Griechisch als *Ooipyevreyfar, Spiegelberg: Musée égypt. 11 S. 24 Anm. 4. 4 Brugsch: Dict. géogr. S. 839.
5 Mariette: Dendera IV Taf. 35 Z. 9. Ahnlich Legrain: Le temple et les chapelles d’Osiris 2 Karnak.
Rec. Trav. 23 S. 74. 6 Ahmed Bey Kamal: Fragments provenant du Delta. Ann. Serv. V S. 104.
7 Ebda S. 10s. 8 Brugsch: Dict. géogr. 5. 8o§. 9 Ahmed Bey Kamal: a.a. O. S. 195.
10 Chassinat: Textes 10 Z. 2.
UAe XIII: Otto 5



34 IT1. Mnevis

Apis, als Hiiter des Schwures!. ,,Apis, Apis, Apis! wird er in einem demotischen Papyrus an-
gerufen und dieser dreifache Name wird erklirt: ,,Apis ist Ptah, Apis ist Phre, Apis ist Har-
siese!“2, Hier ist von den zahlreichen Géttern, mit denen Apis identisch sein sollte, diese Dreiheit
zusammengestellt; mehrfach begegnet ja in der dgyptischen Theologie die Erscheinung, daf3
man eine Anzahl Gottheiten zu solchen bezifferten Gruppen zusammenschlieBt (Triaden, Acht-
heit, Neunheit) oder daB man die mit einem Gott identifizierten Gétter in dhnliche zahlenmiBig
begrenzte Vielheiten zusammenfalBt, als deren Verkérperung dann der betreffende Gott gilt.
Wir werden unten (S. 411.) auf eine solche Erscheinung beim Monthstier stoBen.

II1. Mnevis

a) Kult

Das Material, das wir fiir den Kult des Mnevis in Heliopolis besitzen, ist ziemlich gering.
Immerhin geniigt es, um ithm die wichtigsten Tatsachen zu entnehmen, die seinen Kult dem des
Apis dubBerlich sehr dhnlich erscheinen lassen.

Die Bedeutung des dgyptischen Namens Mr-wyr ist unbekannt. Sethe® hat gezeigt, daB
seine Lesung in historischer Zeit Mnéwe war und den Prototyp des griechischen Myijuis (Mvetig)
bildete. Die Tatsache, dall der Ton des zusammengesetzten Wortes auf dem ersten Be-
standteil ruht und daB das » von ww» moulliert ist, ergibt eine Datierung des Namens in recht
frithe Zeit; inschriftlich begegnet er zuerst im Totenbuch und auf einer Amarnastele. Anderer-
seits scheint der Name auch nicht so alt zu sein wie z. B. der des Apis; denn in iltesten
Texten (Pyramidentexte und bei dem zweifellos sehr alten Stierfetisch) begegnet er noch nicht;
da ist immer nur von dem ,,Stier von Heliopolis* die Rede. Spit findet sich fir Mr-wz eine

4, die anscheinend rein lautlich die Aussprache des Namens wiedergibt

Schreibung
. - S . .
und mit Sethes Rekonstruktion fast genau zusammentrifft.

Auch bei Mnevis 140t sich wie bei Apis noch der urspriingliche Charakter eines Fruchtbar-

keitsgottes nachweisen. AufschluBireich ist hier Pyr. 716: :; 0?0 OA q q a q &A A@
0] g? M:»: @q P D§ j___lm‘m m% »,Das, wovon man wiinscht, dall davon gegeben werden

soll, das ist die Gabe des T.; denn T. ist ja der Stier von Heliopolis*. Der ,,Stier von Heliopolis'‘
ist wohl Mnevis, auch wenn sein Name nicht genannt wird. Im vorhergehenden ist von Festen die
Rede, deren Speisen dem verstorbenen Konig als Nahrung dienen sollen. Teti hat also iiber die
Festspeisen freie Verfiigung, weil er der Stier von Heliopolis ist. Das ist dieselbe Vorstellung, die

wir in ptolemiischer Zeit wieder antreffen, von Mnevis, dem Herrn der Speisen, und die ihn wie

1 Spiegelberg: Demotische Papyri von der Insel Elephantine I Nr. 4, 5, 7.

2 Ed. Meyer: Historische Dokumente der Perserzeit. Sitz. Berl. Ak. 1915 S. jor1.

3 Vokalisation S. 191. ZDMG 77.

4 Champollion: Panthéon Egypt. Taf. 38 (zitiert bei Spiegelberg: Rec. Trav. 26 S. 46). Moret: Catalogue
du Musée Guimet 1909 Taf. 48 S. 111 Stele C 55: ‘I’—a_/) i B = @m [8) ?,.Gemachtvon
dem Diener des Mn des Atum, des Herrn von He}ims“. Allerdings kommt die entsprechende Bezeichnung:
Mr-wr des Atum nicht vor. (Die von Spiegelberg a. a. O. als Briisseler Mnevisstele bezeichnete Stele befindet
sich tatsichlich im Musée Guimet.)



Kult 35

Apis in den Opferziigen als Versorger der Speisetische der Gétter auftreten l1iBt. Edfu I, 487:
—— %T @ A dlu'ﬁ::@lal@ ,Der den Speisetisch der Gefolgsgotter mit allen

p —
Dingen versieht''. Diimichen: Kal. Inschr. I, 110: ﬁ‘? @ ,, Kénig des Speisetisches'. Piehl:

4 ! PR==10 : e ht
Inscr. Hiér.II, 127: ._%_ﬂ i ‘ICE i LB__!IJleﬁ__] »Der am Speisetisch der Tempel steht*.

Wie Apis war auch Mnevis vor den anderen Stieren iuBerlich gekennzeichnet. Er war
ganz schwarz und hatte am Schwanz und am ganzen Kérper gegen den Strich gerichtete Haarel.
Schwarz zeigt ihn auch die Abbildung im sog. geographischen Papyrus aus Tanis?.

Die Einzelheiten seines Kultes, soweit wir iiber sie unterrichtet sind, weisen auffillig enge
Beziehungen zu Memphis auf. Seine Inthronisation erwihnt ein ptolemiisches Dekret mit den
Worten: ,,Die Priester von den Tempeln Ober- und Unterdgyptens kamen nach Memphis am
Tage der Einsetzung des Mnevis* g%q%&ig@p%mg ﬁa_ Allerdings sagt dieser
Text nicht, daB die Priestersynode nach Memphis zur Einsetzung, des Mnevis kam, sondern
nur an diesem Tag. Das Datum ist, wie Borchardt* berechnet hat, ein Vollmondstag; da es
aber das einzige uns iiberlieferte ist, 1aBt sich nicht sagen, ob das die Regel war.

Mnevis hatte wie Apis eine Herde, die ebenfalls £3 £ - £ hieB%. Aus einem Turiner Papyrus
der Ramessidenzeit® erfahren wir von einer Klage gegen einen Priester, der Mneviskilber wider-
rechtlich wegfiihrte und verkaufte. Wahrscheinlich handelt es sich hier um Kilber aus dieser
zum Mnevistempel gehérigen Herde. Bereits in der spiten Ramessidenzeit sind Mneviskilber
und vielleicht auch die Mneviskithe mit ithm bestattet worden, aber im Unterschied zu Apis
nicht auf einem eigenen Friedhof, sondern in dem Grab des Mnevis selbst”. Die Verehrung der
Mutter des Mnevis scheint alter zu sein als die der Apismiitter. Doch wird sie nicht wie bei
diesem mit ihrem individuellen Namen als Kuh genannt, sondern trigt den theologischen Namen
Hs3-t§\ﬂg°. Diese Kuh ist in Atfih, der Hauptstadt des siidlich an den heliopolitanischen Gau
anschlieBenden 22. oberdgyptischen Gaues, beheimatet. Dort wurde sie als weile Kuh verehrt,
wie wir aus Strabo® und durch einen ihr geweihten Denkstein wissen (Urk. II, 159ff.). DaBl man

1 Porphyrius bei Eusebius: praep.ev. III 13 1 = Fontes S. 472.

2 Petrie: Two hieroglyphical papyri from Tanis Taf. X (rom. Kaiserzeit).

3 Daressy: Un décret de I'an XXIII de Ptolémée Epiphane. Rec. Trav. 33 S. 4.

4 Mittel zur zeitlichen Festlegung. S. 68. Ein erhaltenes zweites Exemplar des Dekretes (Daressy: Rec.
Trav. 38 S. 176) gibt das Datum drei Monate spiter an.

5 Pap, Harris I 30, 3. Vgl. Pyr. 531c: ,,Milch der beiden schwarzen Kiihe, der Ammen der Seelen
von Heliopolis‘‘.

6 Peet: A historical document of Ramesside age. JEA X S. 120. 124. Die Klage wird gegen einen Web-
priester des Chnumtempels von Elephantine erhoben. Es ist moglich, daB die verkauften Tiere einer Tempel-
herde in Elephantine angehorten und nur die heiligen Zeichen des Mnevis trugen, ohne von ihm abzustammen;
dann handelt es sich bei diesen Kiilbern nicht um eine eigentliche Mnevisherde. Die andere Erklirung, daB nim-
lich Mnevis in Elephantine eine ihm gehorige Herde als Harim besessen habe, scheint mir auf Grund nur dieses
Textes nicht wahrscheinlich. Gar nichts mit Mnevis zu tun hat der Stierkampf in Meir, auch wenn ihm irgendeine
kultische Bedeutung zukommen sollte. Blackman: Meir 11 S. 25ff. Taf. XV.

7 Lortet-Gaillard: La faune momifiée. Archives du Musée d’histoire naturelle de Lyon VIII, 2 S. 64. Das
Grab gehort nicht, wie hier gesagt wird, in die Zeit Ramses II1., sondern wie Daressy: Ann. Serv. XVIII S. 211
gezeigt hat, in die Zeit Ramses VII. 8 Daressy: Ann. Serv. XVIII S. 215. 9 Fontes S. 160.



36 1I1. Mnevis

sie als Mutter des Mnevis auch in den Nachbargau iibernahm und so zwei urspriinglich einander
fremde heilige Tiere mit getrennten Kulten theoretisch vereinigte, entspricht durchaus den Ge-
pflogenheiten dgyptischer Priester: Es ist das Prinzip, dadurch Gétterfamilien zu schaffen, daf
man die Gottheiten benachbarter Kulte in verwandtschaftliche Beziehungen zueinander setzt.
Das bekannteste Beispiel dafiir ist ja die Bildung der Familie des Osiris mit Horus und Isis,
bei der besonders die Aufnabme der Isis in den Osiriskreis durch ihre Busiris nahe liegende
Heimat erklart wird.

Von den Mnevisgribern, die nérdlich von Heliopolis beim heutigen el Khusus lagen?,
sind nur zwei ausgegraben: Eines aus dem Jahr 26 Ramses II. und das andere aus der Zeit
Ramses VII.2. Die wenigen Einzelheiten, die wir aus ihnen iiber seine Bestattung erfahren,
zeigen auffillige Ubereinstimmung mit dem Apisbegriabnis. So erfahren wir von einer Bal-
samierungshalle (w4 -#)*; die didvuar (als Isis und Nephthys) treten dabei auf?; derselbe Zwerg
tanzt dazu®. Auch die Grabbeigaben entsprechen denen der Apisgriber: Kanopen und Amu-
lette®; auch ein Herzskarabius hat sich gefunden?. Die Ahnlichkeit der Zeremonien bei Apis
und Mnevis wird sich natiirlich nur auf AuBeres und vor allem auf den osirianischen Charakter
der Riten erstrecken. Verschieden dagegen werden die Teile sein, die von der theologischen
Gleichsetzung der Tiergétter mit verschiedenen Gottheiten herrithren (wie bei Apis die Mitwir-
kung der Nilpriester u. a.). Doch wissen wir iiber solche Einzelheiten bei der Bestattung des
Mnevis nichts. Gemeinsam fiir das Begribnis beider Stiere scheint auch die Organisation ge-
wesen zu sein. Die fiir den im Jahre 26 Ramses II. gestorbenen Mnevis und fiir den im Jahre 30
gestorbenen Apis in einem Apisgrab errichtete Stele ist von einem Priester geweiht, der zugleich

& = . . AT N (=i g
-[I—D:j,_—]ﬁ imj-gnt im Haus des Apis'' und -I]-BE—_‘:ﬂD T ,imj-is im Haus des
Mnevis'* war®. Ebenso begegnet in den griechischen Serapeumpapyri ein Petese mit dem Titel:
dopyevrapuestrs “Ocopdnios xai *Oocoppvetios®. SchlieBlich sagt Chahab, Oberpriester des Ptah
und Polizeioberster von Memphis, dall er sich wihrend der 70 Trauertage um Apis im Osten,
wohl im Stadttempel des Apis aufhielt, wahrscheinlich um wihrend dieser Tage die Ordnung
in der Stadt aufrechtzuerhalten %;é:z S %:‘D q%x&ﬁ

==1 |}
el £ NN Qe 3 :
S T | onnAn™ \ f%—und dal er dasselbe auch fiir Mnevis getan
habe!. Es scheint also, daB die Priester- und Beamtenschaft von Memphis auch bei den fiir
Mnevis vollzogenen Zeremonien beteiligt war, bzw. daB die Oberleitung in ihren Handen lag.

Dargestellt findet sich Mnevis sowoh]l menschengestaltig mit Stierkopf!! als auch in reiner

Tiergestalt'?. Bisweilen trigt er die Sonnenscheibe mit zwei [S»Fedem“. Von Apis unterscheidet

1 Vgl. Porter-Moss IV S. 59 Karte 1.
2 Beide verbffentlicht von Daressy: Ann. Serv. XVIII S. 196ff. 211 ff.
3 Tourajeff: The inscriptions upon the lower part of a naophoros statue JEA IV S. 120.

4 Wilcken: UPZ I S. 47. 5 Spiegelberg: Grab eines GroBen und seines Zwerges. AZ 64 S. 82.
6 Daressy: a.a. 0. S. 207f. 7 Spiegelberg: A heart scarab of the Mnevis bull JEA XIV S. 12.
8 Chassinat: Textes 34 Z. 10—12. 9 Wilcken: UPZ I S. 41.

10 Stern: Bilingue Stele des Chahab AZ 22 S. ro1ff. 11 Z. B. Edfu III,2 Taf. 97. Edfu I Taf. 35a.
12 Erman: Die Religion der Agypter 1934 S. 27.
13 Mogensen: La Glyptothéque Ny Carlsberg Taf. 109 A 736.



Kult 37

er sich durch einen Fettwulst im Nacken?, so daB es sich um eine andere Rasse zu handeln scheint;
nach den Skeletten gehéren sie aber beide der gleichen Rasse (bos Africanus) an2.

Dies alles 1Bt den heliopolitanischen Stierkult dem memphitischen weitgehend verwandt
erscheinen: Grundlagen und kultische Einrichtungen sind ihrem Wesen nach dieselben. Unter-
schiede beruhen hier wie in der Theologie der beiden Stiergétter auf der Verschiedenheit der
kulttopographischen Verhiltnisse in Heliopolis und Memphis. Daneben 1aBt sich aber fiir
den heliopolitanischen Stierkult noch eine Form feststellen, die in Memphis keine Entsprechung
hat und die aus sehr friiher Zeit stammen muBl. Neben dem lebenden Stier wurde nimlich ein
Stierfetisch verehrt: Eine Stange, auf die oben ein Stierkopf gesteckt ist. Wir haben also einen
Stierkult in zwei Formen vor uns: In der ilteren, deren Objekt ein lebender Stier ist, und der
jiingeren, die ein Idol verchrt®, wobei die iltere Form nicht nur neben der jiingeren bestehen
bleibt, sondern sie durchaus in den Hintergrund drangt. Nur in gewissen Zeremonien hat die
Spitzeit die Erinnerung an diese merkwiirdige Form bewahrt. Sehr friih ist schon eine Verquickung
dieses Fetischs mit einem anderen in Heliopolis verehrten, dem #wn-Pfeiler, erfolgt in der Weise,
daB der Stierkopf nicht auf einer Stange aufsitzt, sondern seitlich aus dem Pfeiler herauswichst.
Einen Beweis fiir das Alter dieser Verbindung erbringen verschiedene Pyramidenstellen, in denen

beide nebeneinander genannt werden, und vor allem Pyr. 486b: C]D ........ %E@

? =] &mo »W.ist . .. der Stier mit groBem Kopf, der aus Jwnw hervorging®, worin
der Doppelsmn liegt, daB der Stier sowohl aus der Stadt Jwnw (Heliopolis) hervorgeht, wie auch,
daB er aus dem Zwn-Pfeiler herauskommt, eben in der Weise, wie es der Fetisch: Zzon-Pfeiler mit
Stierkopf, zeigt. Dargestellt finden sich beide Formen, die iltere mit der einfachen Stange und
die jiingere mit dem #zn-Pfeiler, nebeneinander in den Sedfestbildern Osorkons 11.4, wobei nur
die altere den Namen ,,Stier von Heliopolis* fithrt; von dieser Darstellung abgesehen, be-
gegnet m. W. sonst nur die jiingere Form. In seiner kultischen Verwendung erscheint dieser
Fetisch stark an die des Obelisken angeglichen, mit dem er anscheinend frith vermischt wurde:
Pyr. 1178a (P) wird das Wort #4n ,,Obelisk‘‘ mit einem Stierkopf determiniert! Wie der Obelisk?
wird auch der Stierfetisch einerseits verehrt: Vor ihm wird geopfert und vor ihm wird die Obe-
liskenerrichtung vollzogen®. Andererseits wurde er auch als Kultsymbol verwendet: Er wird vor
Atum bzw. Re-Harachte zeremoniell aufgerichtet’. Wie es nun zwei Obelisken gibt, von denen
der eine mitunter als Symbol des Mondes erklirt wurde®, so erscheint auch der Stierpfeiler doppelt
und beide werden nach Art des Obeliskenpaares vor dem Gott ,,aufgerichtet'’?, Die Zeremonie
ist seit der Ramessidenzeit im Bild belegt, wo der Fetisch als mm %}me fwn-Pfeiler des
Stieres von Heliopolis* bezeichnet wird!®; sie wird aber wesentlich ilter sein.

1 Erman: a. a. O. S. 26/27. Serapeum III Taf. 15.

2 Lortet-Gaillard: a. a. O. S. 64. — Mnevis soll auch besonders groBe Hoden gehabt haben. Hopfner:
Tierkult S. 87.

3 Vgl. Sethe: Urgeschichte S. 7{. iiber die Idole von Tiergéttern.

4 Naville: The festival hall of Osorkon Ii. Taf. IX.

5 v. Bissing: Le culte de l'obélisque. Rec. Trav. 24 S. 167.

6 Moller: Das A4-Sd des Osiris. AZ 39 S. 72 Taf. IV. 7 Edfu 1I, g1 Taf. 4oi.

8 Kees: Zu den igyptischen Mondsagen AZ 60 S. 12f. 9 Edfu IV, 85 Taf. 86.

10 Pillet: Rapport sur les travaux de Karnak. Ann. Serv. XXIII S. 123.



38 III. Mnevis

b) Theologie

Hatte sich Apis hauptsichlich dank seiner Verbindungen mit den verschiedenartigen in
Memphis ansissigen Géttern, also auf Grund kulttopographischer Gegebenheiten, zu einer sehr
komplizierten synkretistischen Erscheinung entwickelt, so ist der Charakter des Mpnevis, eben-
falls auf Grund seiner Umwelt, im wesentlichen eindeutig und klar. Diese Einfachheit wird fiir
uns auch noch dadurch verstirkt, daB unser Material iiber Mnevis ungleich drmer ist als {iber
Apis. Allerdings scheint Apis auch eine gréBere Popularitit besessen zu haben?, ebenfalls dank
seiner Heimat Memphis. Die iltesten Zeugnisse fiir den Stierkult in Heliopolis bilden die Py-
ramidentexte.

Wie Apis sich dem mempbhitischen Hauptgott Ptah anschloB, so schlieBt Mnevis sich an
den heliopolitanischen Re-Atum an. Das Verhiltnis wird mit denselben Ausdriicken festgelegt,

die wir bei Apis antrafen: )i o-—ﬂﬁﬁ ‘Q}g/ ,,Der Herold des Re, der die Wahrheit
zu Atum hinaufsteigen laft"% Dabe1 wird der Doppeiname Re-Atum stets in dieser Weise zer-
legt. Der Zusatz §f°# m3"-£ n Tm fehlt bisweilen®, wie er andererseits auch ohne vorhergehendes
whm n K vorkommtd. Wie iiberaus eng die Verbindung zwischen Mnevis und dem Sonnengott
gewesen sein muf, geht daraus hervor, da Atum selbst ,,Stier von Heliopolis' genannt wird

;E*ﬂl]']a und fiir Re-Harachte der Ausdruck: %E__i?;}mg (Edfu IV, 85) vorkommt.

Auch sollte der Mneviskult von Amenophis IV. zunidchst mit nach el Amarna verpflanzt werden;
auf einer dortigen Grenzstdc wird angeordnct daB neben anderen Bauten auch Mnevisgriber
an;sdcgt werden sollen: [Qk]w G%Lﬁ%:% ﬁj % W[ qm‘gﬂ:]

.......... %qz ,Man soll die Nekropole fiir Mnevis bauen im Ostberg von 34 - #-i## (und er soll)
m ihr (begraben werden)‘®, Dieser engen Verbindung verdankt er Titel wie ,,Herr des Himmels‘‘?
und ,,der groBe Gott"8; auf seine hervorragende Stellung in Heliopolis weist das Beiwort Tm@
,,Herrscher von Heliopolis** hin®, das seit der XVIII. Dyn. auch in Kénigsnamen begegnet!®.
Die Ubernahme des Herrschertitels wie die des osiranischen Begrabnisses bei Mnevis und Apis
zeigt wieder die gleichartige Auffassung von der Géttlichkeit des Kénigs und der heiligen Tiere:
In ihrem Charakter als Gétter bestehen keine dogmatischen Unterschiede.

Die enge Verbindung mit dem Sonnenkult veranlaBt, daB der Stier auch in die Augen-
sagen einging. Zweifellos wurden in diesen kosmischen Mythus auch Stiergestalten hineingezogen,
die nicht einem bestimmten Lokalkult angehérten, sondern allgemeinen Vorstellungen Ausdruck
gaben, wie der aus den Pyr. bekannte ,,Stier des Himmels'. Andererseits ist aber dieser Sagenkreis
natiirlicherweise stark mit heliopolitanischen Elementen durchsetzt worden. Dadurch drang das
dort bestehende Verhiltnis zwischen dem Sonnengott und dem Stier ebenfalls in sie ein und die

1 Plutarch: de Iside 33 = Fontes S. 237: devtépas Exer tipat pera tov "Anmw,

2 Z. B. Daressy: Ann. Serv. XVIII S. 207.

3 Mogensen: La Glyptothéque Ny Carlsberg Taf. 109 A 735. A 736. 4 Daressy: a.a. 0. S. z12.

5 Brugsch: Geogr. Inschr. I S. 257 Taf. 47 (1244) aus Alexandria.

6 Davies: The rock tombs of El Amarna V S. 21. 30 Taf. 32 Z. 21. — Auf den spiiteren Stelen aus dem
Jahre 6 wird Mnevis nicht mehr erwiahnt; die Griber sind aber nicht ausgefiihrt worden.

7 Mogensen: a. a. O. Taf. 109 A 735. 8 Mogensen: a.a. O. A 735. 9 Ebda. A 735 (Text Z. 3).

10 Gauthier: Livre des rois II S. 262 (Thutmosis IIL.).



Theologie 39

Verbindung mit anderen Stiergottern wurde so wesentlich geférdert. Wenn also hier das Auftreten
des Stieres in den Augensagen besprochen wird, soll damit nicht gesagt sein, dal es sich stets um
den eigentlichen heliopolitanischen Stierkult handeln miisse, sondern nur, dal} von diesem die
Anregung zu dieser Erscheinung ausging, soweit nicht deutlich erkennbare heliopolitanische
Begriffe auf diesen Stierkult hinweisen. Allgemein spricht die Gleichsetzung des Stieres mit
der Sonne als dem Auge Pyr. s13a aus: ,,Der Stier des Lichtglanzes inmitten seines Auges‘.
Dann kénnen wir aber auch in einzelnen Vorstellungen der Augensagen den Stier nachweisen;
beim Kampf des Auges in K»s-¢, der wohl dem Kampf des Sonnengottes beim Aufgang gegen
Gewolk und Finsternis entspricht?, tritt auch der Stier ein. Er heiBt: ,,der groBe Stier, der Kns - ¢
schliagt (Pyr. 121b) und daher erklirt sich der Name des Re in der Sonnenlitenei ,,Stier von
Kns-2'*3. Wirde sich die Auffassung von dem siegreichen Kampfer im Osten als Stier allein
aus dem ganz allgemeinen Charakter des Stieres als Kampfer ableiten lassen, so klingt die
gleichzeitige Benennung als ,#wn-Pfeiler von Ans-z'* doch stark an heliopolitanische Vor-
stellungen an; so heilit es Pyr. 280b: , #wn von Kns-#, Stier des Himmels. Mit dem in Helio-
polis verehrten Zwn-Pfeiler war ja, wie oben gezeigt war, Mnevis schon sehr frith verbunden
worden®. An einer anderen Stelle treffen wir einen ,,Stier des Re*, dem der tote Kénig bei der
Himmelfahrt begegnet und von dem es heiB3t (Pyr. 470a/b): ,,Heil dir, Stier des Re mit vier Hér-
nern! Ein Horn von dir ist im Westen, ein Horn im Osten, ein Horn im Siiden, ein Horn in Nor-
den“! DalB man sich diesen Re-Stier als viergehérntes Wesen vorstellt, ist einerseits aus der
Liebe des Agypters zu schematischer Vervielfiltigung géttlicher Wesen verstindlich, andererseits
durch eine Vermischung mit der Fabelgestalt des Doppelstieres §#s (als Tiirhiiter s. 0. S. 2f.). Es
hat sich also die aus heliopolitanischer Anregung entstandene Vorstellung von einem Sonnenstier
mit der von dem Doppelstier verbunden. Wie sich nun in der Augensage die Gleichsetzung des
Auges mit der feuerspeienden Uridusschlange an der Stirn des Gottes vollzieht?, so kénnen wir
auch fiir den Stier eine Weiterbildung in dieser Richtung nachweisen; in einem Sargtext® heil3t
es: ,,Ich bin dieser Doppelstier am Scheitel des Re, der im Osten leuchtet.” Als Ergebnis dieser
aus ganz verschiedenen Schichten zusammengebrachten Vorstellungen haben wir die Gleich-
setzung: Sonnenauge — Stier — Doppelstier — Urédus. DaB diese Spekulation im Kult des

1 Dabei kann hier die urspriingliche Bedeutung des Sagenkreises unbehandelt bleiben. Wir haben es hier, wie
das Folgende zeigt, eindeutig mit der Auffassung vom Auge als dem Tagesgestirn zu tun. Davon bleibt unberuhrt,
daB im Gegensatz dazu beim Kw-w7 und dem Mrk-Stier mit dem Auge der Mond gemeint war (s. o. S. 8f.).
Dort erforderten die kulttopographischen Verhiltnisse diese Interpretation. Man darf nicht annehmen, daB der
Agypter in diesem Sagenkomplex dem Stier einen bestimmten, eindeutigen Platz angewiesen habe; vielmehr
paBt man die Deutung der Sage jeweils der besonderen Art des Stierkultes an, was bei ihrer Vieldeutigkeit ja keine
Schwierigkeiten bereitete. 2 Sethe: Sage vom Sonnenauge S. 38 (= Untersuch. V). Junker: Onurislegende S.79.

3 Junker: Auszug der Hathor-Tefnut. Anh. zu Abh. PreuB. Ak. 1911 S, 24.

4 Einen ganz eindeutigen Beweis fiir das Einwirken heliopolitanischer Vorstellungen enthilt freilich
auch das Wort Zzz nicht. Es kommt als ehrendes Beiwort in den Titualturen von Gaufiirsten vor als ,,Pfeiler
der Untertanen (Griffith-Newberry: El Bersheh II Taf. XIIT Z. 3) und ,,Pfeiler von Oberagypten'* (Anthes:
AZ 59 S. 106), wo es mit dem heliopolitanischen #wn-Pfeiler offensichtlich nichts zu tun hat. — Ubrigens erinnert
die Vorstellung von dem als Stier kimpfenden Sonnengott lebhaft an die Darstellung des Seth als Stier, wenn er
die Sonnenbarke im Westen verteidigt (s. 0. S. 3). Beide Vorstellungen kénnen wohl aufeinander eingewirkt
haben. 5 Junker: Onurislegende S. 140f. 6 Lacau TR 77; ahnlich TR 75.



40 1V. Monthstier

heliopolitanischen Mnevis anscheinend keine Rolle spielte, ist erklirlich, da ja eben von dort
nur eine Anregung zu dieser Entwicklung ausging.

Nach seinem Tod wurde Mnevis zu Osiris-Mnevis; und hier 1aBt sich zeigen, daB dieser
Name nur den toten Mnevis bezeichnete, daB Mnevis keine Lokalform des Osiris war wie Apis.
Die Verbindung Mnevis-Osiris (wie Apis-Osiris) kommt in dem erhaltenen Material nicht vor
und Osiris-Mnevis bezeichnet stets ganz offensichtlich den toten Stier; so wenn es heiit: ,,O mein
Herr Osiris-Mnevis! Gedenke der schénen Zeit, die ich in deiner Balsamierungshalle verbrachte
am Tage des Herausgehens zum Himmel (d. h. des Sterbens)*“?. Ferner begegnet diese Namens-
form auf Kanopen aus Mnevisgribern? und auf einem Herzskarabdus®. Nie wird aber Mnevis
zugleich Osiris-Mnevis und whm » R° genannt.

SchlieBlich findet sich noch eine Verbindung Eﬂ%éﬁ Mnevis-Wennofer4, die auch
mit dem Zusatz ,,der die Wahrheit zu Atum hinaufsn:c;i-éméﬁt“ vorkommt®. Dieser Beiname
Wennofer, der sonst dem Osiris eignet, scheint eine besondere Form des Mnevis zu bezeichnen.
Welcher Art freilich dieser Mnevis ist und ob er den Beinamen einer besonderen Verbindung
mit Osiris verdankt, 1aBt sich nach dem diirftigen Material nicht sagen. Das letztere ist nicht
unbedingt wahrscheinlich; denn der Name Osiris tritt hier nie fir Wennofer ein. Wohl aber
wird man in ihm den von Aelian® erwihnten heiligen Stier Onouphis (= Wennofer) erkennen
diirfen, der schwarz war und gegen den Strich gerichtete Haare hatte; beides wird ja auch von
Mnevis gesagt.

IV. Monthstier
a) Kult
Wie Apis sich dem memphitischen Hauptgott Ptah, Mnevis sich dem heliopolitanischen
Re-Atum anschlof3, so tritt uns auch im thebanischen Gau der heilige Stier in Verbindung mit dem
Gaugott Month entgegen. Die Heimat beider war wohl Hermonthis, das ,,oberagyptische Helio-
polis*‘. Wir haben dafiir freilich kein einwandfreies Zeugnis’”. Auf einem Block aus der Zeit

: o sy a e ()
Amenemhets 1. in Hermonthis wird Month genannt- &= § =, ]Q%WE o k

g;)q ,,Month, der Herr von Theben, der Stier, der Hermonthitische (wértl.: der [oberigyp-
tische] Heliopolitaner), der aus D»-# (el Tud) hervorgekommen ist®. Hier scheint el Tud
als Heimat des Stieres angegeben, fiir das wir auch aus anderen Quellen den Stierkult erschlieBen
kénnen (s. u. S. 41). Freilich ist diese Angabe nicht ohne weiteres als Tatsache zu nehmen;
es ist durchaus méglich, daB ihr eine bestimmte Tendenz zugrunde liegt: Wie unten (S. 49ff.)
zu zeigen sein wird, hatte der Stier iiberaus enge Verbindungen mit Re, galt sogar als das dem

1 Tourajefi: The inscriptions upon the lower part of a naophoros Statue JEA IV S. 120.

2 Daressy: a.a. 0. S. 207. 3 Spiegelberg: A heart scarab of the Mnevis bull JEA XIV S. 12,

4 Daressy: a.a. 0. S. 207. 5 Daressy: a.a. 0. S. 212.

6 Aelian: de nat. an. XII, 11 = Fontes S. 428, vgl. Hopfner: Tierkult S. 88.

7 Die neuerdings bei Hermonthis gefundenen Stierbegriibnisse haben wohl nichts mit dem Kult des Month-
stieres zu tun; vielmehr riihren sie vielleicht wie auch andere solche Friedhofe von nubischen Séldnern her.

8 Ich verdanke die Kenntnis dieser Inschrift der Freundlichkeit von Ms. Drower und Mr. O. H. Myers.

: 3 =y i 2
Schon z. Zt. Mentuhoteps I11, heiBt er: S ez T %Ak th ., Month,
chon z entuhoteps eibt er }sﬂu% L :l % <]

der Stier, . ... der herabgestiegen ist aus Dr-#* El Tod. Fouilles de I'inst. frang. XVII S. 72.



Kult 41

Re heilige Tier. Aus diesem Grunde wollte man wohl von seinen verschiedenen Kultstitten das
auf dem Ostufer gelegene el Tud als seine Heimat bezeichnen, um ihn mit den Worten ,,der
aus el Tud gekommen ist denselben Weg wie Re von Osten nach Westen gehen zu lassen.
Wenn diese Vermutung richtig ist, enthilt die Bezeichnung ,,der (oberigyptische) Heliopoli-
taner' die wirkliche Heimatsangabe. Fiir Hermonthis als Heimat spricht, wenn auch nur als
schwaches Zeugnis, daB auf der Bucheumstele Ptolemius IV. Philopator die Bezeichnung ,,der

]

Stier #é Jwnw §m"** vorkommt an Stelle des gebriuchlichen: krj #6 Jwnw $m™. Obwohl dies alles
keine schlagenden Beweise sind, méchte ich trotzdem Hermonthis als die eigentliche Heimat
dgs Stieres ansehen, besonders deshalb, weil mir nur so die enge Verbindung zwischen dem
Falkengott Month und dem Stier erklarbar scheint. Auch hier zeigt sich wieder, dafl fiir
die Theologie der heiligen Stiere in erster Linie kulttopographische Gegebenheiten maB-
gebend sind; denn der Gaugott Month hat mit einem Stier urspriinglich ebenso wenig zu tun
wie Ptah oder Re-Atum. Fiir das Verhiltnis der beiden Gétter wird hier ebenfalls eine feste
Formel gebraucht, die sich aber von den bei Apis und Mnevis gebriuchlichen grundlegend
unterscheidet. Sie lautet vielmehr: §§>§ = Tg %gma . Month, Herr von Theben,
der Stier in Hermonthis' (fwnw statt Jwnw $m'®). Hier driickt sich eine untheologische,
in gewissem Sinn volkstiimliche Verbindung beider Gétter aus gegeniiber dem w/hm » und 43 »
der unterigyptischen Stiergétter, die deutlich das theologische Bestreben verraten, das Verhiltnis
der beiden Gétter zu deuten und zu erkliren, wihrend die hier gebrauchliche Formel es als etwas
schlechthin Gegebenes hinstellt (vgl. u. S. sof.).

Mit dem Kult des Month verbreitete sich der des Stieres bemerkenswert frith iiber ver-
schiedene Orte des thebanischen Gaues. So wenig auffillig es ist, daB Month als Gaugott an
verschiedenen Orten seines Gaues Verehrung erhielt, so sehr verdient die Tatsache Beachtung,
daB der Stier in vielen Fillen mitwanderte. Am deutlichsten fir uns ist der Kult in Medamud,
wo bereits in der XII. Dyn. die Formel: ﬁ § ﬁ = 1 E‘?EE 1 érﬁ;ﬁ g g §¢%
»Month, Herr von Theben, Konig der beiden Linder, Stier in Medamud‘® auftaucht. Seit
der XI. Dyn. liBt sich der Stierkult auch in El Tud nachweisen durch die Formel:
§§%€ ‘%i . Month, der Stier in Dr-#* (Fouilles de l'inst. frang. XVII S. 70). Im
NR scheint der Tempel oder ein Teil desselben /-# £3 |, Stierhaus' zu heiBen®. Dargestellt wird
Month als Herr von el Tud (U ﬁ;) stierkopfigt. Urk. IV, 197, 1 kommt Month-Re vor als
JHerr von el Tud, der Stier in ...", was man vielleicht ergiinzen kann als 4.z £3- Und auf

AN

einer Opfertafel aus dem Bucheum finden sich in zerstértem Zusammenhang die Worte: Lran]

g B 2@ ,,Stier in el Tud"*®. Nun sind in Medamud vier stierkopfige Monthstatuen gefunden,

(e : |y 5 =N 0=
die die Inschrift tragen: o, 7 X. a.—_;l—.y ﬂr_i P !:;_)-; g,,Month‘ der Herr von X,
der wohnt im Tempel des Stieres von Medamud'?. Als Ortsnamen (X) werden Theben, Meda-

1 Bucheum III Taf. 40, 2 (in der Darstellung). 2 Daressy: Rec. Trav. XIX S. 14 (XVIIIL. Dyn.). Le-
grain: Notes sur le dieu Montou. Bull. Inst. frang. XII S. 8o. 3 Médamoud, fouilles VII, 1 S. 88. 4 Le-

grain: a.a. O. S. 114. Vgl. Fouilles de Pinst. frang. XVII S.157: M 0 [ilaﬁ i B L C =
NWIA=—d | B "'—qc\'ﬂ (%]
Er baute das #%.7-kz: fir den Herrn von el Tud* (spatptol.) 5 Legrain: a.a. 0. S. 120 Fig. 3. 2

6 Bucheum III Taf 49 Inschr. 28. 7 Médamoud, fouilles 1V, 1 S. 110ff. Drioton: Les quatre
Montou de Médamoud. Chronique d’Egypte XII S. 259

TJAe XIII: Otto



42 IV. Monthstier

mud und el Tud genannt; der vierte ist zerstort, doch wird man zweifellos Hermonthis erginzen
diirfen. In diesen vier Orten wurde also ein stierképfiger Month verehrt. Doch kann dieses
Zeugnis allein nicht gentigen, um einen eigentlichen Stierkult auch in Theben (Karnak) wahrschein-
lich zu machen. Vielmehr ist der stierképfige Month von Theben hier eine reine Analogiebildung
zu den drei anderen, zumal die Statuen aus sehr spiter Zeit stammen. Ahnliche schematische
zahlenmiBige Aufteilungen von Gottheiten sind gerade in der Spitzeit hiufig. Hier ist ein
stierképfiger Month als vierter seiner Art geschaffen worden, wodurch die Hauptkultorte des
Gaues nun alle den gleichen Gott besaBen. Die Vierzahl erklirt sich aus der Gleichsetzung des
Month mit den vier Méannern der urzeitlichen Gétter (s. u. S. 53f.), von denen jeder durch einen
der vier Months verkérpert wurde. Eine parallele Erscheinung findet sich z. B. fiir Chnum,
der die ,,Seelen'' des Re, Schu, Osiris und Geb in sich vereinigte, die auf die Orte Elephantine,
Esne, Hypselis und Antinoe verteilt werden; von dieser Spekulation rithrt die Darstellung des
Chnum als eines vierképfigen Widders her!. Verwandte Gedankenginge liegen zugrunde, wenn
Apis die drei Gétter Ptah, Re und Harsiese verkorpern soll (s. 0. S. 34). Schliefilich lag ein Kult-
ort des Stieres im Monthtempel bei M3 ?¢n bei Medinet Habu. Bei ihm wird geschworen; sonst
ist iiber dieses Heiligtum und seinen Kult nichts bekannt2.

Was wir vom Kult des Stieres wissen, bezieht sich fast nur auf Medamud und Hermonthis,
wo freilich das Bucheum, die Nekropole der Stiere, zunichst fast die einzige Quelle darstellt.
Hier soll nun der Kult an den einzelnen Orten betrachtet werden, wobei Hermonthis, die ver-
mutliche Heimat, an erster Stelle steht.

Der Zeitraum, aus dem uns das Material fiir Hermonthis vorliegt, erstreckt sich von der
XXX. Dyn. bis in die spite romische Kaiserzeit, genau vom Jahr 3 Nektanebos I1. (NAt-Hr-Hbj-t),
dem Geburtsjahr des ersten bekannten Stieres, bis zum Jahre 12 Diocletians, dem Todesjahr des
letzten®. Fiir diese Epoche kinnen wir einen geregelten ,,Lebenslauf** der Stiere erkennen, wie er
oben fiir Apis zu zeigen versucht war. Die Inthronisation scheint anfanglich in Hermonthis statt-
gefunden zu haben?®, das auch als sein Aufenthaltsort zu Lebzeiten (ﬂ%’&:._ ET %) bezeichnet
wirdS. Der im Jahre 19 Ptolemaus VI. Philometor gestorbene Stier ist wohl wegen der damals
herrschenden Biirgerkriege nicht ordentlich eingesetzt worden®. Der folgende, im Jahre 36 Ptole-
mius VI. gestorbene Stier weist gerade in diesem Punkt gewisse UnregelmiBigkeiten auf, die unten
besprochen werden sollen”. Der néichste wurde im Jahre 26 Ptoleméus VI11. EuergetesI1. geboren und
wie die Stele, die sich nach dem Schema der folgenden sicher erginzen laBt, sagt, in Theben einge-
setzt®. Das bleibt fiir die Folgezeit die Regel, obwohl er unmittelbar anschlieBend nach Hermonthis
gefahren wird, wo er sich auch bis zu seinem Tod hauptsdchlich aufhielt. Die Zeremonie wird

x : ; T : ! i e ala
mit der sich immer ziemlich gleichbleibenden Formel ausgedriickt: ﬁa‘&@?@ﬂnp

1 Brugsch: AZ 9 S.82ff Thesaurus S. 738ff. 816. Vgl. A. Badawi: Chnum S. 34.

2 Spiegelberg: Demotica 1. Sitz. Bay. Ak. 1925 6. Abh. Nr. 4 S. 11ff. (Spitz)

3 Bucheum IIl1 Taf. 37 Inschr. 1; 46 Inschr. 19.

4 Bucheum III Taf. 37 Inschr. 1; 39 Inschr. 6 Z.6. Zweifelhaft bei dem i. J. 13 Ptolemaus II. Phila-
delphos gestorbenen Stier. a.a. O. Taf. 38 Inschr. 3 Z. 3.

5 Bucheum III Taf. 42 Inschr. 11 Z. 6. 6 a.a. O. Taf. 40 Inschr. 8. Vgl. Bucheum II 5. 6.

7 a.a. O. Taf. 41 Inschr. g 8 a..a. O. Taf. 41 Insthr. 10 Z. 3/4.



Kult 43

2R=f=F—cri R 2 A5 LI
— e[ SN S 01 T S Ll E{ﬂﬁié....lsﬁ%if@v%
gm%%;ﬂ@@ﬁ“ﬁéq <:=qn_q§j@%n$ﬂl___|‘ﬂ*p ,»Man brachte

ihn nach Theben; das ist sein Einsetzungsplatz von Anfang an neben seinem Vater, dem
groBen Nun. Er wurde eingesetzt vom Kénig selbst. Seine Einsetzung wurde vollzogen
im Jahre 35 im 4. Monat der pr-#Jahreszeit am 1. Tag. Gehen (= Fahren) auf der Barke des
Amun und den Schiffen des Kénigs, indem alle Biirger von Theben und Hermonthis, Propheten
und Webpriester mit ihm waren. Er gelangte nach Hermonthis; das ist seine Stéitte wihrend des
Lebens'‘Y. Die einzelnen Phasen bis zur Ankunft in Hermonthis sind betrachtlich ausfiihrlicher
dargestellt bei dem anscheinend als ersten in Theben eingesetzten Stier, der im Jahre 17 Ptole-
mius VI. geboren und im Jahre 36 gestorben ist®. Er wurde nach seiner Geburt zuerst nach
H -t Snfrw, dem im 3. Gau gelegenen Asfun, gebracht. Sein Geburtsort ist sonst nicht bekannt
und hat wohl in der Nihe von Asfun gelegen. Dort nun empfingt ihn eine Kommission, be-
stehend aus kéniglichen Sendboten, Priestern und Soldaten, und geleitet ihn nach einem un-
bekannten Ort (777 ?), wohin ihm auBer Priestern und Sendboten auch die Biirger von Hermon-
this entgegenkamen. Dieser Ort kommt wie auch Asfun auf z‘{nderen Stelen nicht vor; es wire
gut denkbar, daB er an der Grenze des 4. Gaues lag und so die dort stattfindende Feier gleichsam
eine BegriiBung in seinem Gau darstellte. Darnach wird er zu Schiff nach W3$-£-n4 gebracht
in das /-2-nbé von Jp - ¢ (= Luxor ?). Hier wird auf Geheil eines kéniglichen Dekretes die Ein-
setzungsfeier vorbereitet®. Darauf begibt sich der Kénig selbst nach Theben und dort wird in
seiner Gegenwart und der des Amun von Luxor die Einsetzung vollzogen. Die ausfiihrliche
Schilderung der Ereignisse auf dieser Stele, die viele von anderen Stelen nicht bekannte Einzel-
heiten bringt, erklirt sich vielleicht dadurch, daB dieses eben der erste Stier war, der in Theben
eingesetzt wurde, obwohl Theben auch hier , seine Einsetzungsstitte von Anfang an*‘ genannt wird.

Wie bei Apis schweigen auch hier die Stelen iiber sein Leben in Hermonthis; ob er hier
Orakel erteilt hat, ist ungewiB. Auch ob sein Heiligtum dem des Month angeschlossen war, wie
das Apisheiligtum dem des Ptah, 148t sich nicht sagen. Neuerdings ist hier von ihm ein Heilig-
tum gefunden worden, das in der Ptolemierzeit gebaut, in rémischer Zeit aber wieder abgerissen
wurdet. Man darf wohl annehmen, dal3 er seine anderen Kultorte, besonders Medamud und el

Tud, in bestimmten Abstinden besuchte.

Nach seinem Tod wurde er im Bucheum ([E]L%,,Haus des Atum'‘®) beigesetzt. Unter
welchen Zeremonien die Bestattung vollzogen wurde, wissen wir nicht; auch die Zeit von 70 Tagen
zwischen Tod und Bestattung ist nirgends iiberliefert. Die Technik der Mumifizierung stimmt,
soweit es sich nachpriifen lieB, mit der Beschreibung des Apispapyrus tiberein®. Aber sonst wird

1 a.a. O. Taf. 42 Inschr. 12 Z. 4/6. 2 a.z. 0. Taf. 41 Inschr. 9.

3Z 8: P © ﬂ&p A QSD ,,Man machte den Plan fiir seine Einsetzung. Fairman
oel=— g |

(Bucheum II S. 81.) sieht hierin einen Ausdruck fiir die Vollziehung der Einsetzung; dann wire aber der Stier

zweimal, einmal mit und einmal ohne Konig eingesetzt worden. 4 Vgl. den Bericht in AOF XI S. 276.
5 Daher heiBit er ,,Herr des Atumtempels Bucheum II S.7. Zur Gleichsetzung mit Atum s. u. S. 52.
6 Bucheum I S.18ff. s57ff.



44 IV. Monthstier

man nicht mehr als ganz allgemeine Ziige von jenem fiir Apis bestimmtem Ritual auf den Month-
stier iibertragen diirfen. Gemeinsam mit Apis ist aber die Verehrung der Stiermiitter, die stets
auf den Stelen erwihnt werden und deren Begrabnisplatz nicht weit vom Bucheum entfernt
ausgegraben istl. Auch sie erhielten Stelen und Opfertafeln®. Eine interessante Einzelheit iiber
die Opfer erfahren wir von einer Opfertafel aus der Zeit Ptolemius V. Epiphanes—Ptolemaus V1.
Philometor®. Es soll ihm nimlich von Amenapet am Anfang einer jeden Dekade geopfert werden:
,,Opfer sollen gegeben werden der Seele des Re (= Monthstier) in Hermonthis, die im Bucheum
ruht, siidlich von Medinet Habu. Brot empfangen am Anfang der Dekade.” Nun wissen wir,
daB Amenapet 1., der Vater der acht Urgétter, aller 10 Tage in Medinet Habu erscheint und
dort seinem Vorfahren, dem Vater der Viter der Urgétter, opfertet. Nicht zufillig wird in
unserem Text Medinet Habu erwihnt, und so laBt sich annehmen, daB der tote Monthstier
an diesem Opfer teilhaben sollte. Entweder hat Amenapet ihn von Medinet Habu aus besucht
oder die von ihm dort dargebrachten Opfer wurden nach dem Prinzip des Umlaufs® von dort nach
Hermonthis gebracht und dem Stier vorgelegt.

Uber den Kult des Stieres an anderen Orten wissen wir Einzelheiten nur aus Medamud.
Hier erteilte der Stier wie Apis in Memphis Orakel und wir besitzen dariiber eine einheimische
Quelle, sind also nicht nur auf die Nachrichten antiker Schriftsteller angewiesen. Es handelt
sich um ein leider unvollstindig erhaltenes Relief aus der rémischen Kaiserzeit®. Dargestellt ist
der Stier auf einem naosférmigen Sockel stehend, vor ihm in anbetender Haltung der Kaiser,

hinter ihm ein Gott, wohl Month, in der Rechten das l-Szepter, in der herabhingenden Linken

ein -?—-Z{-ichen. Diese Stellung des Stieres zwischen dem fragenden Kaiser und dem antwortenden
Gott driickt bildlich die Bedeutung des Titels whm ,,Vermittler aus, der allerdings fiir den
Monthstier bisher nur in Hermonthis vorkommt, nicht in Medamud. Uber die Art des Orakels

gibt der Text ei:ge fl\uskunft. Der Kaiser sagt: . . %@%Eﬁ?g Rng
&q ') gnwvw- ﬂ | @‘ q ,,Du ... groBer Stier! Dein Befehl [kommt] aus meinem Mund (d. h.

auf meine Frage hin.) Du wendest dich um gemi8 meinen Worten*’. Darauf antwortet der Gott:

© q q i@ q g}GO H Q‘ II] <V ,,Meine Stimme ist fiir dich, um anzuordnen, was du willst.*

Danach kann man sich den Vorgang etwa so vorstellen, dafl der Fragende seine Fragen an den
Stier richtete und dieser durch sein Verhalten, vielleicht durch sein Zu- und Abwenden, als
Vermittler den Entscheid des Gottes verkiindet.

Sonst ist iiber den Kult in Medamud wenig bekannt. Ob und wie weit der Stier an dem
seit der XIII. Dyn. bekannten Fest des Month beteiligt war, wissen wir nicht’. Indenseitdem NR

1 Siehe die Karte Bucheum III Taf. 2. 4. Sog. ,,Baqaria®“.

2 Bucheum III Taf. 47 Inschr. 21. Taf. s1f.

3 Bucheum IIT Taf. 51 Inschr. 36. Bucheum II S. 41f. 4 Sethe: Amun S. 57f.

5 Vgl. Kees: Kulturgeschichte S. 2461 6 Médamoud, inscr. I11, 2 S. 42ff.

: . o, o~ = —
7 Der an dieser Stelle etwas zerstorte Text lautet: {@ 1] I gc (= :[—m&\\‘@m a AL
= —

SAN IZLDe _ :
poan S S = — == -?- ) [150 nach Scharfi: Pap. Boulaq 18. AZ 57 S.63. 5. 6%*
i 4

SN TATIC A



Kult 45

bekannten Festen des Month, die in Medamud gefeiert werden, kommt der Stier nicht vor!. Dal
er an ihnen doch teilgenommen hat, deutet vielleicht das Bruchstiick eines Reliefs an, auf dem
die FiiBe des in einer Prozession gefiihrten Stieres sichtbar sind2. Auffallend hiufig ist in Meda-

mud von einer Arena und von Kimpfen die Rede:

X ?UQPQ’_J ,,stark in der Arena‘3
= ;
EHT ] Q{am der groBe Gott in der Arenat
| ——
s le S;; o = \r;-‘v;lll ,,es ist eine Arena dort mit Kimpfen'®

ETUK&?E{?WKT% ,der mit seiner Kraft in der Arena des ,angenehm
Lebenden® fortfiihrt''s,
Und anscheinend als Name von Medamud begegnet mehrfach U[}_ﬂg ,, Kampfhaus'?. Zwar
kommen diese Epitheta meist nicht unmittelbar als solche des Stieres vor, sondern als die des
Month; aber da alle diese Wendungen die Annahme einer wirklichen Arena mit wirklichen
Kampfen nahelegen, wird man sich als Kampfer den Stier, das dem Month heilige Tier, denken
miissen. Das ist nicht weiter befremdlich, denn auch die antiken Schriftsteller wissen ja von Stier-
kimpfen zu berichten®; in welcher Form sie freilich stattgefunden haben, wissen wir nicht?, Auch
sonst fithrt der Stier Beinamen, die seinen kdmpferischen Charakter betonen: i’ﬁﬂ;}ﬂ ﬁ H %
,,Der Jungstier mit spitzen Hornern''1%. Es trifft sich hier das Wesen des Month als Kriegsgott!
mit der urspriinglich verehrten Eigenschaft des Stieres, seiner Kraft und Stiirke. So geht vielleicht
auch das Beiwort ,,starker Stier", das die Kénige des NR fithren (s. o. S. 2), auf den Monthstier
zuriick!®.  Tatsichlich 1aBt sich fiir die Verbindung zwischen dem Kénig als starkem Stier, der
seine Feinde niederschlidgt, und dem Monthstier ein sehr interessantes Zeugnis bringen. Auf
einem Relief aus Deir el Bahri wird eine Schiffsprozession zu einem Amunsfest unter Thutmosis
ITI. dargestellt. . Auf dem Bug eines fast véllig erhaltenen Schiffes steht ein baldachinartiger
Naos, in dem sich ein Stier, mit der Sonnenscheibe und zwei ﬂ~Federn geschmiickt, befindet,

der zwei Manner niedertritt; ob diese als Vertreter von zwei Fremdvélkern charakterisiert sind,

Griffith: AZ 29 S. 109 hatte ‘i'i;} = statt e gelesen und halt diese Lesung auch noch aufrecht, wie
Fairman, Bucheum II S. 47f. mitteilt. Wegen der verderbten Stelle ist das Wort nicht ganz sicher zu lesen
(vgl. Mariette: Les papyrus de Boulaq 11 Taf. 18 Z. 14). Die Ubersetzung lautet: ,,Jahr 3, 2. Monat der Uber-
schwemmungsjahreszeit, Tag 27....... (es kam) das Bild des Month in Medamud und des Harendotes zum
Palast“. Nach Gnffith hieBe es dagegen: ,,Der Stier des Month und des Harendotes. Es wire zwar moglich,
daB der Stier als Verkérperung des Month zu diesem Fest in die Residenz kam, aber sehr unwahrscheinlich,
daB er bereits in der XIII. Dyn. auch als Inkarnation des Harendotes gegolten hat; und das miiBte nach Griffith
Lesung wegen der gespaltenen Zeile der Fall sein. Eine Verbindung zwischen dem Stier und Horus kénnen wir

erst in der Ptolemierzeit nachweisen. Es ist also wohl mit Scharff [P:I @ zu lesen.

1 Médamoud, inscr. IV, 2 S. 12f. 2 Médamoud, inscr. IV, 2 S. 11 fig. 1.

3 Médamoud, inscr. IV, 2 S. 31 Nr. 334. 4 Ebda.lV, 2 S. 10 Anm. 3.

5 Ebda. III, 2 S. 20 Nr. 27. 6 Ebda. III, 2 S. 44 Nr. g8.

7 Ebda. 111, 2 S.16 Nr.15; S. 44 Nr.gg Z. 3. 8 Hopfner: Tierkult S. 82. 87.

9 Médamoud, inscr. IV, 2 S. 1off Sonst sind in profanen Reliefs Stierkimpfe hiaufig. Vgl. Klebs:
Reliefs des MR. S. 88. Reliefs des NR I S. 67. 10 Warterbuchzettel. (Karnak)

11 Sethe: Urgeschichte S. 21. 12 Sethe: Amun S. 9.



46 IV. Monthstier

ist aus der Zeichnung bei Lepsius nicht ersichtlich?. Hierbei handelt es sich nicht etwa um eine
Fahrt des lebenden Stieres, sondern um eine Variante zu einem bekannten Zeremonialrelief.
In den Darstellungen des Opetfestes z. B. steht ndmlich statt dieser Stierdarstellung ebenfalls
auf dem Bug (bisweilen auch auf dem Heck) mancher Schiffe eine andersartige Kapelle mit einem
Bild des Kénigs, der ein Biindel Feinde mit der Keule niederschligt oder als Sphinx sie nieder-
tritt2. In unserem Falle vertritt das Bild des Stieres das des Ké6nigs und zeigt, wie eng die Vor-
stellung vom Kénig als siegreichen Kampfer sich mit dem kriegerischen Charakter des Month-
stieres verflochten hat. Nun sind rechts und links vom Stier an dem Naos die Namen Thutmosis II.
angebracht. Entweder nun darf man daraus folgern, Thutmosis I1. sei als Stier dargestellt, wie
er die Feinde tétet, Thutmosis I11. hitte also mit Ubergehung der Hatschepsut Thutmosis I1.
als seinen Vorginger dargestellt; oder aber diese Kartuschen bedeuten den Namen des Schiffes
(haben also mit dem Stierbild nichts zu tun), wie ja auch der Name der Flotte: 1‘%& (‘Oft Q

)*: 205 in der tiber dem Schiff angebrachten Inschrift mit dem Namen Thutmosis II.
gebildet ist®.

Wenn der Stier nun, wie man annehmen muB, seine Kultorte wechselweise besuchtet, wurde

er wihrend seiner Abwesenheit jeweils durch ein Kultbild vertreten. Dafiir haben wir wieder

nur aus Medamud ein Zeugnis. In einer Inschrift des Monthemhet lesen wir: [mp]mé

% % L7 R ’5 % TBS: & ng qKa- qﬁ? Y7 ,.Ich bildete den Stier von Medamud

in seiner herrlichen Gestalt‘®.

Natiirlich hatte auch dieser Stier seine heiligen Zeichen, die ihn von seinen Artgenossen
unterschieden. Macrobius, Sat. I, 21® sagt, daB er in den einzelnen Stunden die Farbe wechsele
und Borsten gegen den Strich habe. Ersteres kann nur ein MiBverstindnis oder ein priesterlicher
Kunstgriff sein’; das letztere wurde dhnlich ja auch von Mnevis gesagt. Seine Farben beschreibt

1 LD III, 17a. — Anders erklirt Hopfner: Tierkult S. 80 die Darstellung. Er sieht darin die Fahrt des
Apis nach Memphis zur Inthronisation. Der Stier trigt aber zwischen den Hérnern die Sonnenscheibe und zwei
B-Fedcm. wie es auBer bei Mnevis (s. 0. S. 36) auch beim Monthstier hiufig vorkommt (s. u. S. 47), nie aber bei
Apis. Fiir den Monthstier spricht der Fundort des Reliefs, Deir el Bahri. DaB es sich nicht um einen lebenden
Stier handelt, zeigen die Paralleldarstellungen mit dem Bild des Konigs in Luxor. AuBerdem wiirde diese Szene
als Darstellung eines Unfalls bei der Fahrt tiber den Nil, wie Hopfner sie auffait, den Gesetzen eines agyptischen
Zeremonialreliefs entschieden widersprechen. SchlieBlich beugt der Mann links am Naos nicht angstlich tber
den Unfall seinen Oberkdrper aus dem Fenster heraus, um den Kommandanten zu Hilfe zu rufen, sondern er steht
hinter dem Naos und gibt als Lotse Anweisungen iiber den Kurs des Schiffes, gehért also zur Schiffsmannschaft,
wie der auf dem Bug des von rechts herankommenden Schiffes Stehende und dhnlich dargestellte Minner mit
einer Peilstange in Luxor zeigen. Vgl. auch das Bild Thutmosis III. als ,Stier, der einen fremden Fiirsten
niedertritt’, Urk. IV 557. Grapow: Bildliche Ausdriicke S. 78. 2 Wolf: Das schone Fest von Opet Taf. 2.

3 Allerdings ist hier bei den Kartuschen im Namen der Flotte nach LD Text 111 S. 104 Anm. I nur das (+)
urspriinglich; es konnte also der Name der Hatschepsut (ojl_’] dagestanden haben und spater von

Thutmosis III. in den Thutmosis II. geandert worden sein. 4 Bucheum II S. 49.

5 Wreszinski: Inschriften des Montemhet im Tempel der Mut. OLZ 13 Taf. 3 Z. 25.

6 = Fontes S. 599.

7 Macrobius bringt den Farbwechsel mit der von den Agyptern bald als hell (clarus), bald als matt
(caeruleus) bezeichneten Farbe der Sonne im Sommer und im Winter zusammen (vgl. Sat. I, 19 = Fontes S. 596).

Obwohl der Stier sehr enge Beziehungen zur Sonne hat, kann dadurch sein stiindlicher Farbwechsel nicht



Kult 47

eine Inschrift in Medamud als weill im Nacken und schwarz im Gesicht!. Und der spite Papyrus
aus Tanis zeigt ihn mit schwarzem Kopf und weiem Kérper?. Mehrfach findet sich in der
Spitzeit der Beiname 43 Ad ,,weiBer Stier'. Im AR waren wir 6fters einem weiBen Stier be-
gegnet, der offensichtlich aus dem Delta stammte (s. 0. S. 7), also mit dem Monthstier nichts
zu tun hat. Die Bezeichnung ,,WeiBer Stier'‘ ist zu allgemein, als daB sie eine Identitit oder
auch nur eine Verwandtschaft beider (etwa den Ursprung des Monthstierkultes im Delta) be-
weisen konnte. Da der Monthstier nun aber schwarz-weil war, ist kaum anzunehmen, daf} die
Benennung 43 /4 ihm urspriinglich eignete. Es bleibt eigentlich nur die Vermutung, daB es
einen heiligen Stier, der ganz weiB war, in Theben gegeben hat, dessen Kult zu irgendeiner Zeit
von dem des Monthstieres tiberdeckt und aufgesogen wurde und der vielleicht an einem der Orte
heimisch war, an denen spiter der Monthstier verehrt wurde. Selbstindig begegnet der weifle
Stier auf der Stele Sesostris I. aus Wadi Halfa?, auf der Month dem Kénig die Nubier iiberant-
wortet und der Kénig ,,Weiller Stier, der die Jwn-#jw in die Flucht schligt" genannt wird.
Das wiirde auch eine Verbindung zu dem kriegerischen Charakter des Monthstieres herstellen
und zugleich einen neuen Beweis dafiir liefern, wie eng die Verbindung zwischen dem kriege-
rischen Konig und dem oberigyptischen Stierkult war. AuBerdem findet sich ein weiller Stier
in der Prozession beim thebanischen Minfest®. Das Fest war ein Erntefest und Min als Frucht-
barkeitsgott fiithrt die oben erwihnten Beinamen ,,Stier seiner Mutter'* und ,,Stier, der secine
Mutter begattet” (s. 0. S. 2), so dall das Auftreten eines Stieres in der Prozession nicht {iber-
raschen kann. Aber auch hier 1aBt sich wegen der Allgemeinheit des Namens nicht sagen, ob
der Monthstier ihn von hier iibernommen hat, ob er etwa selbst mit dem Minstier identifiziert
wurde und auch in der Prozesssion selbst mitlief. Beiden ist auBer dem Namen auch die Feder-
krone gemeinsam, die aus der Sonnenscheibe und zwei ﬁ-Fedem besteht, tiber das Verhiltnis
der beiden Stiere aber auch nichts aussagen kann®. Der Monthstier trigt auBerdem bisweilen
die Sonnenscheibe mit einfachen hohen Federn, die er zweifellos von seinem Gott Month iiber-
nommen hat®.

Einen wirklichen Eigennamen fithrte der Stier urspriinglich iiberhaupt nicht. Daraus er-
gibt sich die Folgerung, daB er im Vergleich mit Apis weniger als selbstindige Gottheit ange-
sehen wurde. Das zeigt auch die oben (S. 40f.) besprochene Formel: Month, der Herr von
Theben, der Stier in Medamud, die {iber den Stier aussagt, dal} er nur als das dem Month heilige
Tier Geltung hatte. Doch kann dies nicht seine urspriingliche Bedeutung sein. Vielmehr war er
anfangs eine durchaus selbstindige Gottheit; denn Month ist ja von Hause aus ein Falkengott.
Welche Griinde es gewesen sind, die den Stierkult in eine so starke Abhingigkeit vom Gaugott
gebracht haben, kénnen wir mit unserem verhiltnismiBig jungen Material nicht erkennen.

erklirt .werden. Dall die Agypter eine verschiedene Firbung der Sonne zu den verschiedenen Jahreszeiten kon-
statiert hitten, lehnt Sethe ab (Zeitrechnung der alten Agypter 1I. N. G. W. G. 1920 S. 53f.).
1 Médamoud, inscr. I11, 2 S. 46 Nr. 102. 2 Petrie: Two hieroglyphical papyri from Tanis Taf. X.
3 Champollion: Not. déscr. II S. 693 (jetzt in Florenz). 4 Gauthier: Les fétes du dieu Min. S. 176 ff.
5 Gauthier: a.a. O. Taf. IV. Bucheum III Taf. 37ff. Doch begegnet dieses Diadem auch bei anderen
Géottern, z. B, bei der kuhkopfigen Hathor (Mogensen: La Glyptothéque Ny Carlsberg Taf. 111 A 746), sonst
auch als Bekrénung der Konigskartusche (Mogensen: a. a. O. Taf. 110 A 745).
6 Z. B. Bucheum III Taf. 38, 1; 40.



48 I'V. Monthstier

Denkbar wire es, daB das historisch verstindliche Ubergewicht des Falkengottes dabei mitwirkte.
Wir miissen uns mit der Feststellung begniigen, daB der Stier in geschichtlicher Zeit zunichst
nur als Erscheinungsform dieses Gottes gilt. Daneben bestand aber selbstandig der falkenképfige
Month, der allein z. B. in den Sedfestdarstellungen Sesostris III. und des Amenemhet-Sebek-
hotep auftritt!. Erst in der Spitzeit wird Month stierkopfig dargestellt; so auf Statuen aus
Medamud? und auf Reliefs in el Tud®. Andererseits wirkte das Vordringen des reinen Tier-
kultes dahin, daB@ der Stier sich als selbstindiges Wesen von Month 16st und in Medamud die
Bezeichnung:g};% @Eﬂp,,Der sehr groBe heilige Stier’* wie einen Eigennamen fiihrte.
Trotzdem verschwindet die Formel: Month, der Herr von Theben, der Stier in Medamud, nicht;
sondern beide begegnen sogar nebeneinander. So ist z. B. die Kapelle Ptolemius XIII. in Meda-
mud folgender Triade geweiht: Month, der Herr von Theben, der Stier in Medamud; R" - -#3wj
in Medamud; der sehr groBe heilige Stier®. In diesem Fall ist der Ausdruck .,Stier in Medamud*
zum traditionellen Beiwort des Month geworden, dem der Stier mit seinem Namen: der sehr groBe
heilige Stier, selbstindig gegeniibersteht.

Anscheinend nurin Hermonthis fithrt er den Namen Buchis®. Die dgyptische Form B4 kommt
zuerst bei dem im Jahre 36 Ptolemius VI. Philometor gestorbenen Stier vor®. Vorher findetsich eine
Schreibung 43 3% %'&% (als bedeutete es ,herrliche Seele). Beide Worte lésen sich
zeitlich ab, so daB es scheint, als handele es sich um verschiedene Schreibungen ein und desselben
Namens. DaB é3 34 Name, nicht Titel ist, macht das Determinativ (Gott?, Stier®, stierkopfiger
Mann?) wahrscheinlich, auBerdem die mehrfach auftretende Verbindung Osiris-43 34°. Sollte
es sich wirklich nur um verschiedene Schreibungen desselben Namens handeln, so wire der
Wechsel zwischen 4 und /£ auffillig, aber nicht unméglich, da ja auch koptisch beide Kon-
sonanten mit demselben Zeichen ausgedriickt werden, also gleichlauteten, soweit das erstere
nicht zu w geworden war!’. Der merkwiirdige Tatbestand scheint mir am besten so zu erklaren,
dal} beiden Formen ein gemeinsamer Name zugrunde liegt, gebrauchlich urspriinglich vielleicht
in Volkskreisen, den die Priester, als sie ihn in die offiziellen Stelen aufnahmen, in einer zwar
den Lautbestand wiedergebenden, den Inhalt aber neu deutenden Form schrieben, eben 63 3%

1 Médamoud, fouilles VIII, 1 Taf. 8; 10. Dabei heiBt Month nicht einmal ,,Stier in Medamud*.

2 Médamoud, fouilles IV, 1 S. 112 Taf. VI.

3 Legrain: Notes sur le dieu Montou. Bull. Inst. frang. XII S. 120 fig. 3.

4 Médamoud, inscr. ITI, 2 S. 30f. Nr. 53/55.

5 Macrobius: Sat. I, 21 (= Fontes S. 599) nennt ihn Bacis. Maspero: Rec. Trav. 23 S. 48 sah in Bacis
eine dltere Form fiir Buchis entsprechend dem Lautwandel von Amana zu Amun. Spiegelberg: Rec. Trav. 24
S. 30 weist Masperos Vermutung eines historischen Wandels von 4 zu # zuriick und erklirte Bacis als
Dialektvariante. Inzwischen ist aber von Sethe: Vokalisation S. 166 ff. der Wandel von & zu # als historisches
Lautgesetz nachgewiesen; und so kionnte man auch in Bacis eine altere Form fiir Buchis sehen. Freilich bleibt
es dabei ritselhaft, wie Macrobius gerade die viel altere, zu seiner Zeit nicht mehr gebriuchliche Form auf-
gegriffen haben sollte. Als letzte Moglichkeit bliebe noch die Annahme eines Schreibfehlers bei Macrobius, mit
dem auch Spiegelberg: Arch. fiir Pap.forschung 1 S. 144 die Form erklirt.

6 Bucheum III Taf. 41 Inschr. 9 Z. 3. Vgl. die eingehende Untersuchung iiber den Namen Bucheum II.
S. 38ff. und die Tabelle S. 44. 7 Ebda. Taf. 38 Inschr. 4. 8 Ebda. Taf .49 Inschr. 26.

9 Ebda. Taf. 40 Inschr.7 Z.2 10 Ebda. Taf. 39 Inschr. 6 Z.3; 40 Inschr.7 Z.2; 49 Inschr. 26.

11 Till: Koptische Dialektgrammatik § 7c.



Theologie 49

,,die herrliche Seele®, wihrend die spitere Zeit nur den Konsonantenbestand wiedergibt: B4.
Etwa um dieselbe Zeit treten auch andere Anzeichen einer gewissen Fliichtigkeit und Schemati-
sierung auf; die genauen Daten schwinden immer mehr vor allgemeinen Wiinschen fiir das
Wohlergehen im Jenseits, und auch die Stiermutter wird meist nur noch mit ihrem theologischen
Namen #%:¢ wr ¢ genannt. AuBer 43 3% und B4 begegnet nun bisweilen ohne zeitliche Be-
grenzung der Ausdruck &3 hr A3-¢ %? cj ,,Seele und Leichnam® oder ,,Seele auf dem
Leichnam'!, der sowchl mit 43 3/, wie mit B% zusammen auf derselben Stele vorkommt!. Auch
vor ihn tritt der Name Osiris?; und so scheint auch er ein heiliger, deutender Name des Stieres
zu sein. In seinem Lautbestand klingt er so stark an die anderen Schreibungen des Namens an,
daB es nahe liegt, auch in ihm nur eine Ableitung aus dem allen zugrunde liegenden Namen
zu sehen, die sich von dem Grundtyp allerdings sehr weit entfernt hitte. Fiir Ursprung und Be-
deutung des Namens gibt es freilich keine zufriedenstellende Erklirung®. Die schon von Brugsch
vorgeschlagene Entstehung aus p £3 ,,der Stier", wie der Stier von Medamud bisweilen genannt
wird, ist aus phonetischen Griinden abzulehnen: Das Substantiv £3 wire dabei vollig enttont
und der Artikel, der ja nur noch p, gesprochen wurde, triige allein den Ton. Die andere Mog-
lichkeit, es von B3jw ,,der Ostliche'* abzuleiten, wire lautlich zwar einwandfrei, stoBt aber bei
der Deutung auf Schwierigkeiten. Es wire schwer einzusehen, weswegen die eindeutige Schrei-
bung Bk erst so spit auftrat’. Doch lieBe diese Benennung deutlich die Tendenz erkennen,
das sekundir dem Re heilige Tier aus dem Osten kommen zu lassen, wie die Sonne aus
dem Osten kommt, eine Tendenz, die wir schon oben (S. 40) in den Worten ,,der aus el Tud
gekommen ist' in viel fritherer Zeit zu erkennen glaubten®.

b) Theologie

Die komplizierten religionsgeschichtlichen Verhiltnisse des thebanischen Gaues driicken sich
in den vielfiltigen Beziechungen aus, die die Priesterschaft fiir den Monthstier geschaffen hat, um
ihm im Kreis der herrschenden Géttersysteme eine wirkungsreiche Stellung zu sichern. Es zeigt
sich hier wieder ganz deutlich, daB die Stiergétter schlechthin weder Osiris noch Re heilig sind,
sondern daf fiir ihre theologische Einordnung in erster Linie kulttopographische Gegebenheiten
bestimmend waren. Waren in Memphis Ptah und Osiris, in Unterigypten allgemein Horus
und Osiris, in Heliopolis Re-Atum die Gottheiten, die die Theologie der Stiergétter in bestimmte
Bahnen lenkten, so bildet in Theben die sehr enge Verbindung zwischen Month und dem Stier
(s. 0. S. 4of.) die Voraussetzung zu allen weiteren Gleichsetzungen und Erweiterungen.

Durch die Form des Month als Month- Re kommt auch der Stier in den Kreis der Sonnen-
gotter. Es heiBt von Month: & k_} ey‘i] %2, Q ,,Du bist Horus mit kraftigem

1 Z. B. Bucheum III Taf. 40 Inschr. 7 Z.2: 43 3k und &3 hr 43-¢; Taf. 43 Inschr. 14 (in der Darst.):
Bk, im Text Z. 1/2: 3 kr b3-1.

2 Ebda. Taf. 37 Inschr. 1. 3 Vgl. Bucheum II S, 38.

4 Auf einem FayencegefiB mit dem Namen Nektanebos II. kommt die einmalige Schreibung: J %‘:-
vor, die allerdings an das Wort éi4w ,,der Ostliche denken laBt. Bucheum III Taf. 83 Inschr. 23.

5 Scharff: Bespr. zu Bucheum, AOF. XI, 4 S. 254 interpretiert den Namen ebenfalls als der ,,Ostliche,

bezieht ihn aber auf Medamud als die eigentliche Heimat.
UAe XIII: Otto



50 IV, Monthstier

Arm, der die Barke beschiitzt'': g%%ﬂ%aﬁgggm’rjé‘&\\\\\ ,»Du
bist der schéne Stier, schén an Erscheinungen, der du das Licht schaffst an deinem Platz...*2
Beide Male ist ,,Month-Re . .. der Stier in Medamud** gemeint, nicht der ,,sehr groBe heilige
Stier*, wie der Monthstier eigentlich zu dieser Zeit genannt wird. DaB man trotzdem theologisch
nicht zwischen Month und dem Stier einen Unterschied machen darf, zeigt nicht nur die Be-
zeichnung des Month als ,,schéner Stier*, sondern noch deutlicher die folgenden Stellen, die
bisweilen wortlich gleich fiir Month und den Stier gebraucht werden, und so das Wesen beider
in ihrer theologischen Btdeutung einander gleich erscheinen lassen. Der Stier ist eben schlechthin
die irdische Erscheinungsform des Gottes, die sich nur als solche von ihm trennt. In dieser
solaren Natur tritt wieder der kidmpferische Charakter des Stieres in den Vordergrund.
So heiBt es in einem Hymnus an Month-Re, in dem er eingangs als Weltschépfer und Spender
aller Giiter gefeiert wird: ,,Seine Hérner kimpfen gegen die Hunderttausende, der starke Stier,
dessen Hérner aus Erz sind, um alle, die sich nihern, zu téten*3. So wird auch ausdriicklich von

ihm gesagt, daB er die Feinde des Re Giberwaltigt: o O = T ‘3‘{3 & o@i foram) A H!ﬁ
% ............ P $*c,'*a_‘ T ,,Month-Re, der Herr von Theben, der Stier in Meda-

mud, der Jungstier mit spitzen Hornern . . . der die Feinde des Re falltd‘, oder: ;; ﬁ TT]
mq*?—&&. '? Der die Widersacher seines Vaters Re fillt"s.

Wenn dabei Re sein Vater genannt wird, so erklirt sich das aus der Zusammensetzung der
hermonthischen Triade. Dem an den Sonnengott angeglichenen Month-Re tritt als weibliches
Komplement R"-#-£3w; ,,der weibliche Re der beiden Linder* zur Seite. Als ihr Sohn galt
Horus-Re, das Kind, oder Horus-Schu, das Kind. Andererseits existiert auch diese Genealogie:

Re

Month-Schu

Horus-Schu, das Kind®.

Das Gegebene fiir den Stier war nun, daB er als Tier des Month dessen Stelle einnimmt; das
ist auch der Fall, wenn wir das Gétterkind Hor-p- Re als Sohn des Stieres von Medamud bezeichnet

finden: [‘%] “Ia IDWDT\Z;;?—%’. Andererseits aber wird von Schu gesagt, daB er als weiler

Stier, wie wir sahen ein Name des Monthstieres, auf seinem Thron erschienen sei und dabei wird

- 7 =kl
er erster (Sohn) des Month genannt: % wwe i p QQL_J‘&:?;’I S Hier ist der

Stier als Schu Sohn des Month, mit dem er oben gleichgesetzt war. Diese Stellung erhielt er
dadurch, daB R -##3wj, die Gemahlin des Month, mit der Himmelskuh #4 -7 wr - # gleichgesetzt
wird, die als Mutter des Sonnengottes galt?. So kann Month-Re bald, wie es anfinglich war,
als ihr Mann bezeichnet werden, bald, da er ja der Sonnengott selbst ist, als ihr Sohn. Auf
diese Weise erscheint auch der Stier teils als Vater, teils als Sohn. So kam es auch, daB die Kuh,

1 Médamoud, inscr. III, 2 S. 59 Nr. 128. 2 Ebda. S. 74 Nr. 164.
3 Ebda. 1V, 2 S. 38 Nr. 343 Z. 12. 4 Waorterbuchzettel (Karnak).
5 Médamoud, inscr. III, 2 S. 58 Nr. 127. 6 Junker: Onurislegende S. 32.

7 Médamoud, inscr. IV, 2 S. 5 Anm. 4. 8 LD IV 6od. 9 Sethe: Amun S. 85.



Theologie 5t

die den Stier geboren hat, und in der Nihe des Bucheum begraben wurde, den theologischen

Namen Jk-¢ wr-#, ,die den Re gebar" mpulal erhiilt, der seit der Kaiserzeit ihren profanen
Kuhnamen auf den Stelen véllig verdringt®. In Medamud begegnet die Triade: Month-Re,
R+¢ t3wj und der Stier®. Ihr entspricht in Hermonthis Month, R*:#-#3wj-Jk+t wr-¢ und
Buchis*, wobei der Stier nicht als Sohn bezeichnet wird, sondern die lokalen Gottheiten bezeichnen-
derweise ohne Familienbildung zusammengestellt sind. Es ist wichtig, dal} der Stier nicht als
Sohn des Month aufgefaBt ist; wenn er als Schu trotzdem einmal so genannt wird, so ist das
eine aus dem Doppelcharakter des Month als Vater und Sohn magliche Folgerung, die ihn aber
keineswegs konsequent als Sohn des Month erscheinen 140t.

Wieder wird der Unterschied zum Apiskult deutlich: Dort der alte Tiergott, den die priester-
liche Theologie schon sehr frith in ein ziemlich klar abgegrenztes Verhiltnis zum herrschenden
Ortsgott gebracht hat; hier dagegen das heilige Tier, das mit seinem Ortsgott meist schlechthin
identisch ist, und, wie auch unten noch zu zeigen sein wird, mit ihm alle seine Wandlungen mit-
machte. Nie wird es als,,Seele’’ oder ,,Herold' des Month von diesem getrennt; wo es — wie in
den beiden letztgenannten Triaden — selbstindig erscheint, werden doch durch keine Titel
oder Beinamen seine Beziehungen zu diesem geklart.

Ganz anders wird das, wenn wir uns die auf den Bucheumstelen enthaltene Auffassung
ansehen. Hermonthis galt als oberigyptisches Zentrum des aus Heliopolis libernommenen
Re-Kultes®, der nicht nur den eigentlichen Ortsgott Month als Month-Re in eine Form des
Sonnengottes umwandelte, sondern hier ihn sogar ganz verdringte und Re selbst als den obersten
Gott hinstellte. Der Stier erscheint hier nun mit den aus Heliopolis wohlbekannten Titeln:
?m“ﬁ ,,Herold des Re‘ und %I'?- muﬁ ,lebende Seele des Re“®., Einmal heil3t er auch

(=}
%,um\% ,prichtige Gestalt der Seele des Re'?; und von seinem Tod sagt man:

‘f&ho;:? »Seine Seele ging zum Himmel als Re'®. Month ist hier also
vollstindig beiseite gedriangt. Nur einmal auf allen Stelen begegnet unter zahlreichen anderen
Beiworten, die ihn zu den meisten in Theben verehrten Géttern in Beziehung setzen, also
nur als eine von vielen Ankniipfungen, %_‘B MAA ﬁ@' T; ,Lebendes Bild des Month,
des Herrn von Theben'®. Hier scheint der heliopolitanische EinfluB sich also nicht nur auf den
Inhalt (das klare Ubergewicht des Re-Kultes), sondern auch auf das Formale zu erstrecken;
gerade Titel wie 43 » R und whm n R, diese Art und Weise, Gott und heiliges Tier in Beziehung
zueinander zu setzen, wirkt innerhalb der anderen thebanischen Spekulationen wie ein Fremd-
kérper. Auch der bei Apis so hiufige Name: Atum, dessen Hérner auf ihm sind, kommt einmal
bei Buchis vor!® und zeigt durch seine Einmaligkeit ebenfalls die Entlehnung aus Unterdgypten,
obwohl die darin ausgesprochene Gleichsetzung mit Atum sachlich durchaus zu Recht besteht.

1 Z. B. Bucheum III Taf. 47 Inschr. 21 (in der Darst.).
2 Ebda. Taf. 40 Inschr.7 Z. 3; Taf. 42 Inschr. 11 Z. 3; Taf. 43 Inschr. 14 Z. 2 u.a. m.
3 Médamoud, inscr. I1I, 2 S. 30f. Nr. 53/55. 4 LD IV 64a. 5 Kees: AZ 53 S. 81ff.
6 Vgl. Bucheum II S. 40. Den Titel whm n R fiihrt der Stier auch in el Tud. Legrain: Notes sur le dieu
Montou. Bull. Inst. frang. XII S. 109. 7 Bucheum III Taf. 43 Inschr. 13 Z. 8.
8 Ebda. Taf. 42 Inschr. 11 Z.6; Inschr. 12 Z.7 u.a.m’ 9 Ebda. Taf. 43 Inschr. 13 Z. 8.
10 Ebda. Taf. 41 Inschr. 9 (in der Darst.).



52 IV. Monthstier

Starker ist aber ganz offensichtlich der EinfluB von Heliopolis selbst, d. h. von Mnevis. Es gibt
eine merkwiirdige Darstellung, wo der Monthstier seinerseits auf Mnevis zuriickgewirkt
zu haben scheint. Bei den Bildern vom Sedfest des Osiris, die auf einem Spitzeitsarg enthalten
sind, begegnet auch die Obeliskenerrichtung vor einem Stier, die nach anderen Darstellungen
vor Mnevis stattfand (s. o. S. 37). Dieser Stier tragt auch ein Federdiadem, wie es fiir

Mnevis bezeugt ist. Die Beischrift dazu lautet: |L=Ja & ﬂ ﬂ ﬂgm fﬂh Zw\\%i ........ &

(=)

:.% ,,Der Stier, die heilige Seele, der groBe Gott in Heliopolis, Chontamenti . . . an der Spitze
von Medamud'‘! Hier ist also eine Vermischung eingetreten zwischen Mnevis, der zu der
Zeremonie gehort, und dem Monthstier, der eben u. a. auch als Tier des Sonnesgottes galt.

Uberblickt man noch einmal das Verhiltnis zwischen Monthstier und Re-Kult, wie es sich
auf den Bucheumstelen darstellt, so méchte man eine planmiBige, zielbewuBte Umgestaltung
des Stierkultes nach dem Vorbild des heliopolitanischen Mneviskultes vermuten. Wann das
geschehen sein kénnte, 1Bt sich freilich nicht sagen; denn die ersten Begribnisse stammen aus
der Zeit Nektanebos II. und hier tritt dieser Charakter des Kultes bereits voll ausgebildet auf.
Es wire moglich, daB Nektanebos selbst Schépfer der Begrabnisanlage und der neuen Auffassung
von der solaren Natur des Stieres war, wie ja sein Wirken auch fiir den Apiskult einen Einschnitt
bedeutet, wenn dieser auch mehr in duBleren Dingen, Bauten und Stiftungen, in Erscheinung
tritt?2. AuBerhalb dieser schematischen Solarisation steht die Benennung des Bucheum als
, Tempel des Atum*, die vielleicht ilter ist. DaB dieser Bau speziell dem Stier zu eigen war
geht aus dessen Titel ,,Herr des Atumtempels‘* hervor, wiihrend iiberall sonst, in Hermonthis
selbst, in Medamud usw., nur der Titel /77 6 (d. h. zu Gast) begegnet®. Nach dem, was oben (S.27)
iiber die Ausdeutung des Atum als Westgott gesagt ist, erscheint diese Benennung gerade der Grab-
stitte des Stieres durchaus sinnvoll, indem sie einerseits dem Streben nach solarer Erweiterung des
Tierkultes Rechnung trigt, andererseits die Verbindung zweier wesensverwandter Gottheiten
herstellt: des toten Stieres mit dem Westgott.

Neben die doppelte Einbezichung des Stieres in den Re-Kreis — einmal durch Month-Re
und dann durch die Vorherrschaft des Re-Kultes in Hermonthis — tritt als zweite wichtige Ver-
kniipfung mit einem anderen Gétterkreis die mit Amun und den acht Urgéttern. Auch hier
lassen sich zwei Berithrungspunkte erkennen. Einerseits bildete wieder die enge Verbindung
zwischen Month und dem Stier die Méglichkeit einer Annéiherung; denn Month wurde ja seiner-
seits dem Amun gleichgesetzt und erlebte auch wie dieser Aufspaltungen in verschiedene Ge-
nerationen®. Andererseits hatte Amun von sich aus, zumal da er dem Fruchtbarkeitsgott Min
gleichgesetzt war, die Neigung, Stierkulte gleichsam an sich zu ziehen. Amun-Re mit dem von
Min iibernommenen Beiwort ,,Stier seiner Mutter'* findet sich auf einer Stele des NR tatsdchlich
in Stierform dargestellt®. Der ithyphallische Amun hat auf einer Bronzeplakette aus Memphis
einen klein gezeichneten Stier vor sich mit der Inschrift ,lebender Apis‘®. Hier hat Amun? also

1 Mbller: Das /H4-$d des Osiris AZ 39 Taf. IV unten. 2 Bucheum II S. s0.
3 Nur einmal auf einer Bucheumstele kommt auch der Titel ,,Herr von Hermonthis*“ vor. Bucheum III
Taf. 40 Inschr. 8 (in der Darst.). 4 Sethe: Amun S. 10. 60.

5 Wainwright: The aniconic form of Amun. Ann. Serv. 28 S.182.
6 Daressy: Une trouvaille de bronzes. Ann. Serv.3 S.143 Taf. II, 1. 7 Sethe: Amun S. 85.



Theologie 53

in der Heimat des Apis diesen an sich gezogen. Kein Wunder, daB er in Theben, seinem
eigentlichen Herrschaftsgebiet, den Kult des Monthstieres in seine Kreise zog.

Wie wir oben sahen, hatte Month vier Hauptkultorte im thebanischen Gau: Theben,
Hermonthis, Medamud und el Tud. Auf diese vier Orte wurden die vier mannlichen Glieder
der Achtheit verteilt!. Month vereinigt also alle vier in sich; er heiBt:&"ﬂG) D@g:

I =
| . »Die Minner der Urgétter in Einem'2. Andererseits vereinigte der Stier die vier Months

in sich: w fh—"| ,,Die vier Months vereinigt in Einem‘3,
(= ——] ik

So kann man nun

sagen, daB die vier minnlichen Wesen der urzeitlichen Gétter sich in einem Stier, eben dem

g sl Bk s | A M @ ﬁ
Monthstier, vereinigen: &Iﬂ 5 A CID rﬂmgl o Ik{[} 53 ,,Die vier Min-
ner der ersten Urzeitlichen, die sich vereinigt hahcn in einem Jungstier‘d). i Q\\@}ffg

g
St TN — pran) A N »,Die vier Mianner der Urzeitlichen, die sich vereinigt haben in

(RO
einem Stier mit spitzen Hérnern*s. q% et N :_] ﬂ: q o g b %& %‘:@ 53 ,,Sie sind
vereinigt in das Bild in ihrer Gestalt als Stier'*®. Die Beinamen ,, Jungstier* und ,,Stier mit spitzen
Hérnern' hatten wir ja schon als bezeichnend fiir den Monthstier angetroffen (s. 0. S. 45). Noch
deutlicher spricht folgende Stelle: ,,Month-Re . ... die vier Minner der Urzeitlichen, die sich
vereinigt haben in einem Stier mit spitzen Hérnern in seinem Namen: der Stier, der grofle. ge-
waltige und herrliche, der wohnt in Medamud‘*?. Hier tritt also genau der in Medamud fiir den
Monthstier iibliche Name p £3 °3 wr §psj auf. Zudem zeigt der Text wieder deutlich, dal der
Stier mit Month schlechthin wesensgleich sein soll.

Wie nun Month dem Amun g[eichgesetzt ist so gilt auch der Stier als Amun; er wird ge-

nannt: ﬂ}ﬂ ::‘3: ﬁ® qﬂu = @3 »vwm % ,,Der heilige Gott, der von selbst

entstand, Amun-Re, Jmn-rn-f*®, oder, was zu seiner Tiergestalt noch besser paBt:q e
A

k?q&ﬁxz_ ,Amun, der auf seinen vier (Beinen) geht'®, also ein vierfiilBiger Amun.
Wie nun Month seinerseits durch diese Angleichung eine dhnliche Aufspaltung in Generationen
erlebt wie Amun, so finden wir auch bei dem Stier Beinamen, die ihn bald dieser, bald jener
Form des Amun gleichsetzen. Mehrfach fithrt er das Beiwort ,,Vater der Viter, Mutter der
Miitter*‘1%, das ihn als dltesten Amun, den GroBvater der Achtheit, erscheinen 148t und zugleich
an den mann-weiblichen Schépfergott Ptah erinnert!. Auch dem nichstjiingeren Amun, Amen-
apet I., wird er gleichgesetzt als: = o ﬁzm @ﬁ ﬁqxz‘;@im,ﬁrdschopfer-
schlange, die zuerst entstand, der groBe Tenen, der das Seiende schuf*‘12, Diese Gleichsetzung mit
dem chthonischen Ptah-Tenen hat nicht nur dazu beigetragen, sein Wesen als Schipfergott zu

: 2 5 g s g sl GRS 1118
vertiefen, sondern ihr verdankt er auch das Beiwort ,,der weiBle Stier* in 0 ﬁoika i

1 Ebda. 2 LD IV 64a. 3 Ebda. 4 Sethe: a.a. 0. S. 85 Anm.
5 Ebda. 6 Drioton: Les quatre Montou de Médamoud. Chronique d’Egypte XII S. 266
7 Sethe: a.a. 0. S. 60, 8 Médamoul, inscr. III, 2 S. 106 Nr. 238

9 Bucheum III Taf. 41 Inschr. 9 Z.7; Taf. 43 Inschr. 13 Z. 7.

10 Ebda. Taf. 40 Inschr. 7 (in der Darst.); Taf. 43 Inschr. 13 Z. 8.

11 Sethe: a.a. 0. S. 85 Anm. Vgl. die Zusammenstellung der Amungenerationen S. 6o.
12 Médamoud, inscr. III, 2 S. 111 Nr. 257.



54 IV. Monthstier

in dem man vielleicht zugleich den Namen einer besonderen Kultstatte erblicken darf, da ihm
bisweilen der Zusatz ,,in Hermonthis‘‘ beigefiigt wird®. Der Ausdruck £pf-# &3 -f stammt aus
Memphis und bezeichnet dort eine Kultstitte des Ptah-Tenen als Erdschépferschlange; so am

sol
deutlichsten:ﬁ@é:mz‘i%:g L%i %Sﬁ‘_r”{:l; ,,Tenenals Erdschépfer-
schlange, der Schépfer in fph-¢ &3-¢# vor Memphis''2. Mit Ptah wird auch diese Kult-
stitte nach Theben iibernommen, wo wir nun gleichfalls Ptah in fzph-¢ &3-¢ findend.
Nach seiner Gleichsetzung mit diesem Schépfergott iibernimmt auch der Stier das Beiwort,
und zwar wird stets der weiBe Stier in £pk-¢ 43¢ genannt®. Urspriinglich scheint die Kult-
stitte einer als chthonischer Schépfergott verehrten Schlange geeignet zu haben, worauf der
Ausdruck £ph - ¢ ,,Hohle, Loch*' und das oft hinzutretende Determinativ i weist®. Sehr unsicher
ist freilich die Bedeutung des Wortes &5 - 2.

Da der Stier nun die vier Manner der Achtheit verkérpert, so gilt Ptah, der die Achtheit

gebildet hat, auch als sein Vater:E Eﬁ \K [i] A \&, EE‘E': fg%i@&w

LQD ,,Ptah mit hohen Federn und spitzen Hérnern, /man-wr, der am Anfang entstand, der
den weiBen Stier in (#p4-¢) 3 -¢ bildete®. Im selben Sinn kann man auch den Nun als seinen
Vater bezeichnen?; denn aus dem Nun schuf Ptah die Achtheit®, wie auch aus Ptah-Nun der
Sonnengott entstanden war®, mit dem der Stier ja schon von anderer Seite her gleichgesetzt war.
Nennt man ihn dagegen & Mm@ ,,Falke der Goldenen (= Hathor)“1?, das z. B. als Bei-
name des Horus von Edfu bekannt ist'!, so setzt man ihn schlieBlich auch in die jiingste Generation
zu Amenapet I1., dem Kind der acht Urgétter, der seinerseits dem Horus gleichgesetzt war.
Andere Beiworte stellen sein Verhiiltnis zur Achtheit ganz umfassend hin und nennen ihn:

)i % JUoPe gﬁl =] =1 ,,Lebender Herold der Urzeitlichen'*? oder noch allgemeiner: @% :]{_ :1_}@

g = ’T® ,,Tenen und die Achtheit vereinigt zugleich''13. Natiirlich kénnen wir nicht erwarten,

den Stiet; einmal als diese Form des Amun aufgefaBt zu finden, ein andermal als jene; er ver-
kérpert diese Gottheiten vielmehr alle zugleich, wie er auf einer Stele folgende auf Amun und
die Achtheit beziiglichen Titel fiihrt: ,, Tenen und die Achtheit vereinigt zugleich, Amun der auf
seinen vier (Beinen) geht, . ... Vater der Viter, Mutter der Miitter, der die Neunheit bildete,

¥ LD TVii6td:
2 Brugsch: Dict. géogr. S. 1367 — AuBerdem werden dort verehrt: Sokaris (Brugsch: a.a. O. 5. 943),
Osiris (Pap. Boulag 3 Taf. VII Z. 20/21), Hathor (Diimichen: Resultate I Taf. XX Z.12), Horus (Mariette:

Abydos I Taf. 44 Z. 3). 3 Legrain: Ann. Serv. 3 S. 53 (Karnak), Médamoud, fouilles IX, 3 S. 66.

4 LD IV 61d; 64a. Edfu II, 72. 5 LD IV 61d; 64a vgl. auch Pyr. 444b, wo eine Schlange
,Stier des Loches'* (k3 {pk-?) genannt wird. 6 LD IV 61c.

7 Bucheum III Taf. 41 Inschr. 10 Z. 4; Taf. 43 Inschr. 13 Z. 10:,,Man setzte ihn ein «<— \ &

L P

by

M BLo @ neben seinem Vater, dem grofen Nun'.
—
8 Sethe: a.a. 0. S. s51. 9 Sethe: Urgeschichte S. g4. 136. 10 Bucheum I11 Taf. 43 Inschr. 13 Z. 8.

11 Z. B. Edfu I, 228. 12 Bucheum III Taf. 41 Inschr. 9 (in der Darst.).
13 Ebda. Taf. 43 Inschr. 13 Z.7. Dieselbe Benennung findet sich in Médamoud, inscr. 1V, 2 S. 7of.
Nr. 410: ,,.. . der sehr groBe heilige Stier in Medamud, die Urzeitlichen vereinigt mit ihrem Vater (Znn)".



Theologie 55

und auch lebender Herold aller Gétter“t. Fiir seinen Kult erklirt sich aus dieser Einbeziehung
in den Kreis des Amun dessen Anwesenheit bei der Inthronisation und auch das Opfer, das der
tote Monthstier aller 10 Tage von Amenapet erhalten soll; dieses Opfer gilt ja in Medinet Habu
dem iltesten Amun?, dem der Stier als ,,Vater der Viter, Mutter der Miitter"* gleichgesetzt war.

Bei den weitreichenden Verbindungen, zu Re einerseits und zu Amun und den acht Ur-
gottern andererseits, war es nur eine berechtigte Fo]ge in dem Stier bzw. Month-Re dcn Schi)‘pfer

g : o 9
e c.
ielr Dinge zu Isehen. Month-Re wird genannt: 2 _... ... EI Ajmﬂl e
‘&-42:- I:\\\\\\\ ,,Du bist der Géttliche, dcr das Seiende schuf, der die Gétter mit
seinem Munde schuf und die Menschen mit . . . . machte''®. Diese Schépferrolle bringt den Stier

im besonderen nun auch in Verbindung mit dem lebenspendenden Uberschwemmungswasser;
hier trifft sich wieder der durch komplizierte Spekulation gewonnene Charakter mit einer Seite

des urspriinglichen, worin der Agypter den Beweis fiir die ,,Richtigkeit seiner Ausdeutung

erblickte. & ]-?- erns N “— Du bist das Wiederbelebende (Uberschwemmungs-
wasser), das alles Seiende schafft®. & g,% TilE ,»Du bist es, der die beiden Linder iiber-

schwemmt“®. In dieser Eigenschaft kann der Stier nun auch als Versorger der Speisetische der

N
Gétter  erscheinen: J e ?&Mj@vowi g ‘C’!',Der die  Speisen

schafft und jedem Gott gibt, um ihre Speisetische festlich zu machen®.

So erscheint er mit
Recht in den Opferziigen der Ptolemiertempel neben Apis und Mnevis, um die Opfcrtische der

Gétter zu versehen; wie diese fuhrt er dabei Beiworte wie: ﬁ,?ﬂ»ﬂ@ EIQQ %

@b mt:c?j@ N ,»Der am Altar der Gétter und Géttinnen ist; sie essen von seinen
Hénden*?

An dieser Stelle nun fithrt der Monthstier einen Namen, der m. W. anderswo fiir ihn nicht
vorkommt; er wird hier S ,der groBe Wildstier' genannt. Dieser Wildstier ist aus
den Pyr. als géttliches Weﬁ Eaﬁ (s. 0. S. 2). Die Seltenheit dieses Namens fiir den Month-
stier und sein spites Auftreten sprechen dafiir, daB man dieses iiberirdische Wesen erst sekundir
in dem thebanischen Stier verkérpert sah, wozu die innere Berechtigung und historische Erklirung
aus dem kriegerischen Charakter beider abzuleiten ist. Es ist wohl nicht so, daB der Monthstier
als Prototyp fiir den groBen Wildstier in den Pyr. anzusehen ist; denn dort wird er, wenn er {iber-
haupt mit anderen Gottheiten zusammengebracht wird, zu dem heliopalitanischen Gétterkreis
in Beziehung gesetzt, d. h. wohl, man identifizierte ihn mit Mnevis. So heiBt es Pyr. 486b: ,,W.
ist der Wildstier der Steppe (?), der Stier mit groBem Kopf, der aus Heliopolis kommt* und
Pyr. 8ogc: ,,Dein Vater ist der groBe Wildstier, deine Mutter ist das Midchen (4wnw - £)"* d. h.
das weibliche Komplement des heliopolitanischen Atum®. DaB der groBe Wildstier aber tatsich-
lich urspriinglich mit Mnevis identisch war, ist daraus nicht zu entnehmen; die Verbindung beider
ist zu lose. Wir haben in diesem Stier vielmehr eines jener unbestimmten mythologischen Wesen
vor uns, wie den ,,Stier des Himmels‘‘ oder den,,Doppelstier’, die nur fiir bestimmte Zwecke mit
einem bestimmten Stierkult Verbindungen eingehen. An anderer Stelle®wird der Stier im Opferzug

1 Bucheum III Taf. 43 Inschr. 13Z.7ff. 2 Sethe: Amun S. 57f. 3 Médamoud, inscr. I1I, 2 S. 60 Nr.130.
4 Ebda. S. 110 Nr. 255. 5 Ebda. S. 113 Nr. 265. 6 Ebda. S.116 Nr. 274. 7 Edfu I, 510.
8 Vgl. Kees: Zu den agypt. Mondsagen AZ 6o S. 5. 9 Edfu 1V, 197/98.



6 IV. Monthstier

nur $m3 wr genannt; auch in ihm wird man den Monthstier sehen diirfen. Auffillig bleibt nur, dal
dieser Name weder in Hermonthis noch in Medamud, wo er am besten am Platze wiire, begegnet,
sondern nur fiir den Stier in den Opferziigen, mit dem er inhaltlich doch wenig zu tun hat®.

Bei seiner tiefgehenden Einbeziehung in die thebanischen Gétterkreise des Month-Re und
des Amun ist es nur natiirlich, daB er keine eigentliche Verbindung mit Osiris hat. Als die iib-
liche Bezeichnung fiir den toten Stier begegnet auf den Bucheumstelen der Name Osiris-Buchis,
auch als Osiris-b3 34 und Osiris-63 hr k3 -£2. Dargestellt findet sich Osiris-Buchis einmal (im
Isistempel von Deir esch-Schelwit) menschengestaltig mit Stierkopf, der zwischen den Hérnern

die Sonnenscheibe mit zwei |{-Federn trigt, in den Hinden ein |-Zepter haltend®. Auf den Bu-
P

cheumstelen erscheint er nur in reiner Stiergestalt. Einmal heiBt es auch von ihm: [‘gg % ()
Cﬁﬁ' l [XD .. Er ist der Zweite (= Genosse) des Wennofer m3" 47w 4 und mehrfach kommt dieser

Ausdruck vor: & %yg?ﬁh_ ,,Lebende Seele dessen, der auf seiner Bahre ist (= Osiris)"‘®

auch in der Variante: == ?Y%g?—ﬁ ,»Vereinigt mit der Seele dessen, der auf seiner Bahre ist*‘®.
Alle diese Ausdriicke bezeichnen aber nur den toten Stier, der allein durch die Tatsache seines
Todes zu Osiris Verbindung bekam; in der Theologie des Monthstieres spielt Osiris keine Rolle.

Auffillig wenig zahlreich sind die Zeugnisse fiir die Verehrung des im Bucheum bestatteten
Stieres durch Privatpersonen?. Nur eine einzige hieroglyphische Privatstele hat sich gefunden,
withrend im Serapeum die Zahl der Privatstelen die der offizicllen um ein Vielfaches tibertraf®.
Dieser Mangel hingt vielleicht mit dem vergleichsweise geringen Ansehen des Osiris in Theben
zusammen: Maichtiger als der bestattete Osiris-Buchis erschien dem Volke wohl der lebende
Stier; und von dessen Verchrung sprechen die zahlreichen Graffiti, die in Medamud zutage ge-
kommen sind. Die Pilger, die wohl das Orakel anzog, ritzten den Abdruck von Fiillen, das
Zeichen ihrer Pilgerschaft, auf die Mauern und hiufig auch einen mehr oder weniger geschickt
gezeichneten Stier®. Bei diesem Mangel ist eines der Fundstiicke im Bucheum um so wichtiger,
das die Auffassung, die der einfache Mann von dem heiligen Tier hatte, hell beleuchtet: Die de-
motische ,,Hymne an Osiris-Buchis*1°:

Come unto me Osorbukhe my great lord!

O may he live millions of counts. O may he enjoy the duration of the sun.
I am thy servant my great lord. I cry

unto thee. I cease not to cry. Manifold are my (?)

1 Lefébure: Sphinx VIII S. 10 iibersetzt $m3 wr als ,,groBes Opfertier” (von mj , toten, schlachten*‘).
Damit sucht er die Theorie von der rituellen Tétung der heiligen Tiere in Agypten zu stiitzen. Aber wie bei Apis
(s. 0. S. 181f.) ist auch beim Monthstier keine Andeutung von einer solchen Tétung den Quellen zu entnehmen.
Vgl. auch das oben S. 5f. iiber Stieropfer Gesagte. 2 Bucheum II S. 39.

3 Champollion: Not. déscr. I1 S. 377 (rom. Kaiserzeit). 4 Bucheum IIT Taf. 43 Inschr. 13 Z. 8.

5 Ebda. Taf. 40 Inschr. 8 (in der Darst.); Taf. 41 Inschr. ¢ Z. 2.

6 Ebda. Taf. 43 Inschr. 14 (in der Darst.). 7 Vgl. Bucheum I S. 15f.

8 Bucheum III Taf. 47 Inschr. 22.

9 Médamoud VIII, 2: Remy Cottevieille-Giraudet: Les Graffiti. Stiere: Taf. 3, 13, 23. FuBe: Taf. 12, 24,

10 Bucheum 1I1 Taf. 67 Inschr. 167. Bucheum II S. 56 iibersetzt von Mattha.



V. Zusammenfassung 57

cries by night (?) more than these wanderings by

day. Care is heavy on me

I am (so) little against them all. I

cry out unto thee. I cease not to cry.

Weary not of calling unto God. Has he his time of death (?) (when ?) he will not ( ?)
hearken ? I cry unto thee (and) thou hast hearkened to what I have said.

If you (sic) call thou hearkenest. Come unto me o Lord!

O may he live millions of counts (and) may he make joy in the lands!

whereas his reign (?) remaineth for the benefit of the men and males.

O good fortune! life pure und steadfast.

In diesem Gebet, dessen Ziel die von jeder theologischen Spekulation unberiihrte géttliche
Macht ist, spiiren wir etwas von dem wirklichen Vclksglauben jener Zeit. Zugleich zeigt es
den uniiberbriickbaren Abgrund, der sich am Ende der dgyptischen Kultur zwischen Theo-
logie und eigentlichem Glauben aufgetan hatte.

- V.Zusammenfassung

Wie in der Einleitung gezeigt war, sind Kraft und Fruchtbarkeit des Stieres als die urspriing-
lichen Ursachen seiner Verehrung anzusehen. Diese Grundlage lieB sich auch in der weiteren
Entwicklung der historischen Stierkulte noch an vielen Punkten erkennen, stellt also ein allen
Stierkulten gemeinsames Element dar. Gemeinsam sind ihnen auch, soweit wir Kenntnis davon
haben, die Grundziige des , Lebenslaufes', der bei allen in der Inthronisation und rituellen
osirianischen Bestattung gipfelt. Dariiber hinaus aber 146t sich kaum Gemeinsames feststellen;
im Gegenteil, wir sahen, daB jeder Stiergott vorwiegend Verbindungen mit den in seinem Gebiet
heimischen Géttern einging, so daB das Bild, das wir von der theologischen Bedeutung des Apis
bekommen, sehr verschieden ist von dem des Mnevis oder des Monthstieres. Apis galt zunachst
als heiliges Tier des memphitischen Gaugottes Ptah, kniipfte Beziehungen zu Atum an, galt fiir
wesensgleich mit Osiris und gleichzeitig mit Horus; dagegen war Mnevis vollstindig in den
heliopolitanischen Re-Kreis einbezogen. Fiir den thebanischen Stier schlieBlich ergab sich, dall
er besonders eng mit dem Gaugott Month verkniipft war, durch ihn die Bedeutung eines heiligen
Tieres des Re erhielt, andererseits aber auch zu Amun und den acht Urgéttern Beziehungen ent-
wickelte. Esist dabei zu betonen, daB alle diese Spekulationen nicht als Ergebnisse eines spiten Syn-
kretismus zu verstehen sind, sondern daB wir ihnen sehr frith begegnen, ja daB wir iiberhaupt nur aus
sehr vereinzelten Erwihnungen etwas iiber einen Stier als selbstindige Gottheit erfahren. Die
Krifte, die diese Verdnderungen in der Theologie der Stiergétter und ihre Verschiedenheit unter-
einander bewirkten, sollen hier im Zusammenhang besprochen werden; sie sind — wie gesagt —
schon bemerkenswert frith am Werke und lassen sich wie hier auch auf allen anderen Teilgebieten
der dgyptischen Religionsgeschichte nachweisen.

Man hat dabei zwei Sphiren zu unterscheiden, denen diese Krafte angehéren: Religions-
geschichte und Politik. Schon oben (S. §) war angedeutet, daB der Tierkult einer primitiveren

Stufe der religidsen Entwicklung angehért, auf die die anthropomorphe Gottesvorstellung folgt. Von
UAe XIII: Otto



58 V. Zusammenfassung

ihr aber keineswegs aufgesogen, besteht der Tierkult neben entwickelteren religiésen Vorstellungen
und geistigeren Systemen als Glied der Volksreligion durch alle Jahrtausende der agyptischen Kultur
hindurch. Der Gegensatz zwischen primitiver und héherer Religion wird ausgeglichen durch
die Theologie. Ihre Aufgabe war es, zwischen beiden Polen eine Verbindung herzustellen, die
Stiergétter mit anderen, héherstehenden Gottheiten in Beziehung zu setzen und damit in die
herrschenden theologischen Systeme einzubeziehen. Das Bediirfnis, diese Verbindung méglichst
eng zu gestalten, war AnlaB dazu, dall man méglichst zahlreiche Ankniipfungspunkte benutzte.
Deshalb gilt z. B. der thebanische Stier nicht nur als Tier des Month und des Re, sondern er wird,
als Amun an die erste Stelle gesetzt worden war, auch diesem gleichgesetzt, wobei die natiirliche
Verwandtschaft zwischen beiden (Fruchtbarkeits- und Schépfergott) nur als Mittel diente. So
ist es zu erkliren, daB kein Stiergott als ganz selbstindiger Gott begegnet— stets sind sie bereits an
machtvollere Gétter angeschlossen, die oft freilich gar keine natiirlichen Beziehungen zu ihnen
hatten — und daB in der Spatzeit und in der rémischen Kaiserzeit, als die schépferische Kraft
der Theologie versagte und dadurch der RiB zwischen Volksglauben und Theologie uniiber-
briickbar wurde, die Tierkulte mit anderen Elementen des Volksglaubens die eigentlichen Brenn-
punkte des religiésen Lebens werden. Aus ihrer Zugehérigkeit zum Volksglauben ist auch ihr
zidhes Fortbestehen durch alle geschichtlichen Wandlungen hindurch zu verstehen, so dal sie
auch die weitesten Systeme und michtigsten Gétter tiberlebten; sie lassen sich von Fremdem
iiberlagern und werden oft auf lange Zeit fiir uns unsichtbar, aber sie erhalten sich im Volk leben-
dig und verschwinden erst mit ihm. Es liegt freilich in der Art der Uberlieferung begriindet,
daB unsere Kenntnisse iiber die theologischen Spekulationen der Priester wesentlich genauer sind
als tiber das lebendige religiése Leben des Volkes. Aber die Grundlage, die Verehrung des Stieres
wegen seiner Kraft und Fruchtbarkeit, die sich durch zahlreiche Beispiele aus allen Zeiten be-
legen lieB, ist Volksglauben und Theologie gemeinsam: Von ihr gingen die Priester aus, wenn
sie die Stiergdtter mit anderen verbanden (soweit nicht der Machtanspruch eines Gottes, z. B.
des Gaugottes, die Verbindung auch ohne eine Spur von Gemeinsamkeit forderte; also in ge-
wissem Sinn ein politischer Faktor!), und diese Grundlage schimmert auch meist noch durch die

oft gewagten Kombinationen hindurch.

Zu diesen Verinderungen, die aus der religionsgeschichtlichen Stellung der Stierkulte zu
erkliren sind, treten andere, die die Einwirkung politischer Geschehnisse hervorruft. Wichtig
hierfiir ist die Tatsache, daB die Bedeutung der Gaukulte eng mit dem politischen Geschick der
Gaue verkniipft war. Die Rolle, die diese im Rahmen der politischen Geschichte spielen, tibertriagt
sich zwangsliufig auf jene: Héhepunkte in der Geschichte der Gaue bedeuten Steigerung der
Geltung ihrer Kulte, und ihre Unterwerfung durch einen anderen Gau zieht Uberlagerung ihrer
Kulte nach sich. Ebenso wird der Kult oder die theologische Stellung der Stiergétter durch den
willkiirlichen Eingriff der Kénige veridndert, oft nachweisbar aus politischen Griinden. Nektane-
bos II. machte erhebliche Stiftungen fiir Apis! und lieB dem Monthstier in Hermonthis eine groB-
ziigige Begribnisstitte, das Bucheum, erbauen. Darius setzte 100 Talente fiir die Auffindung
eines Apis aus, um sich die Gunst des Volkes zu erwerben® Im Wunsche, Griechen- und }igypter-

1 Spiegelberg in Quibell: Excavations at Saqqara 1907/08 S. 89f s. 0. S. 21.
2 Polyaen VII, 11 = Fontes S. 343.



V. Zusammenfassung 59

tum einander nidher zu bringen, lieB Ptolemius I. den Sarapiskult neu schaffen, und da
das politische Schwergewicht des Ptoleméerreiches in Alexandria lag, wurde auch der neue Kult
dorthin verlegt. Besonders aus den Dekreten der Ptolemaerzeit geht hervor, dall die Sorge der
Kénige fiir die heiligen Stiere als eine ihrer vornehmsten Aufgaben angesehen und als besonders
verdienstvoll empfunden wird!. So 1Bt sich die Verbindung der Stiergétter mit den verschie-
denen Gétterkreisen, dem des Re, des Osiris, und der acht Urgétter sowie mit den Gaugéttern
Ptah, Atum und Month erkldren. Alle diese Einbeziehungen und Gleichsetzungen sind also keines-
wegs urspriinglich, sondern kiinstlich geschaffen. DaB aber diese scheinbar duBerlichen Griinde
fiir die theologische Entwicklung tatséchlich ausschlaggebend waren, wird durch das Zuriicktreten
der wesensgemdbBen Verwandtschaften (z. B. zwischen Stieren und Fruchtbarkeitsgéttern) be-
wiesen, die nur hier und da als Mittel benutzt werden. Die auf diesem Wege gewonnenen Auf-
fassungen vom Wesen der einzelnen Stiergétter finden sich auch in den Darstellungen ausgedriickt.

Die urspriingliche reine Tiergestalt ist bei den Darstellungen der Stiergotter durch alle
Zeiten hindurch gewahrt worden. Daneben findet sich aber bei allen auch die jiingere Form der
Gottesdarstellung, die des menschengestaltigen Gottes mit Tierkopf. Sie verdanken diese ab-
gewandelte Art zweifellos ihrer theologischen Verbindung mit den herrschenden Ortsgéttern,
die sie als Inkarnation dieser Gétter erscheinen 1iBt, eine Form also, die die spekulativ gewonnene
Wesensgleichheit zwischen Tier und Gott ausdriickt. So kommt bei Apis neben der allgemeinen
Form des stierképfigen Gottes auch eine Verbindung des ungegliederten Kérpers des Ptah mit
dem Stierkopf vor® und bei dem Monthstier die von Month herrithrende Bewaffnung®; im all-
gemeinen ist aber die menschengestaltige Darstellung bei Apis hdufiger als beim Monthstier;
auf den erhaltenen Bucheumsstelen begegnet ausnahmslos das unvermischte Tierbild®. Der
Grund 146t sich aus dem oben Gesagten ohne weiteres erschlieBen: Apis, in der alten Residenz
Memphis beheimatet, war von Anfang an viel stirker in den Kreis der einigenden Theologie
hereingezogen als der Monthstier in der jiingeren Hauptstadt Theben. Besonders in der XX X. Dyn.,
aus der die ersten Bucheumstelen stammen, war er zwar in den thebanischen Gétterkreis ein-
gearbeitet, aber gerade in dieser Zeit war ja der Spalt zwischen priesterlicher Spekulation und
Volksglauben schon so grof3, daB3 der Stiergott in seiner rein tierischen Form dem religiésen
Empfinden weit mehr entsprach als die Mischung von Tier und Mensch. Ein dhnlicher Vorgang
wiederholt sich noch einmal in der Ptolemier- und Rémerzeit: In jener iiberlagert griechischer
EinfluB die dgyptischen Vorstellungen; hinter dem rein griechischen Sarapis verbirgt sich der
Stiergott Apis. In rémischer Zeit dagegen, als Agypten Provinz des rémischen Reiches geworden
war und damit die religionspolitisch wirksame Kraft des Ptolemierreiches verschwand, dringte
der dgyptische Volksglauben mit seinen Tiergéttern wieder in den Vordergrund® Abgesehen von
dem anthropomorphen Apis Imperator®, der zwar die Verbindung zwischen Tier und Mensch

1 Pithomstele 25/5 = Urk. II 103 wird hinter Apis und Mnevis ein %‘ﬁ'@g erwihnt. Dieser ,,bunte
Stier* ist m. W. sonst nicht bekannt; Spiegelberg (Rec. trav. 26 S. 46f.) verbessert das in @% und liest

Buchis. Ahnlich Kanopusdekret 5/6 = Urk. II 128, — Rosettana N 25/6 = Urk. 11 185. — Philensis 11 6/7 = Urk. I1 220.
2 Z. B. Serapeum III Taf. 8. 3 Legrain: Notes sur le dieu Montou. Bull. Inst. fr. XII S. 120 fig. 3.
4 Bucheum III Taf. 37ff. 5 v. Bissing: Kultbilder der Ptolemaier- und Romerzeit, AO 34, 1/2 S. 34 ff.
6 Ebda. S. 17ff. Abb. 15, 16b.



6o V. Zusammenfassung

zeigt, aber doch gegeniiber dem Sarapisbild ein Zuriicksinken in primitivere Vorstellungen be-
deutet, tritt jetzt Apis als einer der beliebtesten Gétter meist in reiner Tiergestalt auf. Die agyp-
tischen Tempelinschriften dieser Zeit sind fiir diese Entwicklung belanglos: Sie stehen ihr véllig
fremd gegeniiber, geben allein die in fritheren Zeiten gewonnenen Vorstellungen igyptischen
Priestertums wieder und haben zu demreligiésen Leben ihrer Zeit kaum Verbindung. Anscheinend
erstin rémischer Zeit findetsichnocheine andere Art, einen Gottund dasihm heilige Tier darzustellen;
namlich aufden in Alexandria geschlagenen Gaumiinzen: Der Gott erscheintinseiner hellenistischen
Gestalt, also rein menschengestaltig, und trigt aufder Hand in kleiner Form das Tier!. So kommt
auf heliopolitanischen Miinzen aus der Zeit des Antoninus Pius Helios mit Mnevis auf der Hand
vor® und auf hermonthischen ein Gott mit dem Monthstier®. So wird auch hier bei Uberpriifung
der bildlichen Darstellungen der Stiergétter die Spannung zwischen Theologie und Volksglauben

deutlich, die eng verbunden ist mit der jeweiligen politischen Struktur.

1 Ebda. S. 26ff. -

2 Poole: Catalogue of the coins of Alexandria and the nomes S. 344.

3 Ebda. S.363. — Zu den spatesten Darstellungen, die sich in Europa verstreut fanden, aber fiir den
agyptischen Apiskult nichts Neues bringen, siche Furtwangler: Romisch-agyptische Bronzen. Bonner Jahrbiicher
107 S. 37ff. 108/0g S. 239ff.; 114/15 S. 199ff.


















i
\
!
:

et L]
SR
s AR I\
*&‘; i & H




b 4

‘A A AR R PR E EE BE N E

: TEEEEEE NN
EE??T%K{.?ET\&S%K OB oE W o oW B W W

CA KRR AL R E R A RS E R LR SR A E AN RN
xﬁﬁﬁuﬁaf&ﬁﬁ{ﬁs'uﬂ@ﬁ ﬁ..ﬁ.._m._&n‘ﬂxwﬂ..-ruus\m._.mw...... :
.ﬁﬁ.i,.ﬁﬂﬁﬁi(ﬂ.ﬁﬂﬁﬁ%ﬁ%ﬁﬁéﬁgﬂa.ﬁ.&&r_
,..‘,W,w.sm%!u.@f?ﬁ..ﬂﬁﬁﬂm‘I%!ﬁiﬁﬁﬁﬁ.ﬂ&&ﬁﬁﬁ
..{...,w.wﬁi.@.ﬂﬁii%idﬁﬁ@ﬁ&ﬂ&ﬂidve%idéﬁﬂd.ﬂﬁ@

-
5

i 1
B wé:‘ R 4
ol

- ’fﬁi
¥

Wﬁf&3%?%#133?&ﬁﬁﬁzﬁﬁizgxﬁ%ﬁﬁﬁ,sﬁqu
ﬂaﬁﬁﬁqiﬁﬂﬁaiﬁ.dﬁw%ﬁia4g£aadﬁﬁ@§»éi&
A &wﬂ%fﬂa,.11&?5&3@%&%@&%%531%ﬁas?q.ﬁﬁf
: _.;i%iﬂﬂﬁfﬁ(f.m@ﬁﬁf&iiﬂziéa&ﬁaﬁa&ﬂ.éé.éf.
A LN Lo mm {.‘ﬁAﬂﬂmfﬁnﬂ@m”.ﬂw,ﬁw&wﬂwanaﬁw&.hﬁmﬂaﬂJ. i ¥ ¥
R R R R ﬁiﬁ.@aaiﬁ R EEEREEREERSEEEEDRE D

=

X g

‘?A_;-; '

~ 4 &

B LR EEER I AR R A S AN

ﬁqwiadaaﬁﬁﬁﬁiﬁﬁmﬁfﬁﬁx;iﬁss%ﬁ
.w,_ﬁ.,,.m A AR R E AR AR L E DA N EE R LD RN S EDA
N g R E W ﬁ?ﬁiﬁf«.ﬁ.ﬁﬁ&ﬁ&% ﬁwﬁﬁaﬁagﬁﬁﬂhw
ifﬁiqiﬁﬂ.ﬁliaxﬂﬂ W ¥ ¥ 9 W RE
BEHE Y EY R ¥ WO e -

ﬁﬁﬂaﬁmﬁﬁi&@,ﬁiamﬂﬁﬁx@{,ﬁ&_m..{_

i
x|
“1 :
o
"z

W W W W ﬁ."ﬂ_..#ﬁ{.&q{ﬁé
B W AN IFLE RN ¥
tzfﬁwﬁﬁwa@zm

S T s R FE A R E BB RS RN RE E N ‘1,3 £ ,.
fﬁ.l.@i.ﬁ%iiiﬁ.x@ttfm,...,,.its_

,.._xtIimﬂ&.f%iii»t?!fi.mp.

L
|
i
(
i
ok
"{
&
1(
ke 4
aI

@ 2w W W R R ¥ 3 T E F E F E T 5 % e X 5 )
e EH BB EE Y EEBY R E R R PR RN EREER R FEEw ﬁ

3!%1&!(?5&Iiif??f?ff?i&!ﬁﬂ.?i;
T EEERE R EEEREEEREE R S AN B8 EEELEED:
rsvswu\ﬂafv{vgw&»w:fftliJw.b,I.wsrs?uTxm.«tTfTwT._mw.,

a%._laqfxif%f...tll.rblmrtffx&ff,‘tm.lffi@ix&z. o .

5 ‘_miiliti!dziﬁiif.t(i?%wT%i:ﬁt%_ﬁ. Lol

- @ ; ...ﬁ.i;mwﬁﬁxxii!r&.&miﬁfI.Iffﬁm.lix.w..‘ : w oW R
MEE SR SEF R E R R R R R R R R R YRR R o 4 .m%\,ﬂw..,w

..an?.r.xn{‘i?.f.f..AT....YITY.ﬂx2.\{1.,.\\?11.{.11@?11%ﬂ.ﬁ.ﬁ.mﬁ\m&i.ﬁ
‘ £W§ﬁ£%ﬁ$u€$m

JW m%aﬂ U%»_ o 0.. " .1. - e Ow = Lo AR B EEE EREAEEER R D o e = e E ¥
Wn KW o W e B W P R o B W B R R M R s.,, o omOK Y WP W f-»u... #E YR N m‘ b «...ﬂ.ﬁvmﬁ,
iﬂﬁ‘wx.iléttfisﬁiisfxfrffagixr‘iixs,m...‘itm\,,_._.fap..f%.mﬂ‘.“._ :
.4 T < ut., " ¥ T.u O B M R RO R R R PR RR W o oo B BW PP SR 1 - oo

: e e g e G e v W B OB W WO B A -l. OB wnm, oA e G e c...t.. S ] rnl_ .’_.. n..b l.ﬂ = @ .ﬁ =

; '

,.wi‘i,.ruf‘vzi.r\u.»zxi.q.._.!f..,ma.i*!f{cxfrs!.

g e e B e R Y RN

i — g i Ilr.r\_...iimr....l»ra..al!tr! e -I.‘ 5

j &mﬁ% U A L AR




G T e B B R P e e B SO wi e e’ e : ’
] e » 8 3 - T e . . = U o — 1 " .
o o o~ e w S T ” of - ; g i " : ' s o
i b T v A Y . . 5 3 7 F 3 g &5 3 S e, 2w L Vam - ~ 4 =4 ”
X o BA . $ B 5 B y ; - ; & : " . i ;
: . g
iy % d, 1 g oy “ - 8 L & - ] - - # oy e
i £ »N - X & 5 o b g e . W % 253 [
F s 2% < /4 S o) 3 - F7h S . 2H 4 fa




P e [T =
g - o et e
= B
3 R
















