
null] 

    

 



 



 



 



 



 



UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

AEGYPTENS 

BEGRÜNDET VONKURT SETHE 

HERAUSGEGEBEN VON 

HERMANN KEES 

ZWOLFTER BAND 

2 
1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim





UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

Ne 
BEGRÜNDET VON KURT SETHE 

HERAUSGEGEBEN VON 

HERMANN KEES 

ZWOLFTER BAND 

oO 
ze) 

1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 
Hildesheim



  
Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1939. 
Mit Genehmigung des Verlages J- C-Hinrichs, Leipzig 

Peinted in Germany 
Herstellung: fotokop, Reprografischer Betrieb GmbH., Darmstadt



VOM BILDE 

ZEURNESBEUEGZEIESEIWÄSBSEEN 

DIREZEINTSTEHUNGSGESCHTCHTE 

IDEHZRSESZGZEIERZIGEET, 

von 

KURT SETHE 

MIT EINEM BEITRAG VON SIEGFRIED SCHOTT 

MIT 2 TAFELN UND 24 ABBILDUNGEN IM TEXT 

Q 
1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 
Hildesheim



 



Zur Einführung 

Als die Erben Kurt Sethes mir im November 1937 die Betreuung seines wissen- 
schaftlichen Nachlasses und die Verwertung des zur Herausgabe geeigneten Materials 

  

übertrugen, konnte eine Absicht, die sehr wesentlich meinen Entschluß zur Fort- 
führung von Sethes „Untersuchungen“ bestärkt hatte, Verwirklichung finden: Sethes 
Lebensarbeit aus nachgelassenen Werken abzurunden. Allerdings lag bei seinem 
Tod nicht mehr viel vor, was Sethes eigenen schr strengen Anforderungen an eine 
druckfertige Arbeit genügt hätte. Seine Kräfte mußten sich die letzten Jahre auf die 
Weiterführung des Kommentars zu den Pyramidentexten konzentrieren; außerdem 
veranlaßte ihn die Verpflichtung gegenüber der Preußischen Akademie seit 1931 eine 
Anzahl im Umriß vorhandene ältere Entwürfe auszuarbeiten und abzuschließen. 

Als wertvollste Nachlaßbestände ergaben sich einmal die Abschriftensammlungen 
thebanischer Tempelinschriften aus griechisch-römischer Zeit. Sethe selbst sah 
darin eine notwendige Ergänzung zu den von ihm bereits herausgegebenen Heften 
„Urkunden griechisch-römischer Zeit“ (1904/16), für deren endgültige Fertigstellung 
er nach seinen eigenen Worten (Vorbemerkung zum „Amun“‘) auf die Unterstützung 
von H. Junker rechnete. Dazu kam eine schr weitläufige Niederschrift über das 
berühmte Totenbuch Kap. 17 „die seit 1917 im wesentlichen fertig daliegt“, wie 
Sethe 1931 in seiner Antrittsrede vor der Preußischen Akademie anzeigte. Sie sollte 
an dem besonders Iehrreichen Beispiel eines mehrfach umredigierten und erweiterten 
Textes eine Grundlage zur Alterseinstufung der Handschriften des Neuen Reiches 
liefern: Infolge der seitdem durchgeführten vollständigen Aufnahme aller „Sarg- 
texte“, einschließlich der MR.-Fassungen des Totenbuches, durch Breasted, Gar- 
diner und de Buck war aber eine Fülle neuen Materials zur Vorgeschichte des 
Totenbuches Kap. 17 zugewachsen. Einzelnes daraus hatte Sethe durch Mitteilungen 
von de Buck kennengelernt, wohl auch in gelegentlichen Zusatzbemerkungen eine 
Verarbeitung begonnen, aber die notwendig gewordene Umarbeitung wesentlicher 
Teile des alten Manuskriptes durch Einbau des neugewonnenen Materials mußte er 
notgedrungen für eine Zeit größerer Muße zurückstellen, die er vielleicht nach Fertig- 
stellung des Pyramidentextkommentars erhoffte. Eine unveränderte Ausgabe seiner 
Niederschrift von 1917 hätte Sethe keinesfalls gebilligt. Das widersprach seinem, 
in dem ständig verbesserten und überprüften Kommentar der Pyramidentexte so ein- 
dringlich bewiesenen Arbeitsethos. 

Auch geschichtlich-topographischen Untersuchungen hat sich Sethe stets gern 
gewidmet. Er, der in früheren Jahren förderliche Beiträge zu Pauly-Wissowas 
Realenzyklopädie beigesteuert hatte, sammelte mancherlei Material zur alten 

           



Geographie Ägyptens, über die er mehrfach vielbewunderte Kollegs las, aller- 
dings ohne zunächst an eine ausgearbeitete Niederschrift zu denken. Einen be- 
sonders reichhaltigen Teil, der wesentliche Ergebnisse aus Sethes thebanischem 
Aufenthalt 1905 sicherstellt, Beiträge zur Topographie von Theben und seines Gau- 
gebietes, hoffen wir baldmöglichst in einer selbständigen Bearbeitung von Dr. Eber- 
hard Otto in der Reihe der „Untersuchungen“ herausbringen und damit der 
Forschung nutzbar machen zu können. Schließlich blieb ein ausgearbeitetes Kolleg- 
heft Sethes über einen Gegenstand, dem seit Jahren seine besondere Liebe galt, 
die Entstehung der Schrift, eines der wenigen Themen übrigens, über das 
sich Sethe gerne auch vor einem weiteren Zuhörerkreis äußerte. Es entsprach 
ganz einer besonderen Richtung seiner Arbeiten, die er etwa kurz vor Beginn 
des Weltkrieges aufnahm: geistige Leistungen des alten Ägyptertums, wie er es 
selbst ausdrückte, „sub specie universi“ zu betrachten. Neben der Entstehungs- 
geschichte des Alphabets hat er in den folgenden Jahren das ägyptische Zahlen- 
system („Von Zahlen und Zahlworten“, Straßburg 1916), sodann die ägyptische Zeit- 
rechnung („Die Zeitrechnung der alten Ägypter im Verhältnis zu der der anderen 
Völker“ Nachr. Gött. Ges. 1919/20) in seiner eigenen geradlinig auf ein Ziel hin- 
strebenden Darstellungsart geschildert und entwicklungsgeschichtlich bewertet. So 
erschien es uns fast als eine Selbstverständlichkeit, auch diese letzte schriftgeschichtliche 
Arbeit, die bereits früher erschienene Darlegungen Sethes zu diesem Thema glücklich 
erweitert und ergänzt, zu veröffentlichen, und zwar inhaltlich unverändert, wie 
er sie 1933/34 zuletzt in Berlin vorgetragen hatte. 

Damit nun dieser echt Sethesche Versuch einer systematischen Gesamtschau der 
Schriftgeschichte völlig in seiner Eigenart gewahrt bleibe, gleichzeitig aber auch die 
heutige Problematik der Dinge gezeigt werde, habe ich Herrn Dr. Siegfried Schott 
in Heidelberg gebeten, nicht nur die notwendigen Anmerkungen und Nachweise hin- 
zuzufügen und zu ergänzen, sondern in einem eigenen Nachwort die angedeuteten 
Gesichtspunkte klarzustellen. 

Ich glaube, daß Dr. Schott, der selbst seit seiner Dissertation schriftgeschichtlich 
interessiert und mit Sethes Betrachtungsweise gut vertraut ist, diese nicht leichte Auf- 
gabe mit Takt und Verständnis erfüllt hat. Ich möchte ihm auch an dieser Stelle 
dafür besonders danken. Den Herren H. Hommel, K. Preisendanz, F. Schacher- 
meyr und W. v. Soden sind wir für mannigfache Hinweise zu Dank verpflichtet, 
ferner der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen dafür, daß sie die Mittel zur 
Auswertung des Materials gewährt hat. 

Göttingen, im Herbst 1938 
Hermann Kees



Inhaltsübersicht 
Vorwort von Hermann Kees . . a Be Seite V 

1. Das Bild als Gedankenübermittler ......... Seite 1-16 
ie Frage nach der Entstehung der Schrift (1) im Altertum (1), in neuerer Zeit (1). Versuch einer Entwicklungs“ 

geschichte der menschlichen Schrift (2). Das Bild als ihr Keim (2). Bild und Schrift ursprünglich dasselbe (3), 
für die Huronen (3), für einen Inkafürsten (4), 2 

    

ichnungen als Verständigungsmittel (4). Bilder als Namens- 
ezeichnung (5), als Jahresbezeichnung (5). Bilder zur Wiedergabe von Liedern (7), von Sprichwörtern (8) 
"Anfänge der Bilderschrift bei den Mexikanern (9), die Bilder des mexikanischen Katechismus, das Glaubens- 
bekenntnis (10), die zehn Gebote (10), Verewigung geschichtlicher Vorgänge (1) über Raum und Zeit hinweg (12). 
Zusammenstellung von Einzelheiten zu einer fortlaufenden Reihe in einer mexikanischen Bilderhandschrift 12), 
bei den Hopi-Indianern, in Vandiemensland und auf den Palau-Inseln (13). Das Bestelbuch einer ostfriesischen, 
Botenfrau und die Geräteliste eines eingeborenen Aufsehers (14). Gesten (15) und Zeichen (15). Quipr 
Knotenschnüre der Riu-Kiu-Inseln, Kerbstöcke (15), die Kauri-Muscheln der Yoruba-Neger und ihre phonetische 
Bewertung (16). 

in Peru, 

  

  

2. Die ideographische Bilderschrift. 2... 2. Seite 17—26 
Die Bilderschiften der älteren Kulturvölker gegenüber den primi 
einzelnen Begrif (17). Piktographien als Zwischenstufe: die Narmer-Palette (8), zwei Inschriften des Neuen 
Reiches (18), mexikanische Handschriften (19)- Die alten Bilderschiften (20) der Ägypter (20), der Babylonier 
(@0, der Chinesen (a1), der Hethier (a1), der Kretr (22), des Diskos von Phaistos (22), der Osterinel (23). 
Moderne Bilderschriften von Kamerun und Nordamerika (ischerokesische Schrift) (23). Begriffszeichen oder 
1deogramme im Ägyptischen (24), im Chinesischen und Babylonischen (24), bei den Mexikanern (24). Zu- 
sammenstellung mehrerer Zeichen für einen Begriff (35). Die Lesbarkeit einer Begrifschrift (25). Ihre Ent- 
lehnung aus einer in eine andere Sprache bei den Japanern und den Akkadern. Vergleich mit dem Vorgang 
‚der Schriftübernahme bei den Persern (26): 

    ‚en Bildverwendungen (17). Bilder für jeden 

  3. Die Phonetisierung der Bilderschrift. .. 2... .2..22.. Seite 26-41 
Begriffszeichen werden Wortzeichen (26) im Ägyptischen (27), Herausstellung ihres lautlichen Wertes (27) bei 
den Mexikanern (28). Umwandlung der Bilderschrift in eine Lautschrift im „Rebus“ (28), nach dem Wortanfang 
(Akrophonie) (28), nach der Anfangssilbe (29). Die Silbenschrift der Babylonier, der Chinesen (29), ihre Klassen- 
zeichen als Reste der Bilderschrift (30), Deutzeichen im Babylonischen (30). Verlust der Bildgestalt: Entstehung 
der Keilschrift (31), der Tuschschrift der Chinesen (31), der hieratischen und demotischen Schrift der Ägypter, 
ihr Schreibstoff, Papyrus (32), Leder, Ostraka und Scherben (32). Denkmalschrift (33). Wortzeichen und 
Stammeszeichen der ägyptischen Schrift (34), Herausbildung allgemeiner Deutzeichen (34), Konsonanten- 
zeichen (36), Nichtbeachtung der Vokale im Ägyptischen (36). Stammeskonsonanten in den semitischen Sprachen 
und im Ägyptischen als begriffstragend (37). Die Eigenart der lautlichen Bewertung in der ägyptischen Schrift 
(37), ihre „Buchstaben“ (38), ihre Entwicklung (39), ihre „historische“ Orthographie (39) und Eigenart (39). 
Die Schreibweisen: die Schrftrichtung bei den Chinesen und Ägyptern (40), bei den Babyloniern (40). Gewinnung 
einer rechtsläufigen Schreibweise durch Drehung der Schriftzeichen (40). Ursache der Schrei 
echten Kolumnen von rechts nach links (41). 

    

    
  

in senk- 

 



4. Die Entwicklung reiner Lautschriften ......... 2. Seite 41-47 
Lautschriften nach Ausscheidung oder Einschränkung der Begrifizeichen (41). Silben- und Buchstaben- 
schriften, die persische Keilschrift (2), die japanische Schrift (42), die zyprische Schrift und die Schrift des Diskos| 
von Phaistos (42), die Silbenschrift des Sikwaya (43). Bezeichnung von Konsonanten in der persischen Keil-, 
schrift und für das zyprische Griechisch (43), im Japanischen und Chinesischen (44), im Äthiopischen (4), 
in der Dewanägart der Inder (44). Das Alphabet (45). Das semitische Alphabet als Quelle der Buchstaben. 
schriften (45), sein Auftreten (46), seine Ausbreitung über die Buchstaben der Griechen (46), über Afrika und. 
Asien (46) 

  

5. Der Ursprung des Alphabets E Seite 47—60 
Palästina und Syrien zwischen zwei Kulturen (47). Das Alter der phönizischen Buchstabenschrft (48). Möglich- 
keit eines Zusammenhanges mit der Keilschrift (48) und Bedenken (48). Zusammenhänge mit der ägyptischen 
Schrift: die gleichen Schreibmittel (45), Papyrus (49), Tontafel und Papyrus auf babylonischen Bildern (4), 
Bildgestalt der Buchstaben (g0), Schreibweise (51) und „innere“ Form (Bezeichnung der Konsonanten (51) 

  

und Nichtbezeichnung der Vokale (52)), dem gegenüber die Keilschrift als Silbenschrift (52). Phönizische 
Tradition über die Erfindung der Buchstaben (53). Das Verhältnis der phönizischen Buchstabenbilder zu den 
ägyptischen (53), ihre Namen (54), ihre Eigenheit (55). Anhaltspunkte für Ort und Zeit ihrer Entstehung (5). 
Der Sinai und die Hebräer (55), die Hyksos (56). Der Fund der Sinai-Inschriften (56), ihre Zeichen (57), das 
Wort „Herrin“ (59). Die Sinaischrift als Bindeglied zwischen den ägyptischen und den phönizischen Buch- 
staben (50). Das Alter der Inschriften (59). 

6. Die Verbreitung des Alphabets . . . . Seite 66-66 
Die Verpflanzung der altsemitischen Schrift nach Süden und Norden (60). Die Herkunft der griechischen Buch- 
staben (60), ihre Namen, ihre Gestalt (61), Vokale und Zusatzbuchstaben (61). Die Herkunft der lateinischen 
Buchstaben (62). Die großen Buchstaben (Majuskeln) (62), die kleinen Buchstaben (Minuskeln) (63). Antiqua 
und Fraktur (63). Worttrennung (64) und Buchstabenverbindung (65), ihre Einwirkung auf die Schrift 
gestalt (6). 
[ZI Benz E ntelB Ar 2 MRRRR WERNE ABRBl Be: plc REN Ren a Seite 66-68 
Vereinfachung der Schrift und Stenographie (66). „Atomisierung‘“ des Gedankens zum Buchstaben (66). Die 
besondere Rolle der ägyptischen (67) und der phönizischen Schrift (67). Byblos, Bibel, Fibel, Papyrus und 
Papier (68). 

Nachwort von Siegfried Schott... 222.2... . Seite 69-83 

Abbildungaverzeichnis u.a een seine ne nenn 2... Seite 84 

7:



1. Das Bild als Gedankenübermittler 
Wenn menschliche Einrichtungen seit alter Zeit eingebürgert sind, ist es ihr Schicksal, 

daß man sie benützt, ohne nach ihrer Entstehung oder Herkunft zu fragen. Je einfacher und 
zweckmäßiger diese Einrichtungen sind, um so selbstverständlicher erscheinen sie uns. Wir 
‚kommen überhaupt nicht auf den Gedanken, daß sie anders sein könnten, geschweige denn auf 
die Frage, weshalb sie so und nicht anders beschaffen sind. Selbst gegenüber wunderlichen Di 

  

wie der Stundenzählung und der Bruchrechnung verhält man sich so, obwohl sie doch zu einer 
solchen Fragestellung geradezu herausfordern. So gebraucht denn auch die Masse der Menschen 
unsere Schrift wie etwas von Gott gegebenes oder von der Natur bestimmtes, ohne sich zu ver- 
gegenwärtigen, daß sie das Ergebnis einer langen Entwicklung darstellt, an der alle möglichen 
Völker und Zeiten mitgearbeitet haben. Unser Alphabet stellt in seinen Grundformen der 
lateinischen Unzialschrift ein unübertreffliches Muster von Einfachheit und Klarheit der Linien 
dar. Wenn man einem Gebildeten erzählt, die fast geometrischen Figuren der Buchstaben seien 
aus den Hieroglyphen der alten Ägypter entstanden, so wird er ungläubig den Kopf schütteln. 
Und doch verhält es sich aller Wahrscheinlichkeit nach so. Es soll dies im Verlaufe unserer 
Untersuchung gezeigt werden. Sie trägt den schlagwortartigen Titel „Vom Bilde zum Buch- 
staben'‘. Er bezeichnet in aller Kürze den einzuschlagenden Weg, nach dessen Anfängen freilich 
über die ägyptischen Hieroglyphen hinaus gesucht werden muß. 

Zwar gilt das Gesetz der selbstverständlichen Übernahme des Altüberkommenen für die 
Geschichte der Schrift in vollem Maße. Doch liegt im Wesen der Schrift etwas Wunderbares 
und Geheimnisvolles, das allezeit auf nachdenkliche Menschen eine große Anziehungskraft 
ausgeübt hat. Ebenso hat die gar nicht hoch genug zu schätzende Bedeutung dieser Erfindung 
für die ganze Entwicklung unserer geistigen und materiellen Kultur allezeit das Interesse den- 
kender Menschen auf die Frage nach dem Ursprung der Schrift gelenkt. Schon im Altertum 
begnügte man sich bald nicht mehr mit der alten auf ein Ignoramus hinauslaufenden Erklärung, 
daß die Schrift — wie das durch Prometheus vom Himmel geholte Feuer — eine Erfindung 

   

  

der Götter, bei den Griechen des klugen Gottes Hermes, bei den Ägyptern des weisen Gottes 
'Thoth, sei. Jedoch kam man damals über die Frage, ob die von den Phöniziern über- 

nommenen Buchstaben der Griechen von diesen oder von einem anderen Volke des alten 

‚Orients erfunden worden seien, nicht hinaus. Die Frage nach dem Wie der Erfindung ist über- 

haupt nicht aufgeworfen worden. 
In neuerer Zeit hat die Geschichte der Schrift natürlich vielerlei Behandlungen gefunden. 

Vor allem die Frage nach der Urgeschichte unserer heutigen Schrift rief eine schier unüber- 
sehbare Literatur hervor. Sie wird alljährlich durch zahllose wissenschaftliche und volkstümliche 
  

  

1 [Vgl. K. Sethe, Der Ursprung des Alphabets, Nachr. der K. Ges. d. Wiss. Göttingen, Mitt. 1916, 5. 88.]



2) 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

‚Arbeiten aus berufenen und unberufenen Federn in allen Kulturländern vermehrt. Sobald man 
irgendwo im Osten bei Ausgrabungen eine neue Schrift entdeckt, wird die Frage aufgeworfen, 
ob hier wohl der Ursprung des Alphabets zu suchen sei, selbst wenn nichts von dieser neuen 

    

Schrift noch lesbar ist, und die Zeichen nur in einzelnen Punkten eine gewisse Ähnlichkeit 
Buchstaben des Alphabets aufweisen. Oder wenn in vorgeschichtlichen Höhlen oder in Fels- 
malereien einzelne Zeichen gefunden werden, die den einfachen geometrischen Formen der großen 
lateinischen Buchstaben wie H, E und M gleichen, glaubt man, den Ursprung unserer Schrift 
gefunden zu haben. Diese Frage ist längst gelöst. An der Herkunft unserer Schrift — wie aller 
heute gebrauchten Schriften mit Ausnahme der chinesischen und der japanischen — aus dem 

"ht der mindeste Zweifel möglich. Neuere Funde und Forschungen 

  

Phönizischen Alphabet ist 
auf dem Gebiete der Ägyptologie, der Wissenschaft vom Alten Ägypten, haben auch über die 
Vorgeschichte dieses phönizischen Alphabets Aufschluß gebracht, so daß die Lücken der 
Entwicklungsgeschichte unserer Schrift jetzt als gefüllt gelten dürfen. Wir können sie, so scheint 
es, bis an die natürliche Quelle aller Schriftentwicklung zurückverfolgen. 

Hier unternimmt es ein Vertreter der Ägyptologie, also einer Fachwissenschaft, nicht nur 
diese Entwicklungsgeschichte unserer Schrift zu verfolgen, sondern ein viel allgemeineres Thema 

  

zu behandeln, das weit über die Grenzen seines Arbeitsgebietes hinausführt. Als Versuch einer 
Entwicklungsgeschichte der menschlichen Schrift überhaupt kann dies seine Rechtfertigung 
einerseits in eben jenen Aufschlüssen finden, die in ägyptologischen Forschungen erbracht worden 
sind. Andererseits erscheint die Schrift der alten Ägypter vor allen anderen Schriftsystemen der 
Welt geeignet zu sein, uns in die natürliche Entstehung einer Schrift und ihre Aufwärtsentwick- 
lung zu einem brauchbaren Werkzeug hochstehender Kultur einen Einblick zu gewähren. Die 
unter dem allgemeinen Titel einer Geschichte der Schrift oder der Geschichte der Schrift aller 
Völker veröffentlichten Werke betrachten die Schriften der einzelnen Völker für sich. Sie bleiben 
trotz der Klassifizierung, die sie dabei vornehmen müssen, im Grunde Einzeldarstellungen in 

  

einem großen Rahmen. Demgegenüber soll hier eine zusammenfassende Darstellung gegeben 
werden, in der die Schriftsysteme der verschiedenen Völker in eine durch die ganze Menschheit 
hindurchlaufende Entwicklungslinie eingereiht und im einzelnen nur insoweit betrachtet werden, 
als sie wesentliche Knotenpunkte dieser Entwicklung bedeuten?. 

Wir können überall im Leben der Völker beobachten, daß gleiche Bedürfnisse und gleiche 
ie entwickeln sich in 

    

Verhältnisse zu den gleichen Erfindungen und Einrichtungen führen. 
gleicher Weise fort, weil der Mensch nun einmal allüberall ein gleich organisiertes Wesen ist. 

ich an den verschiedensten Teilen der Erde in gleicher 

  

Dies zeigt sich auch in der Schrift, 

  

1 [Sethe verweist auf Hans Jensen, Geschichte der Schrift (1925) als das „jüngste und empfehlenswerteste“ 
Inzwischen ist von diesem Werk 1935/36 unter dem Titel „Die Schrift in Vergangenheit und Gegenwart‘ eine 
„wumsichtig revidierte Neubearbeitung“ (v. Bissing, Handbuch $. 147) erschienen. Ergänzend sind die beiden Ab- 
Schnitte des „Handbuches der Archäologie“ (Walter Otto) über „Die Schrift und die Schrifterzeugnisse‘': F. W. 
von Bissing, „‚Der Alte Orient, Kypros und Kreta“ und A. Rehm, „Der griechisch-italische Kreis, Die Inschriften“ 
heranzuziehen und schließlich D. Diringer, L’Alfabeto nella Storia della Civiltä (1937). Hingewiesen sei auch hier. 
schon auf die Stellungnahme H. Bauers in seiner nachgelassenen Schrift „Der Ursprung des Alphabets“ (Der Alte 
Orient Bd. 36, Heft 1/2 (1937) zur Kernfrage.) 

2 „Was ich Ihnen geben will, ist also, kurz gesagt, eine vergleichende Schrifigeschichte“ (nachträglicher 
Zusatz), 

  

 



Bild und Schrift 3 

‚oder wenigstens in einer der allgemeinen Entwicklung entsprechenden Weise herausgebildet 
und entwickelt hat, als ob sie einem Naturgesetze folgte. Von diesem Ablaufe her betrachtet 
können wir die menschliche Schrift demnach ein Gewächs! nennen, das aus einem allen Menschen 
‚gemeinsamen, sozusagen mit in die Wiege gelegten Keim erwachsen ist. Sie läßt sich aber auch 
als eines betrachtet, nachdem wir heute ihre im wesentlichen abgeschlossen erscheinende Ent- 
wicklung im Rückblick verfolgen können, mit einem gewaltigen, uralten Baume vergleichen. 
Er hat’ sich in zahllose Äste und Zweige geteilt, von denen viele schon abg’storben und ab- 
gebrochen sind und andere noch grünen. Nun ist er am Ende seines Wachstums angelangt, 
neue Schößlingen sind von ihm kaum noch zu erwarten?. Die Wurzel dieses uralten, über die 
‚ganze Erde verzweigten Baumes oder — mit dem anderen gebrauchten Bilde — der dem Menschen 
mit in die Wiege gelegten Keim ist das Bild, die zeichnerische Darstellung wahrnehmbarer 
Gegenstände und Vorgänge. 

Bild und Schrift sind für uns heute zwei grundverschiedene Dinge, die sich gegenseitig 
ergänzen. Man denke nur an die Illustration, die einen Text verdeutlichen soll, freilich nur zu 
oft umgekehrt durch ihn erläutert wird®. Bild und Schrift sollen so miteinander denselben 
Endzweck erfüllen. Sie sollen beide Vorstellungen und Wahrnehmungen, Gedanken und Wissen 

    

durch das Auge übermitteln und in dem Schauenden oder Lesenden wiederentstehen lassen. 
Dabei scheint es ganz wesentlich zu sein, daß dies auch über die Schranken von Raum und Zeit 
hinweg geschehen kann, ob man nun durch sie zu einem Freunde in der Ferne spricht oder 
‚nachkommenden Geschlechtern die Vorgänge der Gegenwart vor Augen führt oder wie der 

  

Lehrer einem Schüler Kenntnisse übermitteln und überliefern will. Ursprünglich sind diese 
beiden Geschwister, Bild und Schrift, eines und dasselbe gewesen. Wo wir heute die Schrift 
gebrauchen, hat einmal der Mensch das Bild verwandt. Wenn man sich Mitteilungen machen 
oder der Nachwelt Kunde von Begebenheiten geben wollte, malte man das zu Sagende hin und 
bildete es ab. 

Abgesehen von Gesten, die nur in direktem Gegenüberstehen von Angesicht zu Angesicht 
verwendbar sind, und von der Verwendung symbolischer Gegenstände zu Botschaften und als 

  

Zeichen ist für den primitiven Menschen die Zeichnung in der Tat der einzig vorstellbare Weg 
der Gedankenübermittlung durch das Auge. Die Missionare, die schriftlos lebenden Völkern 
zum ersten Male die Wirksamkeit der Schrift darzutun hatten, wissen hierfür ergötzliche Beweise 
zu erzählen. So wollten Huronen — jener nordamerikanische Indianerstamm, der uns allen 
durch die Lederstrumpferzählungen bekannt ist — die Zauberkraft der Schrift der Europäer 
erproben. Hierzu mußte einer der unter ihnen wirkenden französischen Missionare die Beratungs- 

  

hütte des Stammes verlassen. Alsdann mußte ein anderer Missionar nach dem Diktat eines 
ihm zuflüsternden Häuptlings folgende Erzählung auf ein Stück Papier niederschreiben: „Ich 
gehe auf die Jagd, ich finde einen Hirsch, ich nehme einen Pfeil aus dem Köcher, ich spanne meinen. 
‚Bogen, ich schieße und treffe mit dem ersten Schuß. Ich lade die Beute auf die Schultern, trage 
sie in meine Hütte und mache für meine Freunde ein Festmahl davon.“ Nun wurde der andere 
Missionar hereingerufen. Zum größten Erstaunen der Indianer las er die Erzählung Wort für 

1 „Aus gleichartiger Wurzel erwachsene Gewächse“ (Randvermerk). 
2 [Hier findet sich der dem Kapitel vorangestelte Titel.) 
3 „Wie das Laufbild im Kino“.



% 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

Wort, wie sie diktiert worden war, vor. Kopfschüttelnd nahmen die Indianer das Papier, drehten 
es um und um und fragten: „Wo ist denn das Bild des Jägers, wo ist der Hirsch gemalt, wo die 
Hütte und das Festmahl ? Wir schen nichts von alledem, und doch hat die Schrift es dem Pater 

  

gesagtl"i, 
Ähnlich wird von einem Inkafürsten berichtet, der von den Spaniern bei der Eroberung, 

Perus gefangen und eingesperrt zu bemerken glaubte, daß die weißen Männer sich beständig 
durch Aufzeichnungen auf Papier Nachrichten übermittelten. Da ihm dieser Sachverhalt kaum 
glaublich erschien, wollte er sich davon überzeugen. Er bat eines Tages einen seiner Wächter, 
das Wort Gott (dios) auf seinen Daumennagel einzuritzen. Als die Wache abgelöst wurde, 
steckte er den Daumen durch die Gitterstäbe und fragte den neuen Wächter, was er auf seinem 
Nagel sche, Als der dann richtig „Gott“ sagte, war der Inka in höchstem Staunen, eben weil 

in 
AN
 N 

  

Abb. 1. „Indianerzeichnung“ (nach „Vel- Abb. 2. „Grabstein eines Abb.3. „Ein Indianerbrief" (nach 
hagen und Klasing’s Monatshefte‘' 18 (1904) Häuptlings“ (nach „Vel- Weule: Vom Kerbstock zum Al- 

5.588). hagen und Klasing’s Mo- phabet (20. Aufl.) S. 84, Abb. 36). 
natshefte‘‘18(1904).548). 

  

kein Bild dabei war?. Auch bei unseren Kindern können wir, wenn sie zum ersten Male mit der 
Schrift in Berührung kommen, das gleiche Vermissen des Bildes beobachten. 

Zeichnungen, welche die gleichen Zwecke verfolgen wie bei uns die Schrift, finden wir 
demgemäß bei primitiven Völkern allerorten nicht selten als Verständigungsmittel angewandt. 
Indianer auf dem Kriegspfade gaben sich Nachrichten über die Richtung des Marsches oder 
über Art und Zahl ihrer Feinde durch mehr oder minder konventionelle Zeichnungen, die der 
Eingeweihte richtig zu deuten oder — man kann ruhig sagen — zu „lesen“ verstand. So sollte 
2. B. eine auf einem Stück Birkenrinde an einem Baum angebrachte Zeichnung® (Abb. 1) nach- 
kommenden Landsleuten sagen, daß hier an drei Feuern zwei Indianer (ohne Kopfbedeckung, 
einen Speer in der Hand) und vierzehn Weiße, unter ihnen acht Soldaten (acht Gewehre bei den 
acht oberen Leuten) gelagert haben. Die Tiere unten sollen Jagdbeute bedeuten. Der Grabstein 

1 Ph. Berger, Histoire de Teeriture dans Yantiquite (1891) $. 181. 
2 Mitgetelt von meinem Freunde J.H. Breasted 
3 W. Lotz, Die Erfindung der Schrift, Velhagen und Klasings Monatshefte Bd. 18 (1904) 8. 548.



Zeichnungen als Verständigungsmittel 5 

eines berühmten Häuptlingst (Abb. 2) enthält in Bildern folgendes ausgedrückt: Der Verstorbene 
gehörte dem Geschlecht des Hirsches an. Die umgekehrte Stellung des Tieres deutet das Gestor- 
bensein an, die drei Striche darunter drei schwere Verwundungen, der Elenkopf einen Kampf 
mit einem solchen Tier, die Symbole darunter den großen Einfluß des Mannes in Krieg und 
Frieden. Die waagerechten Striche sollen die Zahl der Kriegszüge angeben. 

wife   Sehr eigenartig ist der Brief des Cheyenne-Indianers Turtle-following-hi 
(„das Schildkrötenmännchen, das seinem Weibchen folgt“) an seinen Sohn Littleman („Kleiner 
Mann“), der weit von ihm wohnte? (Abb. 3). Wir schen die beiden Menschen, über ihnen ihre 
‚Namen ihrer Bedeutung entsprechend durch Bilder dargestellt, die mit ihren Köpfen verbunden 
sind. Die vom Munde des Vaters ausgehenden Linien sollen Worte vorstellen. Sie rufen dem 
Sohne zu: „Komme zu mir!“ Die dreiundfünfzig kleinen Kreise bedeuten „Ich habe Dir dreiund- 
fünfzig Dollar Reisegeld angewiesen.“ Die gleiche, recht eigenartige Weise, Bilder, welche Namen 
bezeichnen, mit den Bildern der zugehörigen Personen durch eine Linie zu verbinden, finden wir 
in einem Bilde der berühmten Bilderhandschrift des Codex Boturini aus einem ganz anderen 
Teile Amerikas angewandt? (Abb. 4). Dort ist die Wanderung der mexikanischen Stämme dar- 

  

  

  

Abb. 5. „General Maynadier‘' (nach Mallery, 
Picture-writing of the American Indians, 10th Annual 

Abb. 4. „Die mexikanischen Stämme“ (nach Jensen, Report of the Burcau of Ethnology 1888/89 (1893) 
Geschichte der Schrift (2. Aufl.) $. 121, Abb. 118) S. 569, Abb. 919). 

gestellt. Die Fußspuren deuten in der bei den Mexikanern üblichen Weise den Weg und das 
‚Gehen an. Bei jedem Stamme“ wird sein Name statt mit einer Beischrift in der angeführten Weise 
durch ein Bild bezeichnet. Es sind die Stämme: 
1. Tezcacouacatl = Spiegelschlange. 
2. Quauhcouatl = Adlerschlange. 
3. Apanecatl = der am Wasser lebende. 
4. Chimalmau = der liegende Schild (im Bilde ein rohrgeflochtener Schild). 
Wieder bei den nordamerikanischen Indianern begegnen wir dieser Andeutungsweise des 
‚Namens in einer Zeichnung, die den Namen des französischen Generals Maynadier, nach der 
englischen Aussprache von den Indianern als many deer „viel Wild“ gedeutet, wiedergeben 
soll® (Abb. 5). Er wird so „geschrieben“: ein Mann mit einem Hut — was den Europäer kenn- 
zeichnen soll — und mit seinem Kopf verbunden zwei Hirschköpfe zur Andeutung seines Namens. 

Die Indianer nennen die einzelnen Jahre — wie das auch bei den alten Ägyptern und Baby- 
loniern üblich war — nach bestimmten Ereignissen. Sie bezeichnen diese Jahre in ihren Annalen 

    

1 Lotz, ib. 2K. Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet, $. 58 [dass. (20. Auflage) S. 84, Abb. 36.) 
3 E. Seler, Gesammelte Abhandlungen zur Amerikanischen Sprach- und Alterthumskunde Bd. 2, $. 35, 

Abb.2 (v. Abb. sa), [Jensen, Schrift (2. Aufl) S. a1, Abb. 118]. 4 [Seler erklärt Ges. Abh. Bd.2, 417 diese 
Gestalten als die „vier Führer, die die Azteken aus Aztlan führten“ 5 Garrick Mallery, Picture-writing ofthe 
‚American Indians, 10th Annual Rep. of the Bureau of Ethnology 1888/89 (Washington 1893) S. 596, Abb. 919.



6 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

durch besondere Bilder, die geeignet sind, dem Kundigen die betreffende Bezeichnung in sein 
Gedächtnis zu rufen. Diese Bilder stellen so eigentlich ein rein mnemotechnisches Hilfsmittel 
dar, insofern sie den Vorgang, von dem das Jahr den Namen trug, nicht direkt in einem Gemälde 
darstellen, sondern ihn nur durch eine Einzelheit andeuten. So sah mein Freund J. H. Breasted, 
wie er mir erzählt hat, einst bei Theodore Roosevelt auf einer Büffelhaut die ganze Biographie 
eines nordamerikanischen Indianerhäuptlings derart durch Bilder oder Symbole wiedergegeben, 

  

    

  

I met u dann 
Mi von den Krähen- AA überschwen. 

Indianern ge- mung des Missou- 
in Water. ri (Köpfe der auf Ayers A anar ER i0R Year ee an) m 

ir Ein Di irn En Dikon a ran ee ne en en Bekde) Bea, en aa, ee = 

  

34 Eine Keuch 
Bussen Epidemie. 
rk ine 

18534 Spaniche, 
Decken wurden, 
in das Land ge 19178 Ein Kama 

er taste ein De 
Handelbeus aus 

A] wockenen Ha, 
(Oiteraer Bau) KA nein 

Sonnenfieris 
ad art, 

  

16 Eisen Haupilag wur. 
den ame, 
Pferde gun. 

Abb. 6. Aus den Wintererzählungen des „Einsamen Hundes“ 
(nach Jensen, Geschichte der Schrift $. 27, Abb. 22). 

daß für jedes Lebensjahr des Häuptlings ein Feld von regelmäßiger Gestalt stand, das mit einem 
oder mit mehreren solchen Bildern gefüllt wart. Diese Jahreslisten in Bildern nennen die Indianer 
Wintererzählungen. Unter den uns bekannt gewordenen Wintererzählungen ist am berühmtesten 
und interessantesten die des Dakota-Indianers „Einsamer Hund“. Sie umfaßt die Jahre 
1800/1801 bis 1870/1871 spiralförmig von innen nach außen? auf ein Büffelfell geschrieben? 
Für jedes Jahr oder — wie die Indianer sagen — für jeden „Winter“ ist ein Bildzeichen vor- 
handen, das in der Ratsversammlung des Stammes ausdrücklich festgesetzt worden ist (Abb. 6). 

1 Also ganz ähnlich den Jahresfeldern des altägyptischen Annalensteines zu Palermo [H. Schäfer, Ein 
Bruchstück altägyptischer Annalen (Abhälg. Pr. Ak. d. Wiss. Berlin 1902)] 
2 „So, weil jeweils fortsetzbar. Anders der Diskos von Phaistos, bei dem ein solcher Grund nicht in Frage kam.“ 
3 Mallery, Picture-writing $.27381. Jensen (2. Aufl) $.26, Abb.2ı (Phot.), $. 27, Abb. 22, Weule (20. Auf.) $.85]. 

 



Bilder als Jahresbezeichnung 7 

Erwähnt werden mag noch das Bild für das Jahr 1831/1832, das zwei Europäer darstellt, von 
denen der eine den anderen offenbar mit einer Pistole erschießt". Die Erklärung lautet: „Le Beau 
tötete einen anderen Weißen Kermel 

‚Aus anderen solchen Wintererzählungen seien noch folgende Proben mitgeteilt 
Aus Wolkenschilds Wintererzählung® (Abb. 7): 
1858/1850: „Die Dakota kauften mexikanische Decken von John Richard, der viele Wagen 

davon bei den Mexikanern gekauft hatte.“ Die Darstellung (eine mexikanische 
Decke) ist rein mnemotechnisch, 

Aus Battista Goods Wintererzählung® (Abb. 8): 
1853/1854: „Böser Bär starb auf der Büffeljagd.““ Das Sterben wird hier konventionell durch 

einen Magen mit zusammengezogenen Gedärmen, die Jagd durch einen indianischen 
Schlitten bezeichnet. 

: Ar 
Abb. 8. 

Abb. 7. „Aus Wolkenschilds Wintererzählung“ „Aus Batista Goods Win- Abb. 9, 
(nach Mallery, Picture-writing Of the American _ tererzählung“ (nach ‚Ein. Indianerbrief‘“ 
Indians, 10th Annual Report ofthe Bureau of Ethno- Mallery, ibd. $. 324, (nach Breasted, Ancient 

logy 1888/89 (1893) S. 569, Abb. 809). Abb. 410), Times 5.39.) 

Bemerkenswert ist hierbei die isolierte Darstellung der einzelnen Begriffe und der Gebrauch 
konventioneller Zeichen, was sich schon mit einer Bilderschrift vergleichen läßt. Diese Winter- 
erzählung verwendet ein solches Zeichen auch für „Friedensschluß“: Zwei Krieger reichen 

  

jander die Hand. In diesem Zusammenhang bemerkenswert ist ein in Holz geritzter Brief 
eines Alaska-Indianers® (Abb. 9): „Nicht ist Essen im Zelt 
Mann mit leeren Händen und „Essen“ durch eine an den Mund geführte Hand be- 
zeichnet ist. 

Ebenso in einer Folge von Bildzeichen und Symbolen geben die sogenannten Kekinowin 
der nordamerikanischen Ojibwa-Indianer magische Gesänge und Zauberlieder wieder, welche 
die Medizinmänner singen, um Zauberkraft zu gewinnen. Senkrechte Striche, welche die Reihe 

  

in dem die Negation durch einen 

    

der Zeichen unterbrechen, bezeichnen eine Pause in der Rezitation®. Straffer zusammengefaßt 
und gegliedert ist die Walam Olum („wahrheitsgetreue Malerei‘‘) genannte, auf fünf Birken- 
Findenblätter geschriebene Chronik der Delawaren. Sie beginnt mit der Erschaffung der 
Welt. Dann folgt die große Flut und schließlich die vorgeschichtliche und die historische 
Geschichte des Stammes. Jeder Vers ist durch ein Bild vertreten. Vers 11—13 des zweiten Blattes 
  

1 Mallery, 8.279, Abb. 216. 2 Mallery, $. 569, Abb. 809. 
8 Mallery, S. 324, Abb. 410 [Jensen (2. Aufl) 5.25, Abb.2o] 
4 J.H. Breasted, Ancient Times, S. 39. 
5 Jensen, Geschichte der Schrift $. 17/18 [ders. (2. Aufl) S. 298].



8 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

‚gehört zu der Flutgeschichte! (Abb. 10). Es ist ein richtiger Text mit feststehendem Wortlaut, 
der aus diesen Bildern gelesen wird: 
Vers 11: „Die großen Fische, die zahlreich waren, einige (der Menschen) fraßen sie auf.‘ 

(Amangamek makdopannek alendyuwek metzipannck.) 
Vers 12: „Die geheimnisvolle Tochter mit dem Boote (die Mondfrau) half ihnen. ‚Komml' 

kam sie. Sie kam und half allen.“ 
(Manitodasin mokol wichemap palpal payat payat wemichemap.) 

Vers 13: „Nanabusch, Nanabusch ist der Großvater Aller, der Großvater der Wesen, der Groß- 
vater der Menschen, der Großvater des Schildkrötenstammes.““ 
(Nanabusch Nanabusch wemimokom wimimokom linnimokom tulamokom.) 

  

1 Im ApRe 
  

  

gi ® Rome 

Abb. 10. „Die Flutgeschichte 
der Delawaren“ 

(nach Weule, Vom Kerbstock 
zum Alphabet S. 14, Abb. 6). Abb. 11. „Sprichwörter der Ewe-Leute“ (nach AcZ Bd. 49, Taf. 1b). 

        
Ähnlich bezeichnen afrikanische Stämme im Ewe-Lande bestimmte Sprichwörter, deren 

Wortlaut feststeht wie bei unseren Sprichwörtern, durch Bilder, die ihren Inhalt in recht unvoll- 
'kommener Form andeuten®. So deutet man das Sprichwort „Das Salz sagt nicht, daß es gut 
schmeckt, sondern der Mensch sagt, daß das Salz gut schmeckt“ (mit dem Sinn „Eigenlob 
stinkt“) durch das Bild eines Stückes Steinsalz an (nicht in der Abbildung), das Sprichwort: 
„Der Faden geht der Nadel nach‘ (nicht voraus) (mit dem Sinn „Söhne folgen dem Vater nach“ 
gesprochen adi yome ka nona, durch eine Nadel mit Faden (Abb. ı1, ı. Bild von links), oder 
das Sprichwort: „Die Nadel näht großes Tuch“ (mit dem Sinn: „Kleine Dinge können Großes 

   

  

   

leisten“), gesprochen ad? et9 avp gä, durch eine Nadel und ein aus handbreiten Streifen zusammen- 
genähtes Tuch? (Abb. 11, 2. Bild), oder das Sprichwort: „Zwei Gegner können nicht standhalten“ 

1 Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl) S. 14 [Jensen (2. Aufl.) S. 30, Abb.28). 
2 Carl Meinhof, Zur Entstehung der Schrift (AZ. Bd. 49 (1911) S.4, Taf. 1b). 
3 [Dies Bild auch in Jensen (2. Aufl) $. 31, Abb. 29 und Weule (20. Auf.) 8.75, Abb. 30,1]



Bilder für Lieder und Sprichwörter 9 

(mit dem Sinn: 
durch zwei Gegner mit Pfeil und Bogen? (Abb. 11, 3. Bild), oder endlich das Sprichwort: „Die 

Zuletzt muß einer weichen“), gesprochen adikädofg eve matenu anp te auo nu 0, 

  

Welt ist ein Affenbrotbaum““ (mit dem Sinn: „Man kann die Welt nicht umspannen“‘) durch 
einen Mann, der dies zwischen der wie eine Nuß dargestellten Welt und dem Baume stehend ver- 
geblich versucht (Abb. 11, unten, Bild in der Mitte). Bemerkenswert ist auch, daß der Begriff 
„ich“ durch einen Mann wiedergegeben wird, der die Hand auf die Brust legt, also auf sich zeigt?. 
‚Angehörige anderer afrikanischer Völker weisen durch bestimmte herkömmliche Zeichnungen, 

  
  

  

  

  
Abb. 12. „Der Mexikanische Katechismus‘ (nach Seler, Gesammelte Abhandlungen Bd. 1, S. 289ff) 

die sie zu Gericht gehend auf ihren Kragen malen, auf Tatsachen hin, die den Rechtsstreit be- 
treffen, und die das Gericht berücksichtigen soll, so durch das Zeichen eines sich gabelnden 
Weges den Umstand, daß die Streitenden, von einer Mutter geboren, uneins geworden sind®. 

So wird bei dieser primitiven Form der Gedankenübermittlung oft nur ein einzelner be- 
stimmter Begriff als Kern des ganzen Gedankens durch ein Bild bezeichnet. Sie geht meist 

1 [Auch Weule (20. Aufl) S.75, Abb. 30,2] 
2 Meinhof, ibd. $.4f. [nach ihm (in Abb. ır unten, 1. Bild von links) verzeichnet]. 
3 Meinhof, 5.6. Hierzu die Bemerkung: „Es wird sich da um einen Erbstreit handeln wie in den meisten 

Prozeßurkunden des Altertums.“ 

 



10 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

über den Charakter einer mnemotechnischen Andeutung nicht hinaus. Vereinzelt finden wir 
sie in weit vollkommenerer Ausgestaltung bei den alten Mexikanern angewandt, einem Volke, 
das — nach seinen Bauten und sonstigen künstlerischen Leistungen zu urteilen — schon auf 
einer hohen Kulturstufe gestanden haben muß. Die Bücher, die dieses Volk aus der Zeit bis 
zur spanischen Eroberung und aus dem Jahrhundert danach hinterlassen hat, enthalten im wesent- 
lichen nur solche bildlichen Aufzeichnungen, die noch nicht den Charakter einer eigentlichen 
Schrift tragen. Nur für die Namen der dargestellten Personen und Orte verwenden sie Bildzeichen, 
die man bereits als Anfänge einer Bilderschrift ansehen muß. 

Besonders Ichrreich ist für uns unter diesen mexikanischen Bilderhandschriften ein Blatt 
Agavenpapier, das Alexander von Humboldt nach Berlin gebracht hat! (Abb. 12). Es enthält 
das katholische Glaubensbekenntnis und die zehn Gebote in sieben sich in der Art des sogenannten 
Bustrophedon folgenden Reihen von Bildern eigenartigen Stiles in echt mexikanischer Denkweise 
gezeichnet. Jedes Bild steht wie die einzelnen Jahresbilder in der Indianerbiographie von Roose- 
velt in einem abgegrenzten Felde. Die sieben Artikel des Christus betreffenden Hauptstückes 
werden im vorletzten Felde der zweiten von rechts beginnenden Reihe (gleich 3. Bild von links 
der ersten Reihe) angekündigt: Christus angedeutet durch Kreuz und Marterwerkzeuge. Der 
erste Artikel handelt von „Gottes eingeborenem Sohn, empfangen vom Heiligen Geist, geboren 
von der Jungfrau Maria.“ Hiervon wird dargestellt rechts die Zahl ı als Kreis neben dem Bild 
des Papiers für Artikel, Gott an der eigentümlichen Krone und dem Kinnbart kenntlich, über ihm 
der Heilige Geist als geierartiger Vogel, links die Mutter Gottes, Christus als Kind in ihrem Schoß. 
Die dritte Reihe beginnt links mit dem zweiten Artikel „gekreuzigt und begraben“, dann folgt 
der dritte Artikel „niedergefahren zur Hölle“ oder, wie der spanische Text lautet, „glauben, 
daß er zur Unterwelt hinabstieg und die Seelen der heiligen Väter, die seine Ankunft erwarteten, 
erlöste‘‘. Dargestellt ist das Blatt Papier und die Zahl 3, Christus das Kreuz tragend, vor ihm 

es schon in dem Bilde von der Wanderung der 

  

  

der Weg durch Fußspuren angedeutet, wie w    mexikanischen Stämme kennenlernten. Sie führen in den aufgesperrten Rachen der Hölle, die 
als Untier gedacht ist. In ihm befindet sich ein Herz, das die Seelen veranschaulichen soll, und 
zwei Totenköpfe mit geschlossenen Augen. Im fünften Artikel „glauben, daß er aufstieg zum 
Himmel und dort sitzet zur Rechten Gottes des Vaters, des Allmächtigen“ wird nach der Zahl 5 
Christus nur durch den Kopf angedeutet. Von ihm führt eine Strickleiter zum Himmel hinauf. 

  

Der Himmel ist wie ein Vorhang mit Sternen gestaltet, eine rechte Hand geht von ihm aus, 
die das Symbol der göttlichen Allmacht berührt. Man beachte, wie hier wieder nur die Haupt- 
bestandteile des Gedankens im Bilde ausgedrückt sind. Weder das Glauben, noch das Sitzen, 
noch die Präpositionen sind zum Ausdruck gebracht?. Alle Einzelheiten sind jedoch miteinander 
in der Zeichnung verbunden, so daß ein Gemälde entstanden ist. 

Das Gleiche gilt von den 10 Geboten. Sie beginnen — unter Aufgabe des Bustrophedon — 

  

1 Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. ı, Beiblatt zu $. 289. 
2 Solche Auslassungen der Präpositionen sind auch in den alten hieroglyphischen Inschriften der Ägypter 

der geschichtlichen Zeit noch zu beobachten und wohl als Überrest einer älteren Entwicklungsstufe anzusehen, 
wie sie eben der mexikanische Katechismus darstellt (s. u. 8. 17). [v. 2. B. Sethe, Dramatische Texte zu altägyp- 
schen Mysterienspielen (Unters. zur Geschichte und Altertumskunde Ägyptens Bd. 10) Sachregister $. 260 Prä- 
Position.)



Mexikanische Bilderhandschriften u 

wieder wie beim Glaubensbekenntnis links (in der fünften Reihe). In ihnen wird weder das „du 
sollst“ noch das „du sollst nicht“ ausgedrückt und eigentlich nur der Gegenstand des Gebotes 
oder des Verbotes angedeutet, so daß man zweifeln könnte, was geboten oder verboten sein soll, 
So ist beim ersten Gebot für „du sollst Gott lieben“ Gott ein Herz in der Hand haltend dargestellt, 
beim dritten Gebot „du sollst den Feiertag heiligen“ ein Mensch in der Kirche, beim vierten 
‚Gebot ein Mensch, der seinen Eltern eine Frucht überreicht, beim fünften ein Mann, der einem 
anderen ein Schwert hinhält, wogegen dieser wie abwehrend die Hand erhebt. Vom sechsten 
Gebot, das rechts die sechste Reihe eröffnet, ist nur der Rest der Zahl 6 und eine Frau erhalten. 
[Es war hier aber nichts weiter dargestellt als die Frau. Sie sieht nicht begehrenswerter aus als 
die Mutter im vierten Gebot. Das Ehebrechen und das Verbot muß man sich hinzudenken. 

      

Abb. 13. „Beginn der Wanderung der Azteken“ (nach Seler, Ges 
Abhandlungen Bd. 2, $. 34). 

Wie man sieht, hat auch diese merkwürdige Aufzeichnung des mexikanischen Katechismus 
noch den Charakter eines mnemotechnischen Hilfsmittels. Es soll dem Gläubigen in Erinnerung 
rufen, welche fest bestimmte Formel er auszusprechen hat. In ähnlicher Weise sind in Mexiko. 
in den ersten Zeiten nach der Eroberung des Landes durch die Spanier unter anderem auch die 
Klageschrift eines Eingeborenen gegen einen Spanier, der ihm Holz geraubt hat, sowie Rech- 
nungen und Einnahmelisten in Bildern dargestellt worden. Auch geschichtliche Vorgänge 
haben die Mexikaner so verewigt. So den Zug der Azteken aus ihrer Urheimat Aztlan („das 
weiße Land“) nach ihrer späteren Heimat Colhuacan („der Berg mit der gekrümmiten Spitze“), 
wo sie sich festsetzten, che sie wenige Generationen vor der Ankunft der Spanier die Stadt und 
das Reich Mexiko gründeten!. In dem Bilde (Abb. 13) sieht man auf Aztlan, offenbar einer 
Insel in dem blau gemalten Wasser, die Häuser der sechs Stämme um die Tempelpyramide 
und unten einen Mann und eine Frau sitzen. Auf der Pyramide ist der Name des Landes 
Aztlan angedeutet durch ein dickes Schilfrohr® (aztapilin) und Wasser (atl), bereits in einer 
phonetischen Übertragung nach Rebusart der Bilderschriften. Der Berg ist der Bedeutung des 
Namens Colhuacan entsprechend gestaltet. Fußspuren führen auf ihn zu. In ihm haust 

1 Codex Boturini, persönlich von Seler mir mitgeteiltes Bild [Seler, Ges. Abhandlungen Bd. 2, 5. 34, Weule 
(20. Aufl) 5.89, Abb.4ol. 2 [Seler, Ges. Ab. Bd.2, 46]



12 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

der kolibrigestaltige Stammesgott der Azteken Uitzilopochtli in einer Höhle. Vor ihm finden 
ich wieder Fußspuren, über ihm, teils durch den Berg von außen eindringend, teils nach außen 

hinausgehend, Bilder von Zungen, die bei den Mexikanern den Begriff „sprechen“ bezeichnen, 
hier offenbar Gebete der Frommen und Weisungen, die ihnen der Gott gibt. Die in ein Viereck 
‚eingeschlossenen Zeichen in der Mitte des Bildes sollen das Datum „Jahr ı des Feuersteinmessers‘ 
angeblich 1168 nach Christus, bedeuten. 

Diesem Bilde, das eine ganze Erzählung ersetzt, fehlt die Einheit der Zeit und des Raumes, 
die uns als unerläßliche Bedingung für jedes Bild erscheint. Hier sind Dinge und Vorgänge 
zusammen dargestellt, die räumlich und zeitlich so auseinanderliegen, daß sie vernünftigerweise 
nicht in einem Gesamtbilde zusammengefaßt werden können. Nach unserer Auffassung könnte 

    

doch nur das wiedergegeben werden, was sich allenfalls von einem Menschen mit einem Blick 
übersehen lassen könnte. Diese Eigentümlichkeit kann jedoch nicht als ein Merkmal angesehen 
werden, das ausschließlich dem als Vorstufe zur Schrift dienenden Bilde zukommt. Sie kehrt 
auch auf altägyptischen Bildern wieder, die selbst von echter Schrift begleitet sind und nichts 
anderes als richtige Bilder vorstellen, und nicht bloß dort. In dem kuriosen Gedicht „Ein Fami- 
liengemälde“ des Balthasar Anton Dunker aus dem Jahre 1782, das in der bekannten Sammlung 
„Als der Großvater die Großmutter nahm“2 zu finden ist, läßt er den reichen Bauer Grohl bei 
einem Maler ein Bild bestellen, unter anderem mit den Worten: 

„Mal Er erst das ganze Dorf 
Und die Kirche drinnen. 
Michel führt ein Fuder Torf, 
Viele Weiber spinnen. 
Hart am Kirchhof liegt das Haus, 
Wo wir gehen ein und aus, 
Drauf steht Renovatum 
Nebst dem Jahr und Datum. 
In der Kirch’ muß Sonntag sein, 
Wir kommunizieren. 

t mein Sohn am R:   Draußen pflü 
Mit vier starken Stieren. 
Wie am Werktag mal’ Er’s da 
Und in voller Arbeit ja! 
Meine Töchter alle 
Okkupiert im Stalle.“ 

  

Was uns jene mexikanischen Bilder als etwas unserer Schrift Verwandtes und nicht einfach 
als Gemälde schlechthin, ähnlich unseren historischen Malereien, erscheinen läßt, sind lediglich. 
die Umstände, unter denen sie in den Handschriften auftreten, vor allem ihre Symbolik wie die 
‚Andeutung des Weges durch die Fußspuren, der Reden durch die Zungen und vieler Dinge durch 
ihre Teile. Das gilt besonders auch von den Aufzeichnungen einer berühmten Bilderhandschrift 
aus dem Jahre 1560, die den Friedenschluß zwischen Cortez und den Bewohnern der Stadt 

1 [5. Auflage Leipzig 1922, 5. 286.]



Fortlaufende Bildreihen 13 

Tlaxcallan betreffen zusammen mit den sich daran anschließenden kriegerischen Ereignissen, 
an denen sie als Bundesgenossen der Spanier teilnahmen. Diese Aufzeichnungen füllen ein 5 Ellen 
langes 214 Ellen breites Stück Baumwollzeug in 86 Einzelbildern, die gewissermaßen die Para- 
graphen des Büdnisvertrages darstellen!. In jedem einzelnen dieser Bilder ist nichts, was dazu 
nötigte, 
der Einzelbilder zu einer fortlaufenden Reihe läßt uns das Ganze als eine Darlegung in Bildern 

ihm etwas anderes als ein historisches Gemälde zu sehen. Erst die Zusammenstellung 

  

erscheinen. Hierdurch rollen die einzelnen Punkte der Abmachungen nacheinander vor dem Auge 
des Beschauers fast wie in einem Filme ab, ähnlich unsern guten alten Münchner Bilderbogen, 
die sich nur durch den begleitenden Text davon unterscheiden. 

  

„Proklamation von Vandiemensland“ (nach Berger, Histoire de l’eriture, $. 12). 

  

Auch die Hopi-Indianer in Neu-Mexiko und Arizona benutzen zur Aufzeichnung der 
Kulthandlungen eines mehrtägigen Festes derartige Bildreihen, in denen jede einzelne Handlung 
nacheinander in ihrer Ordnung dargestellt oder angedeutet ist. Das Ganze bildet ein regelrechtes 

  

Zeremoniell, nach dem sich die Leiter des Festes wie nach einem Handbuch richten können. 
Der Bilderserie haben sich gelegentlich auch Europäer als des gegebenen Mittels zur Verstän- 
digung mit einem schriftunkundigen Volke bedient. So erließ in der Mitte des 17. Jahrhunderts 
unserer Zeitrechnung ein Gouverneur des holländischen Entdeckers Van Diemen an die Be- 
wohner der nach diesem benannten großen australischen Insel Vandiemensland (Tasmania) 

ie Proklamation in Gestalt eines Bilderbogens? (Abb. 14). Das erste Bild stellt den Friedens- 

  

1 [Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. 1, $. 156#f] 2 Berger, Histoire de l6criture, $. 12.



14 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

  zustand dar, in dem Schwarze und Weiße miteinander leben sollen. Das zweite zeigt die freund- 
liche Aufnahme der danach handelnden Eingeborenen durch den Gouverneur. Das dritte spricht 

  

aus, daß jeder Schwarze, der einen Weißen tötet, gehängt werden soll, das vierte dasselbe für 
den umgekehrten Fall. Auch hier ist die Einheit der Zeit, wie wir sie von einem Bilde erwarten 
würden, nicht gewahrt. In einem Bilde sind zwei aufeinanderfolgende Ereignisse dargestellt, 

  

so daß der Mörder und der Ermordete beide je zweimal, einmal bei der Tat und einmal bei Voll- 
zichung der Strafe, nebeneinander dargestellt erscheinen. Ähnliche ebenso in Zeilen eingeteilte 
Bildaufzeichnungen von Begebenheiten, die man hierzu zum Vergleich herangezogen hat, findet 
man in Holz geschnitzt auf den Palau-Inseln des Karolinenarchipels1. Doch liegt? kein zwin- 
gender Grund vor, in diesen künstlerisch ausgeführten Bildern etwas anderes als eben Bilder zu 

noch kein Anzeichen dafür, daß sie den Zweck 

  

schen. Die Verteilung der Bilder in „Register“ 
einer Schrift erfüllen. Sie findet sich in Ägypten bei den Wandbildern der Gräber und Tempel 
ganz allgemein. 

Zu diesen künstlerisch gestalteten und sorgfältig ausgeführten Bildern, denen sich in dieser 
Hinsicht die angeführten mexikanischen Bilder an die Seite stellen lassen, stehen die indianischen 
und afrikanischen roh und ungeschickt ausgeführten Zeichnungen in scharfem Gegensatz. Sie ver- 
halten sich zueinander wie eine sorgfältige Kalligraphie aus der Hand eines Berufsschreibers oder 
eine gute Druckschrift zu einer im täglichen Leben mit flüchtiger und ungeschickter Hand 
angefertigte Niederschrift. Als ein merkwürdiges Beispiel der Verwendung von Zeichnungen als 
Schriftersatz aus unseren Zeiten und Landen mag eine Seite aus dem Bestellbuch einer ost- 
friesischen Botenfrau dienen. Es zeigt ebenfalls die Erscheinungen einer flüchtigen Nieder- 
schrift von ungelenker Hand. Die Botenfrau war Analphabetin und mußte sich deshalb für ihre 
Notizen des primitiven Mittels der Zeichnung bedienen®. Auch in diesen großenteils keineswegs 
‚naturwahren Bildern spielt die mnemotechnische Andeutung eine große Rolle. Doch mußten 
auch für einzelne Begriffe ganze Szenen dargestellt werden, so etwa für „Wein“ ein Bild, das den 
Menschen bei der Tätigkeit des Trinkens zeigte. Diesem merkwürdigen Schriftstück sei als 
letztes Beispiel einer Verwendung der Bildzeichnung als Schriftersatz die Geräteliste eines ein- 
geborenen Aufschers beim Bau der Usambara-Eisenbahn in Deutsch-Ostafrika zur Seite ge- 
stellt“, Sie stammt gleichfalls aus unseren Zeiten, aber aus Afrika. Der leitende Ingenieur, ein 
Herr Friedrich, dem wir die Kenntnis dieses Dokumentes verdanken, hatte dem Manne eine Reihe 

    

von Geräten übergeben, die beim Bahnbau gebraucht wurden. Der Mann sollte für sie ver- 
antwortlich sein, konnte aber — was ihm niemand verdenken kann — die Zahl der verschiedenen 
Gegenstände nicht im Kopf behalten. Er bat sich Papier und Bleistift aus und machte sich die 
Liste, in der er die einzelnen Gegenstände schlecht und recht einzeichnete unter Beifügung der 
Stückzahl in europäischen Ziffern, die der im übrigen ganz schriftunkundige Mann gelernt 
hatte. Die erläuternden Beischriften in deutscher Sprache rühren natürlich von dem Ingenieur 
her, der einzelne Bilder nicht erkennen konnte. 

1 Berger, ibd. $. 18 und Abb. auf 8.19. 
2 „Wenn nicht in den rätselhaften Symbolen des zweiten Feldes von oben (dr 

samen Dinge links davon).“ 
3 Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl,) 8.9, Abb. ı [Jensen (2. Aufl) S.27£., Abb. 24]. 
4 Meinhof, ÄZ 49, 5.3, Taf. ıa. 

   rauenköpfe und die set-



‚Andere Verständigungsmittel 15 

‚Aus der Verwendung des gezeichneten Bildes zur Gedankenübermittlung, 
den verschiedensten Umständen in den verschiedensten Teilen der Welt und zu den verschie- 

  

wir sie unter 

densten Zeiten gefunden haben, ist allmählich die Schrift erwachsen. Auch dies geschah an 
verschiedenen Stellen der Erde unabhängig voneinander bei höherstehenden Kulturvölkern wie 
‚nach einem Naturgesetz im wesentlichen in gleicher Weise in Gestalt einer Bilderschrift. Bevor 

te der menschlichen Schrift zuwenden, 

  

wir uns aber dieser Phase in der Entwicklungsges( 

  

wird es nötig sein, kurz noch auf einige andere Verständigungsmittel einzugehen, die man neben 
der primitiven Bildverwendung gleichfalls als Vorstufen der Schrift bezeichnet hat. Sie können 
jedoch kaum auf eine gleiche Stufe gestellt werden. Da ist zunächst die Geste zu nennen. Auch 
das Erheben des Taktstockes durch den Konzertleiter, das Schütteln des Kopfes, eine abwehrende 
‘oder herbeirufende Handbewegung, das sich-an-die-Stirn-fassen und viele andere Zeichen mehr 
sind ja Mittel, durch die der Mensch einem anderen Gedanken durch das Auge ohne Zuhilfe- 
nahme des Ohres übermittelt. Aber man wird hier höchstens von einem Ersatz des gesprochenen, 
nicht des geschriebenen Wortes reden können. Die Mitteilung erfolgt nicht wie beim Bilde oder 
bei der Schrift über Raum und Zeit hinweg. Es entstehen zwar Zeichen; aber sie lassen sich 

aber deshalb 
nicht gut bezeichnen, weil sie sich ja neben ihr behaupten. Sie gehören tatsächlich in einen ganz 
kaum wirklich mit der Schrift vergleichen. Als Vorstufe der Schrift kann man    

anderen Zusammenhang. 
Dasselbe dürfte auch von all den Zeichen gelten, die Gewerbe ankündigen wie die Brille 

den Optiker, der Hut den Hutmacher, der Becher den Gastwirt, der Pferdekopf einen Fuhrhalter, 
die Becken einen Barbier bis hin zu der Kuh, die vielerorts im Schaufenster der Molkereigeschäfte 
zu schen ist, oder dem Stuhl mit übergebundener weißer Schürze, die das Feilbieten frischer 
Wurst vor Fleischerläden anzeigen kann. Alle diese Figuren und Symbole wird man nicht ernst- 
lich als Vorstufen der Schrift anerkennen können, treten doch auch sie überall noch neben dieser 
auf. Ähnlich steht es auch mit Wappen und Abzeichen. Zwar sind sie wie die Schrift auf eine 
Fläche gesetzt und „sagen“ dem Schauenden gewisse Dinge. Sie bleiben jedoch lediglich Zeichen, 
Kennzeichen oder Warnungszeichen, wie etwa die Eigentumsmarke auf einem Stück Vieh oder 
der Totenkopf auf einem Giftschrank. Hierher gehören die Zeichen für den Straßenverkehr, das 
Posthorn, das Flügelrad der Eisenbahn und die vielen Warenzeichen. Sie verhalten sich zur 
Schrift und zur Bildverwendung, aus der diese hervorgegangen ist, wie ein Schrei zur Sprache. 

Mit besserem Recht hat man als Vorstufe der Schrift auch die Knotenschnüre angeführt, 
die einige schriftlos lebende Völker zu Rechnungen und Zählungen verwandt haben und zum Teil 
noch jetzt verwenden. So fanden die Spanier die sogenannten Quippu in Peru bei der Eroberung 
des Landes ganz allgemein im Gebrauch. Sie sollen ähnlich noch heute von den dortigen Hirten 
zur Zählung ihrer Tiere gebraucht werden!. Auch die Bewohner der japanischen Riu-Kiu- 

pu 
der Peruaner wurden durch verschiedene Verknotung und durch andere Färbung der einzelnen 
Schnüre sowohl die zu zählenden Gegenstände wie ihre Zahl ausgedrückt, z. B. 10 durch einen 
einfachen, 100 durch einen doppelten, 1000 durch einen dreifachen Knoten, Gold durch gelbe, 

   
Inseln bedienten sich bis zur Einführung der Schrift solcher Knotenschnüre®. Bei den 

1 Jensen, Geschichte der Schrift S. 10, Abb. 2 [ders. (2. Aufl) S. 14, Abb. 5; Weule (20. Aufl) 5.81]. 
2 E. Simon, Asia Major Bd. I (1924), 5.657.



16 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

  

Silber durch weiße, Getreide durch grüne und Soldaten durch rote Farbe. Die verschiedenen 
Zahlen —Hunderter, Zehner und Einer — wurden bei den Japanern vor Einführung der Schrift 
auch durch Knicken und Abbrechen der nadelartigen Blätter von Palmwedeln ausgedrückt. 
‚Andere Völker haben sich zu ähnlichen Zwecken auch der Kerbstöcke bedient, bei denen Zahl, 
Größe und Stellung der Kerben die verschiedenen Elemente der Rechnung bezeichnen. Alle 
diese primitiven Ausdrucksmittel sind ihrem Wesen nach mnemotechnischer Natur und mit 
unsern Knoten im Taschentuch verwandt. Das gilt auch schon von den Sprichwortzeichnungen der 
Ewe-Neger in Togo ($.81.). Bei diesem Volke finden wir noch eine andere Art, die einem Redner 

  

verhilft, sich Sprichwörter, mit denen er seine Rede schmücken will, in Erinnerung zu bringen. 
Man reiht hierzu allerlei kleine Gegenstände auf eine Schnurt, ein Verfahren, das den eben 

teln durchaus zur Seite gestellt werden kann. 

  

besprochenen Verständigungs: 
Dagegen gehören die Botschaften, die sich die Yoruba-Neger durch Übersendung von. 

Kauri-Muscheln geben, in das Gebiet der Symbolik®. Es bedeuten 
eine Kauri-Muschel: Trotz und Verweigerung, 
zwei Kauri-Muscheln einander zugekehrt: Verwandtschaft, 
zwei Kauri-Muscheln einander abgekehrt: Feindschaft, 
zwei Kauri-Muscheln und eine Feder: Wiedersehen, so schnell wie möglich erwünscht. 
Manches derartige ist für uns unverständlich, so das Beispiel eines Aroko (Brief) der Jebu im 
Hinterlande von Lagost: 
Schilfschnur, zwei Schilfknoten, vier Kauri-Muscheln, ein Stück Fruchtschale als Botschaft 

eines Kranken: „Die Krankheit verläuft ungünstig. Sie wird immer schlimmer. Unsere 
einzige Hofinung steht bei Gott.“ 

Sehr merkwürdig ist nun aber, wie bei diesen Kauri-Botschaften ein phonetisches Element 
hinzutritt, das sie tatsächlich mit der Schrift vergleichbar macht, so verschiedenartig auch äußer- 
lich die Mittel sind, die zur Verständigung gebraucht werden. Wenn sechs Kauri-Muscheln, 
das Wort efa „angezogen“, „gefesselt“ als Liebeserklärung bedeuten, weil das Zahlwort „sechs“ 
in der Sprache der Yoruba ebenfalls «fa lautet, oder acht Kauri-Muscheln das Wort «jo 
einstimmend“ — d. h. „ich willige ein“ — und vierzig Kauri-Muscheln ogoji „Erregung“, „Zwei- 

    

kampf“, weil die Zahlwörter „acht“ und „vierzig“ ebenso lauten, so haben wir hier im Wesen 
nichts anderes als den Rebus, der in der Entwicklungsgeschichte der Schrift eine so große Rolle 
gespielt hat (s. 5.28). Wir werden schen, daß er aus der zunächst rein begrifflichen Bilderschrift 
eine Lautschrift zu schaffen ermöglichte, die auch nicht darstellbare Dinge auszudrücken er- 
laubte. Wenn man demnach zugeben kann, daß diese symbolischen Botschaften wie manche von 
den besprochenen gegenständlichen Verständigungsmitteln sich in der Tat mit der Schrift ver- 
gleichen lassen, so stehen sie doch alle im Gegensatz zum zeichnerischen Bilde, aus dem ohne 
weiteres die Schrift hervorgehen konnte. Keines aller jener Verständigungsmittel hätte je zu 
einer solchen Entwicklung führen können. Zwischen ihnen und der Schrift gibt es keine unmittel- 
bare Verbindung. 
  

1 Meinhof, ÄZ 49, at. 
2 Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl) $.741. [Jensen (2. Aufl) S. 168]. 
3 Weule (a0. Aufl) 5.74, Abb.29, $.75 [Jensen (2. Aufl) S. 16, Abb.7]



7 

2. Die ideographische Bilderschrift 
Wir haben die Verwendung des zeichnerischen Bildes bei schriftunkundigen Menschen 

überall als das gegebene Mittel zur Verständigung durch das Auge angetroffen. Daß in ihr 
tatsächlich die Wurzel für die Entstehung der Schrift zu erkennen ist, geht daraus hervor, daß 
die Schrift überall, wo sie unbeeinflußt entstanden ist, zuerst in Gestalt einer Bilderschrift auftritt, 
also in einer Schrift, deren Zeichen Bilder wirklicher Dinge sind. Allen Schriftsystemen der 

  

älteren Kulturvölker des Altertums liegt eine solche Bilderschrift zugrunde. Auch in neuerer Zeit 

  

haben wir verschiedentlich bei Völkern in Afrika und Amerika beobachten können, daß sie sich 
zunächst eine solche Bilderschrift zu schaffen versuchten, als infolge der Berührung mit Euro- 
päern in ihnen das Bedürfnis nach einer Schrift entstand. Eine tiefe Kluft trennt diese wirklichen 
Bilderschriften von allen jenen primitiven Bildverwendungen, die man oft wenig zutreffend 
gleichfalls als Bilderschrift bezeichnet hat. Bei den Bildverwendungen war der Gedankengang 
in der Regel noch in einem Gesamtbilde ausgedrückt. Dies Bild war oft von fast derselben Un- 
zulänglichkeit wie Kinderzeichnungen. Es enthielt überhaupt nur einen mnemotechnischen Hin- 

  

weis auf die zu sagenden Dinge oder bestand aus verschiedenen lose nebeneinandergesetzten 
Elementen, deren Verbindung der Phantasie des Beschauers überlassen blieb, wenn ihm der Sinn 
der Bilder nicht schon durch konvent 

  

elle Regeln bekannt war. 
(Ganz anders verhält sich dies allein in der richtigen Bilderschrift, die diesen Namen wirklich. 

verdient. In t ausnahmslos? seinen     zelne Element des Gedankenganges mı 
besonderen bildlichen Ausdruck, so auch die Negation, die im mexikanischen Katechismus 
(&. 5. 11) unausgedrückt blieb, und zwar geschieht dies in feststehender, bestimmter Form ohne 

    

Rücksicht auf den Gedankenzusammenhang der ganzen Aussage. In ihr werden zum Beispiel 
die Sätze „das Rind läuft *, „die Frau steht“ nicht mehr durch ein einziges 
Bild, in diesen Fällen das laufende Rind, den fliegenden Käfer, die stehende Frau ausgedrückt, 
sondern durch zwei Zeichen, je eines für den einzelnen Begriffs. Hierbei verhält sich zum Beispiel 
das Rind ganz neutral. Es steht einfach da. Dies Zeichen wird denn auch dann gebraucht, 
wenn von einem liegenden, weidenden, kalbenden, kämpfenden oder geschlachteten Rinde die 
Rede ist. Für „Gehen“ finden sich die menschlichen Beine als besonderes Zeichen, das überall 

  

    

gebraucht wird, ob nun von einem Menschen oder von einem Tiere oder von Wasser oder von sonst 
etwas die Rede ist, daß es gehe. Ebenso wird das Fliegen auch beim Käfer durch eine fliegende 
Ente, das Stehen auch bei der Frau — die selbst sitzend dargestellt ist — durch einen Mann, 
das Schlagen der Wellen auch beim Wasser durch einen schlagenden Mann ausgedrückt“. 

  

1 In der ägyptischen Schrift werden in älterer Zeit Präpositionen noch manchmal ausgelassen wie in dem 
mexikanischen Katechismus (s. $. 10, Anm. 2) oder durch die Stellung der Zeichen zueinander ausgedrückt [Sethe, 
Dramatische Texte $.7, 8) 

2 In alten religiösen Ausdrücken wie der „Auslauf des Apis“ (ein Fest) und „der Aiegende (Käfer) als Name 
des Gottes von Edfu kommen diese Bilder noch gelegentlic 

3 [Zu diesem und dem Folgenden s. Sethe, Das 
Studien (W. Wolf) Heft 3), S 12], 

4 „Diese Beispiele sind der ägyptischen Hieroglyphenschrift entnommen, die ich fürderhin in erster Linie 
heranziehen werde, nicht nur, weil sie mir am nächsten liegt, sondern auch, weil in ihr die ursprünglichen Erschei- 
nungen noch am klarsten am Tage liegen.“ 

   



18 2. Die ideographische Bilderschrift 

Demgemäß werden paarweise vorhandene Dinge wie die Augen, die Hände und die Kinnladen 
in der Regel mit zwei gleichen Augen, Händen und Kinnladen statt mit einem rechten und einem 

iken Hand, einem Ober: und einem Unterkiefer geschrieben. 

  

linken Auge, einer rechten und einer 
Die Zeichen für das einzelne Auge und die einzelne Hand bleiben sich immer gleich, ob nun 
von rechten oder linken die Rede ist. 

Wir finden aber bei den alten Kulturvölkern, die eine solche Bilderschrift gehabt haben, 
‚namentlich in älterer Zeit hin und wieder noch Erscheinungen, die wie Überreste einer früheren 
Entwicklungsstufe anmuten. Sie scheinen eine Zwischenstufe zwischen der natürlichen Bild- 
verwendung, die wir bei den schriftlos lebenden Menschen aller Zonen beobachten konnten, und 
der regelrecht ausgebildeten Bilderschrift darzustellen. Es sind Piktographien oder Schrift- 
gemälde, bei denen zwar sämtliche Elemente des Gedankens wie in der Bilderschrift ihren 
besonderen Ausdruck finden, aber nicht einzeln nebeneinander stehen, wie dies im allgemeinen 
gerade für die Bilderschrift eigentümlich ist. Sie sind miteinander zu einem Bilde, in dem die 
Bildwirkung selbst noch stark im Vordergrunde steht, vereint. So trägt eines der ältesten ge- 

ich von König Menes!, dem Begründer 

  

schichtlichen Denkmäler Ägyptens, das wahrscht 
des ägyptischen Einheitsstaates der geschichtlichen Zeit herrührt (um 3000 v. Chr.), rechts neben 
dem wirklichen Bilde des Königs eine symbolische Darstellung, die man als eine solche Pikto- 
graphie, das heißt als Mittelding zwischen Bild und Bilderschrift ansehen muß (Tafel 1,2). Der 
König erschlägt in dem wirklichen Bilde einen vor ihm ins Knie gesunkenen Feind. Hierzu 
finden sich Beischriften in echter hieroglyphischer Schrift. In der symbolischen Darstellung 
führt der wie in der Hieroglyphenschrift durch einen Falken bezeichnete falkengestaltige Reichs- 
gott Horus dem König das feindliche Volk des „Papyruslandes“ (Unterägypten) an der Nase 
gefesselt zu, ein gedachter Vorgang, der in entsprechender Weise in richtigen Bildern oft genug 
auf den Wänden der ägyptischen Tempel dargestellt ist. Dort steht er auf der gleichen Stufe 
mit dem Bilde des triumphierenden Königs. In unserem Falle findet er sich als Piktographie 
neben Bild und Schrift als Zwischenstufe beider. 

‚Ähnlich finden wir in einer Inschrift des 16. Jahrhunderts v. Chr.2 an einer Stelle die formel- 
haften Worte Jtp dj nsw-t für eine königliche Gunstbezeugung durch ein piktographisches Bild 
ausgedrückt. Diese im übrigen mit den üblichen Hieroglyphen geschriebene Inschrift schreibt 
für diese Formel, die man damals als „eine Gabe, die der König gibt‘' deutete, das Bild des mit 
der unterägyptischen Krone geschmückten Königs, der stehend eine Matte mit einem Brote — 
das hieroglyphische Bild des Wortes 479 „Opfer“ — darreicht, als ob er sich einem Gotte opfernd 
gegenüber sähe. König Ramses II. (13. Jahrhundert v.Chr.) hat in dem von ihm erbauten 
Teile des Tempels von Luxor eine Inschrift anbringen lassen, die es geflissentlich unterläßt, 

üblichen Schriftzeichen zu gebrauchen®. Statt dessen gibt sie die Worte durch Bilder pikto- 
graphischer Art wieder. So wird der Ehrenname des Königs „der die Fremdvölker bändigt" 

      

1 J.E. Quibell, F.W.Green, Hierakonpolis Bd. 1, Taf.29, 8. 10, Bd. 2, $. 41/43 [Kairo 14716; Lite- 
ratur siehe: B. Porter, R.L. B. Moss, Topographical Bibliography, Bd. 5, $. 193f.; v. Schriftsystem 8. 10, 
wo Sethe von dem „Siegesdenkmal eines Königs der 1. Dynastie (ca. 3200 v. Chr)“ spricht] 

2 Sethe, Urkunden der 18. Dynastie, Bd. ı, S. 46 [Kairo 34003, P.Lacau, Stäles du Nouvel Empire, 
5.7, Taf. 4; v. Schrifisystem $. 108). 

3 R. Lepsius, Denkmäler aus Ägypten und Äthiopien, 3. Abtlg., Taf. 1496 [v. Sethe, Schriftsystem S. 11f]. 

 



Piktographien 19 

  

(wf #3$-wr) mi 
wobei die Vertreter der Nachbarländer Ägyptens — Nubien, Libyen, Syrien — gefesselt dahinter 

inem Gemälde des in der Schlacht einen Feind bindenden Königs geschrieben, 

stehen. Sie wachsen jeder mit seinem Oberkörper aus einem Mauerring, in den sein in echten 
Hieroglyphen geschriebener Name eingeschlossen ist, hervor, gerade wie es in den Siegesbildern 
der Tempelwände dargestellt zu werden pflegt (Abb. 15), 

  

Abb. ı5. „Der die Fremdvölker bändigt‘“ (nach Lepsius, Denkmäler, 3. Abtei- 
lung, Taf. 1490). 

Ganz ähnliche Verbindungen treten uns zum Teil in den wappenartigen Bildern entgegen, 
die in mexikanischen Tributlistent (Abb. 16) die Namen der Städte bezeichnen. Sie stellen 
hier die ersten Ansätze zu einer Bilderschrift und darüber hinaus zu einer phonetischen Schrift 

O8 = A 

ge 8 
Abb. 16. „Mexikanische Städte“, Abb. 17. „Mexikanische Städte‘ 

aus Bildern dar, zu deren weiterer Ausbildung es infolge der spanischen Eroberung nicht mehr 
gekommen ist. So wird der Name Tepeyacac? (Abb. 16, 1), „an der Bergnase“ durch 
‚einen Berg (fepe-tl) mit einer Nase (yaca-tli) (rechts), Tepetitlan (Abb. 16, 2) „zwischen 
den Bergen‘ durch einen Berg mit einer Zahnreihe (tan «ti „„Zahn“), Quauhnauac®(Abb. 16,4)   

1 [Vgl. Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. 1, $.407f., Abb. 1/6, zu den Tributlisten s. ibd. Bd. 2, 5. 514.) 
2 [Seler, Ba. 1, $.408, Abb. 5; Weule (20. Aufl) S.88.] 
3 [Seler, Bd. 1,8. 408, Abb. 2; Bd. 2, 8.74, Abb. 8, 9, 5.201, Abb. 1, 5; Jensen (2. Aufl) $. 122, Abb. 122; 

Weule (20. Aufl) 5.88]



20 2. Die ideographische Bilderschrift 

„an den Bäumen“ durch Bäume (quawi-t/ „Baum“, „Wald“) mit einem Mund (naua-#l 
„Mund“ im Stamme und schließlich Quauhtitlant (Abb. 16,3) durch Bäume mit zwei Zahn- 
reihen (Han-tli „Zahn“) dargestellt. Ähnlich bietet der Codex Mendoza! (Abb. 17) die 
Ortsnamen Miquiyetlan® (Abb. 17, 1) „Ort der Leichen‘' (eigentlich „derer, die den Tod 
haben‘) dargestellt durch einen Gefallenen, Miquetlan (Abb. 17, 2), der dasselbe bedeutet, durch, 
eine Mumie, Tochpant „auf dem Kaninchen (foch-tZi)“ mittels eines Kaninchens, auf dem einmal 
(Abb. 17, 3) das Element par „auf“ durch einen darübergesetzten Fußabdruck ideographisch be- 
zeichnet ist, wobei Fußtritt „auf“ bedeutet, das andere Mal (Abb. 17, 4) phonetisch durch eine 
Fahne (pam:stl). In dem Namen Ciuatecpan (Abb. 17, 5) „Tempel der Göttin“ (eina-teo.# 
„Göttin“) ist hingegen dasselbe Element Ja „auf“ nur durch die Stellung der Göttin zu der 
Stufenpyramide, ihrem Tempel, ausgedrückt. Ocelotepec (Abb. 17,6) „am Jaguarberge‘' zeigt 
den Berg in der üblichen Darstellungsweise mit einem Jaguarkopf. 

Im Unterschied zu allen diesen „Kompositionen“ hat das Bild der echten Bilderschrift 

  

zugleich mit seiner festgesetzten Form völlige Selbstständigkeit erlangt. Es kann jederzeit neben 
‚jedem anderen Bilde stehen, ohne mit ihm in einen Bildverband zu treten. Es gleicht einer ab- 
gestempelten Münze, die im Verkehr von Hand zu Hand geht. Für die alten Bilderschriften ist 
es geradezu eigentünlich, daß sie die Schriftzeichen — wie bei uns im Buchdruck und in monu- 
mentalen Inschriften — getrennt nebeneinander stellen und nicht — wie wir dies beim Schreiben 
tun — miteinander verbinden. Diese Eigentümlichkeit haben die alten Schriftsysteme im all- 
gemeinen beibehalten, auch nachdem sie längst zu Lautschriften umgestaltet waren, ja nachdem 
sich ihre Bilder in Strichgebilde unkenntlicher Art aufgelöst hatten. Mittelbar oder unmittelbar 
gehen alle diese Schriftsysteme, die sich vor Entdeckung der Buchstabenschrift im Besitze der 
alten Kulturvölker befunden haben, auf eine echte Bilderschrift zurück. Wir kennen zur Zeit 
zehn Schriftsysteme, die einen solchen Ursprung haben und unabhängig voneinander entstanden 
sind oder sein können. Sie haben zum Teil ihrerseits wieder zur Entstehung anderer Schriften 
geführt. Es sind die Schrift der alten Ägypter, die der Babylonier, die der Chinesen, 
die der neuentdeckten Kultur des Industales, die der Hethiter in Kleinasien, die der Kreter, 

  

die Schrift des sogenannten Diskosvon Phaistos, die Schrift der Maya in Yukatan, die Schrift 
der Mexikaner, die — wie gesagt — durch die spanische Eroberung in ihrer Ausbildung unter- 
brochen wurde, und die Schrift des Osterinsel, die ganz problematisch ist. 

Die Schrift der Ägypter® nennen wir Hieroglyphen mit einem Ausdruck, den die Griechen 
für die auf den Denkmälern eingemeißelten bildhaften Schriftzeichen von „heilig“ (legds) und 
„einmeißeln“ (yAlpeı») geprägt haben. Er wird jetzt auf alle anderen aus Bildern bestehenden 
Schriften übertragen. Sie wurde 1822 durch Frangois Champollion auf Grund der drei- 

  

    

sprachigen Inschrift von Rosette, die ein Ehrendekret für König Ptolemaios V. Epiphanes vom 
‚Jahre 196 v. Chr. enthält, entziffert® (Tafel II). Dies Dekret war auf mehreren in den Tempeln. 
des Landes aufzustellenden Denksteinen eingegraben, und zwar 1. in „heiliger‘‘ Schrift —in den 

1 [Seler, Bd. 1, 8.408, Abb.ı] 2 [Kingsborough, Antiquiies of Mexico, Bd. 1] 
3 [Seler, Bd.3, $.414, Abb.) 4 [Seler, Bd.3, S. 414, Abb.6] 
5 [Zu dem Folgenden vgl. Sethe, Schriftsystem 5.7] 
6 [Britich Museum 960 (Nr. 24), bg. in A: Erman, H. Ranke, Ägypten und Ägyptisches Leben im Alter- 

tum Taf. ı nach E. A. W.Budge, The Rosetta Stone (London 1913) Taf. 1)



Die alten Bilderschriften 21 

Hieroglyphen —, 2. in der damals wirklich gebrauchten, aus den Hieroglyphen hervorgegangenen 
Volksschrift, dem „Demotisch“, wie wir sie nach dem griechischen Ausdruck nnorızd ygdunara 
benennen, und 3. in griechischer Schrift und Sprache. Die Entzifferung ging aus von der Schrei- 
bung der Königsnamen Ptolemaiosund Kleopatra, also von phonetischen Schreibungen nicht 
ägyptischer Namen, in denen die ursprüngliche Bedeutung der Hieroglyphenzeichen verwischt 
war. Sie gelangte durch Heranzichung des Koptischen — der von den christlichen Ägyptern 
gesprochenen, mit griechischen Buchstaben geschriebenen Sprache — bald auch dazu, ägyptische 
Wörter zu lesen, so die Beischrift zu der Darbringung des Weines durch den König, die auf den 
Tempelwänden immer wiederkehrt, 

Die Schrift der alten Babylonier! oder besser der Bewohner Mesopotamiens ist nicht in 
ihrer ältesten Erscheinungsform, den hieroglyphischen Bildzeichen entziffert worden. Diese wurden 

tiefergehenden Ausgrabungen mehr 

  

erst später bekannt und sind gerade in den letzten Jahren bx 
und mehr zutage gekommen. Zunächst lag nur die aus diesen Bildzeichen hervorgegangene 
„Keilschrift“ vor. Die in drei Sprachen —persisch, elamisch und akkadisch—abgefaßten Inschrif- 

  

ten der persischen Achämenidenkönige ermöglichten die Entzifferung, die wie bei den ägyptischen 
Hieroglyphen von den Königsnamen ausging und 1802 von Grotefend durchgeführt wurde. 

Die Schrift der C 
Schriften noch heute in ihren jüngeren, aus den Bildzeichen hervorgegangenen Formen im 
Gebrauch. 

Die hethitische Schrift? besteht aus etwa 180 großenteils erkennbaren Bildern. 
Sie tritt in Kleinasien und Syrien in den letzten Jahrhunderten vor und den ersten Jahr- 
hunderten nach 1000 v. Chr. auf? und ist dem Volke der Hethiter oder Chatti zuzuschreiben, 
die im 14. Jahrhundert v. Chr. von Boghasköi in Kappadokien aus eine Großmachtstellung er- 
rungen hatten und sie bis 1200 v. Chr. behaupteten. Gegen 700 v. Chr. erlagen sie den Assyrern. 

  

als einzige der alten aus einer Bilderschrift hervorgegangenen 

  

ese: 

Die Schrift wird bustrophedon geschrieben. Man kennt mehrere zweisprachige Inschriften* auf 
Siegeln hethitischer Könige, so auf dem verschollenen silbernen Siegel des Tarkumuwa, 
Königs des Landes Mera®. Es zeigt einige hethitische Zeichen zwischen Symbolen. Eine 
Umschrift am Rande nennt in Keilschrift Namen und Titel des Königs in akkadischer Sprache. 
Trotzdem ist es bisher — mit wenigen Ausnahmen — nicht gelungen, diese Schrift zu ent- 
ziffern. Zu den Ausnahmen gehören die teils als Wort-, teils als Deutzeichen gebrauchten 
Ideogramme für Gott, König, Land, Stadt®, einige Silbenzeichen aus den Ortsnamen Karke- 
misch, Tyana, Gurguma und Hamat und die Königsnamen Muwatalli und Schupiluliuma?. 

1 (Jensen, Schrift 2. Auf.) S. s8A. 
logie 8. 150f, das Täfelchen von 
(Bemerkung zur Skizze des Lichtbildes) 

2 LJensen, Schrift (2. Auf.) $. 101, v. Bissing, Handbuch $. 158, Diringer, Alfabeto $. 16211; nach 
W.v. Soden, Neue Untersuchungen über die Bedeutung der Indogermanen (Göttinger Gel. Anz. 1938, Nr. 5) 
8.215 in Kleinasien schon vor 1500 bezeugt] 

3 [Zu älteren Vorkommen vgl. Ch. L. Woolley — Antiquaries Journal Bd. 19 (1939) No. 1] 
4 [Vgl. auch v. Bissing, S.158, Anm. 3.] 
5 [Jensen, S.104, Abb. 99; Diringer, 8.166, Abb.79,35)] 8 Jensen, S.104, Abb.98J 
7 [Zu einem Wortrenner s.v. Bissing, ibd. $. 159; zur inzwischen wesentlich vorangeschrittenen Entzife- 

rung Diringer, ibd. $. 168#L; v. Soden, ibd. 5.215] 

   iringer, Alfabeto, $. 10381.;v. Bissing im Handbuch der Archäo- 
Taf. 21, 1.) „Die Form der späteren Tontafeln im Anfangsstadium““ 

    

 



22 2. Die ideographische Bilderschrift 

Diese Schrift kommt anscheinend wie die ägyptischen Hieroglyphen nur auf Denkmälern 
vor. Zum Schreiben! bediente man sich der Keilschrift 

Die Schrift der alten Kreter? wird im 3. und 2. Jahrtausend auf der Insel Kreta und auf 
dem griechischen Festland vor dem Eindringen der Griechen gebraucht innerhalb der Kultur, 

ie ist uns erst durch 
die Ausgrabungen der letzten Jahrzehnte bekanntgeworden und in Ermanglung zweisprachiger 
Inschriften unentziffert geblieben. Die älteste Form dieser Schrift besteht aus deutlich gezeich- 

  

die man nach dem sagenhaften König Minos „minoisch“ zu nennen pflegt. 

neten Bildern. Sie zeigen einen durchaus eigenen Stil. Ebensowenig wie bei der hethitischen   

Bilderschrift kann man bei ihnen einen Einfluß der ägyptischen Hieroglyphen erkennen®. Wie 
aus den anderen alten Bilderschriften ist auch aus dieser Bilderschrift im Laufe der Zeit eine 
Linearschrift hervorgegangen, die in zwei Typen vorliegt. Der Typus, den man als Linear- 
schrift B bezeichnet, tritt hauptsächlich in Rechnungen auf und soll seit dem Anfang der spät- 
minoischen Periode allmählich den anderen Typus, die Linearschrift A, verdrängen. Diese 
kommt gegen Ende der mittelminoischen Periode — etwa seit dem 17. Jahrhundert — vor. 
Sie wird in waagerechten Zeilen — nach Sundwalltvon links nach rechts — geschrieben 
und hat schon ganz den Charakter einer Schreibschrift. Man wollte sie deshalb vorübergehend 
auch mit der phönizischen und der griechischen Schrift zusammenbringen. In einer kurzen In- 
schrift von fünf Zeichen liegt sie auch auf einer Vase aus Orchomenos in Boiotien vors. Ver- 
suche, diese kretische Schrift mit der hethitischen Bilderschrift® oder der zyprischen Silbenschrift? 
zusammenzubringen, sind nicht überzeugend gelungen. 

Die siebente Bilderschrift der alten Welt tritt uns ebenfalls auf Kreta entgegen, und zwar 

  

in einem einzigen Zeugnis, das vielleicht vom kleinasiatischen Kontinent nach Kreta verschlagen 
ist. Es ist der sogenannte Diskos von Phaistos®, eine runde Scheibe mit einer von außen 
nach innen in einer Spirale verlaufenden Inschrift. Sie ist in Abständen durch Trennungsstriche 
unterbrochen. Ihre Bildzeichen sind mittels Stempel in den Ton eingedrückt. Da nur 45 ver- 
schiedene Zeichen vorkommen, kann man vermuten, daß wir es hier mit einer Silbenschrift 
zu tun haben. Der eigentümliche helmbuschartige Schmuck des Männerkopfes und der Buckel- 
schild in den beiden Zeichen, mit denen die Inschrift beginnt, weisen auf Beziehungen zu den 
Seevölkern hin, die im 12. Jahrhundert in Ägypten einzudringen versuchen, aber zusammen mit 
den Philistern von König Ramses III. abgeschlagen wurden. 

1 (Vgl. jedoch die „Briefe“ auf Bleiröllchen aus Assur, Jensen (2. Aufl) $. 101, Abb. 93 nach W. An- 
Arae, Hetttische Inschriften auf Bleisreifen aus Assur (46. wis. Veröft. d. D.O.G.).] 

2 Jensen, 5.881, v. Bissing, S. ıssft, Diringer, 8.147. Zu einer in Mallia (Nord-Kreta) gefun- 
denen Steininschrift s. F. Chapouthier in Bul. de correspondance Helinique Bd.62 (1938) S. 104] 

3 [v-Bissing meint hierzu ($. 155): „Die Anregung zur Bilderschrift mag von Ägypten ausgegangen 
sein“) 4 J.Sundwall, Die kretische Linearschrift (Jahrbuch des D. Arch. Inst. Bd. 30 (1915) 5. 4111) S. 56. 

5 Ljensen, S.94, Abb. 86, Diringer, 5.150, Abb. 74, 1, überandere Festlandsfunde s. u.a. A. W. Persson, 
The Swedish Cyprus Expedition, Bd.3 (1937), 5.610] 

6 H.Th. Bossert, Santak und Kupapa (Mitt. d. Altorietalischen Gesellschaft Bd. 6 (1932) Heft 3). 
7 A. W. Persson, Schrift und Sprache in Alt-Kreta (Upsala Univ. Ärsskrift 1990, Progr. 3) [auch v. Bis- 

sing hält Handbuch 8. 157 (Anm. 4) eine Ableitung der zyprischen Silbenschrift aus der kretischen Linear- 
schrift für wahrscheinlich] 

8 Jensen, ibd. S.89£, Abb.78, v. Bis 

  

    

  18, 5. 157, Diringer, S.155#, Abb.78J]



Bilderschriften aus neuerer Zeit 23 

Die Schrift der Osterinsell vor der chilenischen Küste ist ebenso wie die Steindenkmäler 
dieser Insel ein völliges Rätsel. Sie steht auf Holztafeln eingegraben. Die gegenwärtigen Be- 
wohner der Insel wissen nichts darüber und nennen die Tafeln „sprechende Hölzer“. Ihre 
waagerechten Zeilen sind so angeordnet, daß die Zeichen, welche Pinguine, Eidechsen, Fische, 
Keulen und Menschen darzustellen scheinen, in jeder zweiten Zeile auf dem Kopf stehen. Die 
Tafel muß beim Lesen immer wieder umgedreht werden. 

Derartige Bilderschriften sind in neuerer Zeit wiederholt ganz original in Afrika und 
Amerika entstanden. Sie wurden von einzelnen intelligenten Köpfen wie dem König Njoya 
von Bamun im Hinterlande von Kamerun? und dem tscherokesischen Indianer Sikwaya® 
erdacht. Beide hatten die Europäer im Besitz der nützlichen Kunst des Schreibens gesehen 
und wollten nun für ihr Volk gleichfalls eine Schrift schaffen. Von der europäischen Schrift 
verstanden sie selbst nichts. Sie gerieten hierbei auf denselben Weg, auf den einst vor Tausenden 

  

von Jahren die alten Kulturvölker gekommen waren, als sie von dem natürlichen Gebrauch 
des Bildes zur Schrift übergingen. Man sieht hieraus deutlich, daß die Bilderschrift für derartige 
Versuche der Schrifterfindung die gegebene Form ist, die sich als Ausgangspunkt scheinbar 
notwendig ergibt. In beiden Fällen hat die neugeschaffene Bilderschrift kein längeres Leben 
gehabt. Sikwayas Silbenschrift wurde bald als zu umständlich empfunden und durch eine ein- 
fachere Schrift nach europäischem Vorbild ersetzt. Beide Schriftsysteme waren zudem durch 
das Vordringen europäischer Sprache und Schrift zum Absterben verurteilt. 
  

  

  

    
  

2 ee] 
„Mann“ „Kind“ „Rinde „Baus 

ai Bat 
„einken“ „schlagen“ fiegent „meinen“ 

o t 
„hacken 

— x 
©| „Auge: „seit 

und em 
schen „fahren“ tragen 

© on x \& 
ie „Tag“ „Monat“ „Stunde“ „Arbeit“ 

(Gone "(Mond) ”(Stem) __ (Biene)       
  

Abb. 18. „Begriffszeichen“‘ 
  

1 [Jensen, $.245#., Diringer, S. 196#, zu ihrem Verhältnis zu der Schrift des Indusgebietes s.a. v. Bis- 
sing, S. 151, Anm. 2] 

2 Meinhof, AZ 49, 5.7, Taf. 3/5 [Jensen, S. 12%, Diringer, S.206, J. Friedrich, ZDMG 
Ba. 91 (1937) 5. 32681). 

3 Lehmann-Haupt, Zur Herkunft des Alphabets ZDMG Bd. 73 (1919) S. $1#, S. 60ff. Jensen, Schri 
S. 166, Diringer, S. 6021.; v. a. J. Friedrich, ZDMG Bd. 92 (1938) S. 1838, S. 200], 

 



24 2. Die ideographische Bilderschrft 

In der richtigen Bilderschrift bezeichnet zunächst jedes Bild unmittelbar eben den Gegen- 
stand, den es selbst darstellt. Derartige Zeichen, Begriffszeichen oder Ideogrammet, sind im 
‚Ägyptischen auch in geschichtlicher Zeit noch in weitgehendem Maße in Gebrauch. So be- 

  

zeichnet ein sitzender Mann den Mann, ein auf dem Schoße’sitzend zu denkendes Kind, das den 
Finger in den Mund steckt, das Kind,(Abb. 18a). Ebenso werden Handlungen und Eigenschaften, 
wenn sie darstellbar sind, durch ein Bild der betreffenden Handlung oder Eigenschaft bezeichnet 
(Abb. 18b), doch genügt in vielen Fällen auch das Bild des Werkzeuges, mit dem die Handlung 
geschieht (Abb. 180). Bisweilen besteht zwischen diesen beiden Arten von Begriffszeichen kein 

    

Unterschied. So kann das Bild des Auges für „Auge“ und für „Schen“ gebraucht werden, 
das Bild des sitzenden Mannes für „Mann“ und für „Sitzen“, das des Schiffes für „Schiff“ 
und für „Fahren“, das des Tragens für „Tragen“ und für „Last“ (Abb. 18d). Nicht selbst daı 
stellbare Dinge werden vielfach symbolisch durch andere darstellbare angedeutet, insofern zwi- 

   

  

schen ihnen eine Ideenassoziation besteht. So werden die Zeitbestimmungen Tag, Monat und 
Stunde durch Sonne, Mond und Stern bezeichnet, die Farben und die Trauer durch das Haar, 
männlich und weiblich durch die betreffenden Geschlechtsteile, die Vielheit durch drei Striche 
und die Arbeit — in griechisch-römischer Zeit — durch die Biene (Abb. 180). 

Ganz entsprechend verfuhr auch die babylonische und die chinesische Schrift. So sch 
   

  

man im Chinesischen? ein Kind mit dem Kopf nach unten für „neugeboren“, einen liegenden 

  

    Menschen für „Toter“, eine rechte Hand für „rechts“, eine linke für „links“. Der Begriff „oben“ 
wird durch einen Punkt über einen Horizontalstrich, der Begriff „unten“ durch einen Punkt 
unter ihn bezeichnet, „Mitte“ durch einen Kreis, der durch einen senkrechten Strich halbiert ist. 

  

Im   ‚Symbolisch schreibt man Sonne über dem Horizont für „Morgen“, Hand mit Stock für Vater‘, 
Babylonischen® werden in dieser W 

  

Himmel“ und „Gott“ durch einen achtzackigen Stern, 
„Mann“ und „Frau“ durch die betreffenden Geschlechtsteile, „hinzufügen“ durch die Zahl 2 (zwei 
nebeneinandergesetzte Striche), „groß“ durch die Zahl 4 (vier nebeneinandergesetzte Striche), 
und „Fruchtbarkeit“ durch einen Fisch angedeutet. 

Die Anfänge der Bilderschrift der Mexikaner, die sie namentlich zur Bezeichnung von 
Eigennamen gebrauchten, haben wir bei Gelegenheit der Besprechung piktographischer Schrei- 
bungen schon gestreift. Auch hier finden sich neben Bildern, die den zu bezeichnenden Gegen- 
stand selbst darstellen wie bei den Namen Miguiyetlan und Miquetlan „Ort der Toten‘ 
(&. 5. 20) auch rein symbolische Darstellungen. So schreibt man den Eigennamen Zorenso durch 
einen Rost, weil der heilige Laurentius den Märtyrertod auf dem Rost erlitten haben soll, den 
‚Namen Maria durch eine Krone, weil es der Name der Himmelskönigin ist“. Ein zu Frauennamen    
gesetztes weinendes Auge bezeichnet die Trägerin des Namens als Witwe, ähnlich wie bei uns 
das Kreuz bei einem Namen bedeutet, daß der genannte verstorben ist. Die Verwandtschaft mit 
den teils symbolischen, teils mnemotechnischen Andeutungen in dem mexikanischen Katechismus 
(S. 10£.) ist nicht zu verkennen. Dort fanden sich Fußspuren für „Weg“, Kreuz und Marter- 

1 [v. Sethe, Schriftsystem, $. 12H] 
2 „Für das Folgende kann ich mich auf freundliche Mitteilungen des Herrn Pastor Hartmann in Göttingen 

stützen, der lange Jahre in China gelebt und ein chinesisches Schriftzeichenwörterbuch im Manuskript vollendet 
hat (1922) 3. B. Meißner, Die Keilschrift (2. Aufl. 1922) 8. 19. 

4 Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. 1, $. 243/245. 

 



Begriffseichen. 25 

werkzeuge für „Christus“, Kreuz auf Postament für „katholischer Glaube‘ und Leiter für „auf- 
steigen“. 

Bisweilen werden auch Begriffe durch Zusammenstellung zweier Bilder ausgedrückt, 
wobei dann diese Bilder meist selbständig nebeneinander stehen, also nicht etwa sinngemäß 
zu einem Bilde zusammengefaßt werden. So schreibt man im Ägyptischen schon schr früh 
„Monat‘“ mit der Mondsichel über einem Sterne, „waten“ durch die menschlichen Beine —   

das Zeichen für Gehen — und das Wasser und später „trinken“ durch Wasser und Essen — 
ein Mann, der die Hand an den Mund führt—, „löschen“ durch Wasser und Feuer. Ebenso 
schrieb das Babylonische für „essen“ die Bilder von Mund und Speise, für „trinken“ Mund 
und Wasser, für „weinen“ Wasser und Auge, für „Regen“ Wasser und Himmel, für „Leiche‘“ 

  

Mensch und tot, für „Schwert“ groß und Dolch, für „sich vermehren‘ groß und Fisch, für 
„König“ groß und Menscht. Besonders das Chinesische hat dieses Mittel, nicht darstellbare 

Ein Kind mit 
(dem Kopf nach unten — das Zeichen für „neugeboren“ (s. $. 24) — zusammen mit einer Schippe 
aus Flechtwerk und zwei Händen — das Zeichen für „wegwerfen“ — bedeutet „Kindesaus- 

Begriffe auszudrücken, gern angewandt. Mutter und Kind bezeichnet „lieben“     

setzung“. Man schreibt — wie im Babylonischen — Wasser und Auge für „Tränen“, Sonne 
und Mond für „Glanz“, „hell“, 
und eine Schüssel für „freundlich“, eine Fallgrube und ein Kreuz — das Zeichen für „über- 

  

ire und Ohr für „hören“, einen im Gefängnis sitzenden Mann 

schreiten‘ — für „Unglück“, dreimal das Zeichen Hand über einen Baum für „Maulbeerbaum“ 
— an dem gepflückt zu werden pflegt —, dreimal das Zeichen Mund — hierbei wird die Mehr- 
zahl wie im Ägyptischen bezeichnet — über einem Baum für „Vogelgesang“. Ein Baum mit 

  

jem Querstrich oben bedeutet „Zweig“, „Ende“, ein Baum mit einem Querstrich unten 
„Wurzel“, „Anfang“, zwei Bäume bedeuten „Wald'‘. Ebenso stellt man die Zeichen für Mann 
und Wort — vgl. „ein Mann, ein Wort“ — zusammen, um den Begriff „Zuverlässigkeit“, „Treu 
und Glauben“ (si) zu bezeichnen, die Zeichen für Rind und Schlag, um „Hirt“zu schreiben, 
ohne daß dabei etwa die Worte für die Einzelbegriffe gelesen werden. In neuerer Zeit soll diese 
Art der Umschreibung von Begriffen namentlich in buddhistischen Texten beliebt geworden sein. 
So schreibt man in ihnen den Namen Buddhas — gesprochen fo —, als ob er „West-Reich- 
Mensch“ laute, was bei gesonderter Lesung der einzelnen Schriftzeichen si-kwö-jen wäre, das 

    

Wort für „Ei“ (isch'un), als ob es „noch nicht gewordenes Fleisch‘ laute. Die üblen Eigenschaften 
bezeichnenden Wörter für „schlecht“ und „schief“ werden geschrieben, als ob sie „nicht gut“, 
„nicht gerade“ zu sprechen seien, was in Wirklichkeit natürlich nicht der Fall ist. Auch das 
moderne Wort „Telegraph“, das man so und nicht anders ausspricht, wird mit dem Zeichen 
für Blitz und Faden geschrieben, als ob es der Chinese „Blitzfaden‘“ nennt. 

jglichen Form nur Begriffe und Gedanken 
und nicht Worte und Sätze einer bestimmten Sprache aus. Natürlich wird sie von dem Volke, 

Eine solche Bilderschrift drückt in ihrer ursprü   

das sie sich geschaffen hat, in seiner Sprache gelesen, denn denken ohne Worte ist nicht möglich. 
‚Theoretisch sollte daher eine solche Begriffsbilderschrift in jede andere Sprache übertragen werden 
können. Was der Angehörige eines Volkes in dieser Schrift niedergeschrieben hat, sollte von jedem 
anderen Volke in dessen Sprache gelesen werden können, gerade wie unser Zeichen für „ver- 

  

1 B. Meißner, Die Keilschrift $. 20, ders. Die Kultur Babyloniens und Assyriens $.83, ders. Babylonien 
und Assyrien (Kulturgeschichtliche Bibliothek, Ba. I, 4) Bd. 2, $. 339.



26 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift. 

storben“, das Kreuz, von allen christlichen Völkern gelesen werden kann, wobei es von jedem 
anders gesprochen wird. Freilich gehört hierzu die Kenntnis der konventionellen Setzungen, 
zu denen die betreffende Bilderschrift auf Grund besonderer Gedankengänge gelangt ist. Dies 
trifft gerade in dem Falle des Grabkreuzes zu. 

In der Tat ist es im Verlauf der Geschichte zu wiederholten Malen geschehen, daß ein Volk 
die Schrift eines anderen übernahm und die alten Schriftbilder mit den entsprechenden Wörtern 

  

seiner eigenen Sprache las, also anders als sie von ihren Schöpfern gelesen wurden. So haben die 
ie wurde dann    Japaner die Schrift der Chinesen zusammen mit ihrer Kultur übernommen. 

freilich allmählich stark umgestaltet, da ihre Sprache ganz anders geartet war. Ebenso ent- 
lehnten die semitischen Einwohner Mesopotamiens, die Akkader — Babylonier und Assyrer — 
die Schrift der eingesessenen Bevölkerung, der Sumerer, die eine ganz andere Sprache besaßen. 

ie arabische 

  

Ähnlich haben später noch die Perser, bevor sie zum Islam übertraten und dabei 
Schrift annahmen, die rein lautliche Schrift der semitischen Aramäer auf ihre eigene zum indo- 
germanischen Sprachstamm gehörende Sprache übertragen. Aramäisch war im persischen 
Reich die allgemeine Verkehrssprache. Die Perser lasen die aus Buchstaben bestehenden Schrift- 
bilder der aramäischen Wörter mit den entsprechenden persischen Wörtern und schrieben sie 
hierfür, als ob es sich um Ideogramme handelte. So lasen sie das aramäische Jahma „Brot“ nan, 
das aramäische Bir „Fleisch“ guft, das aramäische malka „König“ $öht. Man nennt diese 
aramäisch geschriebene, persisch gelesene Schrift Pehlevi. Ähnlich lesen übrigens auch heute 
die Engländer einige Abkürzungen lateinischer aus dem Mittelalter überkommener Aus- 

  

drücke mit ihrer englischen Übersetzung, so e.g. — abgekürzt aus exempli gratia „zum Bei 
spiel“ — mit for instance, i.e. — abgekürzt aus id est „das ist" — mit that is, etc. mit 
and so on. Beidemal sind Elemente einer rein lautlichen Buchstabenschrift ganz nach Art der 
alten Begriffsbilderschriften behandelt. Lautliche Schreibungen sind Ideogramme geworden. 
Es hat ein Rückfall der jüngsten Form der Schriftentwicklung in die älteste stattgefunden. 

3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 
Die reine Begriffsschrift hatte sich aus dem ursprünglichen Gebrauch des Bildes zur Ver- 

ständigung ganz natürlich entwickelt. Keine der alten Bilderschriften ist hierbei stehengeblieben. 
Da der Mensch in Worten denkt, haben sie sich vielmehr alle sehr früh zu einer Lautschrift 
oder genauer zu einer Begriffslautschrift umgewandelt. Die Bilder (Ideogramme) bezeichnen 
nun nicht nur die Begriffe, die sie selbst darstellen oder andeuten, sondern auch schon Wörter, 
die diesen Begriffen entsprechen. Es sind die Wörter, mit denen in der jeweiligen Sprache die 
Begriffe gedacht und die Bilder gelesen werden. Die Bilder werden so aus Begriffszeichen 
automatisch zu Wortzeichen. Sie erhalten einen bestimmten Wortlaut oder auch mehrere, 
wenn es Synonyma für den in dem Bilde dargestellten Begriff gab. Diese innerliche, sich ganz 
von selbst einstellende Phonetisierung der Bilderschriften hat zu einem weiteren Schritt in der 
Entwicklung der Schrift geführt, der nicht so selbstverständlich ist. Er stellt sich jedoch überall, 

  

1 [s. Jensen, Schrift (2. Auf.) $. 301, v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 165, Diringer, 
Alfabeto, 8. 4471]



Wortzeichen 27 

soweit wir schen können, sehr früh ein. Man kam dazu, von der eigentlichen Bedeutung der Bilder 
ganz abzuschen und sie entsprechend ihrem Lautwert als Wortzeichen nun als rein lautliche 
Schriftzeichen zu verwenden. Hierbei zog man sie auch zur Schreibung solcher Wörter und Wort- 
teile heran, mit denen das in ihnen dargestellte Wort weder begrifflich noch etymologisch das 
Geringste zu tun hatte. 

Als Beispiel für diese Erscheinung mögen hier zunächst einige Schreibungen geläufiger 
Ausdrücke der ägyptischen Sprache dienen!. Sie sind so ausgewählt, daß in ihnen je zwei Wörter 
in diesen beiden Anwendungen der alten Schriftbildzeichen nebeneinander entgegentreten 
(Abb. 19). In der einen Anwendung sind die Wörter nach wie vor mit ihren eigenen Bildern also 

  

S „Sohn der Sonne“ (d. i. „König“) s3 »" 

I »großes Haus“ (d.i. „Palast‘) pr wr 

= Schöpfer‘ (eig. „Macher“‘) der Erde irj 13 
  

ZT „Herr des Himmels“ nd pt 

> „jedes Gebirgsland‘ B3&4 bet 

Her „vice Me 

Abb. 19. „Wortzeichen in ideographischer und phonetischer Verwendung“. 

  

  

schen“ ame 3 

  

      
(Die unterstrichenen Wörter sind ideographisch, die anderen phonetisch geschrieben) 

(Sethe, Schriftsystem, Tabelle 5). 

ideographisch geschrieben — hier „Sonne“, „Haus“, „Erde“, „Himmel“, „Gebirgsland“ und 
„Menschen“ —, in der anderen jedoch mit einem Bilde, zu dem das geschriebene Wort keine 
andere Bezichung hat als die, mit dem dargestellten Wort gleiche lautliche Verhältnisse zu zei- 
gen — hier Ente (s3) für s3 „Sohn“, Schwalbe (7) für vr „groß“, Auge (7-4) für"irj „machen“, 
Korb (nb:1) für nd „Herr“, darunter dasselbe Zeichen für nd „alle“ und Eidechse für “3 
„viel‘‘, Diese Schreibung ist demnach phonetisch. 

Erst mit diesem Schritt, in dem von der eigentlichen Bedeutung des Bildes abgeschen 
und ihm ein lautlicher Wert unterschoben wurde, schied sich die Schrift unwiederbringlich vom 

  

  

  

einfachen Bilde, aus dem sie hervorgegangen war. Zugleich erlangte sie eine Bedeutung, die 
sie weit über das Bild als Verständigungsmittel hinaus hob. Erst jetzt wurde es ja möglich, 
alle weder selbst darstellbaren noch durch Symbole andeutbaren Dinge zu bezeichnen und auch 
bedeutungsgleiche Wörter voneinander zu unterscheiden, eine unerläßliche Vorbedingung für die 
schriftliche Fixierung einer Sprachkunst. Dem Bilde eines Weges allein könnte man — wenn 

1 [Vgl. Sethe, Schriftsystem $. 16, Tabelle 5.)



28 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

wir diesen Sachverhalt in unsere Sprache übertragen — nicht ansehen, ob es „Weg“, „Pfad“, 
„Rain“ oder „Straße“ zu lesen ist, dem eines Schiffes, ob „Kahn“, „Boot“, „Nachen“, „Schiff“ 
„Jolle“, „Fähre“ oder „Kanu“ gemeint ist, und dem eines Kopfes, ob es als Schriftzeichen 

    

„Kopf“, „Haupt“ oder „Schädel“, im Lateinischen „eaput“ oder „testa‘‘ bedeutet. 
Dieser Schritt zur rein phonetischen Verwendung der alten Bilderzeichen, der wichtigste 

und einschneidendste vielleicht, den die Entwicklung der Schrift getan hat, stellt für die Bilder- 
schrift einen völligen Bruch mit ihrem eigentlichen Wesen dar. Die uns bekannten Bilderschriften 
der alten Welt haben ihn sämtlich schon vor ihrem geschichtlichen Hervortreten getan. Den Ur- 
zustand der reinen Begriffs- und Begriffslautschrift können wir bei ihnen nur noch rückschließend 
aus mannigfachen Überbleibseln wiederherstellen. Wir treffen ihn jedoch in seiner reinen Form 

  

nicht mehr an. Auch die in den ersten Anfängen stehende Bilderschrift der Mexikaner verläßt 
hier und da schon den Zustand der Begriffsschrift. Beispiele hierfür sind die schon erwähnten 
(8. 19£.) Ortsnamen, in denen die Bilder der Zähne (tan -t1i) und der Fahne (pam -itl) zur Schrei- 
bung der Wörter Han „zwischen“ und Pan „auf‘‘ verwandt werden. So schreibt man auch spa- 
nische Namen — wie den Namen Matheo mit dem Bilde eines Armes (ma-it/)! — als ob darin 
mexikanische Wörter in verderbter Gestalt steckten?. Wie ja auch Indianer den Namen des 
Generals Maynadier so schrieben, als bedeute er many deer (S. 5) 

Die Umwandlung der Bilderschrift in eine Lautschrift ist überall auf Erden in analoger 
Weise erfolgt. Doch gab cs dafür zwei Wege. Der natürlichere von den Ägyptern und den Chi- 
nesen eingeschlagene bestand darin, daß die Bilder von dem Worte, das sie darstellen, auf gleich- 
artige Lautkomplexe — ganze Wörter oder auch nur Wortteile — übertragen wurden. An dem 
Lautwerte, den ihnen das dargestellte Wort gegeben hatte, wurde nichts geändert. Es ist dies 
das Verfahren, auf dem unsere Bilderrätsel, die sogenannten Rebus?, beruhen. In diesen Bilder- 
rätseln können wir das Eigenschaftswort „arm'' mit dem Bilde eines menschlichen Armes, den 
„Tor“ mit dem Bilde eines Haustores, das Zeitwort „sieben“ mit der Zahl 7, das Wort „ganz“ 
mit dem Bilde einer Gans schreiben. Oder wir können für „entzwei‘ das Bild einer Ente und die 
Zahl 2; für „zweifelhaft“ dieselbe Zahl, ein Tierfell und einen im Gefängnis sitzenden Menschen; 
für das Wort „Fetisch“ eine Fee und einen Tisch hinmalen. Ein Engländer könnte für meet 
„begegnen“ ein Stück Fleisch (meat), ein Franzose für sens „Sinn“ oder sans „ohne“ das Bild 
eines Tropfens Blutes (sang) oder die Zahl 100 (cent) schreiben. 

Den anderen Weg für die Umwandlung einer Bilderschrift in eine lautliche Schrift haben die 
  

Schöpfer der babylonischen Schrift und zum Teil auch die Mexikaner eingeschlagen. Dem Bilde 
wird hierbei nicht der Lautwert des ganzen Wortes, welches das Bild darstellt, sondern nur der 
seines Anfanges gegeben“. Hätte man dabei nur den einzelnen Laut, mit dem das betreffende Wort 

1 Seler, Ges. Abhandlungen Bd. 1,8.24.. 2 1bd.5.248M. 3 [Vgl.Sethe, Schriftsystem $. 16] 
4 [Hierzu bemerkt Prof. von Soden: Die hier vorgeragene Ansicht von der Entstehung der Silben- 

zeichen in der babylonischen Schrift hat sich als unhaltbar erwiesen. Tatsächlich gehen fast ale babylonischen 
‚nzeichen auf (primär oder sekundär) einslbige sumerische Wörter zurück. Beispiel: Das Bildzeichen für 

den „Pfeil“ (sumerisch 4) wird schon früh für sumerisch #() „leben“ mitverwendet und wird dann schlieBlich 
‚zum Zeichen für die Silbe fi. In späterer Zeit sind auch aus akkadischen und hethitischen Wörtern mit ein- 

  

Slbigem Wortstamm auf verschiedene Weise neue Silbenwerte abgeleitet worden. In Verbindung mit dem Zu- 
sammenfall ursprünglich verschiedener Zeichen wurde dadurch die an sich schon oft vorhandene Mehrdeutigkeit 
(Polyphonie) der Keilschriftzeichen, die der Entzifferung besondere Schwierigkeiten bereitet, immer weiter gefördert].



Lautliche Zeichenbewertung 29 

begann, berücksichtigt, wäre man zur Buchstabenschrift gekommen, dem Schluß- und Höhe- 
hätte die Bilder akrophonisch 

bewertet, wie wenn wir das Bild eines Baumes für 5, das Bild 
für fund eines Ohres für 0 gebrauchten. Dies ist aber, wie wir schen werden, erst verhältnismäßig 
spät, im Verlaufe einer längeren Kulturent 
die damit die Erfinder des Alphabetes geworden sind. 

Die Völker, die bei der Umgestaltung ihrer Bilderschrift zu einer phonetischen Schrift 
anders als die Ägypter verführen, haben der Zeichenbewertung nicht den Anfangslaut sondern 
die Anfangssilbe des dargestellten Wortes zugrunde gelegt. Denn die Wörter lassen sich natür- 
licherweise nur in Silben und nicht in Einzellaute zerlegen. Die Kenntnis der Einzellaute ist erst 

‚punkt der ganzen Schriftentwicklung. Ein solches Prinzi 
     ier Hand für A, eines Fingers 

  

ung, durch die kanaanäischen Semiten geschehen, 

  

auf Umwegen an anderer Stelle — wie wir schen werden — bei den Ägyptern, gewonnen worden. 

  

Sonst ist man jedoch so verfahren, wie wenn wir das Bild eines Tigers für fi, das Bild einer Nase 
für na, eine Stufe für stu, eines Soldaten für so/, eines Adlers für ad und eines Igels für i ge- 
brauchten. So schrieb zum Beispeil der Mexikaner in dem Personennamen Nerlacahujl 
die Silbe ne- mit einer Puppe (nenet/), die Silbe la- wieder mit den Zähnen (tlan-tl)}, die wir 
in den Piktographien von Ortsnamen für tan „zwischen“ verwandt fanden. ($. 198.). 

Die Lautschrift, die auf diesem letzten Wege aus einer Bilderschrift hervorging, wird so 
ihrem Wesen nach eine Silbenschrift sein. Das ist bei der babylonischen Schrift, der „Keil- 
schrift“, in der Tat der Fall. Die phonetischen Zeichen dieser Schrift sind sämtlich Silbenzeichen, 
teils für offene Silben wie ba, u, ri und du oder rein vokalische wie u, teils für geschlossene Silben 
mit vokalischem Anlaut wie al, im, ur und ut oder mit konsonantischem Anlaut wie dar, rih, 
ut und dur. Silben der letzteren Art, zum Beispiel dur, können auch durch Zusammensetzung 
zweier Silbenzeichen geschrieben werden. Von ihnen muß das erste auf den Vokal dieser Silbe 
enden, das zweite mit ihm beginnen. Man schreibt also für die Silbe dur auch du-ur, für bit 
auch di-#%, für nad auch na-ad und muß das vielfach tun in den Fällen, in denen es an einem 
Silbenzeichen wie dur, 5if und nad mangelt. Alle Wörter der in Keilschrift geschriebenen 
Sprachen (Sumerisch, Akkadisch, Hethitisch usw.) können so in Silben zerlegt geschrieben 
werden. Die Lautschrift hingegen, die nach dem Prinzip des Rebus entstanden ist, wird 
‚nur dann gleichfalls zu einer Silbenschrift werden, wenn diese Sprache überhaupt nur noch 
aus einsilbigen Wörtern besteht, oder wenn sie ihre längeren Wörter nur aus solchen einsilbigen 

  

zusammengesetzt hat. Dies ist bei der chinesischen Sprache der Fall. Sie kennt nur einsilbige 
Wörter, die heute in dem stark zersetzten Nordchinesisch überhaupt nur noch entweder mit 
einem Vokal oder mit einem Nasal » oder ng endigen wie beispielsweise scha, schan und schang, 
während das Südchinesische wenigstens noch 9, kund #im Auslaut bewahrt hat wie fat als Name 
des Buddha, der nordchinesisch nur noch fo heißt?. Die chinesische Schrift ist daher eine Wort- 
silbenschrift. Sie schreibt zum Beispiel das Zeichen, das ursprünglich die „Gerste‘' (/ai) bedeutete, 

    

auch in Jai „kommen“ und /ai „geben“ als ein rein phonetisches Zeichen mit dem Werte Jai. 
[Ebenso wird das Zeichen „Erde“ (fu) auch in u „Leib“, das der Wolke (yün) auch in yüön ‚sagen‘, 

  

1 Seler, Ges. Abhandlungen Bd. 1, 8.267, vgl. S. 407: 2 „Für das Folgende stütze ich mich 
wieder auf die freundlichen Mitteilungen des Herrn Pastor Hartmann“ (5.24, Anm. 2). 

3 Das aus dem Bild der Wolke hervorgegangene Zeichen ist jetzt so sehr zu einem reinen Lautzeichen yın 
‚geworden, daß es selbst in dem Wort „Wolke“ mit einem Determinativ versehen wird. 

  

   



30 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

das der Zahl 6 (u) auch in Zu „Pilz“ und Zw „Erdklumpen“ zur Andeutung der Laute dieser Wör- 
iden sich hierbei mit ideographischen Zeichen, welche die besondere 

  

ter gebraucht. Sie ver 
Bedeutung der gebrauchten Wörter erkennen lassen. Ganz anders stand es mit der ägyptischen 
Sprache, die der Schrift der Ägypter daher ein völlig anderes Gepräge gegeben hat, wie wir das 
weiterhin schen werden. 

Sowohl die chinesische wie die babylonische Silbenschrift sind aus alten Bilderschriften 
unmittelbar hervorgegangen. Wir bezeichnen sie deshalb zum Unterschiede von sekundär 
wieder aus ihnen abgeleiteten Silbenschriften als primäre Silbenschriften. Neben den lautlichen 
Silbenzeichen haben sie zum Teil auch noch das Begriffszeichen als Überbleibsel und Zeuge 
des einstigen Urzustandes der Schrift erhalten. Im Chinesischen findet die Verwendung dieser 
Begriffszeichen sogar noch in ausgedehntem Maße statt. Man fügt sie in Gestalt von Deutzeichen 
als sogenannte Klassenzeichen oder Klassenhäupter dem lautlich geschriebenen Worte zu. 
Sie deuten die Begriffsklasse an, in die das betreffende Wort gehört, und unterscheiden es damit 
von gleichlautenden Wörtern anderer Bedeutung. So fügt man dem Lautzeichen tschow, das 
eigentlich ein Schiff darstellt und bedeutet, das Zeichen des Wassers zu, um tschou „Wasser- 
becken‘“, das der Rede, um £schou „Geschwätz‘‘, das der Pflanze oder des Fisches, um die gleich- 
lautenden Namen einer bestimmten Pflanze und eines bestimmten Fisches zu bezeichnen. Ebenso 
fügt man dem Lautzeichen ai, das — wie schon erwähnt — „Gerste“ bedeutet, das Zeichen für 
Geld, eine Kaurimuschel, zu, um Zai „geben“ zu schreiben. Dem Zeichen für #0 „gewölbt‘‘ — 
eigentlich Kobraschlange — wird das Zeichen für Krankheit zugefügt, um #0 „Buckel“, das für 
Pferd, um #0 „Kamel“, das für Vogel, um den Vogel Strauß zu bezeichnen, der wie alle diese, 
Wörter eben wegen seiner Gestalt mit jenem Worte #'0 „gewölbt‘' benannt ist. Man sieht, wie 
solche Schreibungen auch bei etymologisch zusammenhängenden Wörtern die verschiedenen Be- 

  

deutungen unterscheiden lassen. Ganz anders ist es, wenn dem Zeichen für die Zahl 6 (Zu) das 
Deutzeichen für Sproß zugefügt wird, um Zu „Pilz“ zu schreiben, und dazu als drittes das Zeichen 
für Erde gesetzt wird, um Zu „Erdklumpen“ und weiter ein viertes, das Zeichen für Auge, um 
Tu „freundlich blickend““ zu schreiben. 

  

Zum Schluß sei noch ein anderes Beispiel aus der chinesischen Schrift gegeben, das die 
mannigfaltige Verwendung eines Lautzeichens in Verbindung mit den verschiedensten ideo- 
graphischen Deutzeichen gut veranschaulicht. Das Bild eines Gefangenen, der in einem vier- 

igen Raume eingeschlossen sitzt, über dem Bilde einer Schüssel bedeutet — wie schon er- 

  

wähnt — ideographisch „freundlich“. Als phonetisches Zeichen verwandt bezeichnet es zu- 
sammen mit einem Deutzeichen die folgenden Wörter: 

Mit dem Deutzeichen „Mund“ das Wort für „sich räuspern“, 

    

en: „Frau“ 04m „ehrwürdige Frau“, 
on Herz ehe Wut 

Be " „Hand“ „ ,  „ „abwischen“, 
mim “ „Baum“ „  » „ „rote Baumfrucht“, 
u D „Wasser“ „ „  „ „lauwarı 

    

ae. ” weiß“ „m „Fruchtwei 
Im Babylonischen werden solche allgemeinen Deutzeichen im wesentlichen nur den 

lautlich geschriebenen Eigennamen der Menschen, Götter, Städte und Länder teils vor- teils nach-



Verlust der Bildgestalt 31 

gestellt beigeschrieben. Daneben hat die Keilschrift aber auch noch viele Wortzeichen. Sie wer- 
den teils allein, also ganz in der ursprünglichen Weise, teils in Verbindung mit Lautzeichen für 
die Gegenstände gebraucht, die in ihnen ursprünglich unmittelbar dargestellt waren. 

Hand in Hand mit der inneren Umwandlung der Bilderschrift aus einer Begriffsschrift 
in eine Lautschrift vollzieht sich eine äußere Wandlung der Schrift, die jene Umwandlung unter- 

stützt und ihrerseits durch sie gefördert wird. Die Bilder, die ihren eigentlichen Gedankeninhalt, 
ihre Bildbedeutung verloren haben, verlieren im praktischen Gebrauch durch die Menschen- 
hand auch ihre Bildgestalt. Sie lösen sich beim Schreiben in ein System von Strichen auf, 
die je nach der Natur des Schreibmaterials besondere Formen annehmen. Hierdurch ist die alte 

  

sumerisch-babylonische Hieroglyphenschrift zunächst eine Linienschrift geworden. So liegt 
sie uns in Stein eingegraben noch in den ältesten Inschriften der Babylonier, der semitischen Könige 
wie des Sargon von Akkad (um 2600 v. Chr.) vor. Da die Schrift in der Praxis mit einem Drei- 
kant? in weichen Ton — das einzige Schreibmaterial, welches Mesopotamien bot — eingegraben 
wurde, haben die Linien der ehemaligen Bilder früh die Gestalt von Keilen und Haken an- 
‚genommen, die sich schon in diesen alten Steininschriften vielfach anzeigen. So ist die Keil- 
schrift entstanden. Sie läßt im Gegensatz zu den Steininschriften von der ursprünglichen Bild- 
gestalt der Schriftzeichen, den diese hin und wieder noch ahnen lassen, schlechterdings nichts 
mehr erkennen. Das gewöhnliche Material für keilinschriftliche Aufzeichnungen ist die Ton- 
tafel, die sowohl für Briefe, Rechnungen, Aktenstücke und dergleichen wie für literarische Erzeug- 

  

nisse — Bücher und deren Teile — gebraucht wird. Die Schrift wird in den weichen Ton 
gegraben, der, wenn er beschrieben ist, gebrannt wird. Diese so entstandene Keilschrift wird 
von den späteren Babyloniern und den Assyrern nicht nur in Tontafeln geschrieben verwandt, 

  

sondern mit denselben Formen auch auf den Denkmälern in Stein eingegraben, so zum Beispiel 
auf dem Obelisken Salmanassas III., der unter anderem der Gesandtschaft des israelitischen 
Königs Jehu aus dem Jahre 841 v. Chr. gedenkt®. 

Aus der alten Bilderschrift der Chinesen ist das Strich- und Schnörkelgewirr geworden, 
welches jeder von uns kennt. Sie wurde mit schwarzer Tusche ursprünglich mittels eines Rohr- 

  

griffels, dessen Ende zu einer Art Pinsel zerkaut wurde, auf Palmblätter, später mit einem Haar- 
pinsel auf Papier geschrieben. Die natürlichen, rund und unregelmäßig verlaufenden Linien 

i inien umgestaltet.     der Bilder sind hier zu eckigen, meist geradlinigen Gebilden, die Punkte zu 
Von der einstigen Bildgestalt ist kaum je noch etwas erhalten. Die wenigen Ausnahmen 
können nur von den Wissenden erkannt werden. Wie die Babylonier und Assyrer haben auch 
die Chinesen ihre im Laufe der Zeit äußerlich mehr und mehr umgestaltete Schri 
Schreiben mit Tusche gebraucht. Sie benützen sie eingegraben oder erhaben auf ihren Denk- 
mälern aus Stein oder Metall noch heute ähnlich wie auf dem berühmten Bronzedreifuß aus der 
Chu-Dynastie (um 800 v. Chr.)t. Er wurde auf der „Silberinsel“ im Jangtsekiang aufgefunden 

nicht nur beim 

  

1 [S. Diringer, Alfabeto $. 117, Abb. 60, 4. Die bisher ältesten und daher den ursprünglichen Bildern 
‚noch am ähnlichsten Schriftformen auf babylonischem Boden (Zeit: vor 3200 v.Chr.) siehe A. Falkenstein, 
Archaische Texte aus Uruk (Berlin 1936).] 

2 [Abgebildet v. Bissing im Handbuch der Archäologie Taf. 22, 3.) 
3 [Abgebildet Diringer, 8. 123, Abb. 66,1.) 
4 5. W. Bushel, Chinese Art (1909) Bd. ı, Taf. 48.



32 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

und ist unter dem Namen Wu-Chuan-Ting bekannt, eine Stiftung des Inspektors der öffent- 
lichen Arbeiten Wu-Chuan für Totenopfer zugunsten seines Vaters. 

Auch bei der ägyptischen Schrift haben diese Vorgänge, die äußere wie die innere 
Umwandlung, stattgefunden. Wir müssen sie bei ihrer Bedeutung für die Vorgeschichte unserer 
eigenen Schrift genauer betrachten und werden hierbei ganz eigenartige Abweichungen von 
den bisher beobachteten Vorgängen feststellen. Im praktischen Gebrauch haben sich auch ihre 
alten Bildzeichen, die Hieroglyphen, allmählich bis zur vollkommenen Unkenntlichkeit in sinnlos 
oder willkürlich scheinende Strichgebilde aufgelöst. Der Schreibstoff war bei den Ägyptern 
der Papyrus, wie ihn später die Griechen nannten, viereckige, unseren Seiten gleichende Blätter 
aus Fasern und Mark einer Sumpfpflanze (Cyperus papyrus). Sie wird heute erst tief im Süden 
des Nilstromgebietes wieder angetroffen. Die Papyrusblätter gleichen im frischen Zustande 
unserem Papier, das ja davon den Namen hat. So wie sie uns vorliegen sind sie vor Alter gelb 
oder tiefbraun geworden. An Dauerhaftigkeit sind sie dem Papier bei weitem überlegen, besitzen 
wir doch eine ganze Anzahl gut erhaltener und bei geeigneter Behandlung noch heute schmieg- 

iereinhalbtausend 

  

  samer, auf Papyrus geschriebener Dokumente aus dem alten Ägypten, die 
Jahre alt sind. 

Als Ersatz für den Papyrus diente als kostbareres Material Ziegenleder, als gemeineres 
das sogenannte Ostrakon: in älterer Zeit der Kalksteinsplitter, später die Topfscherbe aus ge- 
branntem Ton. Diese Ostraka benützte man für vorübergehende Aufzeichnungen wie Notizen, 
Briefe, Rechnungen, Listen, Quittungen, Entwürfe zu literarischen Abschriften und dergleichen 
‚mehr. Geschrieben wurde mit schwarzer und roter Tusche, die mittels Wasser in zwei Näpfchen 
einer Palette angerieben wurde. Man übertrug sie mittels einer Binse oder eines Rohrgriffels mit 
schräg geschnittenem Ende, später auch mittels einer gespaltenen Rohrfeder auf die Schreibflächet, 
indem man die Schriftzeichen auf den Papyrus oder auf dessen Ersatzstoffe malte. Es waren 
also im wesentlichen die gleichen Schreibmittel, die auch wir noch brauchen: Tinte, Feder 
und Papier. 

Die Schreibschrift (Abb. 20), die sich im Gebrauch dieser Schreibmittel früh ausbildete, 
hat sich bald nicht minder stark als die Keilschrift und als die chinesische Schrift von der ursprüng- 
lichen Bildgestalt der Schriftzeichen entfernt. Sichtlich ist hierbei das Bestreben, möglichst viel 
in einem Zuge ohne Absetzen des Griffels zu schreiben, das treibende und leitende Motiv gewesen. 
Man kann dies zum Beispiel bei den Zahlenzeichen deutlich schen. In ihren jüngsten, am stärksten 
entstellten Formen, wie sie zur Zeit der Griechen- und Römerherrschaft über das Niltal gebraucht 
wurde, nennen wir sie Demotisch (Abb. 20) in Anwendung des von den Griechen geprägten 
Ausdrucks önnorixd yodunara „volkstümliche Schriftzeichen“, mit dem sie diese Schrift von 
den hieroglyphischen Bildzeichen unterschieden. Für die älteren Formen, deren Fortentwicklung 
die „demotische“ Schrift ist, gebrauchen wir wenig passend die Benennung „Hieratisch‘, 
die Clemens Alexandrinus zum Unterschiede von der demotischen Schrift — des täglichen. 

   
   

Lebens und der profanen Literatur — für die zur Niederschrift religiöser Texte neben ihr üblich 

1 W. Schubart, Einführung in die Papyruskunde $.43 [s. v. Bissing im Handbuch der Archäologie 
Taf. 19, Abb.3 (Palete) und Abb. $ (Schreibrohr)] 

2 [Schon von Sethe, Schrftsystem S.9 nach G. Möller, Die Buchschrit der alten Ägypter (Zeitschrift d. 
Deutschen Vereins für Buchwesen und Schrifttum 1919 Nr. 7/8) abgebildet]



Denkmälerschrift und Schreibschrift 33 

gebliebenen älteren Formen der Schreibschrift geprägt hat. Diese älteren Formen hatten gegen- 
über dem Demotischen ebenso wie die Hieroglyphen in der Tat etwas „Hieratisches“ an sich. 
Sie erhielten dies jedoch erst damals dem Demotischen gegenüber. Für die früheren Zeiten der 
ägyptischen Geschichte paßt auf sie dieser Ausdruck eigentlich nicht. Damals stand bereits 

ine besondere Schriftform gegenüber, 

  

ebenso der lebenden Schrift, die man Hieratisch nennt, 
die diese Bezeichnung verdiente. Es ist die hieroglypische Buchschrift (Abb. 20), eine altertüm- 
liche, den Hieroglyphen näherstehende Form der Schreibschrift, die aus den ältesten Zeiten 

  

  

      Hieratisch. 

“lo 
Hierogiyphen. 
  

        
  

  I 
y
®
 

{+
 
>
1
4
 

II 
  

Lu 

Para 
| 

A 
  

ls
 

Fl
» 

  

5
 

  

e
e
 

N
e
 

e
r
b
t
e
 

t
e
l
 

I
»
 

Yr 
LIN|“ 

=    
      
  

ff |                   ES 

  

= 

‚Abb. 20. „Entwicklung der hieroglyphischen, hieratischen und demotischen 
Schrift“ (nach G. Möller, Die Buchschrift, Zeitschr. d. D. Vereins für 

Buchwesen und Schrifttum 1919 Nr. 7]8). 

stammt. Da man unter „Demotisch“ nicht nur die Schrift der späten Zeit versteht, sondern auch 
die mit ihr geschriebene junge Sprachform, ist die Anwendung dieses Ausdruckes auf die Schreib- 
schrift der älteren Zeit unmöglich. 

Die abgenutzten Zeichenformen der babylonischen und der chinesischen Schrift wurden — 
wie wir sahen — auch auf Denkmälern verwandt, so daß sie jeweils die einzige bei diesen Völkern 
gebrauchte Schrift darstellten. Im Gegensatz hierzu haben die Ägypter neben ihrer ebenso 
abgenutzten Schreibschrift, die sie auf Papyrus und Scherbe mit Tinte schrieben, für den Gebrauch 
auf den Denkmälern allezeit noch die alten bildhaften Zeichenformen verwandt, aus denen jene 
Schreibschrift hervorgegangen war. Diese in Stein, Metall oder Holz eingegrabene Denkmäler- 
schrift haben die Griechen treffend IegoyAupıxä yduuara bezeichnet. Wir nennen sie eben 
danach „Hieroglyphen‘. Der aus den Wörtern für „heilig“ „einmeißeln“' gebildete Name 
ist auch in seinem ersten Teile treffend. Denn diese Schriftzeichen stellen in der Tat etwas dar, 

   und



3 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

was als ein Vermächtnis aus uralter Zeit nach altheiliger Sitte zu geheiligten Zwecken in Ver- 
bindung mit einer älteren Form der Sprache gebraucht wurde. Sie wurden auf den Wänden 
der Tempel und der Grabbauten, auf Grab- und Denksteinen, auf Statuen und Kultgeräten 
angebracht. Zu der jeweils lebenden Sprache verhielt sich die Sprache der so geschriebenen 
Texte wie das Lateinische zum Italienischen. 

Wie die babylonische und die chinesische Schrift hat auch die ägyptische, und zwar in 
ihrem abgenutzten Alltagskleide — dem Hieratischen und dem Demotischen — ebenso wie 
in ihrem Festgewande — den Hieroglyphen — neben den lautlichen Zeichen auch die Begriffs- 
zeichen (die Ideogramme) stets beibehalten!. Sie ist so trotz der Bildgestalt der Hieroglyphen 
nicht mehr eine reine Begriffs- oder Bilderschrift und mit ihren Begriffszeichen noch keine reine 
Lautschrift sondern eine Mischung beider. Viele Wörter werden noch mit dem Bilde, das sie 
selbst darstellt, ganz wie in einer reinen Begriffsbilderschrift geschrieben. Beispiele dafür bot 
Abb. 19 ($. 27), die eine Reihe Wortverbindungen aus je einem ideographisch und einem nicht 
ideographisch geschriebenen Worte zeigte. Diesen „Wortzeichen‘“ — ursprünglich eine un- 
zählige Menge, soviel als es darstellbare Dinge gab — fügte man je nach Bedarf oder Wunsch. 
keineswegs ausnahmslos, lautliche Zeichen (phonetische Komplemente) zur Unterscheidung be- 
deutungsgleicher Wörter bei. Man setzte sie entweder vor das Begriffszeichen, so daß dieses am 
Ende des Wortes stand (Abb. 21) oder gruppierte sie um es herum, so daß nun das alte Wortzeichen 

  

als der eigentliche Kern der Schreibung in der Mitte stand (Abb. 22a). Beiden letzteren Schreibun- 
gen kann man dann frühzeitig die Beobachtung machen, daß ein in der Mitte stehendes Wort- 
zeichen umgewertet wird? Es wird nun als ein lautliches Zeichen (Stammeszeichen) für den 
Wortstamm angesehen. Man erkennt dies daran, daß es am Ende des Wortes noch einmal, hier 
als ideographisches Wortzeichen wiederholt wird (Abb. 22c). Dabei ist der Wunsch maßgebend 
‚gewesen, die Schreibung des Wortes mit dem Ideogramm enden zu lassen, wie dies in den erst- 
genannten Beispielen der Fall war. Da die Ägypter wie die meisten Völker des Altertums 
‚Ohne Worttrennung schrieben, war das Ideogramm als Schlußzeichen der Wörter eine willkommene 
Unterstützung für den Leser. 

Dieser Umstand führte schließlich zur Ausbildung einer neuen Verwendungsart der 
Begrifiszeichen®. Es kommt zu den allgemeinen Deutzeichen (Determinativa), die stets am 
Ende der Wörter stehen und später nur bei wenigen sehr häufigen Wörtern — zum Beispiel 
bei „tun“, „sein“, „werden“ und bei den Partikeln — fehlen. An Stelle der vielen Hunderte 
von besonderen Wortzeichen, die den genannten Gegenstand selbst darstellen, tritt nun etwa seit 
2000 v. Chr. eine beschränkte Zahl solcher Deutzeichen. Sie deuten wie die chinesischen „Klassen- 
zeichen“ nur die Begriffsklasse — die Kategorie — an, zu der das betreffende Wort gehört. 
So werden alle fliegenden Lebewesen mit dem Bilde der Ente (s. Abb. 22c „‚Käfer‘‘) geschrieben, 
ob es sich um einen Käfer, eine Heuschrecke, eine Fliege oder einen Geier, einen Falken, eine 
Schwalbe handelt, während man früher alle diese Tiere naturgetreu abgebildet hatte. Ähnliche 
Deutzeichen finden sich am Ende der Wörter von Personen, Göttern, Ländern und Städten, 
für deren Namensschreibungen man dieses Hilfsmittel schon früh gebraucht hatte, ebenso für 
Pflanzen, Metall, Holz, Flüssigkeit (s. Abb. 22c „reinigen‘), für Abstraktes, für die Tätigkeit 

  

1 [Vgl. Sethe, Schrifisystem $. 20fL] 2 (Vgl. Sethe, Schriftsystem $. 20] 
3 [Dies und das Folgende ibd, $. 23 ausführlicher.)



  

Begriffzeichen und Stammzeichen. 

  

     

  

    

      

  

      

s 

Bedeutung | „Mann“ | „Kind“ |,wasenaut:| „weg“ | „wüne: 

erg] rer 
53 u et lee mt 

Hl = 
Recon inne 

weibun Du aa „ulranueul Boy 
bezeichneten = 

Wörter | Ep | 
® mt A ms ‚EI Ni Ä ie, 

d hr | 

=         
  Abb. 21. „Wortzeichen mit vorangestellten phonetischen Komplementen“. 

(vet. Sethe, Schritsystem, Tabelle 7) 
  

  

  
  

  

  

  

Bähndagı|ortezaunse non [jonas meer ee 
te hprr = An nbt iz Kin ws 

Hl 8 los IA 

desgl. koup fein Ä = | ee ee na J Ai Fa ö 
8 a 

8 | gekürt = % 121 

o0 um lsles/rlela 
wien] >| S | Kr EN za 

| at | > : au len En 
üesgramms| 9 % S 

am Wortende | I 

Einmr 
      
              
  Abb. 22 „Wortzeichen mit herumgruppierten phonetischen Komplementen“. 

(vgl. Sethe, Schriftsystem, Tabelle 8).



36 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

mit dem Mund — das Zeichen für Essen —, mit den Beinen — das Zeichen für Gehen — und 
mit den Händen — das Zeichen für Schlagen. 

Es leuchtet ohne weiteres ein, welche Vereinfachung diese Neuerung für den Schreibenden, 
vor allem für den Schreibschüler, bedeuten mußtet. Sie machte eine große Menge oft recht man- 

  

nigfaltiger Zeichen entbehrlich. Eine solche Vereinfachung liegt in der Richtung der allgemein 
erfolgten Entwicklung der Schrift. Sie ist zweifellos als ein Fortschritt zu betrachten. Wenn 
auch für den Lesenden die alte anschauliche Schreibung, die ihm den Sinn des Wortes geradezu 
in figura vor Augen stellte, gewiß nur angenehm sein konnte, so galt das ja nur für die Hiero- 
jglyphen. Nur sie bewahrten die Bildgestalt der Schriftzeichen. Bei der Schrift des täglichen 
Lebens, dem Hieratischen, mußte die Mannigfaltigkeit der Schriftzeichen, da sie die Bildgestalt 
nicht mehr erkennen ließen, an die Gedächtniskraft des Lesers starke Anforderungen stellen, 

  

so daß auch er schließlich die neue Einrichtung begrüßt haben dürfte, 
  

us mn in Möntu, män, Aman, mönkef, hösmen, menet, 
sminet, manck, mün, Menfer, emnöd. 

® = Fleisch, (4/) für f gebraucht. 

h = fragen (fi) für f gebraucht. 

— „Mund“ (5) für r „a 

  

  

  am 
  

3 „Schwalbe“ (wr) für wer „groß“. 

„Käfer“ (hpr) für höper „werden“       
Abb. 23. „‚Ignorierung der Vokale und der Silbenteilung“ (nach Sethe, Das hieroglyphische 

Schriftsystem $. 17, Tabelle 6). 

Die lautlichen Zeichen erhielten bei den Ägyptern ihre Werte nach dem Prinzip des Rebus. 
Dabei ist jedoch lediglich das Konsonantengerippe der Grundwörter berücksichtigt worden®. 
Von den Vokalen, die dieses Gerippe ausfüllten, sah man jedoch ganz ab. Während die chinesische 
und die babylonische Schrift als lautliche Zeichen nur Silbenzeichen — Zeichen, welche die Ver- 
bindung eines oder zweier Konsonanten mit einem Vokal ausdrücken — kennen oder auch ein- 
fache Vokalzeichen, da es auch rein vokalische Silben gab, besitzt die ägyptische Schrift von An- 
fang an nichts dergleichen. Sie gebraucht dafür etwas, was jenen beiden Schriften ihrerseits 
abgeht, Zeichen für die Aufeinanderfolge von zwei oder drei bestimmten Konsonanten, oder — 
und das ist bedeutsam — auch für einzelne Konsonanten also Buchstaben, je nachdem ob 
das dargestellte Grundwort drei, zwei oder nur noch einen Stammeskonsonanten enthielt, als 
die Übertragung des Lautwertes auf sein Zeichen erfolgte. So kam zum Beispiel das Bild des 
Mundes, der zohieß, zudem Lautwert, das des Spielbrettes zudem Lautwert un, dasdes Käfers zu 
dem Lautwert/äpr%. Mit diesen Lautwerten wurden nun die Zeichen in allen möglichen Wörtern ver- 
wandt ohne jede Rücksicht, ob und was für ein Vokal voranging, dazwischenstand oder folgte, ob 
die Konsonanten ihres Lautwertes in ein und derselben Silbe standen oder nicht (Abb. 23). 

1 [Sethe, Schriftsystem 8.24{] 2 [Sethe, Schriftsystem 8.16, 18] 
3 [Sethe, Schriftsystem S. 17, Tabelle 6]



Konsonantenzeichen 37 

Wie selbstverständlich dem Ägypter die Nichtbeachtung der Vokale bei der lautlichen 
Bewertung der Hieroglyphenzeichen allezeit erschienen ist, zeigt sich recht deutlich in der Ver- 
wendung zweier alter Ideogramme (Wortzeichen) für den Buchstaben f, die erst in schr später 
Zeit aufkommt. Seit dem 7. Jahrhundert v. Chr. schreibt man für diesen Buchstaben an Stelle 
seines alten Zeichens, einer Giftschlange, auch das Bild des Fleischstückes, weil das Wort für 
„Fleisch“ damals nur noch af lautete (Abb. 23). In der Prolemäerzeit wird es üblich, ebenso 
das Bild für tragen zu verwenden, weil das Wort „tragen“ damals im Infinitiv nur noch / 

  

  

lautete (Abb. 23). Beide Zeichen braucht man jetzt unter allen möglichen Verhältnissen für den 
einfachen Konsonanten f und nicht etwa als Silbenzeichen für af oder für fr 

Diese Eigenart der ägyptischen Schrift, die Vokale nicht zu beachten, wirkt sich auch dahin 
aus, daß man die Vokale der ägyptischen Wörter auch nicht auf Umwegen zu bezeichnen ver- 
sucht, wie es später bei Fremdwörtern geschieht®. Sie erklärt sich aus dem Bau der ägyptischen 
Sprache, die mit den Sprachen des großen semitischen Sprachstammes, also den Sprachen der 
alten Babylonier und Assyrer, der Hebräer und Aramäer, der Araber und Abessinier, die Eigen- 
tümlichkeit teilt, daß der Begriffsinhalt der Wörter nur an den Konsonanten, die allein den Wort- 
stamm bilden, haftet®. Die Vokale dienen hierbei lediglich zur Unterscheidung der Wort- 
formen, ähnlich etwa wie in unseren indogermanischen Sprachen in den Fällen des Umlautes 

  

(trage, trug; cado, cecidi; refno, Erganov, tergopa). So haben im Semitischen die Wörter, diemit 
dem Begriff des Königtums und Herrschers zusammenhängen die Stammeskonsonanten m/k: 
malik „König“, muluk „Könige“, mulk „Königtum“, malaka „er ist König“, jamlik „er wird 
König“, imlik „sei König“, milk „Besitz“ und malaki „königlich' 
die mit dem Begriff göttlich zusammengehören, die Konsonanten ntr: muter „Gott“, entöret 
„Göttin“, enteru „Götter‘‘, nötri „göttlich“, honter „Gottesdiener‘, sonter „Weihrauch“. Wäh- 

  

  ‚ im Ägyptischen Wörter, 

  

rend bei uns der Stammesvokal der Zeitwörter Jaden, lieben, leben, loben und der Haupt- 
wörter Laub, Laib, Leib in allen Formen und Ableitungen derselbe bleibt, und sich beispiels- 
weise die Infinitiva der genannten Verba voneinander eben nur durch diesen Stammesvokal 
unterscheiden, i 
Zeitwörter mit der gleichen Zahl von Stammeskonsonanten haben im Ägyptischen im Infinitiv 

  

im Ägyptischen wie im Semitischen gerade das Umgekehrte der Fall. Alle 

eines um das andere die gleiche Vokalisation und unterscheiden sich nur durch die Konsonanten 
und ebenso in allen anderen Verbalformen. Die Infinitive der Verben mit drei Stammeskonso- 
nanten zum Beispiel hatten sämtlich, sofern sie ein Geschehen ausdrücken, eine Form des Typus 
‚sätım, sofern sie ein Sein, eine Eigenschaft ausdrücken, aber eine Form wie nhdt, und wenn ihr 
dritter Konsonant ein j oder ein ww war, eine Form wie miswet, misjet. 

  

Da das Bild eines Gegenstandes oder einer Handlung gerade das begriffliche Element der 
Wörter wiedergibt und sich um die einzelne Form und ihre Aussprache überhaupt nicht kümmert, 
so konnte für den Ägypter bei der lautlichen Bewertung der Bilder und ihrer Übertragung auf 
andere Wortgebilde eben nur der Konsonantenbestand in Betracht kommen“. Die Vokale 
  

1 {ba 
2 w für u und 0, j für 4, Aleph für a und € [vgl. W.F. Albright, the Vocalisation of the Egyptian syllabie. 

Orthography (American Oriental Series, Bd. 5, 1934)] 
3 [Dies und das Folgende hier nach Sethe, Schriftsystem S. 18 redigiert] 
4 [Sethe, Schriftsystem $. 19] 

 



38 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

wechselten mit der Form des Wortes in Farbe, Quantität und Stellung. Was immer gleich blieb, 
waren die Konsonanten. Wenn zum Beispiel das Wort für „Gesicht‘‘ hör hieß, „dein Gesicht“ 
aber ehräk, „dein Gesicht o Frau «rd, „euer Gesicht ehräten, „das Gesicht von“ *hren- und der 

wer weiß wie lautete, so konnte doch das Bild des Gesichtes kaum 

  

Pluralis „die Gesichter‘ 
anders als mit der Konsonantenfolge # und r, die das Gemeinsame und Bleibende in allen diesen 
Formen war, bewertet werden. So ist denn dies Bild in der Tat ein Zeichen geworden, das man, 
wo immer sich diese beiden Konsonanten in einem Worte folgten, als phonetisches Zeichen dafür 
verwandte: Arejet „Weg“, die Götternamen Anhuret und Har, her „auf“, hraj „oben“, sahrej 

a 

  

„entfernen“, dar „bitter sei 
Einzig und allein diese funktionelle Scheidung zwischen Vokalen und Konsonanten 

die Ursache gewesen, daß die Ägypter bei der Phonetisierung ihrer alten Bilderschrift wie von 

  

selbst auf die Trennung der einzelnen Laute kamen, aus denen sich die Wörter aufbauen. 
Überall sonst, wo eine solche funktionelle Scheidung nicht vorlag, wo vielmehr Vokal und Kon- 
sonant zusammen den Wortstamm bildeten, zerlegte sich das Wort natürlicherweise, praktisch, 
nicht in Einzellaute, die größtenteils allein gar nicht aussprechbar waren, sondern in Silben. 
Daher sind die anderen alten Schriftsysteme, die der Chinesen, der alten Sumerer in Babylonien 
und auch die seinerzeit im Entstehen begriffene Schrift der Mexikaner, eben nur zu Silbenzeichen, 
zum Teil auch dort, wo es reine vokalische Silben gab, zu Vokalzeichen, gekommen, nicht aber 
zu Lautzeichen für die Konsonanten, die objektiv betrachtet etwas Unwirkliches an sich haben, 

  

da sie, wie schon ihr Name „Mitlauter“ sagt, keine selbständige Existenz besitzen. 
Die ägyptische Schrift besitzt — wie gezeigt wurde — neben Zeichen für die Aufeinander- 

hen 

  

folge mehrerer bestimmter Konsonanten auch schon Zeichen für die einzelnen konsona: 
Laute. Es sind richtige Buchstaben, vierundzwanzig an Zahl, die allein oder mit jenen mehr- 
konsonantischen Zeichen zusammen — zum Teil als deren Komplemente zur Verdeutlichung 
ihres Lautwertes — zur phonetischen Schreibung der Wörter gebraucht werden. Die Ägypter 
sind so tatsächlich die Erfinder der Buchstaben gewesen. Vor dem phönizischen Alphabet, 
auf das alle späteren Alphabete mittelbar oder unmittelbar zurückgehen, hat es unseres Wissens 
keine andere Schrift gegeben, die solche einfachen Lautzeichen, die Elemente der höchsten und 
letzten Entwicklungsform der menschlichen Schrift, besaß. Zu dieser unendlich wichtigen Er- 
findung sind die Ägypter augenscheinlich nicht durch besondere Überlegung gekommen, sondern 
ganz unbewußt und ohne Absicht. Ja es scheint, daß ihnen die ganze Folgenschwere ihrer Er- 
findung auch nicht bewußt geworden ist. Die ägyptischen Buchstaben sind nämlich genau in. 
derselben Weise zu ihren Lautwerten gekommen wie alle anderen lautlichen Zeichen der ägyp- 
tischen Schrift, durch die ganz mechanische, rebusartige Übertragung. Es sind die Bilder von 

  

solchen Wörtern, die nur noch einen einzigen festen Konsonanten hatten. Sie waren schon so 
stark zersetzt, daß von dem ursprünglichen reicheren Lautbestande nur eben noch dieser eine 
Konsonant außer dem Vokal — und gegebenenfalls der gleichfalls bei der Bewertung unberück- 
sichtigten Femininendung — übriggeblieben waren ähnlich dem Reste fo vom Namen des Buddha 
im Nordchinesischen®. 

1 [Beispiele für die Verwendung des Zeichens sun $.36, Abb. 23] 
2 {Sethe, Schriftsystem $.19£]  31Hierhat Sethe Beispiele aus dem Französischen — mu (at. mudus), 

‚id (midus), ri (ide) — und Englischen — Iy (liegen), day degen), Aigk (hoch) — notiert]



Einkonsonantenzeichen und Buchstaben. 3 

Das ägyptische Alphabet hat sich nicht auf einmal gebildet, sondern nach und nach zu sei- 
nem vollen Bestande ergänzt. Zu den alten „Buchstaben“ sind im Verlauf der geschichtlichen Zeit 
immer wieder neue, gleichwertige hinzugetreten, sobald der Lautwert eines Wortes bis auf einen 
einzigen Konsonanten mit Vokal zusammengeschrumpft war. So gibt es in den späteren Zeiten 

  

zu vielen Buchstaben mehrere „Homophone“. Es sei hier nur an die beiden jungen Zeichen für / 
erinnert, von denen oben die Rede war. Die Zeichenbildung bleibt so bis in späteste Zeiten 
im Fluß. Ältere Zeichen werden neben jüngeren für dieselben Buchstaben verwandt. Der 
Ägypter ist auch nicht auf den Gedanken gekommen, durch Überbordwerfen der Zwei- und 
Dreikonsonantenzeichen und der Wort- und Deutzeichen eine wesentliche Vereinfachung seines 
recht umständlichen Schriftapparates zu erzielen, obgleich er die Buchstaben in denkbar weitestem 
Maße zur phonetischen Schreibung in Verbindung mit den anderen Schriftzeichen heranzog. 
So hat er denn den einen kurzen Schritt, dessen es für ihn bedurft hätte, um die höchste Stufe 
der Schriftentwicklung zu erklimmen und eine reine Buchstabenschrift zu gewinnen, nicht getan. 
Er hat dies — wie wir schen werden — seinen Schülern, den kana'anäischen Semiten, den Schöp- 
fern des „phönizischen‘“ Alphabetes überlassen. 

Die starke Zersetzung, in der sich die ägyptische Sprache im Vergleich zu den semitischen 
Sprachen bereits zu Beginn der geschichtlichen Zeit befand, machte im Lauf der Zeit große Fort- 

  

schritte. Sie führte ebenso wie die Zersetzung der französischen und der englischen Sprache 
zu einer historischen Orthographie. Ohne die Einführung von Vokalzeichen, die dem Ägypter — 
wie wir sahen — so ganz fern lag, wäre es kaum möglich gewesen, die ägyptische Sprache nur 
mit (konsonantischen) Buchstaben zu schreiben. So hat sich der Ägypter zur Aufgabe seiner 
alten, unendlich komplizierten Schrift erst entschlossen, als er das Christentum und damit die 
griechische Schrift mit ihren Vokalzeichen annahm!, die er dann später wieder mit der arabischen 
Schrift und Sprache des Islams vertauschen sollte. Religion und Schrift hängen ja überall auf 
das Engste zusammen. Wie der Jude, ob er nun den jiddischen Jargon des Deutschen oder das 
Arabisch der spanischen Mauren sprach, die hebräische Schrift der Bibel dafür gebrauchte, 
wie die dem Islam anhängenden Völker, die Perser und bisher die Türken, die arabische Schrift 
des Korans auch für ihre von der arabischen Sprache grundverschiedenen Sprachen gebrauchen, 
wie dierömisch-katholischen Slawen (Polen, Tschechen und Kroaten) lateinisch und die griechisch- 
katholischen (Russen, Serben und Bulgaren) kyrillisch schreiben, so war auch die alte Schrift für 
die Ägypter, solange ihre Religion bestand, bis in das 3. Jahrhundert n. Chr. unantastbar. 

Wenn wir die ägyptische Schrift, mit der wir uns hier eingehender beschäftigt haben, 

  

  

noch einmal kurz mit den anderen Schriftsystemen des Altertums vergleichen wollen, schen wir. 
uns einem seltsamen Paradoxon gegenüber. Dadurch, daß die alte Bildgestalt der Schriftzeichen 
in den Hieroglyphen der Denkmälerschrift und die alten Begriffszeichen (Ideogramme) als Wort- 
zeichen beibehalten sind, ist diese Schrift viel altertümlicher als die der anderen Schriftsysteme, 
Hinsichtlich der Lautzeichen ist sie jedoch am weitesten fortgeschritten, wenn ihr auch jede 
Vokalbezeichnung fehlt. Sie gelangt bereits an die Schwelle zur Buchstabenschrift, bleibt jedoch 
für die Zeit ihres Bestandes an ihr stehen. 

1 [Zu diesem Vorgang jetzt ausführlich H. Grapow, Vom Hieroglyphisch-Demotischen zum Koptischen 
(Pr. Ak. d. Wiss. Sitzgsber. Phil-hist. Klasse 1938, 28) $.231] 2 Vgl. M. Lidzbarski, Die Herkunft der 
manichäischen Schrift (Sitzungsber. Berl. Ak. d. Wis. 1916 5. 12134, 5. 12191.).



20 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

Bevor wir uns nunmehr von den älteren Schriftsystemen, die aus einer Begriffsbilderschrift 
unmittelbar und organisch hervorgegangen sind, zu den jüngeren wenden, die nicht mehr einen. 
solchen natürlichen Ursprung haben, muß noch eines Punktes technischer Art gedacht werden, 
der für jene älteren Systeme bezeichnend scheint und für die Frage der Herkunft unserer eigenen 
Schrift bedeutsam sein wird, 
unterscheidet. Während wir von links nach rechts in waagerechten Zeilen schreiben, sind jene 

  

Es ist die Schreibweise, die sich von unserer heutigen wesentlich 

alten Schriften ursprünglich von rechts nach links in senkrechten Kolumnen geschrieben worden. 

  

Zeichen stand über Zeichen!. Der Chinese schreibt so noch heutigen Tages wie auf dem Bronze- 
dreifuß der Chu-Dynastie. Nur die Mandschu, das bis vor kurzem China beherrschende Fremd- 
volk, schreibt das Chinesische von links nach rechts. Auch bei den Ägyptern ist diese Schreib- 
weise das Ursprüngliche gewesen. Wir finden sie überall in den alten Hieroglyphenschriften 
als das Übliche. Auch für die mit Tinte geschriebene Schrift, das Hieratische, bleibt sie bis gegen 
2000 v. Chr. das allein Übliche und macht erst in dieser Zeit allmählich einer anderen Platz. 
Man geht nun zu der waagerechten Zeile über, behält aber die alte linksläufige Schreibrichtung 
bei (Taf. I, b). Diese Art zu schreiben hält sich bis an das Ende des Heidentums und wird 
auch bei der demotischen Schrift allein gebraucht, so auf dem Stein von Rosette (Tafel ID). 
Die alte Arı 
Texten mit kurzen Unterbrechungen allezeit. Sie ist auch bei den Hieroglyphen der Denkmäler 

ie spätesten Zeiten noch oft anzutreffen, doch scheut man sich nicht, die 
glyphen aus dekorativen oder aus sachlichen Gründen auch umzudrehen, das heißt im Spiegel- 
bild wiederzugeben, oder sie in waagerechte Zeilen zu stellen. Die normale Schriftrichtung 

  

senkrechten Kolumnen von rechts nach links zu schreiben, findet sich in religiösen. 

  

bis in     2 

ist bei den Ägyptern aber seit 2000 v.Chr. die im praktischen Leben geübte — von rechts 
nach links in waagerechten Zeilen — gewesen, dieselbe, die auch die semitische Schrift ge- 
habt hat, und die im Arabischen noch heute weiterlebt. 

Daß auch die Sumerer, die Vorgänger der Babylonier, ebenso wie die Chinesen und die 
Ägypter ursprünglich in senkrechten Kolumnen von rechts nach links schrieben, können wir an 

   

hieroglyphischen Inschriften feststellen. Diese Schreibweise findet sich auf den Denkmälern 
‚noch längere Zeit beibehalten. Die babylonische Schrift ist aber im praktischen Gebrauch frül 
davon abgekommen und wie die ägyptische zu der Schreibweise in waagerechten Zeilen über- 
gegangen. Sie ging hierbei jedoch in anderer Weise vor. Die senkrechten Kolumnen wurden hier 

    

um 90 Grad nach links gedreht?, Hierdurch kamen alle Schriftzeichen auf den Rücken zu liegen. 
Das, was ursprünglich oben stand und den Anfang der Kolumnen gebildet hatte, geriet nach 
links. Auf diese Weise ist die babylonische Schrift schon früh zu der Schreibweise gekommen, 
die wir heute gebrauchen, von links nach rechts in waagerechten Zeilen, eine Schreibweise, die 
von den Griechen erst im Laufe der Zeit in das durch sie von den Phöniziern übernommene 
‚Alphabet eingeführt worden ist. 

Man wird sich diesen Vorgang wohl so zu denken haben, daß die Umdrehung zunächst nur 
beim Schreiben vorgenommen wurde, um die in den weichen Ton eingegrabenen Zeichen nicht 
beim Weiterschreiben mit der schreibenden rechten Hand zu verdrücken. Beim Lesen dürfte     

1 Bei den Ägyptern werden frühzeitig auch zwei schmale Kolumnen nebeneinander geschoben. [Zu dieser 
„Kolumnenspaltung“ vgl. H. Grapow, Sprachliche und schrfliche Formung ägyptischer Texte $. 401] 

2 (4. Jensen, Schrift (Auf) 5.64]



Schreibweisen a 

man die beim Schreiben nach links gedrehte Tontafel wieder um 90 Grad zurückgedreht haben, 
so daß nun die Schrift in alter Weise in senkrechten Kolumnen stand!. Bald ist man dann aber 
offenbar von dieser umständlichen Manipulation abgekommen. Man las nun die Zeilen so, 
wie sie geschrieben waren und setzte sie unbedenklich mit den umgedrehten Zeilen auch auf 
Denkmäler. Das konnte um so leichter geschehen, als die Schriftzeichen — wie wir sahen — 
ihre ursprüngliche Bildgestalt mehr und mehr verloren®. So ist in der Umdrehung der babylo- 
nischen Schrift das Motiv offenkundig, das zum Übergang von der senkrechten Kolumne 
zur waagerechten Zeile geführt hat, die uns so selbstverständlich erscheint, daß wir uns wundern, 
wie man je anders geschrieben hat. Der gleiche Beweggrund wird auch bei der ägyptischen 

   Schrift wirksam gewesen sein, als man im Hieratischen beim Schreiben mit Tinte zur waagerechten 
Zeile überging. Man wollte das Verwischen des Geschriebenen durch die weiterschreibende 
Rechte vermeiden. Nur war hier beim Gebrauch der Tinte die Gefahr dazu bei weitem nicht so 
groß wie beim weichen Ton der Babylonier, da die Tinte bald trocknete. So wird es sich denn 
erklären, daß der Ägypter weniger radikal mit der linksläufigen Schriftrichtung brach als der 
Babylonier, obwohl diese Schreibweise für das Schreiben mit der rechten Hand unbequemer ist 

    

als die umgekehrte, wie wir sie üben. Sie steht zudem in Widerspruch zu der Art, in der von dem 
Ägypter selbst die Schriftzüge gezogen wurden. Sie laufen, wo es möglich ist, von links nach 
rechts. Das Ende der ausgebildeteren Strichgebilde liegt immer rechts. 

‚Für die merkwürdige Tatsache, daß die drei alten Kulturvölker, die eine eigene Schrift aus 
einer alten Bilderschrift entwickelt haben, die Ägypter, die Babylonier und die Chinesen, ur- 
sprünglich die Schreibweise in senkrechten Kolumnen von rechts nach links gebraucht haben, 
gibt es wohl nur eine Erklärung. Obwohl sie entschieden als unpraktisch bezeichnet werden kann 
und daher von diesen Völkern mit Ausnahme der Chinesen auch früher oder später aufgegeben 
wurde, muß sie sich dem mit der Rechten schreibenden und mit der Linken die Schreibfläche 

jende Hand 
inien von oben nach unten, 

  

haltenden Menschen zunächst als das Natürlichste angeboten haben. Die schr. 

  

begann hierbei von selbst am rechten Ende der Fläche und zog die 
gerade wie man einen Strich auf einer Hand von oben nach unten und auf einer waagerecht 
liegenden Fläche auf sich zu zieht und nicht umgekehrt. Erst als sich im Laufe der Zeit die 
Unzuträglichkeiten dieses Verfahrens herausstellten, hat man es dann in verschiedener Weise 
abgewandelt. 

4. Die Entstehung reiner Lautschriften 
Die drei alten Schriftsysteme, die 

  

in Ägypten, in Babylonien und in China anscheinend 
ganz unabhängig voneinander aus der natürlichen Quelle einer Begriffs-Bilderschrift heraus 
gebildet haben, tragen die Spuren dieser Herkunft noch mehr oder minder stark hervortretend 
an sich. Sie stellen ein älteres Zeitalter in der Geschichte der menschlichen Schrift dar. Ihnen 
stehen als Vertreter eines jüngeren Zeitalters eine Reihe von Schriftsystemen im wesentlichen. 

   

1 [Sethe, Der Ursprung des Alphabets S. 145. Zu ähnlichen Vorgängen in der syrischen (Sethe, ibd. 
S. 106, Anm. 2) und in mongolischen Schriften vgl. Jensen, S.216f, S.293£] 

2 „Eben der Grund, der bei den Ägyptern die Ersetzung der besonderen Wortzeichen durch allgemeine Deut- 
zeichen (s. $. 341) erleichterte".



2 4. Die Entstehung reiner Lautschriften 

lautlicher Art gegenüber. Sie sind nicht unmittelbar aus einer Bilderschrift entstanden, haben 
die Begriffszeichen gänzlich oder doch fast gänzlich ausgeschieden und   erwenden nur eine eng 
begrenzte Zahl lautlicher Zeichen — nicht über 60 —, während jene älteren Systeme sämtlich 
eben infolge ihrer Herkunft an einer übergroßen Anzahl undan ei 

  

rverwirrenden Mannigfaltigkeit 
der Schriftzeichen kranken, die ihrer Benutzbarkeit und ihrer Verbreitung stark im Wege stehen 
mußtel, 

Diese einfacheren lautlichen Schriftsysteme scheiden sich in zwei Gruppen, in (sekundäre 
und tertiäre) Silbenschriften und in Buchstabenschriften. Von den hierher gehörenden Silben- 
schriften sind die beiden abgeleiteten Schriftsysteme Fortbildungen oder genauer Vereinfachungen 
und Nachahmungen der beiden alten Silbenschriften, der babylonischen und der chinesischen, 
die wir im Unterschied zu den von ihnen abgelei 
Auf 
sie seit Darius I., der in einem Briefe des Themistokles? als ihr Schöpfer bezeichnet ist, auf den 

  

ten als primäre Silbenschriften bezeichnen. 
ie babylonisch-assyrische Keilschrift geht die persische Keilschrift zurück. Wir finden 

  

Denkmälern der Achämenidenkönige. Die 41 Silbenzeichen, über die sie verfügt, bezeichnen 
im Unterschied zur babylonischen Keilschrift nur offene, mit einem einfachen Konsonanten 
beginnende Silben, obwohl die persische Sprache keineswegs nur solche Silben kennt. Die in 
‚manchen Sprachen allein vorhandene offene Silbe ist offenbar etwas natürliches. Die Lautwerte 
der persischen Schriftzeichen sind auch nicht aus der babylonischen Schrift ableitbar. Die 
Zeichen stellen vielmehr Neubildungen nach dem Muster der babylonischen Schrift mit selbstän- 
diger Bewertung dar. Neben den Silbenzeichen besitzt die persische Keilschrift noch besondere Zei- 
chen für die Begriffe König, Land, Erde, den Namen Ahuramazda und einen Worttrenner?, 

Auf die chinesische Schrift geht die japanische Schrift“ zurück, das Katakana auf 

  

ältere, dasHiragana auf jüngere, mehr kursive Formen derselben chinesischen Zeichen. Auch die 
‚japanische Schrift verwendet wie die persische Schrift nur Zeichen für offene Silben. Hier liegtein 
besonderer Grund vor, da die japanische Sprache von Haus aus nur offene Silben kennt. Sie hat 
also Zeichen für Silben, die entweder mit einem einfachen Konsonanten beginnen (Schi-mo-no- 
se-ki) oder auch rein vokalisch (K-0-t0) sein können. Es sind 47 solcher Silbenzeichen vor- 
handen. Verwandte Konsonanten werden durch diakritische Zeichen — ein rechts oben zuge- 
fügtes © (maru) oder ” (nigori) — von   Jander unterschieden, zum Beispiel Ja und da von fa, 
‚gi von ki, ja von Sa, pu von fu. Diese Silbenzeichen werden besonders für Endungen, die das 
‚Chinesische nicht hat, Präpositionen und Partikeln benötigt. Hingegen drückt man gern Sub- 
stantiva, Adjektiva und Verben noch durch die gleichbedeutenden chinesischen Zeichen aus, 
die also als Ideogramme dienen. Neben seltenere dieser chinesischen Zeichen werden dann auch 
die japanischen Silbenzeichen als phonetische Erklärungen gesetzt. 

Eine ähnliche Silbenschrift unbekannter Herkunft ist die auf der Insel Zypern gebrauchte, 
aus phönizisch-zyprischen Bilinguen bekannte Silbenschrift®. Sie wurde dort vom 7. bis zum 

  

1 Im Ägyptischen sind es auch später nach der Einschränkung der Begriffszeichen durch Einführung der 
allgemeinen Deutzeichen ($. 34) noch über soo, 

2 [s. Jensen, Schrift ( Aufl) $.82, vgl. dazu v. Bissing im Handbuch der Archäologie 5. 154] 
3 Jensen, 8.77%. v.Bissing, S.ıset] 4 (Jensen, 8.1531, Diringer, 8.214] 
5 J. Sundwall, Jahrbuch des D. Arch. Inst. Bd. 30 (1915) $. 571 [Jensen, S.95#, v. Bissing, S. 157£, 

Diringer, 5.2096),



Die Silbenschriften 43 

2. Jahrhundert v. Chr. auch auf die griechische Sprache übertragen. Auch sie kennt nur offene 
Silben und besteht aus 53 Zeichen. Nach der Zahl der Zeichen — es sind 45 — zu schließen, 
wird auch die noch aus deutlichen Bildern bestehende Schrift des „Diskos von Phaistos“ 
(&. 5. 22) hierher gehören. Ihre durch Linien abgeteilten Wörter bestehen aus vier oder fünf, 
seltener auch aus zwei oder drei Zeichen. Ihre Heimat wird in Kleinasien! zu suchen sein. Ein 
Zusammenhang mit der hethitischen Bilderschrift kann in Betracht kommen. 

‚Auch der amerikanische Schrifterfinder Sikwaya von den tscherokesischen Indianern? hat 
sich (um 1820), als er sah, daß seine Begriffsbilderschrift (s. S. 23) zu umständlich war, statt- 
dessen eine Silbenschrift von offenen Silben geschaffen, und zwar aus den Buchstaben des latei 
nischen Alphabets, die er selbst nicht lesen konnte und daher völlig neu bewertete — zum Bei- 
spiel D als a, E als gö, T als i, W als ta. Zum Teil bildete er auch durch Hinzufügen von Strichen 
und Haken neue Zeichen daraus, denen er gleichfalls willkürliche Werte gab. Unter dem 
drucke des Schriftgebrauches, den er bei Europäern und Mohammedanern sah, hat auch in Afrika 
ein Mann aus dem Stamme der Vai in Oberguinea® im Jahre 1834 für die Sprache seines Volkes 
eine Silbenschrift geschaffen. Sie besteht jedoch aus Bildern kurzer, meist einsilbiger Wörter, 

  

enthält 226 Zeichen, von denen mehrere für die gleiche Silbe vorhanden sind, und auch einzelne   

Zeichen für mehrsilbige Wörter. Da ferner bei der Verwendung der gleichlautenden Silbenzeichen 
Unterschiede gemacht werden — so wird fa „sterben“ und fa „Vater“ stets mit verschiedenen 
Zeichen geschrieben —, so handelt es sich hier offenbar um etwas der chinesischen Schrift ähn- 
liches, um eine aus einer alten ideographischen Wortschrift hervorgegangene Silbenschrift. 

Bei der persischen Keilschrift und der sekundär für das Griechische benutzten zyprischen 
Silbenschrift wurde eine jener sekundären Silbenschriften, die nur offene Silben voraussetzten, 
auf eine indogermanische Sprache angewandt, die auch geschlossene, auf einen Konsonanten 
endigende Silben kannte. Man hat sich in diesen Fällen so geholfen, daß man den Konsonanten, 
der vokallos im Silbenauslaut stand, durch ein mit ihm beginnendes Silbenzeichen schrieb und 
den Vokal dieses Silbenzeichens beim Lesen unterdrückte. In der persischen Keilschrift ver- 
wandte man dafür die mit dem Vokal a endigenden Silbenzeichen — ebenso später in der tertiären 

  

aus dem semitischen Alphabet abgeleiteten Silbenschrift der Inder ($. 448.) —, schreibt also 
Cha-scha. 
Griechisch gebrauchte man für den Konsonanten am Wortende die mit e endigenden Silben- 

-a-ra-scha für Chschiarscha, den Namen des Königs Xerxes“. Im zyprischen 

  

zeichen, das demnach in der zyprischen Sprache, für die diese Schrift geschaffen war, am Wort- 
‚ende wohl wie im Französischen nicht mehr gesprochen wurde. Im Innern der Wörter wählte 
man ein Silbenzeichen, das den Vokal der Nachbarsilbe enthielt*. Man schrieb so zum Beispiel 
Bo-to-li-ne für ardhır „Stadt“, ka-re für ydg „denn“, a-90-ro-ti-ta-i für "Aygodırg „der Aphrodite‘, 
e-t8-Va-10-70 10 pa-Po pa-si-le-vo-se für" EreF&(»)dov rü aäpo BaoıAnFong „des Etcandros, des Königs 

    

  

1 [Oder auf Kreta selbst, s. v. Bissing, Handbuch der Archäologie $. 157, Anm.2.] 
2 Uensen, $. 1664, Diringer, $.602#, Bauer, Der Ursprung des Alphabets S. 31.) 
3 Meinhof, ÄZ 49, 7 Anm. 3. (Jensen, Schrift (2. Auf.) S. 15, Diringer, Alfabeto $. 222€. s. a. 

J. Friedrich, Zu einigen Schrifterfindungen der neuesten Zeit (ZDMG Bd. 92 (1938) 5. 1994) 
4 Vensen, 8.84] 
5 Jensen, S. 98f.; die Inschriften: ©. Hoffmann, Die Griechischen Dialekte (Göttingen 1891) Bd. I, 

S. 368) 

   



44 4. Die Entstehung reiner Lautschriften 

von Paphos‘1. Diese Schrift machte, wie man sieht, keinen Unterschied zwischen 2 und 3, 
zwischen & und g und stimmt darin mit der japanischen überei 

Es ist interessant zu schen, daß auch die beiden ostasiatischen Silbenschriften, die chine- 

  

sische und die japanische sich heute in ganz entsprechender Weise behelfen müssen, wenn 
sie europäische Wörter schreiben wollen. So schreibt der Japaner zum Beispiel des deutschen 
Namen Müller, indem er das / durch 7 bezeichnet, Mi-ye-ri-rer: 
Tausende von Jahren vorher hatten es die Ägypter in Ermangelung eines eigenen Schriftzeichens 
für diesen Laut / ebenso getan. Umgekehrt gibt der Chinese, dem das 7 fehlt, dieses durch Z 

, die nur offene odes auf » und ng 
ausgehende Silben kennt, zu schreiben hat, so fd-län-si für France, pd-N-si-tizn-to für president, 
cheng-ti-mäi-täng für Zentimeter, 16-li-föng für Telephon, 46-15 für Hart (ein Name)®, 

ieser Art der Wiedergabe einzelner Konsonanten kamen und kommen diese Schrift- 
systeme auch schon an die Schwelle der Buchstabenschrift. Den Schritt über diese Schwelle 

  

. Seine Sprache kennt kein Z 

  

wieder, wenn er europäische Wörter in seiner Silbensc 

    

In 

  

'haben sie ebensowenig getan wie die ägyptische Schrift, die wirklich schon Buchstaben besaß. 
Man sicht aus alledem, daß die Silbenschrift tatsächlich eine Sackgasse war oder — wie es das 
Chinesische und das Japanische zeigen — noch ist. Die Entwicklung der Schrift führt — wie 
es der Fall des Sikwaya erweist — mit Notwendigkeit in sie hinein, ohne daß es aus ihr einen Aus- 
weg gibt. Aus den Silbenschriften scheint in der Tat nie eine reine Buchstabenschrift hervor- 
gegangen zu sein. Wohl aber ist das Umgekehrte geschehen, daß aus einer reinen Buchstaben- 
schrift eine Silbenschrift entstanden ist, weil dieser Buchstabenschrift als einer Konsonantenschrift 
gleich dem ägyptischen Alphabet die Vokalbezeichnung fehlte, die für die betreffende Sprache 
unentbehrlich schien. Zu diesen „tertiären“' Silbenschriften, wie man sie nennen kann, gehört 
die äthiopische Schrift der Abessiniert. Sie wurde durch südarabische Auswanderer um 
Christi Geburt mitgebracht und ist aus der südsemitischen Schrift des Reiches von Saba (der 
sabäischen oder minäischen Schrift) hervorgegangen. Sie hat den semitischen Konsonanten- 
zeichen, die sie unverändert für Silben mit dem Vokalauslaut & gebraucht, diakritische Elemente 
angehängt und bezeichnet hiermit andere Vokalauslaute ähnlich den im Hebräischen und im 
Arabischen im Laufe der Zeit eingeführten Vokalandeutungen, die aber dort nicht an die Kon- 
sonantenzeichen angewachsen sind und nur im Notfall gebraucht werden. Wie bei der griechisch- 
zyprischen Silbenschrift wird die Verbindung für die Silben mit Jauch für vokallose Konsonanten 
gebraucht. Das dem alten jetzt für die Silben mit & gebrauchten Grundzeichen angehängte 
Vokalandeutungszeichen für # entspricht also dem hebräischen Schewa. 

  

‚Ähnlich steht es mit der anderen tertiären Silbenschrift, dem Brähmi oder Devanägari 
der Inder®. Auch dort wird der Grundbuchstabe, das alte Konsonantenzeichen, mit & gelesen 
und für anders auslautende Silben ein Zusatzzeichen zugefügt. Die Vokallosigkeit eines Kon- 
sonanten wird durch Ligatur des Grundzeichens mit dem Nachbarzeichen, also durch Auf- 
hebung seiner Selbständigkeit, angedeutet. Durch diese Ligaturen hat die Schrift ein sehr 

  

1 [Hoffmann, ibd. S.60f., auf zwei goldenen Armbändern aus Kourion.] 
2 L. Müller, Tokio — Igaku, Deutsche Rundschau, Bd. 57 (1888) S. 444, Anm. 1. 
3 A. Vissiöre, Premitres legons de chinois 8. 1138. (itiert nach Sottas, Notes complömentaires sur le 

chiffrement des hitroglyphes (Bul. Inst. Frang. Bd. 27 (1927) 5.67). 
4 (Jensen, 8.236, Diringer, S.340M] 5 Jensen, 8.254, 8.257, Diringer, S. 620M] 

 



Das Alphabet 4 

  

kompliziertes Ausschen gewonnen. Sie entfernt sich hierdurch von der hohen Entwicklungsstufe 
der Buchstabenschrift noch mehr und nähert sich wieder stark den an übergroßer Zeichenfülle 
krankenden älteren Schriftsystemen. Für diese indische Schrift, die zuerst in den Inschriften 
des buddhistischen Königs Asoka! aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. auftritt, ist nach den Formen 
der Schriftzeichen wie nach dem Geiste des Systems eine Abhängigkeit von der südsemitischen 
Schrift, von der auch die abessinische herkam, schr wahrscheinlich®, Das etwa gleichzeitig mit 
ihr in Nordwestindien auftretende Kharosthi®, ebenfalls eine tertiäre Silbenschrift, ist aus der 
nordsemitischen Schrift der Aramäer hervorgegangen, die aus dem persischen Reich nach Indien, 
ja bis nach dem Innern Chinas gelangt wart. 

Die Buchstabenschrift, aus der diese tertiären Silbenschriften hervorgegangen sind, stellt 
die höchste und letzte Stufe in der Entwicklung der Lautschrift dar, die beim Worte begann, 
zur Silbe fortschritt und bi 
zerlegen läßt, endete. Es ist das Alphabet oder ABC, wie wir es nach den griechischen und 

  

einfachen Laut, dem kleinsten Element, in das sich ein Lautgebilde 

  

lateinischen Namen der ersten Buchstaben seiner Zeichenreihe nennen. Diese Buchstabenschrift 
verwendet selten mehr als 24 oder 25 — gelegentlich wie im Tschechischen durch diakritische 
Zeichen differenzierte — Zeichen. Sie übertrifft so an Einfachheit auch die einfachsten Silben- 
schriften um ein Beträchtliches, was sie leicht erlernbar macht. Während der Chinese zum 
Erlernen auch nur der gebräuchlichsten Zeichen seiner aus fast 50000 Zeichen oder Zeichen- 
'kombinationen bestehenden alten Schrift ein volles Jahr gebraucht und erst im vorgeschrittenen 
Lebensalter dieses Studium aufnehmen kann, wird die Buchstabenschrift von unseren ABC- 
Schützen in wenigen Wochen vollständig gemeistert. Während in China nur der Gebildete lesen 
und schreiben kann, ist die Kenntnis der Schrift bei uns so weit verbreitet, daß der Analpha- 
betismus eine Seltenheit ist. 

Alle reinen Buchstabenschriften oder Alphabete gehen auf eine und dieselbe Quelle zurück. 
Sie stammen entweder wie die griechische unmittelbar oder wie die lateinische Schrift, die aus der 
griechischen, und wie die numidische® und iberische®, die aus der punischen? entstanden 
sind, mittelbar von dem Uralphabet ab oder sind — weit seltener — von einem seiner Abkömm- 
linge beeinfußte Neuschöpfungen, wie zum Beispiel die äußerlich auf die altägyptischen Hiero- 
glyphen zurückgehende meroitische Hieroglyphenschrift®, die wir in der römischen Kaiser- 

ier auf die demotische 

      

zeit auf den Denkmälern der nubischen Könige von Meroe neben 
Schrift der Ägypter zurückgehenden Schreibschrift antrefien®. Auch das seit dem 4. Jahrhundert 
n. Chr. nachweisbare oghamische Alphabet in Irland?® ist eine solche nach dem Muster der 
lateinischen Schrift neugebildete Buchstabenschrift. Sie besteht aus Querstrichen, die einer senk- 
rechten Linie in verschiedener Anzahl, Größe und Stellung angefügt werden. Ebenso dürfte 

  

1 (Jensen, $.255, Abb.283, Diringer, $.622, Abb.287,4] 2 [s. aber Jensen, 5.255] 
3 (Jensen, S.ası, Diringer, 5.6134] 4 Inschrift von Taxila [Diringer, S.617]. 
5 [s. aber Jensen, $. ı06f, v. Bissing, S. 166, Diringer, $.413#, J. Friedrich, ZDMG Bd. or 

(1937) 8.3341] 8 Jensen, 8. 197#, Diringer, S.415f] 
7 Jensen, $. 196f, Diringer, S. 408#] 
8 Ähnlich wie die Silbenschrift des Sikwaya äußerlich auf die lateinischen Buchstaben zurückging. 
9 Jensen, $. s4ff, Friedrich, ZDMG Bd.9ı, $. 320] 

10 (Jensen, $. 395, Friedrich, ZDMG Bd.91, S. 3391]



46 4. Die Entstehung reiner Lautschriften 

die erst kürzlich bei Ras Schamra (s. S. 52) in Syrien entdeckte Buchstabenschrift, die äußerlich 
der Keilschrift nachgebildet ist und wie diese in Tontafeln eingegraben wurde, innerlich — da 
sie eine reine Konsonantenschrift sein soll — dem semitischen Alphabet nachgebildet sein, das 
demnach ein bedeutend höheres Alter haben dürfte, als man nach seinem Auftreten bisher annahm. 

Dieses semitische Alphabet, die phönizische Konsonantenschrift, ist jenes Uralphabet, 
auf das alle Alphabete auf Erden zurückgehen. Es tritt gänzlich unvermittelt seit dem 
13. Jahrhundert v. Chr. zuerst bei den Völkern des zur semitischen Sprachfamilie gehörenden 
kana'anäischen Sprachstammes auf, bei den Hebräern im Lande Kana’an (Palästina), 
bei den Bewohnern des Landes Moab östlich vom Toten Meer und bei den Bewohnern der 
phönizischen Küste nördlich von Palästina mit den Handelsstädten Byblos — am Fuße 
des Libanon —, Tyros und Sidon sowie in deren Kolonien auf der Insel Zypern. Schon 
seine ältesten Zeichenformen sind vollentwickelt und — wie wir schen werden — von den an- 
zunehmenden Urformen ebenso entfernt wie die hieratische Schrift von den Hieroglyphen. 
Die ältesten Inschriften in diesem Alphabet, die bisher bekanntgeworden sind, kamen in den 
französischen Ausgrabungen in Byblos zutage. Sie stehen auf dem Sarge des Königs A 
‘von Byblos3, in dessen Grabe sich Gegenstände aus der Zeit des ägyptischen Königs Ramses II. 

  

(13. Jahrhundert v. Chr.) gefunden haben, durch welche das Grab mit einiger Sicherheit datiert 
ist®. Jünger sind die Inschriften auf Statuen der ägyptischen Könige Scheschonk — des Sisak 
der Bibel — und Osorkon (10. Jahrhundert) und die schon länger bekannten Inschriften auf 
Kupferschalen von Zypern, die dem Gotte Ba'al-Lebanon, dem „Herren des Libanon“, von 
einem Statthalter des Königs der Sidonier Hipam zu Karthadast (Kition) geweiht waren. 
Hinzukommen der zu Daibon im Lande Moab östlich des Toten Meeres aufgefundene Denkstein 
des Königs M&Sa von Moab}, derim Alten Testament alsGegnerdesisraelitischen KönigsOmri(um 
850 v. Chr.) genannt ist, und die Inschrift des Königs Kilamuwa von Zengirli in Nordsyrien®. 

‘Von dem Volke der Phönizier, das mit seinem Sechandel das ganze Mittelmeer beherrschte, 
‚haben die Griechen die Buchstaben, die sie „phönizische“ nannten, in ihrer herkömmlichen 
Ordnung zusammen mit ihren semitischen Namen ziemlich früh übernommen. Von den Griechen 
ist das Alphabet dann einerseits zu den Römern gelangt, von denen wir es als lateinische Schrift 
erhalten haben, andererseits als „kyrillische Schrift“ zu den Slawen griechisch-katholischen 
Glaubens. So hat es sich auf zwei Wegen über ganz Europa verbreitet und ist dann von den 
Europäern über die Ozeane in die fernsten Teile der Erde getragen worden. 

In der semitischen Völkerwelt hat das Alphabet frühzeitig, noch che es von den Griechen 
ischer Schrift 

    

    

  

  

übernommen wurde, und vor der Zeit der ältesten erhaltenen Inschriften in phör 

1 |Zu älteren Vorkommen — das Ostrakon von "Ain Schems, die Scherben von Tell el Duwer (das alte 
Lachisch) und Gezer — s. Jensen (2. Auf) $. 185f, v. Bissing im Handbuch $. 164, Anm. 6, Bauer, Ur- 
sprung des Alphabets 8.25] 2 [P. Montet, Byblos eı Ifgypte (1928/29) S. 2ı5ft, Taf. 12811, Bauer, 
Der Ursprung des Alphabets Taf.z) 3 Zweifel bei W.Spiegelberg, OLZ 1926, $.73$# und M. Lidz- 
barski, Epigraphisches aus Syrien II (Nachr. d. Ges. d. Wis. zu Götingen phil-hist. Kl. 1924) S.43#. werden 
von den Entdeckern nicht geteilt, [s a. v. Bissing im Handbuch der Archäologie $. 164, Anm. 5, Bauer, Ur- 
sprung des Alphabets $.7, Annı.3, Diringer, Alfabeto 8.319, Anm. 152.) 

4 LJensen, $. 1951. Abb. 197, Diringer, $.407, Abb. 170, 1] 
5 Jensen, $. 1941, Abb.196, Diringer, S.410, Abb.173] 6 LJensen, 5.2041] 

 



Die Ausbreitung des Alphabets 4 

einen Seitenzweig nach Süden getrieben in Gestalt der Schrift des südarabischen Reiches von 
Saba, von der später die „äthiopische‘ Schrift der Abessinier und das Devanägari (6. 5.44) 
der Inder abgeleitet worden sind. In dieser Schrift von Saba zeigen die Buchstaben vielfach noch 
altertümlichere Gestalt als im geschichtlichen phönizischen Alphabet sowohl, wie es die Phönizier 
selbst gebrauchten, als auch, wie es die Griechen von ihnen übernommen haben. Von den Ka- 
na'anäern ist das phönizische Alphabet dann später zu den Aramäern gelangt, einem ebenfalls 
semitischen Volk, das im 14. Jahrhundert v. Chr. aus der syrischen Steppe in Mesopotamien und 
Syrien eingedrungen ist. Seine Sprache hatte bereits im 7. Jahrhundert die hebräische Sprache 
in Palästina verdrängt, so daß man damals dort nur noch aramäisch sprach wie zur Zeit Christi. 
Sie wurde später die offizielle Staatssprache des persischen Reiches. Dadurch ist die semitische 
Schrift in ihrer aramäisch-syrischen Form zu den Persern als Pehlevi ($. 26), zu den Arabern, zu 
den Indern als Kharosthi (S.45), zu den Malaien und auch nach Ostasien, nach Korea und China 
(Singanfu!) gelangt, so daß sie sich schließlich die ganze Welt bis auf das Gebiet der chine- 
sischen Kultur erobert hat 

5. Der Ursprung des Alphabets 
Das Gebiet, in dem die semitische Schrift zuerst hervortritt, Palästina und Syrien, stand seit 

den ältesten Zeiten in lebhaftestem Verkehr mit den benachbarten großen Reichen der Ägypter 
im Süden und der Babylonier im Osten®. Die Spuren des Verkehrs mit den Ägyptern gehen so 

  

weit zurück wie die ägyptische Geschichte, das heißt bis in das Ende des vierten Jahrtausends. 
Seit dem 16. Jahrhundert waren jene Gebiete jahrhundertelang ägyptische Provinzen und haben 
damals im stärksten kulturellen Austausch mit dem Niltal gestanden. Jede Ausgrabung in 
Palästina fördert ägyptische Gegenstände ans Licht. Besonders die Ausgrabungen in Byblos, 
das auch in der Osirissage eine Rolle spielt, haben ganze Tempelanlagen für ägyptische Götter- 
kulte und zahlreiche hieroglyphische Inschriften der älteren ägyptischen Königsdynastien zutage 
gebracht. Andererseits hat ein tiefgreifender Einfluß der babylonischen Kultur auf die Völker 
dieser Gebiete seit spätestens etwa 2500 v. Chr. stattgefunden, der sich allenthalben — gerade auch 
auf geistigem Gebiete — äußert und auch unter der ägyptischen Oberherrschaft ungeschmälert 
angedauert zu haben scheint, es sei nur an die Sintflutsage erinnert. Die Briefe, welche die Fürsten 
der kana'anäischen Staaten während der ägyptischen Besetzung nach Ägypten sandten und 
untereinander wechselten, sind in babylonischer Sprache abgefaßt. Diese Sprache hat damals 
im vorderen Orient eine äh    iche Rolle gespielt wie das Französische im diplomatischen Verkehr 
der Neuzeit. Die Briefe sind natürlich auch in der babylonischen Keilschrift geschrieben. Die 
Tontafelfunde von El Amarna in Mittelägypten aus der Zeit des Königs Amenophis IV. 
(14- Jahrhundert), von Tell Ta'annek® und Lachisch® in Palästina aus der gleichen Zeit 
und von Boghazköjtin Kappadokien, der Hauptstadt des Chatti-Reiches aus der Zeit Ramses IT. 
enthalten die bedeutsamsten Zeugnisse dafür. Ein in Palästina gefundenes Rollsiegel aus der 

  

  

  

1 [s. Jensen, $.293, Abb. 336] 
2 [Sethe, Der Ursprung des Alphabets $.97.] 
3 [Sethe, Ursprung, 8.97, Anm. 1, $.98.] 
4 Jensen, $.71£]



48 5. Der Ursprung des Alphabets 

Zeit des ägyptischen Königs Amenemht I. (am 2000 v. Chr.) enthält eine ägyptische Inschrift 
in Hieroglyphen neben einer babylonischen in Keilschrift! 

Die semitische Buchstabenschrift tritt in ihrer nordsemitischen, phönizischen Form bei 
ihrem Erscheinen im letzten Drittel des zweiten vorchristlichen Jahrtausends (zwischen 1300 und 
1000 v. Chr.) nicht auf einem gänzlich unvorbereiteten Boden auf, sondern bei einem Volke, 

  

    

dem der Gebrauch der Schrift seit langem durch die beiden vorherrschenden Nachbarstaaten, 
aber auch durch den Verkehr mit Kreta bekannt war®. Sicher hatte es sich längst auch für die 
eigene Landessprache einer Schrift bedient. Es ist kaum denkbar, daß man zum Beispiel in den 

‚nicht auch das Phönizische schon vor dem inschriftlichen Auf- 

    

Handelskontoren der Phöni 
treten des phönizischen Alphabets sei es in babylonischer® oder ägyptischer oder einer dritten 
Schrift geschrieben hat. Unter diesen Umständen wird es einerseits wahrscheinlich, daß die 
Phönizische Schrift schon geraume Zeit vor ihrem ersten Vorkommen, das jetzt zufällig erst in 
das 13. Jahrhundert fällt, nachdem es bis vor kurzem noch in das 10. Jahrhundert gefallen war, 
bestanden hatt. Darauf führt auch das Ausschen dieser Schrift, die ähnlich der hieratischen Schrift 
der Ägypter alle Anzeichen einer starken Abnutzung der Formen aufweist. Andererseits machen 
es jene Umstände aber auch äußerst wahrscheinlich, daß sie in irgendeinem Zusammenhang mit 
einem der älteren orientalischen Schriftsysteme gestanden hat. Das Letztere ist denn auch die 
Meinung der Alten gewesen. Sie haben den Phöniziern vielfach die Ehre der Erfindung der Buch- 
staben abgesprochen und ihnen nur die der Vermittlung zuerkannt. 

Für einen solchen Zusammenhang der semitischen Buchstabenschrift mit einem der älteren 

  

Schriftsysteme des vorderen Orients könnte nach den geographischen und historischen Verhält- 
nissen eigentlich nur die babylonische oder die ägyptische Schrift ernstlich in Frage kommen. 
Auf den ersten Blick scheint dabei für die babylonische aufs stärkste die Tatsache, die berei 
erwähnt wurde, zu sprechen, daß die Keilschrift in den Ländern der kana'anäischen Völker, in 

  

Palästina und Syrien, zum schriftlichen Verkehr in babylonischer Sprache gebraucht worden ist. 
Sie hat zudem tatsächlich einer Reihe von Völkern des Orients — wie zum Beispiel den Chatti 
von Kappadokien, dem Volke der Mitanni im Gebiet des oberen Euphrats und Armenien, den 
Bewohnern Elams im Osten des unteren Tigris — zum Schreiben ihrer eigenen Sprache gedient. 
Anderen Völkern wieder wurde sie zum Muster bei der Schaffung einer neuen Schrift wie der 
persischen Silbenschrift der Achämeniden. Daß in den babylonisch abgefaßten Korrespondenzen 
der syrischen und palästinensischen Fürsten, wie sie uns in den genannten Tontafelfunden vor- 
liegen, nicht selten auch kana'anäische Wörter vorkommen, die dann natürlich in Keilschrift 
geschrieben sind, mußte den Geanken, die semitische Buchstabenschrift an die Keilschrift an- 
zuknüpfen, noch verlockender machen?. 

Man hat denn auch vor gar nicht langer Zeit allen Ernstes vermutet, daß auch die Hebräer 
sich der Keilschrift zum Schreiben ihrer Sprache bedient hätten, und daß man sich demgemäß 
die Tafeln mit den 10 Geboten des Moses wie auch die Mahnreden der Propheten ursprünglich 
in Keilschrift aufgezeichnet zu denken habe. Doch entbehrt diese Annahme jeden Grundes. Bis 
jetzt hat sich kein einziges Schriftstück in kana'anäischer — phönizischer oder hebräischer — 

  

  

1 [W. F.Albright, Journal of the Palestine Oriental Society IL $.120] 2 [Sethe, Ursprung S.98£] 
3 [Prof. v. Soden verweist hierzu auf die Schrift von Ras Schamra ($.52)] 4 [Vgl. $.46, Anm. 1] 
5 [Sethe, Ursprung, 8.99, Bauer, Ursprung des Alphabets, $.6f., 8.7, Anm. 1] 

 



Keilschrift und phönizische Schrift 49 

Sprache gefunden, das in Keilschrift geschrieben ist. Allein Kana'an aufgefundenen oder von dort 
nach Ägypten gelangten Schriftstücke in Keilschrift sind in babylonischer Sprache abgefaßt 

Diesem mehr historischen Grunde, der für einen Zusammenhang der semitischen Buch- 
stabenschrift mit der babylonischen Keilschrift geltend gemacht werden könnte, stehen aber die 

  

gewichtigsten sachlichen Gründe gegenüber. Sie ergeben sich aus der ganzen Natur der semi 
tischen Schrift, ihrem inneren Wesen ebenso wie ihrer äußeren Erscheinung. Diese Gründe 
schließen einerseits die Anknüpfung an die Keilschrift völlig aus, andererseits machen sie die noch 
verbleibende Möglichkeit, die Anknüpfung an die ägyptische Schrift, geradezu zu einer Not- 
wendigkeit. 

Die semitische Buchstabenschrift tritt uns in Phönizien und den anderen kana'anäischen 
Ländern zuerst nur auf Denkmälern eingegraben in Stein und Metall1 entgegen, zeigt aber in 
ihrer Erscheinung dabei durchaus die Merkmale einer linearen, mit einem Farbstoff auf eine 
Fläche aufgetragenen Schreibschrift, wie es unsere Schrift ist, und wie es auch die aus den Hiero- 
giyphen hervorgegangene wirklich geschriebene Schrift der Ägypter war. Es wäre dies eine 
Schrift, die ähnliche Schreibmittel gebrauchte, wie wir sie in Tinte, Feder und Papier benützen, 
und wie sie auch alle anderen aus dem phönizischen Alphabet abgeleiteten Schriften, die Buch- 
stabenschriften ebenso wie die tertiären Silbenschriften der Abessinier und der Inder, verwandt 
haben oder noch verwenden, mag auch der Schreibstoff, das Papier — wie es ja auch in Ägypten 
seit alters her geschah — durch Tierhaut oder Scherben, durch Holztafel oder Palmblatt — 
so in Süd- und Südostasien —, die Rohrfeder durch Gänsekiel oder Stahlfeder, durch Bleistift 
oder Kreide ersetzt worden sein. 

  

Der Gebrauch des Papyrus bei den Phöniziern ist uns mittelbar für die Zeit um 1100 v. Chr. 
durch einen ägyptischen Text, die Erzählung des Wenamün? bezeugt. Wenamün berichtet 
über seine Reise nach Phönizien, die er unternimmt, um Bauholz für das heilige Flußschiff des 
Gottes Amun zu holen. Der Fürst von Byblos läßt seine Tagebücher bringen, um ihm zu beweisen, 
was frühere ägyptische Könige ihm geboten hätten. Daß diese Tagebücher auf Papyrusrollen 
aufgezeichnet waren, wie es der Zusammenhang vermuten läßt, geht daraus hervor, daß Wena- 
mün 500 solcher Rollen aus Ägypten schicken lassen muß, um die Ansprüche des Fürsten als 
Bezahlung des Zedernholzes zu befriedigen. Die mit Tinte beschriebene Tonscherbe, das „Ostra- 
kon“, ist für Palästina durch den großen Fund, den die Ausgrabungen der Amerikaner bei 
Samaria? zutage gefördert haben, für die Zeit des israclitischen Königs Omri bezeugt (um 
850 v. Chr.), desselben Königs, dessen bereits (S. 46) als Gegners des Königs M&$a von Moab 
gedacht wurde. Von der Schrift des gleichzeitigen Denkmals dieses Königs unterscheiden sich 
diese auf Ostraka geschriebenen Schriftstücke durch ihre stark kursiven Schriftformen. Dies 
weist wieder auf einen längeren Gebrauch der phönizischen Schrift, durch die sie eine weitere 
starke Abnutzung erfahren hatte. 

Die phönizische Schrift schließt sich so im Gebrauch der Schreibmittel, die ihre Formen 
bedingten, unmittelbar an die ägyptische Schrift an. Sie steht der Keilschrift, die in Tontafeln 

  

  

1 Also in dem Falle, in dem die Ägypter im Gegensatz zu den anderen Völkern die alte Hieroglyphenform 
der Schrift beibehielten [vgl. jetzt S.46, Anm.) 2 Adolf Erman, Die Literatur der Ägypter, S. 225. 

3 G. A. Reisner, Cl. St. Fisher, D. G. Lyon, Harvard Excavations at Samaria (1924) [Jensen, Schrift 
(2. Aufl) 8. 200f., v. Bissing im Handbuch der Archäologie $. 165]. 

 



so 5. Der Ursprung des Alphabets 

eingegraben wurde und eben dadurch ihre eigentümliche Gestalt angenommen hatte, unver- 
mittelt gegenüber. Dieser Gegensatz tritt am schärfsten hervor, wo wir bei den Babyloniern selbst. 
neben der für ihre Sprache gebrauchten Keilschrift auf Tontafeln dem Gebrauch der semitischen 
Buchstabenschrift auf Papyrus begegnen, und zwar für die aramäische Sprache, die sich früh 
allgemeine Geltung in Westasien verschafft hatte. In den Bildern der assyrischen Denkmäler, 

  

welche die Aufzeichnung der Kriegsbeute oder Tribute darstellen, sieht man in der Regel zwei 
Schreiber in Tätigkeit. Von ihnen schreibt der eine auf eine Tontafel, der andere auf ein 
Papyrusblatt!. Die Texte haben für beide Schreiber besondere Bezeichnungen: tup-Sarru „der 
    

Tontafelschreiber‘‘ (von sumerisch dud „Tafel“ und sar „schreiben“) und Aussarru „der (Pa- 
pyrus- oder) Tierhautschreiber‘‘ (von sumerisch Auf „Fell“ und sar „schreiben")2. 

Im Gegensatz zur Keilschrift lassen auch die semitischen Buchstabenzeichen vielfach noch 
deutlich erkennen, daß sie aus Bildern entstanden sind®, und zwar aus Bildern eben der Gegen- 

  

stände, welche die Namen dieser Buchstaben nennen. Das gilt für die nordsemitischen 
phönizischen Buchstaben“ A/ep4 „Rind“ (unser a), das einen nach links gewandten Rindskopf 
darsiellt, Jod „Hand“, das oben zwei nach links gewandte Finger zeigt, Mem „Wasser“, die Zick- 
zacklinie, mit der auch die Ägypter und andere Völker das Wasser darzustellen pflegten, den 
Schlußstrich stark abwärts gezogen, wie bei den ägyptischen Zahlzeichen, “Ajin „Auge“, ein 
eigentümlicher Kehllaut der semitischen Sprachen, das Auge wie allenthalben dargestellt als 

    

Kreis, Pe „Mund“, von der Seite geschen, nach links geöffnet, Resch „Kopf“ nach rechts ge- 
wandt genau wie der Kopf der kursiven babylonischen Zeichen für Mensch und der Kopf anderer 
primitiver Bilder, Schin „Zahn“, Taw „Zeichen“, „Mal“, ein Kreuz, wie man es als Eigentums- 
marke oder als Handzeichen schreibunkundiger Menschen allenthalben angewandt findet 

    

(&. 5.58, Abb. 24). Für einige andere Buchstaben, die sich im Nordsemitischen von der zugrunde 
liegenden Bildform stärker entfernt haben, zeigt uns die südsemitische Schrift des Reiches von 
Saba in Südarabien noch ältere, dem ursprünglichen Bilde näherstchende FormenS, so für Bet 
„Haus“ und Daleth „Türflügel“. Für Zajit „Öl“ findet sich das Alabastergefäß, das die Alten 
zur Aufbewahrung des Öles und der Salben zu gebrauchen pflegten. Pe „Mund“ scheint hier 
wie in den ägyptischen Hieroglyphen, die auch zu den anderen genannten Buchstaben gute Seiten- 
stücke geben, von vorn gesehen (s. 5.58, Abb. 24). Die semitische Schrift schließt sich so auch 
in diesem Punkte, der bildgestaltigen Grundform der Zeichen, der ägyptischen Schrift, und zwar 
in ihrer hieroglyphischen Form, und nicht der Keilschrift an, bei der die ursprüngliche Bild- 
gestalt der Schriftzeichen sehr früh verlorengegangen war, da sie nicht wie bei den Ägyptern 
durch Weitergebrauch auf den Denkmälern in Erinnerung gehalten wurde. 

1 J.H. Breasted, The physical process of writing in the early Orient and their relation to the origin of the 
alphabet (American Journal of Semitic Languages Bd. 32 (1915/16) S. 230#) S. 242#, Abb. ııfl 

2 Dougherty, Writing upon parchment and papyrus among the Babylonians and the Assyrians (Journal 
‚American Oriental Society Bd. 48 (1928) $. 109.) dort auch als seltene Ausnahme der Regel Keilschrift mit Tinte, 
geschrieben (Meißner, Babylonien und Assyrien Bd. 2, 8. 344) und Aramäisch in Keilschrift aus der Seleukidenzeit 
(8.133, Anm. 149) angeführt. (Vgl. auch v. Bissing, Handbuch $. 164, Anm. 8, 5. 169.) 

3 (Vgl. jedoch Bauer, Ursprung $. 134, v. Bissing, S. 1616] 
4 [Sethe, Ursprung $. 143. ders, Die wissenschaftliche Bedeutung der Petrieschen Sinaifunde S. 31] 
5 [Sethe, Wiss. Bedeutung $. 32] 

   



Schreibweise und „innere Form“ der phönizischen Schrift sı 

  

Er 

wird schon die semitische Schrift in waagerechten Zeilen von rechts nach links geschrieben}, 

  

die aus der phönizischen Schrift abgeleitete griechische Schrift der älteren Zeiten 

  

Sie steht so auf der zweiten Entwicklungsstufe der Schrift 
haben — von der linksläufigen Schrift in senkrechten Kolumnen als der ersten, noch heute bei den. 

tung, die — wie wir gesehen 

Chinesen gebrauchten Stufe, zur rechtsläufigen in waagerechten Zeilen, der dritten Stufe führte, 
auf der unsere Schreibweise heute steht. Die semitische Schrift steht auf der zwischen beiden 
liegenden Stufe, auf der die Schreibschrift der Ägypter, seitdem sie um 2000 v. Chr. dorthin ge- 
langt war, bis zu ihrem Erlöschen als „demotische Schrift“ unentwegt stehengeblieben ist. Die 
Keilschrift war jedoch — wie wir oben sahen — bereits in uralten Zeiten durch radikale Drehung 
der Schrift um 90 Grad nach links von der Urstufe gleich auf die letzte Entwicklungsstufe ge- 
‚kommen? Sie wurde fortan schon ebenso rechtsläufig geschrieben, wie es die europäischen 
Nachkommen der phönizischen Schrift tun, seitdem die Griechen die von ihnen zunächst an- 
standslos übernommene Linksläufigkeit durch Umdrehen der Schriftzeichen in ihre Spiegelbilder 

it der Rechtsläufigkeit vertauscht haben. Ginge die phönizische oder semitische Schrift auf die 

  

Keilschrift zurück oder stände sie nur irgendwie unter deren Einfluß, so würde sie sicherlich auch 
schon rechtsläufig geschrieben worden. Die Umdrehung der Schrift würde nicht erst den Griechen 
vorbehalten geblieben sein. Falls der Erfinder des semitischen Alphabets das Beispiel der Keil- 
schrift überhaupt nachgeahmt hätte, wäre es ein unbegreiflicher Rückschritt gewesen, wenn er 
ihm gerade hierin nicht gefolgt wäre und einen so offenkundigen Vorzug dieser Schrift nicht be- 
nutzt hätte. Diesen Rückschritt dürfen wir ihm, der mit seiner Erfindung in die Entwicklung der 
menschlichen Schrift einen so großen Fortschritt gebracht hat, nicht zutrauen. 

‚Ganz ähnlich steht es mit der „inneren Form‘ der semitischen Schrift. Diese Schrift kennt 
wie die ägyptische Schrift, die einzige, die vor ihr wirkliche Buchstaben besessen hat, von Haus 
aus nur Konsonantenzeichen und läßt die Vokale zunächst unbezeichnet?. Bei der Natur der 
semitischen Sprachen ist dies allenfalls erträglich, da in ihnen der Vokal nur zur Unterscheidung 

‚Auch heute wird es noch beim Schreiben 
des Arabischen wenigstens für die kurzen Vokale weitgehend ertragen, solange es sich um leicht- 
verständliche Texte und nicht um Fremdwörter oder fremde Namen handelt. Nicht selten aber 
wird es zu einem schweren Mißstande. Die semitischen Schriften — die phönizische selbst und 
ihre Abkömmlinge — haben sich deshalb alle im Laufe der Zeit wenigstens die Möglichkeit der 

der Formen dient und nicht zum Wortstamm gehört.   

    

Vokalandeutung geschaffen. Sie verwenden dazu allgemein die Zeichen für die schwachen 
‚Konsonanten Alepht, Jod und Waw für die langen Grundvokale 4, 5 und #. Dies haben 
auch die Griechen bei der Übernahme des Alphabetes, aber nun ohne Rücksicht auf die 
Quantität der Vokale, und die Ägypter später gelegentlich (in hieroglyphischen Schreibungen 
2. B. der Namen Ptolemaios und Kleopatra) getan. Außerdem setzen die semitischen Schriften 
im Bedarfsfalle über, unter oder in die Konsonantenzeichen Hilfszeichen in Gestalt von kleinen 
Strichen, Haken oder Punkten, um die Art des folgenden Vokals oder auch die Vokallosigkeit 
des betreffenden Konsonanten anzuzeigen, so im Hebräischen und Arabischen, so auch im 

  

1 [Sethe, Wiss. Bedeutung $.32] 2 [Sethe, Ursprung des Alphabets S. 107.) 
3 [Zu diesem und dem Folgenden Sethe, Ursprung S. 1031] 
4 Stimmeinsatz vor vokalisch anlautenden Silben wie in An-eignung, Hauseingang vor dem ei. Der Spiritus 

Nenis der Griechen, der Hiatus im Innern der Wörter wie Po-et, Po-em.



s2 5. Der Ursprung des Alphabets 

Äthiopischen!. Dort sind diese Hilfszeichen — wie wir sahen — mit den Konsonanten- 
zeichen zusammengewachsen und verwandelten damit die Schrift in eine tertiäre Silben- 
schrift. 

Ginge nun die phönizische oder semitische Schrift auf die Keilschrift zurück, so wäre es 
wieder ein unbegreiflicher Rückschritt gewesen, wenn der Erfinder des Alphabets nicht aus der 
als Silbenschrift die Vokale mitbezeichnenden Keilschrift auch die Vokalbezeichnung über- 
nommen hätte, anstatt es den Griechen zu überlassen, sie einzuführen. Es wäre um so unbegreif- 
licher, als die Keilschrift von den reinvokalischen Silben her gerade für die von der semitischen 
Buchstabenschrift nicht bezeichneten Vokale bereits richtige Buchstaben besaß, die sie für di 
Konsonanten nicht kannte. Die Nichtbeachtung der Vokale durch den Erfinder des phönizischen 
Alphabets wird dagegen sofort verständlich, wenn man annehmen kann, daß sich seine Erfindung 
an die ägyptische Schrift anlehnte. Sie hatte — wie wir sahen — aus triftigen Gründen bei ihrer 
Umgestaltung aus einer ideographischen Bilderschrift zu einer phonetischen Schrift nur die 

   

  

ihre Wortstämme bildenden Konsonanten berücksichtigen können und war eben deshalb als 
einziges aller älteren Schriftsysteme auf die konsonantischen Einzellautzeichen gekommen. 
Knüpft man die phönizische Schrift an die ägyptische an, so erklärt sich ihre Vokallosigkeit als 
ein ererbter Fehler, als ein überkommener Mangel, den erst die Griechen endgültig beseitigt haben. 
Dieser Mangel war freilich aufs engste mit der Entstehung der Buchstaben verknüpft. Ohne ihn 
wäre sie schlechterdings nicht möglich gewesen. 

  

  

Tatsächlich liegt wohl eben darin, daß die Keilschrift eine Silbenschrift war, von vornherein. 
die sichere Gewähr dafür, daß sie als Mutter des phönizischen Alphabets nicht in Betrachtkommen. 
kann. Die Silbenschrift ist — wie schon einmal gesagt (S. 44) — offenbar eine Sackgasse, aus 
der es keinen Ausweg gab. Aus der babylonischen Keilschrift wäre gewiß nie eine Buchstaben- 
schrift, auch nicht eine solche mit Vokalbezeichnung wie die griechische, sondern wieder eine 

  

Silbenschrift vereinfachter Form hervorgegangen, wie später die persische Keilschrift. Daher 
ist auch die neuentdeckte Schrift von Ras Schamra, die eine Konsonantenschrift sein soll, 
wenn sie auch äußerlich die Gestalt der in Ton eingegrabenen Keilschrift zeigt, innerlich ohne 
Zweifel von der phönizischen Buchstabenschrift abhängig und ohne deren Vorbild ganz un- 

  

denkbart. Es ist sehr bezeichnend, daß die Babylonier und Assyrer sich selbst nie zu einer Buch- 
stabenschrift hindurchzuringen vermocht haben, obwohl doch auch sie eine semitische Sprache 
derselben Bauart wie die Sprache der Kana'anäer redeten und in assyrischer Zeit die phönizische 
Schrift für die auch bei ihnen damals viel gebrauchte aramäische Weltsprache verwandten. 
Die Tatsache, daß sie seit alter Zeit eine von einem Volke ganz anderer Zunge, den Sumerern, 
ererbte Silbenschrift mit den durch die Natur des Landes gegebenen Schreibmitteln besaßen, 
hat sie offenbar daran gehindert. Es stellt sich so immer deutlicher heraus, daß die Silbenschrift 

1 Inder Art, wi 
chen Schriften. 

2 [Vgl. hierzu Bauer, Ursprung des Alphabets $. 30, der die Keilschrift von Ras Schamra ebenfalls als ein. 
Zusammenkommen der „inneren‘“ Form des ägyptischen Schriftprinzips und der „äußeren Form‘ der Keilschrift 
erklärt. Zur Schrift von Ras Schamras. Bauer, ibd. $. 30, Anm. 1, 5. 38#., Jensen, Schrift (2. Auf.) S.86f., 
: Bissing im Handbuch der Archäologie $. 154, Diringer, Alfabeto $. 264, Friedrich, ZDMG Bd. 91 (1937) 
5.3215, B. Rosenkranz, ZDMG Bd.92 (1938) $. 178] 

  

ien Umlauten &, 2, 4, die Skandinavier bei 4 tun, oder wie die Akzente in so man-, 

 



Phönizische und ägyptische Schrift 3 

‚nicht ein Vorläufer der Buchstabenschrift gewesen ist, wie man es früher glaubte und in weiten 
Kreisen sich wohl auch heute noch vorstellt, sondern ihr Nebenbuhler.    

Die Silbe, in der sich Vokal und Konsonant wie zu einer lautlichen Einheit fest und unlöslich 
verbunden zeigen, stand der Scheidung der einzelnen Laute, wie sie die Buchstabenschrift vor- 
aussetzt, von Natur im Wege. Nur wo jene funktionelle Scheidung der Vokale als formbildenden 

  

und der Konsonanten als begriffsbestimmenden und stammbildenden Elementen der Wörter 
herrschte wie im Ägyptischen und in den semitischen Sprachen, konnte man auf eine Zerlegung 

  

   der Wörter in ihre einzelnen Bestandteile kommen. Nur so konnte man auch die für sich allein 
ohne ein vokalisches Element? gar nicht aussprechbaren Konsonanten als selbständige Laute 
behandeln. 

So weist denn alles auf einen Zusammenhang der semitischen oder phönizischen Buchstaben- 
schrift mit der ägyptischen Schrift hin: das Schreibmaterial (Papyrus und Scherbe, Tinte und 
Rohrfeder), die Bildgestalt der Schriftzeichen, die Richtung der Schrift (von rechts nach links in. 
waagerechten Zeilen) und schließlich die Vokallosigkeit. Damit stimmt denn auch eine Tradition 
bei den Phöniziern überein, die uns durch Philo von Byblos (1. Jahrhundert n. Chr.)? bezeugt 
ist. Sie schreibt die Erfindung der Buchstaben einem gewissen Taautos zu, in dem man mit den 
Alten nur den ägyptischen Gott Thoth, in älterer Form *Dahdut gesprochen?, erkennen kann, 
den Hermes der Ägypter, der auch den Ägyptern selbst als Erfinder ihrer Schrift, der „Gottes- 
worte“, galt. 

Dürfte somit die Frage nach der Abhängigkeit der phönizischen Schrift von der ägyptischen 
theoretisch als endgültig bejaht gelten, so bliebe doch die Frage nach dem Wie, Wann und Wo 
der Entstehung des phönizischen Alphabets noch offen. Anscheinend im Widerspruch zu dem 
‚eben gewonnenen Ergebnis ist eine unmittelbare Ablei 
gleichwertigen ägyptischen Einkonsonantenzeichen selbst nicht möglich. Die ägyptischen Buch- 

   ing der phönizischen Buchstaben aus den 

staben zeigen sowohl in ihren alten hieroglyphischen Bildern wie in den im praktischen Gebrauch 
daraus entstandenen hieratischen Formen meist keinerlei Ähnlichkeit mit den lautlich entsprechen- 
den Buchstaben des phönizischen Alphabets. Wo umgekehrt das dem Buchstaben zugrunde 
iegende Bild offenbar das Gleiche ist, stimmt die Bewertung der Zeichen nicht überein. So be- 

deutet ischen m, die 

  

    Zickzacklinie, die das Wasser darstellt im Ägyptischen , im Phör 
Schlange im Ägyptischen 4 (4), im Phönizischen », der Mund im Ägyptischen , im Phönizischen 
‚$, die Hand im Ägyptischen d, im Phönizischen j* (s.S.58 Abb. 24). Diese Verschiedenheit in 
der Bewertung derselben Bilder hat ihren natürlichen Grund in der Verschiedenheit der Sprachen, 
die eben dieselben Gegenstände verschieden benannte. Der Mund, ägyptisch ro, heißt phöni- 
zisch pe. Die Bilder, auf die — wie wir oben gesehen haben — die semitischen Buchstaben 
unverkennbar zurückgehen, stimmen mit den Namen der Buchstaben überein. Diese Namen, 

1 Ein solches, nämlich der „Hilfsvokal“ # (oder wie man heute zu schreiben pflegt 2) liggt ja auch in der 
„sonantischen“ Aussprache der Konsonanten vor. 2 [Sethe, Ursprung des Alphabets S. 101, Anm. 2.) 

3 Die o-Laute der späteren ägyptischen Sprache gehen regelmäßig auf älteres a zurück, das noch zur Zeit 
des Assurbanipal unverändert war. Wie der Name der Stadt Siut (kopt. cıoor1) damals noch durch Sijaut wieder. 
gegeben werden konnte, so hätte auch der Name des Gottes Thoth (griechisch OwuP, kopt. oo0r1) damals etwa 
*Dahautu wiedergegeben werden müssen, was dem Taautos (Tdavros) vollkommen entspricht. 

4 [Sethe, Ursprung des Alphabets S. 1331., ders., Die wiss. Bedeutung der Petrieschen Sinaifunde S. 34] 

 



54 5. Der Ursprung des Alphabets 

  

die mit den Zeichen auch zu den Griechen wanderten — Aleph — Alpha, Bet 
sind richtige kana'anäische Wörter, die eben die in den Buchstaben dargestellten Gegenstände 
bezeichnen. Auch die im einzelnen etwas abweichenden Namen der Buchstaben in der süd- 
semitischen Schrift gehen auf solche kana'anäischen (nordsemitischen) Wörter zurück, das für 
die Priorität der Kana'anäer in der Erfindung des Alphabets bedeutsam ist 

  Beta usw. —, 

Die Buchstaben haben ihren Lautwert von diesen kana'anäischen Wörtern nach dem 
akrophonischen Prinzip erhalten. Sie bezeichnen also denjenigen Laut, mit dem das betreffende 
Wort, ihr Name, begann. Dies geschieht demnach so, wie wenn wir das Bild eines Adlers für a, 
das Bild eines Baumes für 8 usw. schrieben. So bezeichnet das Bild des Wassers Mem den Kon- 
sonanten mm, das des Auges “Ajin den Kehllaut, mit dem dieses Wort begann, das des Kopfes 
‚Resch das r, das.des Kreuzzeichens Taw das #. Die Buchstabennamen stellen demnach ein für 
den Ursprung des semitischen Alphabets und die Entstehung der Buchstaben ebenso bedeut- 
sames Zeugnis dar wie die Buchstabenzeichen. Sie sind ein unantastbares Gut. Es geht deshalb 
nicht an, daß man — wie es von namhaften Semitisten vorübergehend oder gelegentlich geschehen 
ist — von diesen Namen absicht. So fragte sich der um die semitische Epigraphik hochverdiente 
M. Lidzbarski unter dem Eindruck der kretischen Entdeckungen, ob das Alphabet nicht etwa 
bei einem nichtsemitischen Volke entstanden sein könnte, etwa bei den alten Kretern!. Indem 
er diese fälschlich einfach den Griechen, die später Kreta besiedelt haben, gleichsetzte, versuchte 
ed 
aus dem Griechischen abzuleiten. Das Alphabet wäre so nicht von den Phönizi 

e in den Buchstaben dargestellten Bilder und die den Buchstaben zukommenden Lautwerte   

rn zu den Griechen,   

sondern umgekehrt von diesen zu den Phöniziern gekommen. Dies widerspräche sowohl den bei 
den Griechen gebräuchlichen Namen der Buchstaben, wie dem Fehlen der Vokalbezeichnung, 
wie auch der griechischen Überlieferung. Auch hat man für einzelne Buchstaben des Alpha- 
bets, deren Gestalt nicht ohne weiteres zu ihren Namen zu passen schien, einen anderen Namen 
als ursprünglich postuliert, ohne jedoch erklären zu können, wie diese Buchstaben zu dem un- 
passenden Namen gekommen sein sollten. So wollte Lidzbarski? die Form des phönizischen 
Buchstabens Dalerh, dessen Name „Türflügel“ bedeutet und der in der Tat diesem Gegenstande 
wenig ähnlich sicht, zusammen mit seiner Bewertung als # aus einer älteren Benennung dad 
„weibliche Brust“ erklären. In Wahrheit beweist uns der Name Daleth, daß der Buchstaben. 
aus einem Türflügel entstanden sein muß. Seine Gestalt ist im Laufe der Zeit durch Abnutzung 
entstellt worden. Das südsemitische Zeichen zeigt uns auch wirklich noch eine ältere Form, 
die diese Entstehung anschaulich und glaubhaft machen kann. 

  

  

Denselben Fehler machte nach der Entdeckung der „Sinaiinschrift“ — von der nachher. 
die Rede sein wird — der Oxforder Semitist Cowley?, indem er die in dieser Schrift vorkommen- 
den Zeichen des Fisches und eines scheinbaren Schießbogens auf Grund der hebräischen Wörter 
für diese Dinge Dag und Xefet mit den Anfangslauten d und £ bewerten wollte, ungeachtet der 
Tatsache, daß eben diese Laute im phönizischen Alphabet Da/et und Koph heißen. Die Zeichen 

    

1 IM. Lidzbarski, Ephemeris für semitische Epigraphik Bd. 2, $. 371 #, vgl. Sethe, Ursprung 5. 1486, 
Jensen, Schrift (z. Auf.) 8. 186fL, v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 160, Anm. 5.) 

2 (Lidzbarski, ibd. Ba. ı, $. 1316, vgl. Bauer, Ursprung $. 18.) 
3 A.E.Cowley, The origin of the Semitic Alphabet (JEA Bd.3 (1916) $. 17). [Ders, The Sinaitie 

Inseriptions (JEA Ba. 15 (1929) S. 200f),] 
 



Die Entstehung der phönizischen Schrift ss 

entsprechen in Wahrheit — wie wir schen werden — den phönizischen Buchstaben Samech 
(arabisch Samak) „Fisch“ und Schin „Zahn“. Es wäre wohl zu verstehen, daß man alte Namen, 
die nicht zu den Formen der Buchstaben paßten, durch neue ersetzt — was auch geschehen ist —, 
aber nicht, daß man unpassende an die Stelle älterer gesetzt hätte. 

Die Buchstabenbilder, Buchstabennamen und Buchstabenwerte sind also fest und untrenn- 

  

bar miteinander verbunden. Sie können in dieser Verbindung nur aus dem Gehirn eines semitisch 
redenden Menschen entstanden sein, nicht aus dem eines Ägypters. Hieraus folgt, daß der 
phönizischen Schrift unbeschadet ihrer inneren Abhängigkeit von der ägyptischen Schrift, 
ihr Vorbild gewesen sein muß, hinsichtlich ihrer äußeren Gestaltung — das heißt in der Aufstel- 
lung und Bewertung ihres Zeichenbestandes — Selbständigkeit zuerkannt werden muß. Auch 

    

  

die Richtung der einzelnen Bilder — nicht der Schrift in ihrer Gesamtheit — ist eine andere als 
bei den Ägyptern. In der phönizischen Schrift sehen sie nach links gegen das Ende der Zeile, 
in der ägyptischen pflegen sie — wenn der Text nicht „rückläufig‘‘ geschrieben ist — gegen 
den Anfang zu blicken. 

Für die Bestimmung von Ort und Zeit der Entstehung der phönizischen Schrift ergibt 
sich aus dem Nebeneinander zweier schon mehrfach berührter Tatsachen ein Anhaltspunkt. 
Die eine dieser Tatsachen ist die, daß die Länder des kana'anäischen Sprachbereiches seit der 
Mitte des dritten Jahrtausends v. Chr. unter starker Einwirkung der babylonischen Kultur ge- 
standen haben bis tief in die Zeit hinein, zu der die phönizische Schrift bereits fertig und sogar 
schon sichtlich abgenutzt an verschiedenen Stellen auftritt. Diese Einwirkung trat in den Keil- 
schriftkorrespondenzen der kana'anäischen Fürsten des 15./14. Jahrhunderts am schärfsten 
hervor. Die andere Tatsache ist die, daß die phönizische Schrift selbst keinerlei Beeinflussung 
durch di 
aufweist. Sie ist ihr vielmehr in allen Punkten völlig entgegengesetzt und schließt sich der ägyp- 
tischen Schrift gerade auch in ihren Schwächen, der linksläufigen Schriftrichtung und der Vokal- 
losigk 

Hieraus ergibt sich mit großer Wahrscheinlichkeit der Schluß, daß der Erfinder der phö- 
nizischen Schrift die Vorzüge der babylonischen Keilschrift nicht gebührend zu schätzen wußte!. 
‚Auch wenn er nicht ganz ohne Kenntnis dieser Schrift war, stand er jedenfalls unter dem über- 
wältigenden Einfluß der ägyptischen Schrift. Er wird so seine Erfindung schwerlich auf ka- 
na'anäischem Boden gemacht haben können, wenn man sie nicht über das Jahr 2500 hinauf- 

    

in diesen Dokumenten auf kana'anäischem Boden auftretende babylonische Keilschrift 

      

rücken will. Das liegt zu weit von dem ersten wirklichen Auftreten der phönizischen Schrift 
(im 13. Jahrhundert v. Chr.) entfernt. So bleibt denn nur der Ausweg anzunehmen, das phöni- 
zische Alphabet sei außerhalb Kana'ans in unmittelbarer Nachbarschaft Ägyptens oder in dessen 
Grenzgebieten von einem semitischen Volke, vermutlich kana'anäischen Stammes, erfunden 
worden. Es müßte dort längere Zeit hindurch ansässig gewesen sein und dabei vorher selbst 
schriftlos lebend bei den Ägyptern die Vorzüge der Schrift kennengelernt haben. Wer denkt 
dabei nicht sogleich an die Hebräer, die laut ihrer Stammessage nach längerem Aufenthalt 
im Grenzland Gosen Ägyptens von dort in ihre spätere Heimat Palästina eingewandert sein 
sollen®. Ihre Gesetzgebung ist durch Moses an das Sinaigebirge geknüpft. Moses selbst trug einen 

    

1 [Zu diesem und dem Folgenden s. Sethe, Ursprung, 8. 137, hierzu Bauer, Ursprung, S. 30 nach der Ent- 
deckung der Schrift von Ras Schamra] 2 [Sethe, Wiss. Bedeutung S. 35.)



ss 5. Der Ursprung des Alphabets, 

ägyptischen Namen und soll von einer ägyptischen Königstochter erzogen worden sein. Das 
Sinaigebirge findet man, nach Lage der Dinge sicher richtig, seit alten Zeiten in der danach 
benannten Sinaihalbinsel wieder. Die Einwanderung der Hebräer in Palästina ist verschieden 
angesetzt worden. Sie muß, wenn die in den Amarnabriefen genannten Habiru mit den Hebräern 
identisch sind, spätestens Anfang des 14. Jahrhunderts v. Chr. erfolgt sein. Es wäre in der Tat 
verlockend, in der Person des großen Gesetzgebers des hebräischen Volkes den Erfinder des 

  

phönizischen Alphabets zu suchen, wie das der jüdische Geschichtsschreiber Eupolemos 
(@. Jahrhundert v. Chr.)! geradezu behauptet hat. 

Der sagenhafte, in seinem Kern gewiß geschichtliche Aufenthalt der Kinder Israel in 
Ägypten hat aber noch einen sicher beglaubigten Vorläufer gehabt. Bald nach dem Zusammen- 
bruch des Mittleren Reiches etwa im 18. Jahrhundert v. Chr. fielen die sogenannten Hyksos, 
ein semitisches Hirtenvolk anscheinend kana'anäischen Ursprungs?, in Ägypten ein. Von Osten 
aus der Wüste kommend eroberten sie das Delta und hielten es länger als ein Jahrhundert besetzt, 
bis sie im 16. Jahrhundert in mehreren Kriegen durch die ägyptischen Könige Amosis und 
‚Thutmosis III. nach Palästina vertrieben wurden. Dieser Einfall der Hyksos ist übrigens durch 
den jüdischen Geschichtsschreiber Josephus — vielleicht mit mehr Recht als man zur Zeit 
glaubt — mit der Niederlassung der Kinder Israel in Ägypten unter Joseph und ihrem Auszug 
unter Moses zusammengebracht worden. Während ihrer Herrschaft über Ägypten haben die 
Hyksos bis zu einem gewissen Grade ägyptische Kultur und Sitte angenommen. Es wäre fast 
ein Wunder zu nennen, wenn sie das Nilland wieder verlassen hätten, ohne die Schreibkunst 
als dauernden Gewinn mit sich zu nehmen, es 

    

Ienn, sie hätten die Kenntnis dieser Kunst 
schon vorher besessen, was bei einem Hirtenvolk der Wüste kaum anzunehmen ist. Jedenfalls 
"haben sich von diesen Hyksos weder in Ägypten noch außerhalb des Landes andere als ägyptisch 
abgefaßte Inschriften gefunden. 

Hat man in den Hyksos die Erfinder der phönizischen Buchstabenschrift zu schen, so würde 
diese Schrift etwa im 16. Jahrhundert nach Palästina gekommen sein. Sie müßte sich dort dann 
allmählich neben der für die babylonische Diplomatensprache üblichen Keilschrift als Schrift für 
die kana'anäische Sprache ausgebreitet haben, bis sie uns im 10. Jahrhundert v. Chr. häufiger 
und an verschiedenen Orten entgegenzutreten beginnt und nach dem Erlöschen des babylonischen 
Einflusses zur unbestrittenen Alleinherrschaft gelangt. 

So stand im wesentlichen die Frage der Entstehung des phönizischen Alphabets?, als im 
Jahre 1916 neues Material bekannt wurde, das die hier entwickelten Schlüsse auf das Über- 
raschendste bestätigte und die letzte Lücke in der Beweiskette schloß. Die Herkunftsstätte dieser 
‚neuen Funde war die Sinaihalbinsel, eben jene Stätte, an welche die hebräische Sage die mo- 
saische Gesetzgebung knüpft. Die Sinaihalbinsel erstreckt sich unmittelbar östlich von Ägypten 

  

1 [Fragmenta historicorum graecorum (Müller), Bd. 3, $. 220] 
2 Sie werden einmal geradezu als Phönizier bezeichnet und scheinen zu den damit identischen Zi" u ge- 

rechnet zu sein. [Zu diesem und dem Folgenden vgl. Sethe, Ursprung, $. 137£. zu der Hyksos-Frage W. Wolf, 
Der Stand der Hyksosfrage (ZDMG Bd. 83 (1929) $. 67), und zuletzt v. Bissing, Das angebliche Weltreich der 
Hyksos (Archiv für Orientforschung Bd. 11 (1937) 8. 325). 

3 [Sethes Arbeit über den Ursprung des Alphabets ist 1916 (Nachr. d. K. Ges. d. Wiss. zu Göttingen, Mitt. 
1916, Heft, $. 884) erschienen],



Die Sinaischrift. 57 

als ein von gewaltigen, zerklüfteten Granitmassen erfülltes Gebirgsdreieck in das Rote Meer. 

  

Seit den ältesten Zeiten der ägyptischen Geschichte wird es von den Ägyptern wegen der dort 
lagernden Schätze an Kupfermineralien (Türkisen) viel besucht und war in besseren Zeiten 
dauernd besetzt, indem die landeingesessene Bevölkerung aus dem semitischen Nomadenvolke 
der Mntj w mit Waflengewalt niedergehalten wurde. Dort auf der Sinaihalbinsel hatte im Jahre 
1905 eine englische archäologische Expedition unter der Führung des bekannten Ägyptologen 
W.M. Flinders Petrie in den altägyptischen Tempelruinen von Sarbut el chadem oder 
Serabit el chadem, die aus dem 19. Jahrhundert v. Chr. und den folgenden Jahrhunderten 
stammen, und bei den Überresten der in der Nähe gelegenen alten Minen neben den vielen echt 
ägyptischen, seit langem bekannten Denkmälern auch eine Anzahl nicht ägyptischer aber un- 
zweifelhaft ägyptisierender Denkmäler aufgefunden!. Diese Denkmäler trugen fremdartige 
Inschriften mit einer beschränkten Auswahl von Zeichen. Der glückliche Finder konnte in ihnen 
nur eine Buchstabenschrift vermuten, die er naturgemäß im Geiste sogleich mit dem späteren 
Phönizischen Alphabet in Verbindung brachte. 

Mit der vereinzelten Probe, die Petrie von den neugefundenen Inschriften veröffentlichte, 
ließ sich nicht viel beginnen. Erst seit dem Jahre 1916 liegen die gesamten Funde in einer Ver- 
öffentlichung von Gardiner und Peet? vor. Der erstgenannte Gelehrte erbrachte zugleich in 
einer Untersuchung®, die ich 1917 durch eine eigene Arbeit* bekanntmachte und weiterführte, 
den Beweis, daß wir es in der neuentdeckten Schrift in der Tat mit einer Vorstufe oder besser 
mit der ältesten Form des phönizischen Alphabets zu tun haben. Sie ist ganz im Sinne der oben 
gegebenen Ausführungen an die ägyptische Schrift anzuknüpfen und scheint frühestens im 
19. Jahrhundert v. Chr. wahrscheinlich aber erst nach dem Zusammenbruch des Mittleren 
Reiches, also nach 1780 v. Chr., entstanden zu sein. Die neue Sinaischrift, wie wir sie der 
Einfachheit halber nennen, besteht aus etwa 24 verschiedenen Zeichen®. In ihrer Mehrheit 
sind es Bilder von Gegenständen, die in ihrer Zeichenweise an ägyptische Hieroglyphen- 

  

  

zeichen erinnern. Zum Teil sind sie sogar mit ihnen identisch und ohne Zweifel nach ihrem 

Muster gebildet worden. 

  

Unter diesen etwa vierundzwanzig Schriftzeichen finden wir in acht völlig klaren Fällen 
gerade die Gegenstände wieder, die auch in phönizischen Buchstaben nach Ausweis ihrer Namen 
und ihrer Gestalt dargestellt gewesen sind. So haben wir auch hier den von der Seite geschenen 

1 W. FI. Petrie, Researches in Sinai (London 1906) [s.a. Sethe, Die neuentdeckte Sinai-Schrift und die 
Entstehung der semitischen Schrift (Nachr. d. Göttinger Ges. d. Wiss., Mitt. 1917, $. 437), Sethe, Die wissen- 
schaftliche Bedeutung der Petrieschen Sinaifunde (ZDMG Bd. 80 (1926) $.24M) S.25f. Über das Schicksal der 
Denkmäler und neuere Expeditionen in das Minengebiet s. Jensen, Schrift (2. Auf.) S. 181, v. Bissing im Hand- 
buch der Archäologie $. 160, Bauer, Ursprung des Alphabets $. 23, H. Grimme, All 
(Studien zur Gesch. u. Kultur d. Altertums Bd. 20, Heft 3) 1937] 

2 A.H.Gardiner, T.E.Peet, The inscriptions of Sinai (Egypt Exploration Fund 1917). 
3 A.H. Gardiner, The Egyptian origin of the Semitic Alphabet (JEA Bd. 3 (1916) S. 1), deutsch in 

ZDMG Bd.77 (1923) S.92. 
4 Die neuentdeckte Sinai-Schrift und die Entstehung der semitischen Schrift (Nachr. d. Göttinger Ges. d. 

Wiss, Mitt. 1917 5.437). 
5 Gardiner unterschied 32, von denen aber fünf sicher, drei weitere wahrscheinlich nur Varianten anderer 

Zeichen sind. [Abb. 24 nach Sethe, Die neuentdeckte Sinaischrift $. 442/443, wie er sie in der Vorlesung zeigte.) 

  

Ische Forschungen 

 



ss 5. Der Ursprung des Alphabets 

   ıdskopf (Abb. 24, Nr. 1), das Haus (Nr. 2), die Hand (Nr. 5), die Zickzacklinie des Wassers 
(8r. 8), die Schlange (Nr. 10), das menschliche Auge (Nr. 11), den menschlichen Kopf (Nr. 13) 
und das Kreuz (Nr. 15). Sie treten hierbei meist in Formen‘ auf, die sowohl mit dem ägypti- 

  

schen Urbild wie mit dem entsprechenden semitischen Zeichen übereinstimmen oder aber derart 
beschaffen sind, daß sich aus ihnen entweder die phönizische oder die südsemitische Zeichen- 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

          
  

  

                  

Fame] Fu Peimiz Kids] Grit Aut. 
Flsu |: |n]|a un 
za |n use (astene 12024 [a Kae 
oDl|osad AR Re 
20|: a 2 Ban |9 Rat |2.Böra ee 
ir TEE Si 
Sch | Bern |s ta gene | a nn Th Ran 

| 4 Y 4 = |=20 o DS ERERERE lee 
Ba ra lea =leo Bi ERDS Rap he en Perlen 

it n |wy| a B Be Yin Anger: zu | ne | ae Zen: late 
Anm a} LCxn 3) kun ? u Kar Mer (wre 
ıY a ER 8 onr|4 

3 u (6. n8 [as Hau: [28.070 Krf RN Bug 
Ser er an. w 
Zetcm|u zn [g.20 (725m Herle wem late 

e|lo|e® + |t+ tx |+tx| Tr 
zerror |sTr \urie (a Ofra Ku | ja Gr oz jur 

a Bi Krane ee [5 anzu 
Gesarnma wor jap [u |uQ-e 
az le ” Inte u za Inkiore rer [8 ln at 
SEIDSCER DET ner nr [us Nur 
(Ai 7 6.208 |12 Lumnd|2 dünn |.Aishn|         

Zeichen au Taken, dm Bull mac van Hin, ande dere ein Kranz n zelimnqrchnet. 
Abb. 24. „Die Zeichen der Sinaischrift mit ägyptischen Vorbildern und ihren möglichen phönizischen, 
südsemitischen und griechischen Entsprechungen“ (nach Sethe, Die neuentdeckte Sinaischift (Nachr. 

&. Götinger Ges. d. Wiss. Mitt. 1917) 5. 442/449). 

form ableiten läßt. Die gleiche Übereinstimmung läßt sich auch noch bei vier anderen Zeichen 
feststellen: der menschlichen Gestalt mit erhobenen Armen (Nr. 16), dem Strick (Nr. 7), dem 
Munde (Nr. 12) und dem Gebirge oder Bogen (Nr. 14), sowie zwischen einem ägyptischen 
Zeichen, das in der Sinaiinschrift nicht sicher vorkommt, dem Türflügel und dem entsprechenden 
südsemitischen Zeichen, dem Daleth. 

Die Übereinstimmung in der Auswahl der Bilder und in ihrer Gestaltung, wie sie hier für 
12 Zeichen der Sinaiinschrift festgestellt wurde, darf als ein sicheres Anzeichen dafür angesehen 
werden, daß diese Schrift nicht etwa nur ein Versuch in der Richtung des späteren phönizischen



Die Sinaischrift als Verbindungeglied 50 

  

Alphabets gewesen ist, der später wieder aufgegeben wurde, sondern daß sie wirklich die Grund- 
lage dieses Alphabetes bildet. Völlig außer Zweifel gestellt wird die Identität der Sinaischrift 
mit der phönizischen Schrift aber durch eine geniale Wahrnehmung und Kombination von 
Gardinert. In den Inschriften kehrt nicht weniger als siebenmal — und zwar überall am Ende 
einer Zeile, dabei fünfmal sicher, zweimal möglicherweise zugleich auch am Ende der ganzen 
Inschrift — eine Gruppe von vier Zeichen in der gleichen bestimmten Reihenfolge wieder: das 
Haus, das Auge, der Strick und das Kreuz. Gibt man diesen Bildern die Lautwerte, die den nach 

  

Gegenstand und Form entsprechenden phönizischen Buchstaben zukommen, so erhält man ein 
semitisches Wort, das hier vortrefflich am Platz ist: Za'alat „Herrin“, den kana'anäischen Namen 
einer Göttin, die der ägyptischen Yathor entsprach. Es ist dieselbe Göttin, der das umliegende 
Türkisminengebiet mit dem Tempel von Sarbut el chadem geweiht war, also die Göttin des 
Ortes, an dem die Denkmäler mit den Sinaüinschriften gefunden worden sind. Auf einem dieser 
Denkmäler mit zwei auf den Namen Ba'alat endigenden Inschriften in Sinaischrift steht daneben 
eine ägyptische Inschrift in echt ägyptischen Hieroglyphen, die eine Weihung an eben diese Göttin. 
„‚Hathor, die Herrin der Türkise“ ausspricht. 

Hiernach kann in der Tat nicht mehr daran gezweifelt werden, daß wir in der Sinaischrift 
wirklich das „fehlende Glied", das missing link, wie es die Abstammungslehre nennt, gefunden 
haben, das die phönizische Buchstabenschrift mit der ägyptischen Schrift direkt verbindet. 
Die Schriftbilder dieses Verbindungsgliedes sind aus der ägyptischen Hieroglyphenschrift über- 
nommen®. Sie sind nicht etwa nur aus dem Kreise der ägyptischen Einkonsonantenzeichen 
oder Buchstaben ausgewählt, sondern als beliebige Zeichen ohne jede Rücksicht auf ihren ägyp- 
tischen Wert lediglich im Hinblick auf den ihnen aus der semitischen Sprache zu gebenden Wert 
genommen worden, also ganz so, wie es oben bei der Vergleichung der ägyptischen und phö- 
nizischen Buchstaben festgestellt worden ist (S. 53). Vermutlich wurde bei der Auswahl dieser 

    

Bilder zugleich auf eine charakteristische Gestalt, die sich leicht dem Gedächtnis einprägen kann, 
und auf eine einfache Form, die sich leicht wiedergeben läßt, gesehen. Der ägyptischen Hiero- 
‚elyphenschrift folgt die neu entdeckte Sinaischrift auch hinsichtlich der Schriftrichtung. Gerade 
wie bei den ägyptischen Denkmälern der späteren Zeiten die Schrift je nach der Stellung der 
Inschrift auf dem betreffenden Denkmal bald links- bald rechtsläufig ist und bald in senkrechten, 
bald in waagerechten Zeilen verläuft, geschieht dies auch bei der Sinaischrift, die uns bis jetzt 
‚nur ebenfalls auf Denkmälern bekanntgeworden ist. Die übliche, beim wirklichen Schreiben 
‚gebrauchte Schriftrichtung wird in Übereinstimmung mit dem ägyptischen Hieratisch und mit 
der späteren phönizischen Schrift die linksläufige in waagerechten Zeilen gewesen sein. So ge- 

der phönizischen Schrift — ganz nach links gewandten Schriftbildern, 

    

schrieben, mit — wi 
treffen wir sie auf einem Denkstein an, der sich durch besonders sorgfältige Ausführung und 
durch richtige Lir 

Was das Alter der diese neue Schrift tragenden Denkmäler betrifft, so stammen die Tempel- 
anlagen, in denen sie sich gefunden haben, aus dem Ende der 12. Dynastie (um 1800 v. Chr.). 
Sie selbst sind also voraussichtlich, nach verschiedenen Anzeichen aber nicht erheblich, jünger. 

  

  rung auszeichnet. 

1 Gardiner, ibd. (JEA Bd. 3) $. 14# [zu dieser Lesung s. Bauer, Ursprung, S.24#, S.26]. 
2 [Sethe, Wiss. Bedeutung S. 39.) 

 



so 6. Die Verbreitung des Alphabets. 

Sie scheinen jedenfalls noch vor das Neue Reich, also vor 1600 v. Chr. zu gehören und werden 
somit voraussichtlich eben der Zeit entstammen, die aus allgemeinen historischen Erwägungen 

  

für die Entstehung des phönizischen Alphabets vornehmlich in Betracht kam! 

6. Die Verbreitung des Alphabets 
Die Urform des semitischen Alphabets 

  

uns augenscheinlich in jugendlichem Alter in 
der gänzlich unveränderten Bildgestalt der Buchstaben als Schrift auf der Sinaihalbinsel noch 
unweit ihrer ägyptischen Geburtsstätte entgegengetreten. Von hier aus hat sie sich einerseits 
nordwärts nach Palästina, in die Länder der Kana'anäer, andererseits südwärts über das Rote 
Meer zu den Bewohnern des Reiches von Saba in Südarabien verbreitet. Sie tritt in Saba fast 
ebenso früh und zum Teil in altertümlicherem Zustande auf Denkmälern in Erscheinung wie in 
Kana'an. Es sei daran erinnert, daß Ezion Geber im Innern des Golfes von Akaba in unmittel- 

    

barer Nähe der Sinaihalbinsel der Hafen war, von dem aus 

  

Salomo (um 1000 v. Chr.) seine 
Fahrten nach Ophir gehen ließ. Von hier mag auch die Verpflanzung der altsemitischen Schrift 
nach Südarabien erfolgt sein. Die altertümliche Gestalt der Buchstaben erfordert jedoch, daß 
dies geraume Zeit vor Salomo geschah. Spätestens im 10. Jahrhundert, also zu Salomos Zeit — 
wenn nicht früher? —, muß die semitische Schrift durch die Phönizier zu den Griechen gekommen 
sein, da die Formen der griechischen Buchstaben zum Teil noch älteres Aussehen haben als die 
Phönizischen Buchstaben in den Inschriften des 10. Jahrhunderts. 

Daß die Griechen sich der Herkunft ihrer Schrift wohl bewußt waren und sie geradezu 
als phönizische oder kadmische Buchstaben bezeichneten, ist schon bemerkt worden. Es gibt 
hierfür noch ein merkwürdiges bildhaftes Zengnis der Gegenseite, auf das Gardthausen? 
ingewiesen hat. Auf einer Münze der phönizischen Stadt Tyros ist Kadmos dargestellt, wie er 

drei "EAAn»es genannten Männern eine Papyrusrolle überreicht. Bei Homer ist die Schrift nur 
einmal und nicht ganz unzweifelhaft Ilias 6, 168 erwähnt, wo der Argiverkönig dem Bellero- 
Phontes ojnara Auygü yodyaz dv alvazı aruwö Iudgdoga moAld mitgibt, die er als eine Art 
Uriasbrief an den Empfänger abgeben soll, damit dieser ihn töte. Herodot spricht (V, 59.) 
von kadmischen Inschriften, die er in Theben in Böotien auf Weihgeschenken gesehen habe. 

    

  

Sie seien den ionischen Buchstaben schr ähnlich*. Die ältere Benennung des Papyrus bei den 
Griechen nach der Stadt Byblos hat man dahin deuten wollen, daß die Entlehnung der phö- 
nizischen Schrift durch die Griechen bis in eine Zeit zurückreichen müsse, zu der diese Stadt 
und noch nicht Tyros und Sidon die Führung unter den phönizischen Handelsstädten innegehabt 
habe. Aber auch dies führt uns nicht weiter als in das 11. Jahrhundert zurück. Kadmos wird 
bei Eratosthenes auf 1313 v.Chr. angesetzt. 

  

  1 [Sethe, Sinaischrift 8. 465#, ders., Wi 
logie S. 164, Anm. 6] 

2 Larfeld, Handbuch der griechischen Epigraphik Bd. ı (1907) $. 341, [Jensen, Schrift (2. Aufl) 8.319, 
Rehm im Handbuch der Archäologie $. 193#, Diringer, Alfabeto S. 3511, Bauer, Ursprung des Alphabets 
S.44 Anm.ıl. 3 Zeitschrift für Buchwesen und Schrifttum 1918, 5. 1. 

4 BL. Ullman, The origin and development of the Alphabet (American Journal of Archacology Bd. 31 
(1927) S. 311) S.327. 5 Ullman, ibd. S. 326. 

. Bedeutung S. 40f, vgl. v. 

  

issing im Handbuch der Archäo-



Das griechische Alphabet 6 

Die Übernahme des Alphabets durch die Griechen scheint zuerst in Kleinasien, und zwar 
bei den Ioniern erfolgt zu sein. Von ihnen wird überliefert, daß sie in Ermangelung des Papyrus 
auf Schafhäute (dupddgaı) geschrieben hätten. Mit den Buchstaben wird auch ihre bei den 
Phöniziern eingebürgerte Ordnung zusammen mit den Namen der Buchstaben übernommen, 

  

das deutlichste Zeugnis für den semitischen Ursprung des griechischen Alphabets. Den Namen 
wurde hierbei, soweit sie auf Konsonanten endeten, die griechische Endung der Wörter yodypa 
Buchstabe“ und apa „Zeichen“ —”AApa, Bijea— angehängt. Auch die Richtung der Schrift 

blieb zunächst noch die alte. Nachdem man vorübergehend mit Abwechslung der Richtung, 
wie der Bauer beim Pflügen die Furchen zog (Bustrophedon), geschrieben hatte, wird sie erst 
im 5. Jahrhundert endgültig gegen die praktischere von links nach rechts vertauscht, in der wir 
heute noch schreiben. Dabei mußten die Schriftbilder umgedreht werden, soweit sie nicht wie 
M, I und O symmetrisch waren. Erst damit erhielten die Buchstaben wie 2, X, N und Z die 
Gestalt, die ihren heutigen Formen zugrunde liegt. Sie ist das Spiegelbild ihrer einstigen Gestalt. 

  

Die Zeichenformen selbst wurden zunächst unverändert übernommen, so wie sie die Semiten 
gebrauchten. Die Griechen gestalteten sie jedoch allmählich mit dem ihnen eigenen Sinn für 
schöne Harmonie meist mit ganz geringfügigen Abänderungen der Gestalt oder Stellung nament- 
lich im Sinne besserer Symmetrie zu den schlichten, geometrischen, monumental wirkenden For- 
men um, welche die großen lateinischen Buchstaben in der Denkmals- und Druckschrift noch 
heute zeigen. An Klarheit und Unterscheidbarkeit werden sie durch keine Schrift der Welt über- 
troffen. Um den Fortschritt vom Phönizischen zum Griechischen und Lateinischen zu ermessen, 
vergleiche man ABT4 mit £31a1. 

Sogleich bei der Übernahme des Alphabets führten die Griechen eine wichtige Neuerung 
ein, indem sie die Vokale bezeichneten, die sie bei der Natur ihrer Sprache nicht wohl entbehren 
konnten®. Sie nahmen dazu als Zeichen für # und « die semitischen Zeichen für j und w, die ja 
auch von den Semiten selbst später ebenso gebraucht wurden, für die anderen Vokale aber 
Zeichen für Hauch- und Kehllaute, die in der griechischen Sprache unbekannt waren. Dabei 
bewerteten sie diese Zeichen nach demselben Grundsatze der Akrophonie, auf dem die Bewertung 
der phönizischen Buchstaben beruht. Sie gebrauchten das verfügbare semitische Zeichen für 
den Laut, mit dem der Buchstabenname für das griechische Ohr anzufangen schien. Da das 
griechische Ohr die betreffenden Hauch- und Kehllaute nicht wahrnahm, war dies eben der 
darauffolgende Vokal. So verwandte man das "Aleph für a, das He — mit weichem 4 — für e, 
das 'Ajin — das man wohl ‘Ojin gesprochen haben muß — für 0° und späterhin auch das Herh, 
das man zunächst noch konsonantisch für A gebraucht hatte, für  (@), nachdem das A im Ionischen 
geschwunden war. Andererseits führte die griechische Schrift für einige häufige Lautverbin- 
dungen aus einfachen Elementen bestehende Zusatzbuchstaben für PA ®, für #4 X, für ps Y und 
für &s 8 ein, über deren Ursprung viel gestritten worden ist“, 

    

1 [ygl. Rehm im Handbuch 8.216) 2 Jensen, 5.320, Rehm, 5.192, vgl. auch die von Bauer, 
Der Ursprung des Alphabets $. 41 erwähnte Verwendung von H und "Ajin in der Keilschrift von Ras Schamra.] 

3 J. Fr. Prätorius, Zum semitisch-griechischen Alphabet (ZDMG Bd. 62 (1908) 5. 284. 
4 B.L. Ullman, The added letters of the Greck alphabet (Classical Philology Bd. 22 (1927) 5.136. [Zur 

Literatur über die Zusatzbuchstaben und ihre Bedeutung für die Frühgeschichte der griechischen Schrift s. Rehm 
im Handbuch der Archäologie $.199#, Jensen, Schrift (2. Auf.) S. 321 5, Diringer, Alfabeto, 8.3571]



& 6. Die Verbreitung des Alphabets 

Ein Zweig der westgriechischen Form des Alphabets aus Chalkis auf Euböa, in dem 
idische Kolonie Kyme 

  

jene Umwertung des 4 (Heth) noch nicht erfolgt war, kam über die chalt 
(Cumae) nach Italien, und zwar dort zunächst zu den Etruskern!. Von diesen gelangte es — 
wie es die Namen der lateinischen Buchstaben zeigen — zu den Römern und liegt dem late:     
nischen Alphabet zugrunde. Dieses hat das ursprünglich dem griechischen g entsprechende 
Zeichen C? später für & an Stelle des außer Gebrauch gesetzten X verwandt und für das g durch 
Differenzierung des alten Zeichens « ein neues Zeichen G geschaffen, das die Stelle des nicht 
gebrauchten Z einnahm. Ähnlich hat es das 7, welchem das 9 zu ähnlich geworden war, durch 
Anfügung eines Striches davon unterschieden (R). Die im Griechischen außer Gebrauch ge- 
kommenen Buchstaben Wau und Koppa hat es für {und g gebraucht. Für w und hat es die 
Zeichen, die im Griechischen die entsprechenden Vokale 4 (griechisch Y) und 7 (Jota) bezeich- 
neten, mitverwandt und sie dami 

  

zu ihrem ursprünglichen phönizischen Gebrauch zurückgeführt. 
Das 1 hat hierbei in der lateinischen Umgestaltung V/ den alten phönizischen Namen Wau (Wär) 
bekommen — unser Vau —, den die Griechen nur für das konsonantische w gebraucht hatten, 
das sogenannte Digamma, das dem lateinischen F zugrunde liegt. Ausschließlich für den Ge- 
brauch in griechischen Lehnwörtern, die mehr und mehr in die lateinische Sprache einströmten, 
sind schließlich Y und Z erst im letzten Jahrhundert v. Chr. am Ende des Alphabets zugefügt 
worden, obwohl das eigentliche Äquivalent des griechischen Y bereits im Van seiner richtigen 
Stelle im Alphabet vertreten war. Im Mittelalter sind dann schließlich durch Differenzierung 
des / und des V, die ursprünglich # und j, u und w bezeichneten, noch die Buchstaben / für das 

15. Jahrhundert) und U für das vokalische x hinzugekommen (im 10. Jahr- 
inete. Endlich erscheint 

konsonantische Jod 
hundert), so daß nun das I nur noch das z, das V nur noch das w bezei 
seit dem 11. Jahrhundert als jüngster der lateinischen Buchstaben noch das W, das doppelte 7. 
So hat das lateinische Alphabet sich nach und nach zu dem Buchstabenbestand herausgebildet, 
in dem wir es noch heute gebrauchen. 

    

  

Die lateinischen Buchstabenformen unterscheiden sich von den ihnen zugrunde liegenden 
griechischen Zeichen nur in wenigen Fällen, in denen das lateinische eine Rundung an die Stelle 
einer älteren eckigen Form gesetzt hat (vgl. C mit I, D mit 4, S mit 2, P mit IT, ähnlich auch 
E, U und J) oder andere geringfügige Abänderungen vorgenommen hat (an Z, V und R). Im 
übrigen stimmen die Formen mit den griechischen noch völlig überein. Diese Schriftformen 
gebrauchten die älteren Inschriften der Römer durchweg, im Innern der Wörter wie an ihrem An- 
fang. Heute werden sie zur Schreibung ganzer Lautzusammenhänge nur noch in Inschriften 

  

und im Buchdruck in monumentalen Überschriften als Denkmalsschrift gebraucht, die ja überall 
die Neigung hat, die ältere Schriftgestalt zu bewahren, während sich die wirklich geschriebene 
Schrift im praktischen Leben stark umgestaltet. Wir haben dies ja schon an den Hieroglyphen 
der alten Ägypter beobachten können. Sonst dienen die alten lateinischen Buchstabenformen 
und die ihnen entsprechenden Formen der Schreibschrift oder Kursive heute im praktischen Leben 
‚nur noch als sogenannte „große Buchstaben“ (Majuskeln, Unziale) zur Auszeichnung der 
Wortanfänge, also sozusagen als Initialen, und zwar ist bei den meisten europäischen Völkern 
diese Auszeichnung — von Ausnahmen wie französisch Vous, Sire, Dieu, englisch Sir, 

1 (Jensen, S.354f, Rehm, $.206ff, Diringer, 8.371) 2 Vgl. die Abkürzungen C. und Cn. 
für die Vornamen Gaius und Gneus (Jensen, S. 364]. 3 Densen, $.375J



Antiqua und Fraktur 6 

  

Lord, I abgesehen — nur am Anfang der Sätze und für Eigennamen üblich. Im Deutschen 
werden seit dem 16./17. Jahrhundert auch alle Hauptworte „groß“ geschrieben. Diese Sitte 
‚gewährt dem Lesenden eine nicht zu unterschätzende Hilfe. Wenn man trotzdem bei uns immer 
wieder auf den Gedanken kommt, sie zu beseitigen, so geschicht dies dem Schreibenden und vor 
allem dem, der Schreiben Iernt, zu Gefallen. Solange man aber am Gebrauch der großen Buch- 
staben am Satzanfang festhält — und das wird im Interesse der Lesbarkeit so bleiben müssen —, 

terung geschaffen, wohl aber dem Schriftbilde 

  

wird dem Schreibenden keine große Er! 
einer seiner schönsten Reize genommen. 

Die eigentliche Lateinschrift wird für uns heute durch die sogenannten „kleinen Buch- 
staben“ (Minuskeln) gebildet. Sie sind über die sogenannte Halbunziale der späteren 
römischen Kaiserzeit aus den älteren lateinischen Buchstabenformen, den Majuskeln, hervor- 
gegangen. Seit der Zeit der Karolinger haben sie sich über das ganze Abendland verbreitet 
und die verschiedenen nationalen Sonderformen der alten lateinischen Schrift verdrängt. Ihre 
wesentliche Eigentümlichkeit liegt darin, daß in ihr der eigentliche Körper der alten lateinischen 

  

Buchstaben stark zusammengedrückt erscheint und eine Reihe von Buchstaben — sei es unter 
Verkümmerung eines Teiles (k, 8), sei es unter Streckung eines Teiles (q, £, €) — eine Ober- 
und Unterlänge entwickelt haben. Die Schrift erfordert so nun ein Vierlinienschema, wie es unsere 
Schulkinder benutzen, statt des Zweilinienschemas — mit Grund- und Oberlinie — der alten 
lateinischen und griechischen Schrift. Diese Veränderungen in den Zeichenformen sind aus dem 
überall in der Schriftentwicklung zu beobachtenden Bestreben hervorgegangen, die Schrift- 
zeichen möglichst in einem Zuge ohne Absetzen der Feder zu schreiben. 

Seit den Zeiten der Renaissance, die gefssentlich auf das Alte oder scheinbar Alte zurück- 
griff, gebrauchen die romanischen, die angelsächsischen, die anderen germanischen und die 
slawischen Völker, soweit sie römisch-katholischen Glaubens sind?, ausschließlich diese Buch- 
stabenformen, die alten Majuskeln der lateinischen Schrift und die aus ihnen hervorgegangenen 
Minuskeln, die wir zusammen als „Antiqua“, die „alte“ Schrift bezeichnen. Bei uns in Deutsch- 
land steht daneben als eine besondere nationale Eigenart die eigentümliche stilistische Umge- 
staltung der alten Lateinschrift, die wir als deutsche Druckschrift oder als gothische Schrift 
bezeichnen. Gegenüber der Antiqua wird sie um ihrer Gestalt willen auch mit dem lateinischen 

   

  

Namen Fraktur belegt. Die in einem Zuge verlaufenden runden Linien der alten lateinischen 
‚Buchstaben — und zwar der Majuskeln wie der Minuskeln — sind darin „gebrochen‘“ oder zu 
eckig zusammengesetzten Strichen geknickt. Dazu haben manche Buchstaben Zierstriche, 
Zierschleifen und Zierschnörkel erhalten®. Die Fraktur ist so ihrem ganzen Wesen nach zunächst 
eine Zierschrift, die ursprünglich keineswegs auf Deutschland und die deutsche Sprache be- 
schränkt war. Seit dem 12. Jahrhundert wurde sie bei allen Völkern des Abendlandes statt der 
karolingischen Minuskel Mode und damals auch in Deutschland ebenso für die lateinische 
wie für die deutsche Sprache gebraucht. Während nun die anderen Völker seit der Renaissance 
von dieser Schriftart wieder zurückgekommen sind und auf die alte, ungebrochene Minuskel, 
die man damals für antik, das heißt für die Schrift des klassischen Römertums hielt, zurück- 
  

1 Die griechisch-katholischen gebrauchen die aus der griechischen Schrift direkt hervorgegangene 
kyrillische Schrift. 

2 Eine eigentümliche Verlegung des Linienverlaufes ist beim & festzustellen.



64 6. Die Verbreitung des Alphabets 

gegriffen haben, hat sich bei uns die Fraktur im Buchdruck als besondere Schrift erhalten!. 
Sie ist aber auch bei den anderen Völkern, die sich ihrer im allgemeinen nicht mehr bedienen, 

er 

  

als Zierschrift, zum Beispiel in den Titelköpfen der Zeitungen, noch in Gebrauch. Schon 
Umstand zeigt, daß die Einheit der Fraktur mit der Antiqua immer noch empfunden wird, und 
daß die oft gehörte Forderung, wir Deutschen sollten unsere nationale Schrift wenigstens in 
Büchern aus internationalen Rücksichten aufgeben, unberechtigt ist. Der Ausländer gewöhnt 
sich ebenso schnell an die deutschen Druckschriftformen wie das deutsche Schulkind an die 
lateinischen. Das deutsche Kind hat zudem die deutsche Schreibschrift zu erlernen. Diese 
Schreibschrift hat sich seit dem späten Mittelalter aus der lateinischen Minuskel entwickelt, und 
zwar gehen auf sie nicht nur ihre kleinen Buchstaben, sondern sichtlich auch ihre großen Buch- 

  

staben zurück. 
Unsere heutige Schreibweise unterscheidet sich von der des Altertums und der des frühen 

Mittelalters recht wesentlich in zwei Punkten, die, rein äußerlich betrachtet, einander gerade 
entgegengesetzt scheinen, innerlich aber eng miteinander zusammenhängen, nämlich auf der 
einen Seite in der regelmäßigen Trennung der Wörter und auf der anderen Seite in der Verbindung 
der zu einem Worte gehörenden Buchstaben. Beides erleichtert das Lesen ganz außerordentlich. 

  

Die Worttrennung, wie wir sie üben, ist den älteren Kulturvölkern des Orients wie den Ägyptern 
und den Babyloniern, welche aus der Begriffsbilderschrift unmittelbar hervorgegangene Schriften 
gebrauchten, wie aber auch den Hethitern und selbst den Persern völlig unbekannt geblieben®, 
Zwar boten im Ägyptischen zum Beispiel die am Ende der Worte stehenden Deutzeichen und 
in der ältesten Zeit auch die Gruppierung der Schriftzeichen in der Kolumne dem kundigen 
Leser einen gewissen Anhalt, um zu erkennen, was zu dem einzelnen Worte gehörte. Doch tritt 
eine äußerliche auch dem Unkundigen sofort in die Augen fallende Worttrennung erst bei der 
als Silbenschrift anzusprechenden Schrift des Diskos von Phaistos auf. Ebenso trennen gerade 
die ältesten kana'anäischen Inschriften die mit Buchstaben geschriebenen Worte regelmäßig 
durch Punkte, wie das auch später die Griechen und die Römer? in ihren Staatsinschriften nicht 
selten getan haben. Dasselbe ist im Codex Augiensis im Trinity College zu Cambridge aus dem 
9. Jahrhundert® anzutreffen — vielleicht erst sekundär durch einen Benutzer zugefügt — und 
auch im Mittelalter noch in den Vergilhandschriften der Fall, während andere kostbare Hand- 
schriften — wie der Codex aureus in Trier® aus dem 8. Jahrhundert und das Bamberger Psal- 
terium von 909 — auch schon die Trennung durch freie Zwischenräume, wie wir sie üben, auf- 
weisen. Allen diesen Fällen von Worttrennung steht aber die große Masse der Texte ohne jede 

1 [Hierzu zuletzt A. Hessel, Die Schrift der Reichskanalei seit dem Interregnum und die Entstehung der 
Fraktur. Nachr. Gött. Ges. phil-hist. Kl. Fachgr. II N. F. Bd. 11,3 (1937)) 

2 [Über Worttrennung in der Keilschift .v. Bissing im Handbuch der Archäologie 5.193, in der kretischen 
Bilderschrif ib. $. 155, in der hethitischen Bilderschritibd. $. 199, in kana'anäischen und aramäischen Inschriften 
ibd. 8.165, in der äthiopischen Schrift ibd. S. 165.) 

3 [Auch in einem Gedicht über die Schlacht von Actium auf einem Papyrusfragment aus Hereulanum 
(Franz Steffens, Lateinische Paläographie (2. Auf.) 1929, Taf. 3) und im Claudius-Papyrus (um go n. Chr) 
aus Ägypten (ibd. Taf.) 

4 [Abb. J. Vogels, Codicum Novi Testamenti Specimina (Bonn 1929) Taf.3.] 
5 [Die Trierer Ada-Handschrift (herausgegeben von K. Menzel, P. Corssen u.a, Leipzig 1889) 
6 [Psalterium quadrupartitum (ewei Abb. bei A. Chrousts, Monument Palaeographiea Bd.2, 16, Taf.3, 4) 

  

 



Worttrennung und Zeichenverbindung 65 

Worttrennung gegenüber. In ihnen wird ebenso wie in den altägyptischen und babylonischen 
Inschriften Wort für Wort ohne Zwischenraum hintereinander geschrieben, so schr dies auch das 
Lesen erschwert. Nicht einmal die Sätze werden regelmäßig voneinander geschieden, wenn man 
auch wohl größere Abschnitte durch rote Schrift (Rubren), Absetzen der Zeile oder auch durch 
besondere Zeichen (Paragraphen) markiert und in Dichtungen die Verse durch Interpunk- 
tionszeichen (rote Punkte über die Zeile) abteilt 

Die Worttrennung, deren Nutzen doch — wie es die erwähnten Beispiele der Mescha- 
inschrift und des Diskos von Phaistos zeigen — schon um das Jahr 1000 v. Chr. erkannt gewesen 
sein muß, hat anscheinend bei den Menschen nicht die Einschätzung erfahren, die sie nach 
unserer Meinung verdient. Es will uns, denen die Sitte die Worte zu trennen in Fleisch und Blut 
übergegangen ist, scheinen, als ob die alten Schreiber zu wenig an den Leser gedacht haben, 
als sie die Worttrennung so schr außer acht ließen. Sie ist erst im Laufe des Mittelalters spätestens 
seit dem 14. Jahrhundert, mehr als 2000 Jahre nach dem ersten Auftreten der Buchstabenschrift 
bei den Phöniziern und über zweieinhalb Jahrtausende nach ihrer Erfindung allgemeiner üblich 
geworden. Die Erfindung der Buchdruckerkunst scheint diese nützliche Sitte stark gefördert 
zu haben. Sie wird wenigstens in den Drucken allgemein befolgt. 

Die Verbindung der zu einem Worte gehörenden Buchstaben möglichst zu einem Schrift- 
zuge, wie wir sie in unserer Schreibschrift üben, ist ihrerseits augenscheinlich eine Folge der regel- 
mäßigen Worttrennung gewesen. Sie tritt in deutschen Schriftstücken als allgemeine Regel seit 
dem 15. Jahrhundert auf und hat ihre Vorläuferin in der engen Aneinanderdrängung, in der die 
noch unverbundenen Minuskelbuchstaben sozusagen Ellbogen an Ellbogen in den Handschriften 
des Mittelalters nebeneinanderstehen, eine Gewohnheit, die auch in der Folgezeit noch lange in 
den Drucken üblich bleibt. Auch die Verbindung der Buchstaben eines Wortes zu einem graphisch 
zusammenhängenden Wortbilde ist dem Altertum wie dem frühen Mittelalter völlig fremd 
gewesen. Man hatte wohl für einzelne, besonders häufig vorkommende Zeichenkombinationen 
besondere Zeichenverbindungen, sogenannte Ligaturen. Gelegentlich schreiben auch wohl 
einzelne Urkundenschriften ein oder mehrere Worte oder auch das Ende des einen und den Anfang 
des nächsten in einem Zuge, indem sie die Zeichen durch Bogen und Schleifen miteinander ver- 
binden. Aber allgemein geregelt und auf die Zusammenfassung des einzelnen Wortes abgesehen, 
um es gegen andere Wörter abzugrenzen, ist dies nicht. Im Gegenteil wird bei dieser Verwendung 
von Zeichenverbindungen oft gerade inmitten des Wortes, das mit dem vorhergehenden zu- 
sammengeschrieben ist, abgesetzt, so daß es wie durch eine Zäsur geteilt erscheint. Im allgemeinen 
steht noch bis in das Mittelalter jedes einzelne Zeichen für sich wie in der alten Bilderschrift, 
und wie es in der Druckschrift, hier aus guten Gründen, bis auf unsere Tage Brauch geblieben ist. 

Das Bestreben, die Teile eines Buchstabens in einem Zuge zu schreiben, hatte zur Um- 
gestaltung der lateinischen Majuskeln geführt. Die Sitte, die Schriftzeichen zu verbinden und so 
ein und dasselbe Wort möglichst in einem Zuge zu schreiben, hat auch wieder auf die Gestaltung 
der Buchstaben selbst Einfluß gehabt. Die Haarstriche der kleinen (lateinischen wie deutschen) 
Buchstaben, die sie heuie am Anfang und am Ende zeigen, sindlediglich infolge dieser Zeichen- 

  

verbindung — zum Teil aus bereits vorhandenen Anlagen — entwickelt worden. Ebenso sind die 
vielfach damit verbundenen Schleifen und Ösen, wie sie das # oben, das „ unten, das (oben 
und hinten zeigen, lediglich eine Folge der Zeichenverbindung gewesen. Anstriche und Schleifen



6 7. Zusammenfassung 

sind beides die typischen Verbindungselemente, die wir auch bei den Ligaturen der Schriften des 
Mittelalters in Erscheinung treten schen. Wenn der Buchstabe unverbunden dasteht, sind sie 
eigentlich zwecklos. Es scheint übrigens, als ob die deutsche Schreibschrift, die sich seit dem 
späten Mittelalter aus der lateinischen Minuskel abgezweigt hat ($.63), bei ihrer Gestaltung 
schon ganz allgemein unter dem Einfluß der Zeichenverbindung gestanden hat. Denn sie ver- 
meidet vielfach planmäßig das Absetzen der Schreibfeder, wo dies in der lateinischen Schrift 
noch nötig wart. Die deutsche Schreibschrift hat auf diese Weise etwas Flüssigeres als die 
lateinische Minuskel trotz der spitzen Ecken, die sie an Stelle der Minuskelendungen 
zeigt. Diese mit der Trennung der Worte und der Verbindung ihrer Bestandteile zu einem 
geschlossenen Wortbilde zusammenhängenden Veränderungen sind die letzten großen und 
wesentlichen Wandlungen, die unsere Schrift bisher in ihrer Entwicklung durchgemacht hat. 

7. Zusammenfassung 
Wir stehen am Ende unserer Betrachtungen. Es bleibt uns nunmehr nur noch, kurz ihr 

Ergebnis zusammenzufassen und die Hauptpunkte des Entwicklungsganges der menschlichen 
Schrift, wie wir ihn verfolgt haben, noch einmal vor unserem Auge vorüberziehen zu lassen. 
Der Weg, den die Entwicklung der Schrift zurückgelegt hat bis zur Ausbildung der Form, 
in der wir sie heute im Alphabet gebrauchen, verläuft auf einer geraden Linie. Sie führt vom 
unendlich Vielseitigen und Komplizierten zum unendlich Einfachen. Das, was man in der Natur 
das Prinzip des geringsten Kraftaufwandes nennt, ist hierbei das Treibende gewesen. Die Kraft- 
ersparung für den Lesenden wie für den Schreibenden aber war das Ziel, das diese Entwicklung 
unverrückbar verfolgte. Sie hat es — das wird man doch wohl sagen dürfen — auch erreicht. 

  

Man könnte vielleicht die Stenographie als eine in dieser Hinsicht noch höher stehende Weiter- 
bildung der Schrift ansehen wollen. Dagegen ist zu sagen, daß sich in der Stenographie weniger 
das Bedürfnis nach noch größerer Vereinfachung als nach Beschleunigung des Schreibens 
geltend macht, und daß sie auf den Leser keine Rücksicht nimmt. Bei einer wirklich brauchbaren 
Schrift wird aber die Rücksicht auf den Leser stets über der auf den Schreiber stehen müssen, 
wenn sie den eigentlichen Zweck der Schrift, die Übermittlung des Gedankens durch das Auge, 
erfüllen soll. Diese Bedingung erfüllt die Stenographie bis jetzt nicht. So wie sie heute geartet ist, 
wird sie es gewiß nie zu einer richtigen Gemeinschrift, zu einer Leseschrift bringen. 

Man kann den ganzen Entwicklungsprozeß der Schrift vom Bilde bis zum Buchstaben 

  

auch mit einem naturwissenschaftlichen Bilde veranschaulichen: es ist die allmähliche Atomi- 
sierung des Gedankens, die hier vom Gedanken 1. zum Ausdruck in einem Gemälde, 2. zum 
Begriff oder Wort, 3. zur Silbe, 4. zum Einzellaut, dem Buchstaben vor sich geht. Weiter ist der 
Gedanke nicht mehr zerlegbar. Wir stehen also mit der Buchstabenschrift am Ende der Ent- 
wicklung dessen, was man die innere Form der Schrift genannt hat. Aus der ursprünglichen 
Verwendung des Bildes zur Verständigung, wie sie sich bei primitiven Völkern beobachten 

1 [Vgl. auch K. Löffler, Zur Naturgeschichte unserer Buchstaben (Zeitschrift für Buchkunde Bd. 2 
(19a5), 8. 3-19)



Vom Bilde zum Buchstaben 7 

ließ, ging die Bilderschrift hervor. In ihr war jeder einzelne Begriff durch sein eigenes 
Bild dargestellt. So wurden zunächst nur Gedanken nicht Worte ausgedrückt. Durch die 
Verbindung der Bilder mit ihren sprachlichen Bezeichnungen, den Worten, verwandelte sich 
diese Begriffsbilderschrift innerlich früh wie von selbst in eine lautliche Schrift. Sie fand 

hen   alsbald durch die rebusartige Übertragung der zu Wortbildern gewordenen Begriffsz 
auf andere Sprachgebilde ein Mittel, den Bestand der Zeichen bedeutend einzuschränken 
und auch solche Worte zu schreiben, die selbst nicht unmittelbar im Bilde darzustellen wären 
Damit war die Bilderschrift auch äußerlich zu einer Lautschrift, die von der Bildbedeutung 
der Zeichen absah, umgewandelt. 

Eine solche phonetisierende Bilderschrift war auch die Schrift der alten Ägypter. Infolge   

  

  der eigentümlichen Arbeitsteilung zwischen Vokal und Konsonanten, die in der ägyptischen 
Sprache herrschte, konnte diese Schrift jedoch nur das Konsonantengerippe der Wörter lautlich 
schreiben. Andere Völker, bei denen Vokal und Konsonant nicht derart in ihren Funktionen 

iierung ihrer Bilderschrift auf die Silbenschrift. Sie 
  

  

geschieden waren, kamen bei der Phonet 
mußte, da sie auch die Vokale mitbezeichnete, zunächst der Konsonantenschrift der Ägypter   

überlegen sein. Durch den glücklichen Umstand jedoch, daß es im Ägyptischen schon frühzeitig 
auch solche W 

  

t gab, die nur noch einen Konsonanten besaßen, kam die ägyptische Schrift 
bei der lautlichen Übertragung ganz von selbst und ohne weiteres auch in den Besitz einkonsonan- 
scher Zeichen. Damit war der Buchstabe erfunden. Auf diese anscheinend nur einmal gemachte 

  

Erfindung konnten die anderen Völker mit ihren Silbenschriften nicht kommen, da eine Zerlegung 
der Silben in ihre einzelnen Laute keineswegs etwas Natürliches ist. Die ungeheure Bedeutung 

  
dieser Erfindung scheint den Ägyptern selbst gar nicht zum Bewußtsein gekommen zu sein. 
Mit ihr gewann jedoch der ägyptische Ast am Baume der menschlichen Schrift — wenn wir 
uns noch einmal des eingangs gebrauchten Bildes bedienen — einen solchen Vorsprung vor 
seinen Bruderästen, daß er mit seinen überall hinschießenden Zweigen sie fast völlig erstickt 
und überwuchert hat. Von den ephemeren Schößlingen der hethitischen, kretischen und der 
ayprischen Schrift, die sämtlich der griechischen Schrift erlegen sind, zu schweigen, sind ihm 
keiner seiner beiden Bruderäste, weder der babylonische noch der chinesische, mit ihren spärlichen 
‚Trieben, den sckundären Silbenschriften der alten Perser und der Japaner, gewachsen. 

  

Von den Ägyptern lernten Semiten kana'anäischen Stammes, die sich zeitweilig in Ägypten 
aufgehalten hatten, in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts v. Chr. diese Erfindung kennen. 
Sie schufen sich nach dem Muster der ägyptischen Hieroglyphenschrift eine eigene reine Buch- 
stabenschrift, die gleichfalls nur Konsonanten bezeichnete. So unpraktisch das war, konnte man 
sich zur Not damit begnügen, da die semitischen Sprachen dem Vokal dieselbe dienende Rolle 
zuerteilen wie das Ägyptische. Diese reinkonsonantische Buchstabenschrift der kana'anäischen 
Semiten tritt uns in ihrer ältesten, dem Ägyptischen noch ganz nahestehenden Form in den Funden 
auf der Sinaihalbinsel entgegen. Von dort aus scheint sie sich allmählich nach Norden und nach 
‚Süden verbreitet zu haben. Spätestens im 10. Jahrhundert ist sie durch Vermittlung eines der 
kana'anäischen Völker, der Phönizier zu den Griechen gelangt. Diese haben dann die letzten 
ihr noch anhaftenden Mängel beseitigt, indem sie sogleich die Bezeichnung der Vokale einführten 
und später auch die nach ägyptischem Muster von rechts nach links geschriebene Schrift um- 
drehten, so daß sie ihre jetzt noch herrschende Richtung erhielt.



68 7. Zusammenfassung 

Die Ägypter sind aber nicht nur die Erfinder der Buchstaben gewesen und deshalb letzten 
Endes die Väter unserer Schrift. Auch das Schreibmaterial haben wir von ihnen bekommen. 
Der Papyrus kam von ihnen zu den Phöniziern, von diesen zu den Griechen, und zwar über die 
berühmte phönizische Hafenstadt Byblos, deren Bedeutung für die älteren Zeiten ganz neuerdings 
durch die Ausgrabungsfunde an Ort und Stelle in das hellste Licht gerückt ist. Nach dieser Stadt 
‚nannten die Griechen den Stoff zunächst selbst auch ßdß3og, wovon dann auch das Buch seinen 
Namen ßfßAog erhielt, der in unserer „Bibel“ und in den „Bibliotheken“, vielleicht auch noch. 
in der „Fibel“ unserer Kinder fortlebt. Später nannte man ihn mit dem Namen, der auf unser 
„Papier“ übergegangen ist, adzugos und schließlich xdgrns (charta), das gleichfalls in unserer 
„Karte“ weiterlebt. 

  

   



Nachwort 
Von Siegfried Schott 

Aus dem reichen Lebenswerk Kurt Sethes gelangt hier eine Vorlesung zum Abdruck, 
die sich in seinem dem jetzigen Herausgeber dieser Reihe anvertrauten Nachlaß fand. Sie ist 
in Sethes klarer Schrift auf zweihundert lose Blätter geschrieben. Die Blätter selbst sind häufig — 
nach dem Inhalt zu urteilen auch noch vor nicht allzulanger Zeit — neu zusammengestellt. An 

  

verschiedenen Stellen des Manuskriptes finden sich Einlagen mit Bemerkungen zu Gegenständen, 
die Sethe in seiner Vorlesung zunächst nicht berücksichtigt hatte, wie zur Schrift der Maya 
und zur Runenschrift, oder Auszüge aus der jüngeren Literatur. An den Rändern und auf Rück- 
seiten sind neben Anmerkungen häufig Skizzen zu den gezeigten Lichtbildern mit Stichworten 
für ihre Erklärung eingezeichnet und aufgeklebt. Das Ganze gibt so ein frisches und lebendiges 
Bild von Sethes sorgfältiger, rastloser und umsichtiger Arbeitsweise, deren Spuren er in seinen. 
Veröffentlichungen meisterhaft zu tilgen verstand. Mit dem Druck dieser Arbeit wird zunächst 
einer Dankespflicht gegenüber dem verstorbenen Lehrer und Freund genügt. Daß darüber 
hinaus ein zwar nicht abschließender, aber doch weitreichender Beitrag unserer Fachwissenschaft 
zur Klärung der Geschichte der Schrift erscheinen kann, wird jedem gegenwärtig sein, der die 
Herausarbeitung seiner Grundlagen verfolgen durfte. Sethe hat sich hierbei mit der ihm eigenen 
nüchternen Leidenschaft für die Auswertung des Befundes eingesetzt, den das Auftauchen einer 
neuen Schrift am Rande Ägyptens ergab. Er durfte sich dazu wie kaum ein anderer berufen 
fühlen. Schien doch diese Schrift geradezu das Bild zu vervollständigen, welches ihm allmählich 
an der ägyptischen Schrift über die Entwicklung der Schrift überhaupt erwachsen war. Ihr 
galt — wie dies W. Wolf bei der Herausgabe eines nachgelassenen Vortrages! bemerkte — seine 

Ientexte? 

  

„ganz besondere Liebe.“ In der Arbeitsfülle, die ihm der Kommentar der Pyra 
und eine Reihe von Abhandlungen und Aufsätzen brachte, ruhte er nicht bei seinem Versuch, 
den Rahmen zu sichern, in den er das neuentdeckte Alphabet in Bildern gestellt sah. 

Man fragt sich, warum Sethe das fast abgeschlossen vorliegende Manuskript längst nicht 
selbst dem Druck übergeben hat. Die Beschäftigung mit dem Gegenstand der Vorlesungen 
reicht weit zurück. Die beiden Arbeiten „Der Ursprung des Alphabets‘ (s. 5.56, Anm. 3) 
und „Die neuentdeckte Sinaischrift und die Entstehung der semitischen Schrift‘ (s. $.57, Anm. 4), 
die ihren Grundstock abgegeben haben, sind 1916 und 1917 erschienen. In seinem Dezember 
1925 in der Vorderasiatischen Gesellschaft gehaltenen Vortrag „Die wissenschaftliche Bedeutung 

  

der Petrieschen Sinaifunde und die angeblichen Moseszeugnisse“ (S. 57, Anm. 1) erwähnt er 
(8.35) Vorträge, die er „seit 1919 verschiedenenorts über unsern Gegenstand gehalten hat“. 

1 Kurt Sethe, Das hieroglyphische Schrftsystem (Leipziger Ägypiologische Studien Heft 3) 5.5. 
2 s. die ausführliche Würdigung H. Grapow, Kurt Sethes Ausgabe der Pyramidentexte (ZDMG Bd. 91 

(1997) S.sa7M 

 



70 Nachwort von Siegfried Schott 

Ein Vermerk zu Erklärungen chinesischer Schriftzeichen, die er Pastor Hartmann in Göttingen 
verdankt ($. 24, Anm. 2), zeigt, daß der Rahmen einer allgemeinen Schriftgeschichte, in den 
Sethe die Sinaifunde und die Herausbildung des Alphabets stellt, schon 1922 vorlag. Nach 
den auf der ersten Seite an den Rand geschriebenen Notizen hat er die „Entstehungsgeschichte 
der Schrift“ dann im Wintersemester 1928/29 in Berlin gelesen und sie im folgenden Winter- 
semester und in den späteren Jahren noch zweimal mit zweijährigen Abständen (zuletzt also 
im Wintersemester 1933/34) 
lassen die möglichen Ursachen eines Zögerns, di 
erkennen. Das Feld, welches sie umfaßt, ist so weitläufig, daß er nicht hoffen durfte, es mit 

  iederholt. Diese häufigen Wiederholungen in kurzen Abständen 

  

Vorlesung in Buchform herauszugeben, 

einem Male zu durchmessen. Zudem kamen gerade auf dem Boden Syriens und Palästinas all- 
jährlich neue und neuartige Funde zutage. Die Auseinandersetzung über ihren Wert war in Fluß. 
Sethe dürfte mit neuen Gesichtspunkten gerechnet und sich ohne ausreichende Klärung davor 
gescheut haben, die Grenzen seines engeren Fachgebietes zu überschreiten. Daß er bei den 
Wiederholungen der Vorlesung den Stoff neu durcharbeitete, zeigen die zahlreichen Einschübe 
und Verbesserungen des Manuskripts. So scheint die Stellungnahme zu der 1929 bekannt- 
gewordenen Schrift von Ras Schamra ($.46 und 52) 1931 erfolgt zu sein. 

Die Herausgabe eines nachgelassenen Werkes — und in besonderer Weise einer Vorlesung — 
stößt auf eine Reihe kaum grundsätzlich zu lösender Fragen. Sethe hat an eine Veröffentlichung 
gedacht. Das Manuskript ist nirgends in Stichworten geschrieben und enthält an vielen Stellen. 
schon die nötigen Verweise. Trotzdem so die Darstellung klar und übersichtlich verläuft, wird 
man doch häufig gewahr, daß sie so, wie sie niedergeschrieben und angewachsen ist, noch nicht, 
für den Druck bestimmt war. Über vieles, was hier Sethe anscheinend ganz unbekümmert 
und als gesichert anführt, äußerte er sich in wissenschaftlichen Auseinandersetzungen zurück- 
haltender. Wir verweisen hierfür auf eine Wendung des Vortrages, in dem er zu H. Grimmes 
Erklärungen der Sinaitexte Stellung nimmt. Er will dort einen Satz, der sich wörtlich S. 56 
der Vorlesung wiederfindet, nicht „verschweigen“, als ob hierzu eine Veranlassung vorliegen 
könnte, ja als ob seine Stellung günstiger bliebe, wenn er nicht gestände, daß auch er einem 
„suggestiven Gedanken“,, „keineswegs von vornherein ablehnend gegenüberstand oder steht.“ 
Doch dürfte es unmöglich sein, ohne Mißgriffe Streichungen vorzunehmen oder allzu bestimmte 
‚Äußerungen zu mildern. Wir haben es darum auch unterlassen. Ebenso scheuten wir uns davor, 
Lücken des Manuskripts — wie die vorgesehenen Beschreibungen der Schriftsysterne der Maya 
und des Industales! — durch ein zwar liebevolles aber notwendigerweise unvollkommenes Ver- 
folgen der Absicht zu vervollständigen. Sethe selbst wäre seinem eigenen Manuskript gegenüber 
anders verfahren. Er hätte Teile, die gelegentlich aus Zeitmangel oder aus sachlichen Gründen 
schon in den Vorlesungen ausgefallen sind, gestrichen und Notizen ausgearbeitet, die nun 
unbeachtet bleiben. Die Richtung, in der Sethe hierbei fortgeschritten wäre, läßt sich verfolgen, 
wenn man die beiden Fassungen der Teile vergleicht, die er selbst noch zu einem Vortrag „Das 
hieroglyphische Schriftsystem“ ausgearbeitet hat, der 1935 in den Leipziger Ägyptologischen 
Studien als drittes Heft erschienen ist. Wir sind dieser neuen Fassung nur in einem einzigen, 
sachlich begründeten Fall (8. 371.) gefolgt. Wenn wir uns so aller sachlichen Eingriffe enthielten, 

1 Sethezeigte 1933 zur Maya-Schrift die von Jensen, Geschichte der Schrift 8. 26 (2. Aufl $. 124, Abb. 127) 
gegebene Abbildung, zur Schrift des Industales J.H. Breasted, The Oriental Institute (1933) $. 353:



Sethe’s Vorlesung zı 

schien es doch nicht im Sinne Sethes gehandelt zu sein, das Manuskript genau so, wie:es heute 

  

vorliegt, zu veröffentlichen. Auch für die Vorlesungen hat es sicherlich nur einen zwar in sich voll- 
ständigen, aber schon vor den gezeigten Bildern verlassenen Behelf dargestellt. Mit den gelegent- 
lich durch Zusätze seitenlang angewachsenen Sätzen konnte es nicht mehr vorgetragen werden, 

‚Aus allen diesen Erwägungen heraus beschränken sich die Eingriffe in den Wortlaut des 
Manuskripts auf eine Herausarbeitung des Gedankenganges in kürzeren, übersehbaren Sätzen, 
wobei es uns darauf ankam, den Sinn der Ausführungen nicht nur aufs Genaueste zu wahren, 
sondern ihn auch so deutlich zu machen, daß er ungezwungen in Erscheinung tritt. Hierzu wurde 
Sethes eigener Wortlaut möglichst ohne Auslassung und Hinzufügung verwandt. Größere Teile 
der Vorlesung konnten auch so, wie sie vorlagen, übernommen werden. So werden hoffentlich 
gerade die Fachgenossen, die Sethes Lebensarbeit kennen und würdigen, feststellen können, 
daß hier noch einmal Sethe zu ihnen spricht in der ihm eigenen anschaulichen Sprache mit seiner 
Methodik, die es ihm ermöglichte, das ganze Licht der Beweisführung von langer Hand vor- 
bereitet auf einen Punkt zu werfen in der ihm erwachsenen Mischung von Autorität und Wärme. 
Die Schreibung der Namen wurde möglichst vereinheitlicht und hierbei im allgemeinen zur 

Erl iner „Schrift“ (2. Aufl.) geübte Recht- 
schreibung verwandt. So setzten wir Hiragana an Stelle von Hirokana (S. 42), Kharosthi 

  

  

Ihterung des Nachschlagens die von H. Jensen in 

  

an Stelle von Charosthi (S. 45), Tscherokesisch an Stelle von Cherokee- ($. 43 u. a.), Vai an 
Stelle von Ver ($. 43) und ließen ($. 21) mit Jensen Tarkumuwa gegenüber dem Tarkondemo 
Diringers stehen. Bei der Wahl des bı 
von Lichtbildern, die Sethe während seiner Vorlesungen zeigte, auch solche aus allgemein zu- 
gänglichen Werken übernommen, die — wie Beispiele der mexikanischen Bilderschrift (Abb. 12.) 
— für die unmittelbare Veranschaulichung dienlich erscheinen. Jedoch wurde die Wieder- 
‚gabe von Beispielin der Entwicklung unserer Schriftarten unterlassen, weil sie in ihren all- 
‚gemeinen Zügen, wie sie hier zur Sprache kommen, im Typendruck gezeigt werden können. 
Wer sich eingehender unterrichten will, muß ohnehin zur einschlägigen Literatur greifen. In 

  igebenden Bildmaterials wurden aus der Fülle 

ähnlicher Weise wurde die Ergänzung der Anmerkungen gehandhabt. Die eingesetzten Hin- 
weise wurden durch Klammern von den vorgefundenen aus der Hand Sethes — die wir überall 
‚Ohne besondere Kennzeichnung ergänzten — unterschieden. Sie verweisen in der großen Mehr- 
zahl auf die Bücher Jensens und Diringers zur Geschichte der Schrift und die Beiträge 
v. Bissings und Rehms zum Handbuch der Archäologie (8. 2, Anm. 1), die auch in be- 
sonderen Fragen vorzüglich weiterhelfen. Unter die Anmerkungen wurden Sethes Rand- 
vermerke aufgenommen, da sie zeigen, daß er selbst die die vorliegende Fassung noch nicht 
als endgültig empfand. 

Eine Gliederung des Ganzen lag nur für die beiden ersten Abschnitte „Das Bild als Ge- 
dankenübermittler“ und „Die ideographische Bilderschrift‘‘ vor. Für die Gliederung des Restes 
fand sich als einziger Hinweis Sethes Zusammenfassung am Schluß der Vorlesung, in der er den 
„Entwicklungsprozeß der Schrift vom Bilde bis zum Buchstaben“ in vier Schritten erfolgt sieht 
(5.66). Von ihnen entsprechen die beiden ersten den oben angeführten Titeln. Die beiden 
‚weiteren Schritte, der dritte vom Wort zur Silbe und der vierte von ihr zum Buchstaben, kommen 
‚jedoch in dieser Vereinfachung für die Gliederung des Folgenden nicht in Frage, da ja Sethe 
‚gerade nachzuweisen sucht, daß die Silbenschrift eine Sackgasse darstellt (S. 44, 52), aus der ein



72 Nachwort von Siegfried Schott 

  

unmittelbarer Übergang zur Buchstabenschrift nicht stattfinden kann!. Doch ergab sich die 
Wahl der meisten Abschnitte ganz zwanglos aus dem Aufbau des Ganzen, indem mit ihnen jeweils 
deutlich ein neuer Vorgang beginnt, so mit dem dritten, vierten und sechsten Kapitel. Einzig 
die Abgrenzung eines besonderen Kapitels aus dem vierten, das genau genommen noch unter 
dem leitenden Vorgang der Entwicklung zur reinen Lautschrift nun als fünftes Kapitel den Ur- 
sprung des Alphabets behandelt, bereitete Schwierigkeiten. Wir erhalten so einen Abschnitt, 
der sich fast ausschließlich mit dem „phönizischen‘‘ Alphabet und der Sinaischrift befaßt. Diese 
Einteilung hebt das Kernproblem der Setheschen Arbeit, die Stellung der Sinaischrift innerhalb, 
einer Entwicklungsgeschichte unserer Schrift, als wesentliche Frage heraus und zeigt schon durch 
den Umfang, den sie dieser Frage beläßt, den Punkt, auf den Sethe Gewicht legte. Als Über- 
schriften dieser Kapitel wurden möglichst Worte aus der Vorlesung gewählt, wobei darauf gesehen 
wurde, daß sie über den ganzen Abschnitt Geltung behielten. In einem wichen wir von der 
vorgefundenen Einteilung ab. Sethe hatte die ersten Seiten (bis zu „erwarten“ auf S. 3) als Ei 

  

leitung abgetrennt. Sein erstes Kapitel begann mit dem jetzt an das Vorangehende angeschlos- 
senen folgenden Satz. Wir sahen uns dazu veranlaßt, da — wie man leicht feststellen kann — 
durch einen solchen Schnitt der laufende Gedankengang auch im Wortlaut unterbrochen wird. 
Zudem kann im Rahmen der Arbeit das ganze erste Kapitel als Einleitung angesehen werden. 
Es führt zu dem Punkte, an dem die Entwicklung der Schrift „vom Bilde zum Buchstaben“ 
erst beginnt. 

Seit der letzten Wiederholung der Vorlesung sind knapp fünf Jahre verstrichen. Bis dahin 

  

"hat Sethe selbst die herauskommende Literatur verfolgt und sie, besonders im Zusammenhang 
mit dem Kernproblem vermerkt oder sogar schon verarbeitet. Die einschneidendste Veränderung 
die seitdem eingetreten ist, dürfen wir in dem Ausfall erkennen, den die Beurteilung aller neuen 
Funde durch den Verlust Sethes erlitten hat. Nur er hätte die in seiner Vorlesung herausgestellte 
Sicht von innen heraus weiterführen können. Jeder andere muß schwerer oder leichter dazu 
neigen, bei neuen Funden auch das ganze hier so fruchtbar entwickelte Bild in Frage zu stellen, 
während es Sethe vielleicht einseitig, aber sicherlich auch zum Nutzen einer schärferen Aus- 
einandersetzung und schließlichen Klärung zunächst schr gründlich erprobt hätte. Es fällt 
heute schwer sich vorzustellen, wie auf Sethe die Entdeckung der Sinaischrift gewirkt haben muß. 
Er hatte, wie er dies in der Vorlesung schildert, gerade seine Arbeit über den Ursprung des 
Alphabets abgeschlossen und darin ausgeführt, daß bei einer Wahl zwischen dem babylonischen 
und dem ägyptischen Schriftsystem nur das ägyptische als Vorbild und Vorläufer des phönizischen 
und damit aller Alphabete in Betracht käme. Er hatte schon damals den Hyksos die Mittlerrolle 
zugeschrieben, sie mit der „Stammessage‘' der Israeliten in Verbindung gebracht und „Ägypten 
bzw. dessen Grenzgebiete“ als Entstehungsort der semitischen Schrift genannt*. Da erfolgte — 
fast gleichzeitig mit dem Erscheinen seiner Arbeit — die Veröffentlichung der 1906 gefundenen 
Sinaünschriften (s. S. 57, Anm. 2) zusammen mit einem Aufsatz A. H. Gardiners (8. 57, 

  

   

1 Diese Auffassung setzt voraus, daß sich Schriftsysteme auseinander entwickeln. Ein Schrifterfinder würde, 
auch Silbenzeichen dem von ihm aufgestellten Schriftsystem entsprechend umwerten. Bei der Annahme einer 
„Entwicklung“ Jäßt sich auf die griechisch-zyprische ($. 436.) und die äthiopische Schrift (S. 4) verweisen, die auch 
als Silbenschriften durch Enttonung von Silben.zur Konsonantenbezeichnung kommen. 

2 Der Ursprung des Alphabets $. 137. 

 



Zur Beurteilung der Sinaischrift 73 

‚Anm. 3), in dem dieser Gelehrte aus den Inschriften heraus die entscheidenden Merkmale der 
neuen Schrift so vorsichtig abgewogen herausstellte, daß seine Beurteilung auch heute noch jeder 

Kritik standzuhalten scheint. In drei wesentlichen Punkten erfüllte die neue Schrift die von Sethe 
stens erschien sie dem       erschlossenen Bedingungen f der Sinaihalbinsel, also gerade 

geforderten Ort. Zweitens ist sie weder in Keilschrift noch mit den Buchstaben der phö 
Schrift sondern mit erkennbaren Bildzeichen geschrieben. Drittens weist sie 
  

  so geringe An- 
zahl von Zeichen auf, daß hier auch keine Silbenschrift, sondern nur eine Buchstabenschrift vor- 

ng si 
Er sah hier das „missing link“, welches nun mit einem Male die große E 

  liegen konnte. Dies zusammen mußte für Sethe als schöne Bestätigt      r Ansätze gel 
  wicklungsreihe 

„vom Bilde zum Buchstaben“ zusammenschloß, 
‚Aber gerade der Umstand, daß Sethe schon vor dem Bekanntwerden der Sinaiinschriften 

seine Meinung über die Entstehung des Alphabets festgelegt und hierbei ein sehr bestimmtes Bild 
daß er an sie   entwickelt hatte, dürfte ermöglicht habeı nicht völlig unvoreingenommen heran- 

    

trat. Trotzdem er in seinem Vortrage „Die wissenschaftliche Bedeutung der Petrieschen $ 
funde und die angeblichen Moseszeugnisse“ (8. 57, Anm. 1) gegen Ergebnisse ähnlicher Ge   

dankengänge entschieden Stellung nahm, ließ er in der Vorlesung den Abschnitt über die Begleit- 
umstände, unter denen er die Schriftübernahme erfolgt glaubte, unverändert (s. 5. 551.). Zwar 

I- 
gemeine den meisten Deutungsversuchen zugrunde liegende Annahme, daß sie von Bewohner! 

  können auch heute die Sinaiinschriften noch nicht als sicher gelesen gelten!. Doch hat di   

dieses Grenzgebietes selbst stammen, alle Wahrscheinlichkeit für sich. Wären die Hyksos als 
  „Herrscher der Fremdländer“' ihre Urheber, fänden sich derartige Inschriften auch in Ägypter 

und an anderen Stellen ihres freilich noch immer nicht abgrenzbaren Reiches (6. $. 56, Anm. 2). 
Es scheint vielmehr, daß hier halbseßhafte Nomaden, die ja auch heute wieder in den Grenz- 
gebirgen Ägyptens sich als Minenarbeiter verdingen, am Beispiel der vorgefundenen ägyptischen 
Hieroglyphen eine Schrift erfunden haben, in der sie ihre Inschriften roh gestaltet und unbeholfen 
auf alten Denkmälern und auch sonst in Stein einmeißelten. Die Hyksos hätten als Erfinder 

igermaßen 

  

eines hieroglyphischen Alphabets ihren Inschriften ein Gepräge gegeben, das ei 
dem Umfang ihrer Macht entsprach. Die „dürftigen, meist in traurigem Zustand erhaltenen 
Inschriften‘ — urteilte Sethe in dem obenerwähnten Vortrag (S. 27) — werden „wenn sie einmal 
wirklich enträtselt sein werden, gewiß nur schr triviale, wenn auch wissenschaftlich nicht un- 
wichtige Dinge enthüllen.“ Die Hyksos hätten einer von ihnen erfundenen Schrift innerhalb der 
Grenzen ihres Reiches Geltung verschaffen können. Die Schreibkünste von Beduinen und Minen- 
arbeitern dürften kaum über den Bereich der Weideplätze ihrer Herden hinausgedrungen sein. 
Hier müßten andere Ereignisse, wie sie etwa die biblischen Geschichten schildern, hinzukommen. 
Anhaltspunkte hierfür haben die Inschriften, wie dies Sethe gegenüber dahinzielenden Versuchen 

    

feststellte?, nicht erbracht. So wurden durch die Sinaischrift zwar Sethes Ansätze gerade in 
‚dem wesentlichen aufs schönste bestätigt. Doch trat die gesuchte Schrift in Inschriften auf, 

ische 

  

1 s. v. Bissing im Handbuch der Archäologie $. 161, Anm. 4. Seitdem ist H. Grimme, Altsi 
Forschungen (Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums Bd. 20 (1937) Heft 3) erschienen. Zu Grimmes 
früheren Arbeiten s. v. Bissing, ibd. $. 160. 
funde $.49#.; Grimme hält im wesentlichen an seinen Deutungen fest und sieht in der Sinaischrift die nach 
dem „Austritt aus Ägypten“ umgestaltete „Hyksosschrift“ (Altsinaitische Forschungen S. 112). 

   



74 Nachwort von Siegfried Schott 

  

die hin 
den vermuteten Begleitumständen nicht entsprach. Von anderer Seite wurde denn auch nach. 

htlich der Ausbreitung dieses Alphabets neue Rätsel stellten, da ihre Beschaffenheit 

einem wirklichen Schwerpunkt phönizischer Kultur gesucht. „Wenn auch der Entstehungsort 
der phönizischen Schrift unbekannt ist, so wird man doch näch allem, was wir von Byblos und 
seiner Geschichte wissen, sagen dürfen, daß nirgends die Voraussetzungen für eine solche Er-   

  

findung günstiger waren als hier“ 
Dieser Satz findet sich in einer nachgelassenen Schrift H. Bauers, die kürzlich unter dem- 

selben Titel erschien, den jene erste Schrift Sethes trug (s. 5. 2, Anm. 1). Die Überschriften ihrer 

  

beiden’ersten"Abschnitte „Das Prinzip‘der Buchstabenschrift stammt’ aus’Agypten“!lund4Die 
Schriftzeichen sind nicht aus Bildern hervorgegangen“ fassen Bauers Stellungnahme zu Sethes 
Wertung der Sinaischrift zusammen. Die eine Frage nach der Entstehung des Alphabets wird 

  

hier in zwei Fragen zerlegt. Bauer kann so Sethe hinsichtlich der Herkunft des „Prinzips der 
    ‚chreibung‘“ zustimmen und trotzdem die Ableitung der Zeichen selbst aus den 

Hieroglyphen zusammen mit der Vermittlerrolle der Sinaischrift ablehnen. Um zu diesem Er- 
gebnis zu kommen, mußte er ($. 17.) nachweisen, daß die Formen der ältesten phönizischen 

alphabetisch: 

  

  

Inschriften nur in wenigen Fällen eine „befriedigende Übereinstimmung des Zeichens mit dem 
  angeblich dargestellten Gegenstand“ zeigen, und so folgern, daß die Namen der Buchstaben als 

„Merkwörter und Gedächtnisstützen“ gewählt sind (S. 22) und ursprünglich nicht 
mit Bildz 

schriebene Sinaischrift ließe sich aber auf Grund der Zeichenform allein nicht als Gegenbeweis 
niger ähnlichen Zeichen so elementarer 

  

ie Gegen- 
    stände, nach denen sie benannt sind, „bildlich darstellen müssen“2. Di ien ge- 

heranziehen. „Die Zusammenstellung von mehr oder w. 
‚chen sind, ist trügerisch und beweist für deren Identität gar nichts“ 

  

Natur, wie es die phöniz 
(8. 25). Ihre Lautwerte stellen aber so lange keine sichere Hilfe, als diese Schrift nicht als „Ganzes“ 
(8. 26) für entziffert gelten kann. Eine solche Ungeklärtheit ließe jedoch alle Möglichkeiten offen. 

26f.), nach dem sich die phönizischen Schri 
zeichen während ihrer verfolgbaren Entwicklung so wenig verändern, daß die Zeichen der 
Sinaischrift „unmöglich als die nächste Vorstufe der phönizischen angeschen werden könnten‘, 
hat sich Sethe bei 
auch die phönizische Schrift wie das Hieratische oder die Keilschrift oder die kretische Linear- 
schrift aus einer Bilderschrift entwickelt haben kann. Einzig das Unvermittelte ihres Auftretens, 
das jedoch jederzeit durch neue Funde* behoben werden kann, spricht dafür, in ihr mit Bauer 
(8. 28.) das Werk eines Schrifterfinders zu sehen. Ein solcher wäre freilich eher in den phö- 

zu 

     

    Zu dem „entscheidenden“ Einwand Bauers (S 

  

  ner früheren Gelegenheit geäußert. Es ist nicht einzusehen, warum sich nicht, 

    

nizischen Kontoren (s. oben $. 48), also etwa in Byblos, als in den Steinbrüchen des Si 
suchen, deren Schrift v. Bissing für „einen Versuch unter vielen‘'s hält. Als Vorbilder kämen, 

  

1 H. Bauer, Der Ursprung des Alphabets $. 35. 
2 Hierzu schon Sethe, Wiss. Bedeutung $.45. 3 Sethe, ibd. S.42, Anm. 
4 Wie etwa durch die Funde von "Ain Schems, Tell el Duwr und Gezer (s. Jensen S. 185f., Bauer, $.25, 

‚Anm, 2, Grimme, Altsinaitische Forschungen $. 114, 1196.,v. Bissingim Handbuch der Archäologie 8.164, Anm.6). 
5 v.Bissing, ibd. $. 162. Auch Sethe spricht im Zusammenhang mit der Entstehung des semitischen 

‚Alphabets mehrfach (oben $. 51 #) von einem Erfinder. Zur Schrifterfindung s. Bauer, Ursprung, $. 28#. und 
J. Friedrich, Schriftgeschichtliche Betrachtungen (ZDMG Ba. 91 (1937) $. 3198), ders,, Zu einigen Schrift- 
erfindungen der neuesten Zeit (ZDMG Bd.92 (1938) $. 1834)



Eine Stellungnahme H. Bauer's 75 

die kretische Linearschrift und „eine in Byblos gebrauchte pseudo-hieroglyphische Schrift“ 
(5.34), eine Silbenschrift, in Betracht. Es wäre nur natürlich, wenn die Form der Schrift-   

zeichen als Frucht einer Erfindung ein „Moment des Unberechenbaren“ zeigte. „Wissen zu 
wollen, warum z. B. unser Schrifterfinder das g durch einen Haken und das d durch ein Dreieck 
bezeichnet hat, kommt auf eine falsche Fragestellung hinaus, auf die es keine Antwort gibt“ 
(bei Bauer ($. 42) gesperrt) 

Bei allem Zweifel an der Mittlerrolle der Sinaischrift hält Bauer die Herkunft der „inneren 
Schriftform‘“ des phönizischen Alphabets für gesichert. „Der ägyptische Ursprung der Buch- 

  

stabenschreibung kann überhaupt nicht bezweifelt werden‘‘ (S. 13). Er verweist hierzu ($. 13, 
     ‚Anm. 1) ausdrücklich auf Sätze Sethes, in denen die Vokallosigkeit als, 

stehung der Buchstabenschrift“ erklärt 
verständlich, in dem (s. 0. $. 36f.) die alleinige Berücksichtigung der Konsonanten unter Nicht- 
beachtung der Vokale als Eigentümlichkeit der ägyptischen Schrift gegenüber anderen Bilder- 
schriften herausgestellt wird. Die phönizische Schrift und alle aus ihr entwickelten semitischen 
Schriftsysteme zeigen dieselbe Eigenart, in der Bauer etwas „so Seltsames und Wunderliches“ 

Vorbedingung für die Ent- 
rd. Diese Äußerung ist nur aus ihrem Zusammenhang 

  

  

sicht, daß dies Prinzip „nicht gut zweimal entstanden sein kann“ ($. 12f.). Nun ist im Jahre 
1929 das in Keilschrift geschriebene Alphabet von Ras Schamra bekanntgeworden (S. 52, 
Anm. 2). Zwar scheint es angebracht zu sein, mit O. Eißfeldt, dem Herausgeber der 

  

Schrift Bauers, das Abhängigkeitsverhältnis dieser Schrift zu der phönizischen noch für ungeklärt 
anzusehen! Doch ergibt sich — unter Voraussetzung des ägyptischen Ursprungs der Vokal- 
losigkeit —, daß hier ift oder wenigstens mit 
dem ägyptischen Schriftprinzip als auch mit der Keilschrift vertraut war, von der einen Seite 
die innere, von der anderen die äußere Form der Schrift übernommen“ hat (S. 30). Sethe 
erklärt in seiner Stellungnahme zur Schrift von Ras Schamra (oben $.46, 52) diesen Um- 
stand als Zeichen ihrer Abhängigkeit vom semitischen Alphabet, womit er die von Eißfeldt 
offengelassene Frage entscheiden würde. Wenn schon angenommen wird, daß sich hier das 

  Mann, der sowohl mit der ägyptischen Sch 

    

„ägyptische Schriftprinzip“ auswirkt, wäre es in der Tat leichter einzuschen, daß dies Prinzip 
schon innig in die phönizische Schrift eingegangen ist und aus ihr in Ras Schamra lediglich in 
eine andere Schriftform übertragen wurde, als daß sich ein Schrifterfinder hier in Nordsyrien. 
aus zwei fremden Schriftsystemen das ihm jeweils Zusagende auswählte. Das ägyptische Schrift- 
Prinzip wäre zur Zeit der Erfindung der Schrift von Ras Schamra in Syrien und Palästina schon 
derart geläufig gewesen, daß es nun als phönizisches Schriftprinzip zwischen Ägypten, Baby- 
lonien und Kleinasien weiterwirken kann. 

Sethe hat hier seine Vorlesung nicht mehr auf den neuen Befund abgestimmt. Er hätte 
sonst die Möglichkeit, daß auch die Kana'anäer sich der Keilschrift zum Schreiben ihrer Sprache 
bedient hätten, weniger schroff beurteilt. An Hand des heute vorliegenden Befundes ließe sich 
sagen, daß als Schrift semitischer Sprachen weder die Keilschrift von Ras Schamra noch die 
hieroglyphische Sin; 

  

chrift bevorzugt oder benachteiligt zu sein scheint. Beide benützen als 

  

1 Vgl.a. B. Rosenkranz, Der Ursprung des Alphabets von Ras Schamra (ZDMG Bd. 92 (1938) $. 1784), 
der die von Bauer, Ursprung des Alphabets S.39f. (v. O.Eißfeldts Vorwort S.3) angedeuteten Erwägungen 
verfolgt. 

2 Sethe, Ursprung 8.99, s. oben S. 481.



76 Nachwort von Siegfried Schott 

„äußere“ Form Zeichen, deren Verwendung in fremden Kulturen erwachsen ist. Wenn nun gar — 
wie dies Bauer für möglich hält und andere annehmen! — die eigentliche phönizische Schrift 
sich in ihren Formen an das Vorbild der kretischen Schrift? anlehnt, ergibt sich hier ein 

  

Neben- oder Nacheinander von Einflüssen verschiedenster Herkunft, die alle ein und demselben 
Schriftprinzip unterliegen. Die „äußere“ Form scheint hierbei örtlich bedingt zu sein. Zumindest 
erweist sie sich mit dem Auftreten der Schrift von Ras Schamra nicht an die vermutete Herkunft 
aus den ägyptischen Hieroglyphen gebunden. Die „innere“ Form aber zeigt eine erstaunliche 
Zähigkeit, die einer lediglich übernommenen Einrichtung gemeinhin nicht zugetraut werden 

  kann. Aber stammt denn diese „innere“ Form, das Schriftprinzip, wirklich aus Ägypten? Wird 
„innere“ Ableitung des phönizischen Alphabets aus der ägyptischen Schrift dadurch, daß 

beide vokallos nur Konsonanten schreiben, ausreichend gesichert und begründet? Sethe ent- 
  

wickelt den Ursprung der Konsonantenzeichen aus der Sonderstellung der Konsonanten, die sie 
sowohl in der ägyptischen wie in den semitischen Spracheneinnehmen. Bietet nicht allein schon 
diese Sonderstellung für beide Sprachen Veranlassung genug, in der Schrift gerade die Konso- 
nanten zu bezeichnen ? Bei der Übernahme des Alphabets durch die Griechen kommt es sofort 

  

(Bauer $.41) zur Vokalbezeichnung, in Abessinien entwickelt sich aus dem Sabäischen eine Silben- 
schrift. Die Mehrz 
zeichen für die Vokale diese ni 

  Ihl der semitischen Sprachen hat hingegen auch nach der Einführung von Hilfs- 

  

ihren Buchstaben gleichgestellt. Arabische Bücher und Zeitungen 
erscheinen auch heute — mit ganz wenigen begründeten Ausnahmen — noch vokallos geschrieben. 
Das Schriftprinzip des phönizischen Alphabets entspricht so einem Prinzip, das den in ihm 
geschriebenen Sprachen schon innewohnt. Bei der Benutzung von Wörterbüchern werden wir 
selbst seine Nutznießer, da es dort, wo es waltet, wie kein anderes Wörter und Wortformen 
gleichen Stammes zusammenholt. Der Umweg über das Bild (Bauer $. 11) scheint uns zur Er- 
Klärung dieses Sachverhaltes unnötig ja sogar verwirrend. Denn das Bild eines Gegenstandes 
ist als Schriftzeichen lautlich solange vieldeutig, als sein Lautwert nicht festliegt. Würde die Fest- 
legung an Hand von Bezichungen, welche die Bilder bieten, erfolgen, käme nie eine einheitliche 
Lautbezeichnung zustande. Die Prinzipien, die wir als „Vokallosigkeit‘, „Silbenschrift“ und 
„Akrophonie“ unterscheiden, wählen jeweils eine Möglichkeit aus und prägen die Bilder oder 
Zeichen zu Konsonanten, Silben oder Lauten 

‚Kann die Schrift als Auswirkung des der Sprache innewohnenden Geistes, der zur Nieder- 
schrift drängt, erkannt werden, so kommen die semitischen Sprachen wie die ägyptische aus 

selbst heraus zu einer Konsonantenschrift, ohne daß es eines Vorbildes bedarf. Das Beispiel 

  

der Schrift von Ras Schamra zeigt, daß dies sogar gegen das Prinzip der übernommenen Schrift 
geschehen kann. Aber übersicht nicht auch die Sinaischrift — wenn wir sie richtig als semitische 
Buchstabenschrift einschätzen — alles, was den Aufbau der ägyptischen Schrift ausmacht ? 
Das im Aufbau der Sprache begründete Prinzip der Vokallosigkeit verschafft auch den semitischen 
Buchstabenschriften Konsonantenzeichen. Und zwar gebrauchen sie Zeichen für einen Kon- 
sonanten. Die ägyptische Schrift verwendet demgegenüber Zeichen für einen, für zwei und für 
drei Konsonanten. Sie gleicht insofern der Silbenschrift, als auch diese einen, zwei oder drei 
Laute mit einem Zeichen schreibt. Das Prinzip der Vokallosigkeit verhilft unter anderem auch 

1 Bauer, Ursprung $.34f., 5. oben S. 54, Anm. ı 
2 Jensen (2. Aufl) 8.189, Abb. 193.



  

ipien der Zeichenbewertung 

‚zu Zeichen für einen Konsonanten, das Prinzip der Silbenschrift auch zu Zeichen für einen Vokal 

  

Zu diesen beiden Prinzipien kommt in den beiden älteren Schriftsystemen ein Prinzip hinzu, 
das der semitischen Buchstabenschrift fchlt und die Bezeichnung mehrerer Laute durch ein 
Zeichen gestattet. Diese Freizügigkeit geht noch weiter. Die Buchstabenschriften zeigen jede 

  

    

für denselben Laut zur selben Zeit immer wieder dasselbe Zeichen. Die älteren Schriftsysteme 
lassen für dieselbe Lautfolge mehrere Möglichkeiten zu, die trotz verschiedener Schreibung 
gleich gelesen werden. Durch Zersetzung des Lautbestandes gewinnt die ägyptische Sprache 
immer mehr Zeichen für denselben Konsonanten. Derselbe Laut und dieselbe Lautfolge kann 
so in verschiedener Weise geschrieben werden. Dies ermöglicht gegenüber den Buchstaben- 

  

schriften eine weitere Abwandlung, insofern in Zeichenfolgen der einzelne Laut gleichwertig 

nebeneinander mehrfach bezeichnet werden kann, wie in der Schreibung "5 %p für nw „dieses“ 
das n zweifach und das w dreifach, oder wie in den von Sethe oben (S. 29) angeführten Beispielen 
aus der babylonischen Silbenschrift. Diese Eigentümlichkeiten der älteren Schriftsysteme sind 
zur Genüge bekannt. Doch darf an sie erinnert werden, um zu zeigen, daß hier andere Prinzipien 
als in der Buchstabenschrift walten. Die ägyptische Konsonantenschrift befand sich — mit Sethes 
anschaulichem Bild gesprochen — nicht mehr und nicht minder als die Silbenschriften in einer 
Sackgasse, aus der es zur Buchstabenschrift keinen unmittelbaren Übergang gab. Denn selbst 
wenn die Hieroglyphenschrift außer den noch nicht erwähnten Deutzeichen die Mehrkonsonanten 
abgestoßen und sich auf Einkonsonantenzeichen beschränkt hätte, wäre noch die Festlegung 
auf ein Zeichen für jeden Laut erforderlich gewesen, um eine Buchstabenschrift entstehen zu 
lassen. Ihr Prinzip erwuchs nicht aus der ägyptischen Schrift. Wer mit Hieroglyphen Buchstaben 
schreiben wollte, mußte alle, auch die in der Verwendung der Konsonantenzeichen waltenden 
Freiheiten beschneiden. 

  

Gegenüber der vielfältigen Zeichenverwendung in der ägyptischen Schrift ist der Gebrauch 
der Buchstaben in den Alphabeten einfach und eindeutig. Ein und derselbe Buchstabe bezeichnet 
immer wieder denselben Laut, solange die Schrift der Sprache folgt. An die Stelle eines oder 
‚mehrerer, ja sogar verschiedener Bilder von Wörtern, welche die ägyptische Schrift zur genauen 
Bestimmung des Lautwertes den Wortbildern zufügen kann, sind Zeichen getreten, die nun nichts 
‚mehr bedeuten können als den einen Laut, den sie schreiben. Selbst wenn man zur Vermeidung 
eines Streites mit Worten auch die Einkosonantenzeichen der ägyptischen Schrift Buchstaben 
‚nennt, walten doch sachlich verschiedene Prinzipien, die etwas hervorbringen, was sich nur über 
den Lautwert vergleichen läßt. In der ägyptischen Schrift wird der Buchstabe als Wort mit 
einem einzigen schreibbaren Buchstaben gewonnen, in der Buchstabenschrift als reines Zeichen, 
das auch als Bild immer nur einen Laut darstellt. Die ägyptische Schrift kommt durch ihre 
Vokallosigkeit unter anderem auch zu Zeichen, die an ihrem Lautwert gemessen unsern Buch- 
staben gleichen. Die phönizische Schrift kommt hierzu überhaupt nicht durch die Vokallosigkeit, 
obwohl sich auch hier dies Prinzip durch die Vermittlung der Sprache auswirkt. Die phönizische 
Schrift nimmt zur Bezeichnung der geschriebenen Laute nicht Bilder von Wörtern, die unter 
dem Prinzip der Vokallosigkeit nur einen schreibbaren Laut zeigen, sondern die Anfangsbuch- 
staben von Wörtern, mögen diese Wörter (AZeph, 322) nun „Lesungen“ der zugrunde liegenden 
Bilder oder — wie unsere Buchstabierwörter im Fernsprechverkehr — bloße Kennwörter sein. 

   



7 Nachwort von Siegfried Schott 

Dies Prinzip der Akrophonie kommt in Ägypten erst spät an einer im Neuen Reich auftretenden 
Geheimschrift auf 1, wird jedoch in ihr auch nicht ausschließlich benutzt wie zur Buchstabenwahl 
im phönizischen Alphabet. Hätte nicht das Prinzip der Vokallosigkeit schon in der Sprache, die 
es schreibt, geherrscht, läge für sie kein Grund vor, 

  

icht sofort in gleicher Weise zur Vokalschrei- 
bung zu schreiten. Anzeichen hierfür finden sich in der Schrift von Ras Schamra, die wie die 
griechische Schrift (langes) e schon durch 7 und (langes) 0 schon durch * wiedergeben kann®, 
Die ägyptische Schrift zerlegt zur Lautbezeichnung ein längeres Wort in ein- oder mehrkonso- 
nantische Wörter, genau wie es die babylonische Schrift in Silben zerlegt. Beide behalten hierbei 
als Bilderschriften das Ganze des Wortes im Auge, das sogar noch besonders abgebildet wird. 
Erst die phönizische Schrift schreibt buchstabierend ein Lautzeichen hinter dem anderen und 
überläßt es dem Leser, diese Buchstaben sinnvoll zusammenzuschließen und sich das Geschrieben 
zu veranschaulichen. Mit diesem Prinzip kann man jede Sprache schreiben, da für jeden Laut 
ein solches Zeichen gefunden werden kann. Mit dem Prinzip der ägyptischen Schrift kann nur 
eine Sprache geschrieben werden, in der das Prinzip der Vokallosigkeit herrscht und einkon- 
sonantische Wörter vorkommen. So hatte entwicklungsgeschichtlich gesehen, die Buchstaben- 

re Zukunft. 
In dem Versuche, das phönizische Alphabet von einem Vorläufer herzuleiten, bekundet 

sich eine Geschichtsauffassung, die hier wie überall Entwicklungsreihen sucht und findet. Ihre 
Auswirkung auf unsere Wissenschaft ist erst kürzlich durch Walther Wo1f? freimütig beurteilt 
worden. Es ist die Vorstellung einer fortschreitenden, zielgebundenen Entwicklung, die so offen- 

  

schrift in der Tat die größere und wi 

   

    kundig gegeben scheint, daß man keine Veranlassung sicht, etwa die Meinung, die einfachste 
Form der Schrift stelle ihre „höchste‘' Stufe dar, auch zu begründen. Ganz abgesehen von der 
Frage, ob und in welchem Ausmaße sich eine derartige Auffassung rechtfertigen läßt, muß sie 
jeden Befund als an ihn herangetragene Erwartung schon bei der Kenntnisnahme einseitig zu 
ihren Gunsten auswerten. Sie wird so mit aller Wahrscheinlichkeit Einzelheiten — wie oben die 

    

Einkonsonantenzeichen der ägyptischen Schrift — nur weil sie an eine spätere Erscheinung er- 
innern, herausnehmen und in, 
hiermit schon deshalb in eine für ihre Beurteilung ungeeignete Lage, weil nun der Zusammenhang 
fehlt, der sie natürlicherweise trug und erklärte. Ja gerade der Umstand, daß sie Teile eines 
Ganzen waren und nicht ausschließlich wirkten, wird ihnen nun als Mangel angerechnet, den 
erst die nächste „Stufe“, die ihr Vergleichsstück frei davon zeigt, behebt. Weil die Einkonso- 
nantenzeichen — so gesehen — den Ballast der vielen anderen Zeichen mitschleppen, scheinen sie 
gegenüber den Buchstaben im Nachteil. Eine derartige Auswertung des Befundes ließe sich nur 
unter der Voraussetzung rechtfertigen, daß sie der wirklichen, nachweisbaren Entwicklung ent- 

  

‚e Entwicklungsreihe stellen. Diese Einzelheiten geraten jedoch 

  

spricht. Nur wenn sich die ägyptische Schrift auf eine Bevorzugung der Einkonsonantenzeichen 
hin bewegt oder doch wenigstens die Einkonsonantenzeichen derart herausstellt, daß sie als zur 

  1 Vgl. Sethe, Sinaischrift 8.473, E. Drioton, Essai sur la eryptographie privde de la fin de la XVIIIe 
Dynastie (Revue digyptologie Ba. 1) S.10f, 18, 30, ders., Les Protocales ormementaux d’Abydos (Revue 
d’Egypiologie Bd. 2) S. 16, ders., Le cryptogramme de Montou de Midamoud (Revue d’Egyptologie Bd. 2) 8.261, 
MH. Kees, Ägypten (Handbuch d. Altertumswissenschaft 3. Abt. 1. Tel, 3. Ba. ı) 5.278 

2 Bauer, Ursprung $.41. vgl. auch die Verwendung von drei Zeichen für den Laut Aleph, ibd. 5. 3. 
3 Wesen und Wert der Ägyptologie (Leipziger Ägyptolgische Studien, Heft 3 5.9. 

 



Die Entwicklungsrichtung der ägyptischen Schrift » 

Lautbezeichnung eigentümlich geeignet auffallen und so von einem praktisch denkenden Schrift- 
erfinder erkannt und gepflegt werden können, ergäbe sich ein Rückhalt für das aufgestellte Bild 
Wir können heute die Entwicklung der ägyptischen Schrift über einen Zeitraum verfolgen, 

  

den die Buchstabenschrift mit einem ungleich weiteren Geltungsbereich von ihren Anfängen 
inmal erfunden, in ihrer einfachen 

Bezeichnungsweise nicht mehr verändert. Die ägyptische Schrift jedoch läßt eine Entwicklungs- 
richtung erkennen. Sie entfernt sich hierbei von dem Zustand, der eine Vergleichsmöglichkeit 
mit der Buchstabenschrift ergab. 

Die im Verlauf der Geschichte Ägyptens erkennbare Bewegung innerhalb der hierogly- 

bis heute etwa erreicht. Die Buchstabenschrift hat sich,   

  

Phischen Schriftsystems geht nicht auf eine Bevorzugung der Einkonsonantenzeichen aus, sondern 
erzielt eine Vereinfachung dadurch, daß sie alle vor einem Mehrkonsonantenzeichen stehende 
Einkonsonantenzeichen, also gerade das, was man „Buchstaben“ nennen könnte, wegläßt!, 

Ausnahme der „Buchstaben“ alter- 

  

;t demnach nicht etwa alles 

  

An der Hieroglyphenschrift 
tümlich. Wir haben im Gegenteil ausführliche Schreibungen mit der Einzelbezeichnung aller 
‚Konsonanten als Alterskriterium, und zwar für älteste Texte, kennengelernt?. Die ägyptische 
Schrift bleibt so nicht etwa, wie es Sethe ausdrückt, „an der Schwelle zur Buchstabenschrift““ 
„stehen“ (oben S. 39), sondern bewegt sich von dem Zustand, den man so kennzeichnen könnte, 
fort. Noch in ihrem demotischen Gewande ist sie in ihrer inneren Form eine Bilderschrift ge- 

    

blieben, eine Schrift, der es zunächst darauf ankam, den gesprochenen Gegenstand als Gegenstand 
zu „schreiben““ oder — was ägyptisch dasselbe bedeutet — zu „malen“. Die Lautbezeichnung 
war zur Unterscheidung mehrerer Worte für dasselbe Bild eine Notwendigkeit, der man, soweit 
es erforderlich schien, genügte, die aber nie zur Bedingung wurde. Die im Verlaufe der Schrift- 
entwicklung erfolgende Vereinfachung — die aber auch wieder weder grundsätzlich noch all- 
gemein durchgeführt wurde — beschränkt die Bildzeichen auf die unentbehrlichen allgemeinen 
Deutzeichen (oben $. 341.) und die Lautzeichen auf den gerade notwendigen Rest?. Daß es hierbei 
nicht auf die Zahl der verfügbaren sondern nur auf die Zahl der geschriebenen Zeichen ankam, 

  

zeigt das Aufkommen immer neuer Lautzeichen, die schließlich in der ptolemäischen Epoche 

  

den Tempelschreibern bei kargen Schreibungen eine größere Zeichenfülle für die einzelnen 
Laute und die Lautfolgen bieten als je zuvor. Bei der Gewinnung der neuen Zeichen wirken sich 
verschiedene Prinzipien aus. Das überkommene Prinzip der Vokallosigkeit bringt mit dem Zer- 
fall der Sprache immer neue Ein- und Zweikonsonantenzeichen hervor, wobei sogar — besonders 
in Schreibungen von Fremdwörtern im Neuen Reich — einkonsonantisch gewordene Zeichen- 
‚gruppen, also mehrere Bilder zur Schreibung eines Konsonanten verwandt werden. Neben dies 
Prinzip tritt in der Geheimschrift auch das Prinzip der Akrophonie (s. S. 78, Anm. 1) und schließ- 
lich die symbolhafte Rebusschrift, in der z. B. das Zeichen „Küken im Ei" weder als „Küken“ 
‚noch als „Ei“ noch als „Küken im Ei‘ gelesen, sondern als m, dem Lautwert des Wortes „in“ 

1 Eine Beobachtung, die wir Sethe (s. Schrftsystem $.25 u. oben $.35, Abb. 225.) verdanken 
2 A.Erman, Ägyptische Grammatik (4. Auf.) $62, Sethe, Dramatische Texte 5.3 
3 Beim Belassen der den Mehrkonsonantenzeichen folgenden Zeichen dürften kalligraphische Rücksichten. 

den Ausschlag gegeben haben (vgl. Erman, Grammatik* $ 60). 
4 Neuerdings hat W. F. Albright, The vocalisation od the Egyptian syllabie orthography (American 

Oriental Series Bd. 5 (1934)) sie als syllabische Schreibungen erklärt (vgl. Erman, Grammatik® $ 89) 

  

 



so Nachwort von Siegfried Schott 

  

(etwas „in“ etwas anderem) erraten werden muß!. Zu alledem kommt noch die Möglichkeit 
der Umwertung alter Zeichen? hinzu, die immer häufiger mit verschiedenen Lautwerten gelesen. 
werden können. So endet die ägyptische Schrift in einem Zustande, der gegenüber dem ursprüng- 
lichen — genau wie die Pflanzenkapitelle der griechischen Zeit gegenüber den alten einfachen 

  

‚Formen — durch Wucherungen ihres eigenen Prinzips überladen erscheint, nachdem sich in an- 
derer Weise eine Vereinfachung (von den Einkonsonantenzeichen fort) angebahnt hatte. 

Ist so auch entwicklungsgeschichtlich das Alphabet nicht unmittelbar aus der Hieroglyphen- 
schrift abzuleiten, bliebe als letzte Möglichkeit die, daß die ägyptische Schrift als Ganzes einen 

  

Entwicklungszustand zeigt, der sich zwar in sich selbst — besonders während des Kulturzerfalls — 
rückläufig entwickelt, der aber doch in der großen Schriftentwicklung an einer Stelle steht, 
von der aus die phönizische Schrift ihn aufnimmt und zur Buchstabenschrift vollendet. Die phön; 
zische Schrift ist — selbst wenn sie wie die Sinaischrift mit Bildern geschrieben wird — eine 

   

reine Lautschrift. Die ägyptische Schrift vereinigt mit Lautbezeichnungen die bildhafte Be- 
zeichnung des Wortinhalts. Was liegt unter dem Leitgedanken einer fortschreitenden Entwick- 
lung näher, als in ihr einen Übergang zu schen, den Übergang von der reinen Bilderschrift zur 
reinen Lautschrift. Den Schritt von der reinen Bilderschrift in diesen Zustand des Übergangs 
hinein hätten die Bilderschriften der alten Kulturvölker schon hinter sich®. Die Entwicklung 
läßt sich also im Altertum nicht verfolgen. Aber auch an den vielen anderen Beispielen 
einer „primitiven‘“ Nachrichtenübermittlung durch Bilder wird er nirgends sichtbar. Die 
Mexikaner, die kurz vor dem entscheidenden Schritt (oben S. 19, 20, 28) gestanden haben sollen, 
werden daran durch das Eindringen der Spanier gehindert. Aber standen sie wirklich davor ? 
‚Aus dem Befunde kann doch nur entnommen werden, daß hier eine eigentümliche Darstellungs- 
weise geübt wird, die der Bildhaftigkeit der Sprache nachgeht und mit ihr rebusartig spielt. 
Woher 
hier nicht offenbar. Erst damit, daß sie — obwohl sie einige Tausend Jahre später erscheint — 

ine derartige Verwendung der Darstellungskunst kommt, wohin sie führt, wird auch   

als auf einer „niedrigeren“ Stufe stehend eingeschätzt und mit den vielen noch „primitiveren‘“ 
Arten der Bildverwendung zur Mitteilung über Zeit und Raum vor die soviel ältere gestellt wird, 
entsteht das Bild einer Entwicklung, die nun anscheinend vom „primitiven“ über das „entwickelte‘“ 
zum „einfachen“ fortschreitet. Dies Bild ist jedoch einzig durch eine nicht am Befunde gewonnene 
Meinung über die Schriftentwicklung begründet. Wir können uns vorstellen, daß es so gewesen. 
ist und diese Vorstellung durch geeignete Beispiele veranschaulichen. Bewiesen werden kann 
sie jedoch einzig durch Funde, bei deren Beurteilung freilich derartige Meinungen und Ver- 
mutungen weit eher störend wirken als nützen. 

1 K. Sethe bei Northampton-Spiegelberg, Report on some excavations at the Theban necropolis 
5.37, 5.10% 

2 Z.B. H.Junker, Über das Schrifisystem im Tempel der Hathor in Dendera $. 161, $. 231, 8. 26f. 
3 Der oben 8. 34 von Sethe beschriebene Zustand der ägyptischen Schrift als einer Mischung von Bilder- 

schrift und Lautschrift ist mit dem Erscheinen der Hieroglyphen (2. B. in den ersten Königsnamen) schon gegeben. 
‚Entwicklungsgeschichtlich gesehen hätte die ägyptische Schrift demnach den Zustand der „Schriftgemälde“ und 
den der „reinen Begrifs- oder Bilderschrift“ schon hinter sich. Zur Ansetzung einer „piktographischen‘ und „halb- 
Piktographischen“‘ Periode der alten mesopotamischen Schrift, 5. v. ‚g im Handbuch der Archäologie S. 151. 
‚Wie mich Prof. v. Soden, Göttingen, freundlichst aufmerksam macht, hält es Falkenstein, Archaische Texte 
aus Uruk (1936) S. 30, 34, 40 für möglich, daß auch die älteste Schrift schon einige Silbenzeichen enthält. 

  

  

   



Die ältesten inschitlichen Funde aus Ägypten 5 

Solange uns nicht der Boden ältere Funde hergibt, dürfte es ratsam sein, sich damit zu 
begnügen, Rätsel, die uns die heute ältesten Funde aufgeben, innerhalb des Befundes zu verfolgen 
und sie dort zu klären. Die Funde reichen auch in Ägypten weit in die Vorgeschichte hinauf. 
Sie sind nicht bildlos. In den Bildern läßt sich die Herausbildung fester Formen (Schablonen) 
zur Andeutung der dargestellten Vorgänge und Dinge verfolgen. Mit dem Erscheinen der 
Schiffsstandarten ist die Gewinnung von Symbolen bezeugt, die dann auf Denkmälern der Früh- 
zeit bildhaft in die dargestellten Handlungen eingreifen. Und doch fehlt hier überall die Schrift 
Sie fehlt nicht nur auf den Grabbeigaben, die als Gelegenheit zum Schreiben nicht in Betracht 
kommen mögen, sondern auch in den Felszeichnungen der umliegenden Wüsten. Als einzige 
Möglichkeit bliebe offen, daß derartige Aufzeichnungen dort nicht am Fels, sondern als Nach- 
richten auf vergänglicherem Material, auf Häuten oder schon auf Papyrus vorgenommen wurden. 
Diese Möglichkeit hat jedoch wenig Wahrscheinlichkeit für sich, da das Schreibenkönnen zum 
Schreiben verlockt und die Verfertiger der Felszeichnungen wohl ihre ganze Kunst spielen ließen. 
Die Jahresdatierungen auf dem Palermostein! setzen, soweit sich dies erschließen läßt, genau zu 
dem Zeitpunkt ein, an dem die Schriftdenkmäler auftreten. Was vorangeht sind Reihen von 
Königsnamen, deren unabgehobene Aufzählung durchaus den Eindruck mündlicher Über- 
lieferung macht. Die Herkunftsangaben zu Büchern und Sprüchen erwähnen zwar gern Fund- 
umstände aus der Zeit der frühen Könige, keine einzige führt jedoch vor die Reichseinigung 
in die Vorgeschichte hinaus. Ganz plötzlich tritt in Ägypten die Schrift zwar knapp und spärlich, 
aber schon voll ausgebildet mit ihren verschiedenen Zeichenarten in Erscheinung. Es ist dies ein 
derart auffallender Umstand, daß man unbefangen — ähnlich wie gegenüber der phönizischen 
Schrift — auf den Gedanken kommen müßte, diese Schrift wäre damals erfunden worden. Aber 
kann nicht der Ursprung der ägyptischen Schrift gerade aus der Zeit ihres Erscheinens heraus 
gewertet werden als das Werk eines überragenden Geistes, der damals Ägypten zu einem Staat 
zusammenschweißte und nicht nur zur Schrifterfindung geführt hat? Nur so läßt sich auch ihre 
Gliederung, ihr geschlossener Bau und ihre innere Form, die auf der Vorstellung einer „bildhaften 
Sprache“ — des Zusammenhalts von Bild und Laut durch den Gedanken — beruht, begreifen. 
Dabei scheint es durchaus möglich, daß hier nur eine bestimmte Art Schrift, diese freilich un- 
beeinflußt, erfunden worden ist, als die Kunde davon, daß man irgendwo im nahen oder fernen 
Osten „schrieb“, nach Ägypten drang?. In der Folgezeit gewinnt sie zunächst ihre „monumen- 
tale“ Gestalt und bildet eine Gebrauchsschrift aus. Sie bewahrt jedoch über die rund dreieinhalb- 
tausend Jahre ihrer Geschichte ihr Prinzip, das nur in Randerscheinungen — wie in der Geheim- 
schrift — aus fremden Einflüssen vorübergehend durchbrochen wird und sich schließlich in 

   

     

  

griechisch-römischer Zeit in der Fülle seiner Möglichkeiten verliert. 
Wir wollen hier nicht erörtern, inwiefern gerade die Annahme einer verborgenen vorge- 

schichtlichen Schriftentwicklung in das von Sethe aufgestellte Bild der Urgeschichte Ägyptens 
paßt, und inwiefern dieses Bild heute für änderungsbedürftig angesehen werden muß®. Auch die 

1 H. Schäfer, Ein Bruchstück altägyptischer Annalen (Abhälg. Pr. Ak. d. Wiss. Berlin 1902). 
2 Vgl. W. v. Soden, Leistung und Grenze sumerischer und babylonischer Wissenschaft (Die Welt als 

GeschichteBd. 2) S. 418; gegen eine direkte Ableitung v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 151. 
3 Esseilediglich auf A. Scharff, Grundzüge derägyptischen Vorgeschichte (Morgenland, Heft 12) verwiesen. 

Scharff konnte es dort ($. 541.) unter Hinweis auf E. Meyer, Ältere Chronologie Babyloniens, Assyriens und Ägyp- 
As XIl: Serhe 

   



82 Nachwort von Siegfried Schott 

‚Art des Auftretens der Schrift spricht gegen die Ansetzung einer vorzeitlichen hoch entwickelten 
ägyptischen Gesamtkultur. Nichts im Schriftsystem deutet auf eine vorangegangene längere Ent- 
wicklung. Man hat in der ägyptischen Schrift selbst ihre Vorform gesucht und verschiedentlich 

   

geglaubt, sie gefunden zu haben!. Der Teil der Narmer-Palette, der so gern als „Schriftgemälde‘‘ 
gedeutet wird (oben S. 18), dürfte wie die vielen späteren symbolschweren Bilder ein Teil des 
ganzen Bildes sein, so daß der Künstler die Bändigung des Nordlandes nicht „schreiben“ sondern 
darstellen wollte. Auch dieses Stück steht — wie v. Bissing? zu dem ganzen Bilde bemerkt — 

  

„am Anfang einer fast unübersehbaren Reihe.“ Ob nun an die Stelle des Königsfalken, der das 
Nordland wie ein Stück Vieh dem König zuführt, im Tempel des Sahure die Götter des Deltas 
und der Wüste oder an Pylonen und Wandbildern der Tempel von Karnak, Luxor und Theben 
‚Amon oder die Göttin „Theben“ treten, ist für die Bildauffassung belanglos. Auch das Zeichen 

  

für Unterägypten mit dem angezeichneten Kopf zeigt grundsätzlich keinen Unterschied zu den 
ähnlichen Zusammensetzungen von Stadtnamen und Körperteilen in derselben Umgebung. 
Man hat diesen Bildteil regelrecht „lesen“ wollen und unter Verkennung der Pflanzen auf dem 
Landzeichen geglaubt, daß der angezeichnete Kopf 6000 Feinde verkörpert?. Wenn man an das 
Lebenszeichen Arme zeichnet und diese Arme einen Wedel oder einen Blumenstrauß tragen läßt, 

so setzt dies das Vohandensein des Schriftzeichen *} voraus, und zwar nicht nur als Bild dessen, 
was dargestellt ist, und was wir nicht recht deuten können, sondern auch mit seinem lautlichen 
Wert. Weil dies Bild eines uns unbekannten Gegenstandes infolge seines Lautbestandes zum 

tens $. 39 wahrscheinlich machen, daß die Kalendereinführung etwa mit dem Regierungsantritt des Königs Zoser 
(um 2776 v. Chr) zusammenfällt. Damit entfele das um eine Siriusperiode zurückliegende Datum, der „stärkste 
Anreiz zur Rekonstruktion eines voreilichen heliopolitanischen Einheitsreiches“ (K.ees, Ägypten (Handbuch der 
‚Altertumswissenschaft) $.301). Der Auffassung Scharffs schließt sich der Herausgeber der zweiten Auflage 
Meyers Chronologie H.E. Stier $.74 u $.68 an. Vel auch Kees, ibd. $. 301, Anm. 3, A. Scharff, Die Alter- 
ümer der Vor- und Frühzeit (Staatliche Museen zu Berlin, Mitteilungen aus der Ägypüischen Abteilung) Ba. 1,S. 32 

1 Die oben ($.17 undibd. Anın.2) von Sethe gegebenen Beispiele „das Rind läuft, „der Käfer iegt“kommen 
altägyptisch nicht vor. Wenn der Apisstier laufend dargestellt wird, so waltet hierbei noch die Bezeichnung durch 
„besondere Wortzeichen“ ($. 34), in welcher „Apis“ eben — wie ja auch später noch das Kalb — beim „Laufen 
des Apis“ (vgl. E.Otto, Beiträge zur Geschichte der Stierkulte in Ägypten (Untersuchungen zur Geschichte und 
Altertumskunde Ägyptens Bd. 13) 8. 11£) dem Vorgang entsprechend und nicht „der Apis läuft“ geschrieben wird. 
Sethe hat diese Beispiele nicht in seinen Vortrag „Das hieroglyphische Schriftsystem‘ (S. 12) aufgenommen. 
Die von ihm an ihrer Stelle (ib. Tabelle 2) gegebenen „Ideographischen Zeichenverbindungen“ setzen sämtlich 
den Bestand des hieroglyphischen Schriftsystems voraus und können schon deshalb weniger als Reste oder „Rück- 
fälle in alte längst überwundene Sitten“ (ibd. $.12) denn als frühe Form der Schriftspieleei, die est viel später 
um sich greift, erklärt werden. 2 F.W.v. Bissing, Ägypische Kunstgeschichte Text Bd. 1, 5.24 

3 Man hatte die Papyruspflanzen auf dem Rücken des „Landzeichens“ als Zahlzeichen für 1000 (Bedenken 
schon Quibell, Green, Hierakonpolis Bd.2, $.43) gelesen, ein Irrtum, den erst H. Ranke, Eine Bemerkung 
zur Narmer-Palete (Studia Orienalia (1925) $. 167) und L. Keimer, Bemerkungen zur Schiefertafel von Hiera- 
konpolis (Acgyptus Bd.7 (1926) S. 169) richtig stellten. Ranke erlag trotzdem wieder der „Suggestion“ einer 
„piktographischen Darstellung“ (5.173), die Keimer richtig als „symbolische Darstellung“ ($. 185) erklärte, 
von. der jedoch auch er eine „Lesung“ gab. Erman, auf den die Erklärung als „Beischrft“ zurückgeht, wollte 
(Die Hieroglyphen (Sig. Göschen 1912) $. 14) auch die darunterstehende Beischift des „zu Erschlagenden“ ein- 

en. Trotzdem er (Grammatik (4. Auf.) $16) davon abgekommen ist, lebt diese Deutung verschiedentlich, 
50 in M. Ebert, Reallexikon der Vorgeschichte, Bd. 11, 8.337 Taf. 1033) noch nach. 

4 Vgl. H. Schäfer, Djed-Pfeiler, Lebenszeichen, Osris, Isis (Studies presented to F. LI. Grifth) $. 426. 

  

  

  

  

    

  

 



Zur Narmer-Palette 83 

Zeichen für „Leben“ geworden ist, und weil dies Schriftzeichen nun nicht nur als Lautwert, son- 
dern auch als das Leben selbst gilt, welches die Götter ewiglich tragen und den Königen zum 
‚Atmen reichen, tritt es in den Bildern an die Stelle von Beamten und Priestern. Die bildhafte 
Verwendung erscheint hier deutlich als Folge und nicht als Ursprung der Schriftverwendung, 
‚Warum soll dies in jenem Teile der Narmer-Palette anders sein und hier ein Schriftgemälde vor- 
liegen, wo doch alles dafür spricht, in ihm das erste symbolhafte Bild der Bändigung eines unt 
worfenen Landes zu schen ? Ebenso verhält es sich in allen anderen vergleichbaren frühen Bildern!. 

  

So verlockend es erscheint, müssen wir es uns an dieser Stelle versagen, weiter auf die Einzel- 
heiten des Befundes einzugehen und das angedeutete Bild zu vervollständigen. Worauf es hier 
ankommt, scheint doch weniger neue Gesichtspunkte zu entwickeln, als die Tragfähigkeit eines 
nachgelassenen Werkes zu erproben, das zwar in der Weise, in der es erscheint, nicht vom Ver- 
fasser selbst vollendet werden konnte, aber vielleicht gerade so, wie es hinterlassen ist, unbefangen 
seinen Geist und seine Meinung äußert. Sethe hat fraglos mit seinem Versuch einer vergleichen- 
den Schriftgeschichte Ordnung geschaffen in einem Gel 
bisher nur klassifiziert worden ist. Er hat diese Ordnung auf Grund eines Geschichtsbildes vor- 
‚genommen, an welches er glaubte. Vorderhand ist sie — mit bewundernswerter Vollständigkeit 

    

, das — wie er es selbst einschätzte - 

durchgeführt — die einzige systematische. Daran wollen auch unsere Bemerkungen nicht 
rütteln. Sie sollen im Gegenteil zeigen, wie fruchtbar jede Ordnung auch dann noch ist, wenn sie 

ihren Grundsätzen hypothetisch gewonnen wurde und den Befund auf Schritt und Tritt 

  

in ihrem Sinne deutet. Solange eine Ordnung wie die Schriftgeschichte Sethes selbst geradlinig, 
weitläufig und fruchtbar fortschreitet und vielfältige Erscheinungen einbezichen kann, wirkt sie, 

  

wie sie sich auch einmal ausweisen wird, selbst als eindrucksvolles Ganzes, das nur durch gleich- 
wertiges und gleichumfassendes ersetzt werden kann. Solange dies nicht geschieht — mit anderen 
als hypothetischen Methoden wird es auf lange Zeit hinaus, ja vielleicht immer unmöglich sein — 
bleibt es unsere Aufgabe, auch dies Werk Sethes nicht einfach hinzunehmen, sondern uns mit 
ihm auseinanderzusetzen. Nur 

  

immer neuem Vergleich mit dem ganzen Befunde unter 
Einbeziehung älterer und neu auftauchender Gesichtspunkte können wir den Wert auch dieser 
Schrift kennenlernen und das Erbe Sethes wahren. 

1 Heranzuziehen sind vor allem die Schlachtfeldpalette (E. Peet, JEA Bd. 2 (1915) Taf. 14, 8.93), ei 
Palette des Louvre (J. Capart, Primitive Art in Egypt $. 242, Abb. 181) und eine Stele des Königs 47"./hm (2. Dy- 

E.Quibell, F.W. Green, Hierakoupolis Bd. 2, Taf. 58, $. 478.) die ale einen ähnlichen Vorgang, je- 
doch mit gänzlich verschiedenen Mitteln darstellen. Sie sind immer als „Bilder“ verstanden worden. 

   

 



Abb, 
Abb. 
Abb, 
Abb. 
Abb. 

Abb, 

Abb. 

Abb. 
Abb. 
Abb. 

Abb, 
Abb. 
Abb. 
Abb. 
Abb. 
Abb. 
Abb. 
Abb. 
Abb. 

Abb. 

Abb. 
Abb. 

Abb. 
Abb. 

    

23 
2 

„Der Mexikanische Katechismus“ (nach Seler, Gesammelte Abha 

. „Der die Fremdvölker bändigt“ (nach Lep: 

Abbildungsverzeichnis 
„Indianerzeichnung“ (nach Velhagen und Klasing’s Monatshefte 18 (1904) S. 548) 
‚Grabstein eines Häuptlings“ (nach Velhagen und Klasing's Monatshefte 18 (1904) $. 548) 
Ein Indianerbrief“ (nach Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl) S. 4, Abb. 36) 

S.121, Abb. 118) 
1, 10th Annual Report 

„Die mexikanischen Stämme‘ (nach Jensen, Geschichte der Schrift (2. Aufl) 

  

„General Maynadier“ (nach Mallery, Picture-writing of the American Indi 
of the Bureau of Ethnology 1888/89 (1893) S. 569, Abb. 919) 
„Aus den Wintererzählungen des Einsamen Hundes“ (nach Jensen, Geschichte der Schrift $. 27, 
Abb. 22) er M 
HACk Woikenscnids Winterersthtang’ (noch Mallery, Pidure:wrting of.iie American Indian 
10th Annual Report of the Burcau of Ethnology 1888/89 (1893) S. 569, Abb. 809) 
‚Aus Batista Goods Wintererzählung‘“ (nach Mallery, ibd. $. 324, Abb. 410) 

„Ein Indianerbrief“ (nach Breasted, Ancient Times S. 39) 

  

„Die Flutgeschichte der Delawaren“ (nach Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl) 5. 14, 
Abb. 6) 
HEirihrorlen der Ene Leute (nach Az, Ba 49, Tab) 2 

lungen Bd. ı, 5.289).   

„Beginn der Wanderung der Azteken“ (nach Seler, Ges. Abhandlungen Bd. 2, 5.34) 
‚Proklamation von Vandiemensland“ (nach Berger, Histoire de Vöcriture $. 12) 

5, Denkmäler, 3. Abteilung, Taf. 149b)   

„Mexikanische Städte“ 
Mexikanische Städte“ 

„Begriffszeichen“ 
„Wortzeichen in. 

Tab. 5) Er Be a co nen 
„Entwicklung der hieroglyphischen, hieratischen und demotischen Schrift“ (nach G. Möller, Die 
Buchschrift, Zeitschr. d. D. Vereins für Buchwesen und Schrifttum 1919 Nr. 7/8) 
„Wortzeichen mit vorangestellten phonetischen Komplementen‘ (nach Sethe, Schriftsystem, Tab. 7) 
„Wortzeichen mit herumgruppierten phonetischen Komplementen“ (nach Sethe, Schriftsystem, 
Free) 0 Ballo 0 EnBlg, ee. lg: 5 Ai 
„lgnorierung der Vokale und Siibetelung“ (nach Sethe, Das hierogl. Schrfsystem 5, 17, Tab. 6) 
„Die Zeichen der Sinaischrift mit ägyptischen Vorbildern und ihren möglichen phönizischen, süd- 
semitischen und griechischen Entsprechungen“ (nach Sethe, Die neuentdeckte Sinaischrift (Nachr. 
d. Göttinger Ges. d. Wiss, Mitt. 1917) S. 442/43) 

jethe, Schriftsystem 8. 17, 

  

Ieographischer und phon     "her Verwendung“ (nach 
    

    

  

13 
„ 
. 
9 
2 

7 

3 
3 

ss



Tafel I 

 



    Der Stein von Rosette 
(nach Erman-Ranke, Taf. ı



 



 



 



 



um). 
mc 

7 2 
IE E

E
E
 
u
 

  
 



    

   



I. AA 
IR 

BR 
U. 

Do 
D
D
 

Do 
BR 
D
D
 

                                            
  

S
E
H
K
A
C
H
L
H
C
H
 

R 
) 

T
R
U
E
 

E
N
 

P
R
 

E
U
R
E
R
 
R
E
N
E
E
N
 

O
R
T
E
N
)
 

K
r
 

R
I
T
A
 
E
R
T
S
R
E
I
T
 
E
I
N
 

O
E
R
E
U
N
I
R
K
K
E
I
N
E
R
L
E
R
L
E
N
 

ABA 
e
r
)
 

M
E
 

R
E
R
 

E
E
E
 

 
 

B
R
A
B
E
E
E
T
 

C
L
 
U
E
E
 

E 
B
E
I
S
E
L
L
I
L
E
E
E
 

MAR 
I. 
0
.
 

BE 
E
R
 

E
B
 

Z
A
R
K
E
R
E
E
T
E
S
L
 

E
E
E
 
E
E
E
 

N
N
 

E
R
 

R
E
R
 

R
E
R
,
 

A
 

2 
SE 

ME 
u 

3 
u 

u
 

ur 
Z
n
 
Ben Be 

en Ze 
u
 

Ze 
en 

E
E
E
 
E
L
S
E
 

K
E
N
 

E
R
 
E
E
E
 
e
e
 r
n
 

I
 
B
e
 

es u 
Ve 

a 
a
 

u 
e
e
 

a 
Fe 

e
e
 

e
r
 

a
 

u 
e
e
 
Z
e
 

e
e
 

r
e
 

ee 
B
E
R
K
E
R
 
E
E
E
 

EN E
E
E
 
E
E
E
 
E
R
 

e
e
 

e
e
 

i 
‚ 

a
 

7 
n 

P 

BE 
Sa 

a 
a
 

P 
2 

f 
E
I
 
E
L
L
I
 

E 
T
E
U
E
R
S
T
E
 

E 
E
L
L
E
 
E
E
E
 
E
L
E
N
A
 

e
e
 

u
 

ee 
E
e
e
 

Se 
Eee 

Z
N
 
E
E
E
 

E
R
 

e
e
 

B
E
E
R
 

R
O
T
E
 

EG 
a
 

e
e
 

B
a
 
D
e
 
e
e
 

ee 
E
E
E
 
E
E
E
 

E
e
e
 

KE 
B
E
 
S
L
 
Ze 

S
E
 

u 
Zu 

Zu 
i
e
 

e
y
 

Eu 
. 

2 

a
 

SEHE 
 
 

       

    

          
D
S
 
S
R
 
E
E
E
 

E
R
 

RBIFRE 
EEE 

BEERER 
P 

 










