
NYU IFA LIBRARY 

III IN 
3 1162 04 

    

Zu    

       



 



 



 



u 
j ; 

 



 



UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

AEGYPTENS 

BER-GFR ÜYN DET V ON SERURRTT SET H'E 

HIERAUSGEGEBEN VON 

HERMANN KEES 

u 

yu! ZWOLFTER BAND 

Q 
1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim





UNTERSUCHUNGEN 
ZUR 

(GESCHICHTE UND ALTERTUMSKUNDE 

AEGYPTENS 

BEERGERZULNDDER TI VORNE KZUSRZITIESERZREHGE 

  

HERAUSGEGEBEN VON 

HERMANN KEES 

ZWOLFTER BAND 

O 

1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim



Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1939 

Mit Genehmigung des Verlages J. C. Hinrichs, Leipzig 

Printed in Germany 

Herstellung: fotokop, Reprografischer Betrieb GmbH., Darmstadt



VOM BILDE 

ZUM» BUCHES BEN 

BEE ENTSTEHUNGSGESCHICHTE 

IER, SCH REeT 

voN 

BRURTSEEGSE 

MIT EINEM BEITRAG VON SIEGFRIED SCHOTT 

MIT 2 TAFELN UND 24 ABBILDUNGEN IM TEXT 

oO 
== 

1964 

Georg Olms Verlagsbuchhandlung 

Hildesheim



 



Zur Einführung 

Als die Erben Kurt Sethes mir im November 1937 die Betreuung seines wissen- 

schaftlichen Nachlasses und die Verwertung des zur Herausgabe geeigneten Materials 

übertrugen, konnte eine Absicht, die sehr wesentlich meinen Entschluß zur Fort- 

führung von Sethes ‚Untersuchungen‘ bestärkt hatte, Verwirklichung finden: Sethes 
Lebensarbeit aus nachgelassenen Werken abzurunden. Allerdings lag bei seinem 

Tod nicht mehr viel vor, was Sethes eigenen sehr strengen Anforderungen an eine 

druckfertige Arbeit genügt hätte. Seine Kräfte mußten sich die letzten Jahre auf die 
Weiterführung des Kommentars zu den Pyramidentexten konzentrieren; außerdem 

veranlaßte ihn die Verpflichtung gegenüber der Preußischen Akademie seit 1931 eine 
Anzahl im Umriß vorhandene ältere Entwürfe auszuarbeiten und abzuschließen. 

Als wertvollste Nachlaßbestände ergaben sich einmal die Abschriftensammlungen 

thebanischer Tempelinschriften aus griechisch-römischer Zeit. Sethe selbst sah 
darin eine notwendige Ergänzung zu den von ihm bereits herausgegebenen Heften 

„Urkunden griechisch-römischer Zeit‘ (1904/16), für deren endgültige Fertigstellung 

er nach seinen eigenen Worten (Vorbemerkung zum ‚„Amun‘“) auf die Unterstützung 

von H. Junker rechnete. Dazu kam eine sehr weitläufige Niederschrift über das 
berühmte Totenbuch Kap. 17 ‚die seit 1917 im wesentlichen fertig daliegt‘‘, wie 

Sethe 1931 in seiner Antrittsrede vor der Preußischen Akademie anzeigte. Sie sollte 

an dem besonders lehrreichen Beispiel eines mehrfach umredigierten und erweiterten 

Textes eine Grundlage zur Alterseinstufung der Handschriften des Neuen Reiches 
liefern: Infolge der seitdem durchgeführten vollständigen Aufnahme aller ‚„Sarg- 

texte‘, einschließlich der MR.-Fassungen des Totenbuches, durch Breasted, Gar- 

diner und de Buck war aber eine Fülle neuen Materials zur Vorgeschichte des 
Totenbuches Kap. 17 zugewachsen. Einzelnes daraus hatte Sethe durch Mitteilungen 

von de Buck kennengelernt, wohl auch in gelegentlichen Zusatzbemerkungen eine 

Verarbeitung begonnen, aber die notwendig gewordene Umarbeitung wesentlicher 
Teile des alten Manuskriptes durch Einbau des neugewonnenen Materials mußte er 

notgedrungen für eine Zeit größerer Muße zurückstellen, die er vielleicht nach Fertig- 

stellung des Pyramidentextkommentars erhoffte. Eine unveränderte Ausgabe seiner 
Niederschrift von 1917 hätte Sethe keinesfalls gebilligt. Das widersprach seinem, 
in dem ständig verbesserten und überprüften Kommentar der Pyramidentexte so ein- 

dringlich bewiesenen Arbeitsethos. 
Auch geschichtlich-topographischen Untersuchungen hat sich Sethe stets gern 

gewidmet. Er, der in früheren Jahren förderliche Beiträge zu Pauly-Wissowas 

Realenzyklopädie beigesteuert hatte, sammelte mancherlei Material zur alten



Geographie Ägyptens, über die er mehrfach vielbewunderte Kollegs las, aller- 
dings ohne zunächst an eine ausgearbeitete Niederschrift zu denken. Einen be- 

sonders reichhaltigen Teil, der wesentliche Ergebnisse aus Sethes thebanischem 
Aufenthalt 1905 sicherstellt, Beiträge zur Topographie von Theben und seines Gau- 

gebietes, hoffen wir baldmöglichst in einer selbständigen Bearbeitung von Dr. Eber- 

hard Otto in der Reihe der ‚„Untersuchungen‘“ herausbringen und damit der 
Forschung nutzbar machen zu können. Schließlich blieb ein ausgearbeitetes Kolleg- 
heft Sethes über einen Gegenstand, dem seit Jahren seine besondere Liebe galt, 

die Entstehung der Schrift, eines der wenigen Themen übrigens, über das 

sich Sethe gerne auch vor einem weiteren Zuhörerkreis äußerte. Es entsprach 

ganz einer besonderen Richtung seiner Arbeiten, die er etwa kurz vor Beginn 

des Weltkrieges aufnahm: geistige Leistungen des alten Ägyptertums, wie er es 

selbst ausdrückte, „sub specie universi‘“ zu betrachten. Neben der Entstehungs- 

geschichte des Alphabets hat er in den folgenden Jahren das ägyptische Zahlen- 

system (‚Von Zahlen und Zahlworten‘, Straßburg 1916), sodann die ägyptische Zeit- 

rechnung (,Die Zeitrechnung der alten Ägypter im Verhältnis zu der der anderen 

Völker‘ Nachr. Gött. Ges. 1919/20) in seiner eigenen geradlinig auf ein Ziel hin- 

strebenden Darstellungsart geschildert und entwicklungsgeschichtlich bewertet. So 

erschien es uns fast als eine Selbstverständlichkeit, auch diese letzte schriftgeschichtliche 

Arbeit, die bereits früher erschienene Darlegungen Sethes zu diesem Thema glücklich 
erweitert und ergänzt, zu veröffentlichen, und zwar inhaltlich unverändert, wie 

er sie 1933/34 zuletzt in Berlin vorgetragen hatte. 

Damit nun dieser echt Sethesche Versuch einer systematischen Gesamtschau der 
Schriftgeschichte völlig in seiner Eigenart gewahrt bleibe, gleichzeitig aber auch die 

heutige Problematik der Dinge gezeigt werde, habe ich Herrn Dr. Siegfried Schott 
in Heidelberg gebeten, nicht nur die notwendigen Anmerkungen und Nachweise hin- 

zuzufügen und zu ergänzen, sondern in einem eigenen Nachwort die angedeuteten 

Gesichtspunkte klarzustellen. 

Ich glaube, daß Dr. Schott, der selbst seit seiner Dissertation schriftgeschichtlich 

interessiert und mit Sethes Betrachtungsweise gut vertraut ist, diese nicht leichte Auf- 

gabe mit Takt und Verständnis erfüllt hat. Ich möchte ihm auch an dieser Stelle 

dafür besonders danken. Den Herren H. Hommel, K. Preisendanz, F. Schacher- 

meyr und W. v. Soden sind wir für mannigfache Hinweise zu Dank verpflichtet, 
ferner der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen dafür, daß sie die Mittel zur 

Auswertung des Materials gewährt hat. 

Göttingen, im Herbst 1938 

Hermann Kees



Inhaltsübersicht 

lermann, Kees, 0 2... 0 0 ee en 2 BE 

T. DessBuldnalsıGedankenübermittker u m euere Seitenl—I6 

Die Frage nach der Entstehung der Schrift (1) im Altertum (1), in neuerer Zeit (1). Versuch einer Entwicklungs- 

geschichte der menschlichen Schrift (2). Das Bild als ihr Keim (2). Bild und Schrift ursprünglich dasselbe (3), 

für die Huronen (3), für einen Inkafürsten (4), Zeichnungen als Verständigungsmittel (4). Bilder als Namens- 

bezeichnung (5), als Jahresbezeichnung (5). Bilder zur Wiedergabe von Liedern (7), von Sprichwörtern (8). 

Anfänge der Bilderschrift bei den Mexikanern (9), die Bilder des mexikanischen Katechismus, das Glaubens- 

bekenntnis (10), die zehn Gebote (10), Verewigung geschichtlicher Vorgänge (11) über Raum und Zeit hinweg (12). 

Zusammenstellung von Einzelheiten zu einer fortlaufenden Reihe in einer mexikanischen Bilderhandschrift (12), 

bei den Hopi-Indianern, in Vandiemensland und auf den Palau-Inseln (13). Das Bestellbuch einer ostfriesischen 

Botenfrau und die Geräteliste eines eingeborenen Aufsehers (14). Gesten (15) und Zeichen (15). Quippu in Peru, 

Knotenschnüre der Riu-Kiu-Inseln, Kerbstöcke (15), die Kauri-Muscheln der Yoruba-Neger und ihre phonetische 

Bewertung (16). 

DuerideographischeiBilderschrift seen Seite 26 

Die Bilderschriften der älteren Kulturvölker gegenüber den primitiven Bildverwendungen (17). Bilder für jeden 

einzelnen Begriff (17). Piktographien als Zwischenstufe: die Narmer-Palette (18), zwei Inschriften des Neuen 

Reiches (18), mexikanische Handschriften (19). Die alten Bilderschriften (20) der Ägypter (20), der Babylonier 

(21), der Chinesen (21), der Hethiter (21), der Kreter (22), des Diskos von Phaistos (22), der Osterinsel (23). 

Moderne Bilderschriften von Kamerun und Nordamerika (tscherokesische Schrift) (23). Begriffszeichen oder 

Ideogramme im Ägyptischen (24), im Chinesischen und Babylonischen (24), bei den Mexikanern (24). Zu- 

sammenstellung mehrerer Zeichen für einen Begriff (25). Die Lesbarkeit einer Begriffsschrift (25). Ihre Ent- 

lehnung aus einer in eine andere Sprache bei den Japanern und den Akkadern. Vergleich mit dem Vorgang 

der Schriftübernahme bei den Persern (26). 

DierPhonetisierung der Bilderschrift2. . ... 2... 22.2722725eires>0. 44 

Begriffszeichen werden Wortzeichen (26) im Ägyptischen (27), Herausstellung ihres lautlichen Wertes (27) bei 

den Mexikanern (28). Umwandlung der Bilderschrift in eine Lautschrift im „‚Rebus“ (28), nach dem Wortanfang 

(Akrophonie) (28), nach der Anfangssilbe (29). Die Silbenschrift der Babylonier, der Chinesen (29), ihre Klassen- 

zeichen als Reste der Bilderschrift (30), Deutzeichen im Babylonischen (30). Verlust der Bildgestalt: Entstehung 

der Keilschrift (31), der Tuschschrift der Chinesen (31), der hieratischen und demotischen Schrift der Ägypter, 

ihr Schreibstoff, Papyrus (32), Leder, Ostraka und Scherben (32). Denkmalschrift (33). Wortzeichen und 

Stammeszeichen der ägyptischen Schrift (34), Herausbildung allgemeiner Deutzeichen (34), Konsonanten- 

zeichen (36), Nichtbeachtung der Vokale im Ägyptischen (36). Stammeskonsonanten in den semitischen Sprachen 

und im Ägyptischen als begriffstragend (37). Die Eigenart der lautlichen Bewertung in der ägyptischen Schrift 

(37), ihre „Buchstaben“ (38), ihre Entwicklung (39), ihre „historische‘‘ Orthographie (39) und Eigenart (39). 

Die Schreibweisen: die Schriftrichtung bei den Chinesen und Ägyptern (40), bei den Babyloniern (40). Gewinnung 

einer rechtsläufigen Schreibweise durch Drehung der Schriftzeichen (40). Ursache der Schreibweise in senk- 

rechten Kolumnen von rechts nach links (41).



AuDie Entwicklung reiner Lautschrittene 2 2227725 eiter 41.47 

Lautschriften nach Ausscheidung oder Einschränkung der Begriffszeichen (41). Silben- und Buchstaben- 

schriften, die persische Keilschrift (42), die japanische Schrift (42), die zyprische Schrift und die Schrift des Diskos 

von Phaistos (42), die Silbenschrift des Sikwaya (43). Bezeichnung von Konsonanten in der persischen Keil- 

schrift und für das zyprische Griechisch (43), im Japanischen und Chinesischen (44), im Äthiopischen (44), 

in der Dewanägari der Inder (44). Das Alphabet (45). Das semitische Alphabet als Quelle der Buchstaben- 

schriften (45), sein Auftreten (46), seine Ausbreitung über die Buchstaben der Griechen (46), über Afrika und 

Asien (46). 

Deen)er Ursprung desrAlphabets .. vn ne Seiten zt 

Palästina und Syrien zwischen zwei Kulturen (47). Das Alter der phönizischen Buchstabenschrift (48). Möglich- 

keit eines Zusammenhanges mit der Keilschrift (48) und Bedenken (48). Zusammenhänge mit der ägyptischen 

Schrift: die gleichen Schreibmittel (49), Papyrus (49), Tontafel und Papyrus auf babylonischen Bildern (49), 

Bildgestalt der Buchstaben (50), Schreibweise (51) und „innere“ Form (Bezeichnung der Konsonanten (51) 

und Nichtbezeichnung der Vokale (52)), dem gegenüber die Keilschrift als Silbenschrift (52). Phönizische 

Tradition über die Erfindung der Buchstaben (53). Das Verhältnis der phönizischen Buchstabenbilder zu den 

ägyptischen (53), ihre Namen (54), ihre Eigenheit (55). Anhaltspunkte für Ort und Zeit ihrer Entstehung (55). 

Der Sinai und die Hebräer (55), die Hyksos (56). Der Fund der Sinai-Inschriften (56), ihre Zeichen (57), das 

Wort ‚Herrin‘ (59). Die Sinaischrift als Bindeglied zwischen den ägyptischen und den phönizischen Buch- 

staben (59). Das Alter der Inschriften (59). 

Brmiesverpreitung des Alphabeis .. .... v0 .....00. 0.0. sei: 

Die Verpflanzung der altsemitischen Schrift nach Süden und Norden (60). Die Herkunft der griechischen Buch- 

staben (60), ihre Namen, ihre Gestalt (61), Vokale und Zusatzbuchstaben (61). Die Herkunft der lateinischen 

Buchstaben (62). Die großen Buchstaben (Majuskeln) (62), die kleinen Buchstaben (Minuskeln) (63). Antiqua 

und Fraktur (63). Worttrennung (64) und Buchstabenverbindung (65), ihre Einwirkung auf die Schrift- 

gestalt (65). 

Zap Ans aiuimienttalssungee en en. SCHLEROO.E 

Vereinfachung der Schrift und Stenographie (66). „Atomisierung‘‘ des Gedankens zum Buchstaben (66). Die 

besondere Rolle der ägyptischen (67) und der phönizischen Schrift (67). Byblos, Bibel, Fibel, Papyrus und 

Papier (68). 

Nachwort von Siegfried Schott... .. 2... 2... 2... een Seite 69-83 

bbildumesyerzeichnise, Nuss Bert it an ars Seite



ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

Wenn menschliche Einrichtungen seit alter Zeit eingebürgert sind, ist es ihr Schicksal, 

daß man sie benützt, ohne nach ihrer Entstehung oder Herkunft zu fragen. Je einfacher und 

zweckmäßiger diese Einrichtungen sind, um so selbstverständlicher erscheinen sie uns. Wir 

kommen überhaupt nicht auf den Gedanken, daß sie anders sein könnten, geschweige denn auf 

die Frage, weshalb sie so und nicht anders beschaffen sind. Selbst gegenüber wunderlichen Dingen 

wie der Stundenzählung und der Bruchrechnung verhält man sich so, obwohl sie doch zu einer 

solchen Fragestellung geradezu herausfordern. So gebraucht denn auch die Masse der Menschen 

unsere Schrift wie etwas von Gott gegebenes oder von der Natur bestimmtes, ohne sich zu ver- 

gegenwärtigen, daß sie das Ergebnis einer langen Entwicklung darstellt, an der alle möglichen 

Völker und Zeiten mitgearbeitet haben!. Unser Alphabet stellt in seinen Grundformen der 

lateinischen Unzialschrift ein unübertreffliches Muster von Einfachheit und Klarheit der Linien 

dar. Wenn man einem Gebildeten erzählt, die fast geometrischen Figuren der Buchstaben seien 

aus den Hieroglyphen der alten Ägypter entstanden, so wird er ungläubig den Kopf schütteln. 

Und doch verhält es sich aller Wahrscheinlichkeit nach so. Es soll dies im Verlaufe unserer 

Untersuchung gezeigt werden. Sie trägt den schlagwortartigen Titel „Vom Bilde zum Buch- 

staben‘‘. Er bezeichnet in aller Kürze den einzuschlagenden Weg, nach dessen Anfängen freilich 

über die ägyptischen Hieroglyphen hinaus gesucht werden muß. 

Zwar gilt das Gesetz der selbstverständlichen Übernahme des Altüberkommenen für die 

Geschichte der Schrift in vollem Maße. Doch liegt im Wesen der Schrift etwas Wunderbares 

und Geheimnisvolles, das allezeit auf nachdenkliche Menschen eine große Anziehungskraft 

ausgeübt hat. Ebenso hat die gar nicht hoch genug zu schätzende Bedeutung dieser Erfindung 

für die ganze Entwicklung unserer geistigen und materiellen Kultur allezeit das Interesse den- 

kender Menschen auf die Frage nach dem Ursprung der Schrift gelenkt. Schon im Altertum 

begnügte man sich bald nicht mehr mit der alten auf ein Ignoramus hinauslaufenden Erklärung, 

daß die Schrift — wie das durch Prometheus vom Himmel geholte Feuer — eine Erfindung 

der Götter, bei den Griechen des klugen Gottes Hermes, bei den Ägyptern des weisen Gottes 

Thoth, sei. Jedoch kam man damals über die Frage, ob die von den Phöniziern über- 

nommenen Buchstaben der Griechen von diesen oder von einem anderen Volke des alten 

Orients erfunden worden seien, nicht hinaus. Die Frage nach dem Wie der Erfindung ist über- 

haupt nicht aufgeworfen worden. 

In neuerer Zeit hat die Geschichte der Schrift natürlich vielerlei Behandlungen gefunden. 

Vor allem die Frage nach der Urgeschichte unserer heutigen Schrift rief eine schier unüber- 

sehbare Literatur hervor. Sie wird alljährlich durch zahllose wissenschaftliche und volkstümliche 

1 [Vgl. K. Sethe, Der Ursprung des Alphabets, Nachr. der K. Ges. d. Wiss. Göttingen, Mitt. 1916, S. 88.]



2 ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

Arbeiten aus berufenen und unberufenen Federn in allen Kulturländern vermehrt. Sobald man 

irgendwo im Osten bei Ausgrabungen eine neue Schrift entdeckt, wird die Frage aufgeworfen, 

ob hier wohl der Ursprung des Alphabets zu suchen sei, selbst wenn nichts von dieser neuen 

Schrift noch lesbar ist, und die Zeichen nur in einzelnen Punkten eine gewisse Ähnlichkeit mit 

Buchstaben des Alphabets aufweisen. Oder wenn in vorgeschichtlichen Höhlen oder in Fels- 

malereien einzelne Zeichen gefunden werden, die den einfachen geometrischen Formen der großen 

lateinischen Buchstaben wie H, E und M gleichen, glaubt man, den Ursprung unserer Schrift 

gefunden zu haben. Diese Frage ist längst gelöst. An der Herkunft unserer Schrift — wie aller 

heute gebrauchten Schriften mit Ausnahme .der chinesischen und der japanischen — aus dem 

phönizischen Alphabet ist nicht der mindeste Zweifel möglich. Neuere Funde und Forschungen 

auf dem Gebiete der Ägyptologie, der Wissenschaft vom Alten Ägypten, haben auch über die 

Vorgeschichte dieses phönizischen Alphabets Aufschluß gebracht, so daß die Lücken der 

Entwicklungsgeschichte unserer Schrift jetzt als gefüllt gelten dürfen. Wir können sie, so scheint 

es, bis an die natürliche Quelle aller Schriftentwicklung zurückverfolgen. 

Hier unternimmt es ein Vertreter der Ägyptologie, also einer Fachwissenschaft, nicht nur 

diese Entwicklungsgeschichte unserer Schrift zu verfolgen, sondern ein viel allgemeineres Thema 

zu behandeln, das weit über die Grenzen seines Arbeitsgebietes hinausführt. Als Versuch einer 

Entwicklungsgeschichte der menschlichen Schrift überhaupt kann dies seine Rechtfertigung 

einerseits in eben jenen Aufschlüssen finden, die in ägyptologischen Forschungen erbracht worden 

sind. Andererseits erscheint die Schrift der alten Ägypter vor allen anderen Schriftsystemen der 

Welt geeignet zu sein, uns in die natürliche Entstehung einer Schrift und ihre Aufwärtsentwick- 

lung zu einem brauchbaren Werkzeug hochstehender Kultur einen Einblick zu gewähren. Die 

unter dem allgemeinen Titel einer Geschichte der Schrift oder der Geschichte der Schrift aller 

Völker veröffentlichten Werke! betrachten die Schriften der einzelnen Völker für sich. Sie bleiben 

trotz der Klassifizierung, die sie dabei vornehmen müssen, im Grunde Einzeldarstellungen in 

einem großen Rahmen. Demgegenüber soll hier eine zusammenfassende Darstellung gegeben 

werden, in der die Schriftsysteme der verschiedenen Völker in eine durch die ganze Menschheit 

hindurchlaufende Entwicklungslinie eingereiht und im einzelnen nur insoweit betrachtet werden, 

als sie wesentliche Knotenpunkte dieser Entwicklung bedeuten?. 

Wir können überall im Leben der Völker beobachten, daß gleiche Bedürfnisse und gleiche 

Verhältnisse zu den gleichen Erfindungen und Einrichtungen führen. Sie entwickeln sich in 

gleicher Weise fort, weil der Mensch nun einmal allüberall ein gleich organisiertes Wesen ist. 

Dies zeigt sich auch in der Schrift, die sich an den verschiedensten Teilen der Erde in gleicher 

1 [Sethe verweist auf Hans Jensen, Geschichte der Schrift (1925) als das „jüngste und empfehlenswerteste‘“. 

Inzwischen ist von diesem Werk 1935/36 unter dem Titel „Die Schrift in Vergangenheit und Gegenwart“ eine 

„umsichtig revidierte Neubearbeitung“ (v. Bissing, Handbuch S. 147) erschienen. Ergänzend sind die beiden Ab- 

schnitte des „Handbuches der Archäologie‘‘ (Walter Otto) über „Die Schrift und die Schrifterzeugnisse‘: F. W. 

von Bissing, ‚Der Alte Orient, Kypros und Kreta“ und A. Rehm, „Der griechisch-italische Kreis, Die Inschriften‘ 

heranzuziehen und schließlich D. Diringer, L’Alfabeto nella Storia della Civiltä (1937). Hingewiesen sei auch hier 

schon auf die Stellungnahme H. Bauers in seiner nachgelassenen Schrift „Der Ursprung des Alphabets“ (Der Alte 

Orient Bd. 36, Heft ı/2 (1937) zur Kernfrage.] 

2 „Was ich Ihnen geben will, ist also, kurz gesagt, eine vergleichende Schriftgeschichte‘“ (nachträglicher 

Zusatz).



Bild und Schrift 3 

oder wenigstens in einer der allgemeinen Entwicklung entsprechenden Weise herausgebildet 

und entwickelt hat, als ob sie einem Naturgesetze folgte. Von diesem Ablaufe her betrachtet 

können wir die menschliche Schrift demnach ein Gewächs! nennen, das aus einem allen Menschen 

gemeinsamen, sozusagen mit in die Wiege gelegten Keim erwachsen ist. Sie läßt sich aber auch 

als eines betrachtet, nachdem wir heute ihre im wesentlichen abgeschlossen erscheinende Ent- 

wicklung im Rückblick verfolgen können, mit einem gewaltigen, uralten Baume vergleichen. 

Er hat sich in zahllose Äste und Zweige geteilt, von denen viele schon abg 'storben und ab- 

gebrochen sind und andere noch grünen. Nun ist er am Ende seines Wachstums angelangt, 

neue Schößlingen sind von ihm kaum noch zu erwarten?. Die Wurzel dieses uralten, über die 

ganze Erde verzweigten Baumes oder — mit dem anderen gebrauchten Bilde — der dem Menschen 

mit in die Wiege gelegten Keim ist das Bild, die zeichnerische Darstellung wahrnehmbarer 

Gegenstände und Vorgänge. 

Bild und Schrift sind für uns heute zwei grundverschiedene Dinge, die sich gegenseitig 

ergänzen. Man denke nur an die Illustration, die einen Text verdeutlichen soll, freilich nur zu 

oft umgekehrt durch ihn erläutert wird?. Bild und Schrift sollen so miteinander denselben 

Endzweck erfüllen. Sie sollen beide Vorstellungen und Wahrnehmungen, Gedanken und Wissen 

durch das Auge übermitteln und in dem Schauenden oder Lesenden wiederentstehen lassen. 

Dabei scheint es ganz wesentlich zu sein, daß dies auch über die Schranken von Raum und Zeit 

hinweg geschehen kann, ob man nun durch sie zu einem Freunde in der Ferne spricht oder 

nachkommenden Geschlechtern die Vorgänge der Gegenwart vor Augen führt oder wie der 

Lehrer einem Schüler Kenntnisse übermitteln und überliefern will. Ursprünglich sind diese 

beiden Geschwister, Bild und Schrift, eines und dasselbe gewesen. Wo wir heute die Schrift 

gebrauchen, hat einmal der Mensch das Bild verwandt. Wenn man sich Mitteilungen machen 

oder der Nachwelt Kunde von Begebenheiten geben wollte, malte man das zu Sagende hin und 

bildete es ab. 

Abgesehen von Gesten, die nur in direktem Gegenüberstehen von Angesicht zu Angesicht 

verwendbar sind, und von der Verwendung symbolischer Gegenstände zu Botschaften und als 

Zeichen ist für den primitiven Menschen die Zeichnung in der Tat der einzig vorstellbare Weg 

der Gedankenübermittlung durch das Auge. Die Missionare, die schriftlos lebenden Völkern 

zum ersten Male die Wirksamkeit der Schrift darzutun hatten, wissen hierfür ergötzliche Beweise 

zu erzählen. So wollten Huronen — jener nordamerikanische Indianerstamm, der uns allen 

durch die Lederstrumpferzählungen bekannt ist — die Zauberkraft der Schrift der Europäer 

erproben. Hierzu mußte einer der unter ihnen wirkenden französischen Missionare die Beratungs- 

hütte des Stammes verlassen. Alsdann mußte ein anderer Missionar nach dem Diktat eines 

ihm zuflüsternden Häuptlings folgende Erzählung auf ein Stück Papier niederschreiben: „Ich 

gehe auf die Jagd, ich finde einenHirsch, ich nehme einen Pfeil aus dem Köcher, ich spanne meinen 

Bogen, ich schieße und treffe mit dem ersten Schuß. Ich lade die Beute auf die Schultern, trage 

sie in meine Hütte und mache für meine Freunde ein Festmahl davon.“ Nun wurde der andere 

Missionar hereingerufen. Zum größten Erstaunen der Indianer las er die Erzählung Wort für 

1 „Aus gleichartiger Wurzel erwachsene Gewächse‘“‘ (Randvermerk). 

2 [Hier findet sich der dem Kapitel vorangestellte Titel.] 

3 „Wie das Laufbild im Kino“.



4 ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

Wort, wie sie diktiert worden war, vor. Kopfschüttelnd nahmen die Indianer das Papier, drehten 

es um und um und fragten: „Wo ist denn das Bild des Jägers, wo ist der Hirsch gemalt, wo die 

Hütte und das Festmahl? Wir sehen nichts von alledem, und doch hat die Schrift es dem Pater 

gesagt!‘‘!. 

Ähnlich wird von einem Inkafürsten berichtet, der von den Spaniern bei der Eroberung 

Perus gefangen und eingesperrt zu bemerken glaubte, daß die weißen Männer sich beständig 

durch Aufzeichnungen auf Papier Nachrichten übermittelten. Da ihm dieser Sachverhalt kaum 

glaublich erschien, wollte er sich davon überzeugen. Er bat eines Tages einen seiner Wächter, 

das Wort Gott (dios) auf seinen Daumennagel einzuritzen. Als die Wache abgelöst wurde, 

steckte er den Daumen durch die Gitterstäbe und fragte den neuen Wächter, was er auf seinem 

Nagel sehe. Als der dann richtig „‚Gott‘‘ sagte, war der Inka in höchstem Staunen, eben weil 

  

     

  

ni il 

      
Abb. ı. ‚„Indianerzeichnung‘‘ (nach ,„Vel- Abb. 2. „Grabstein eines Abb.3. „Ein Indianerbrief“ (nach 

hagen und Klasing’s Monatshefte‘‘ 18 (1904) Häuptlings“ (nach „Ve- Weule: Vom Kerbstock zum Al- 
S. 548). hagen und Klasing’s Mo- phabet (20. Aufl.) S. 84, Abb. 36). 

natshefte‘‘ 18(1904) S. 548). 

kein Bild dabei war?. Auch bei unseren Kindern können wir, wenn sie zum ersten Male mit der 

Schrift in Berührung kommen, das gleiche Vermissen des Bildes beobachten. 

Zeichnungen, welche die gleichen Zwecke verfolgen wie bei uns die Schrift, finden wir 

demgemäß bei primitiven Völkern allerorten nicht selten als Verständigungsmittel angewandt. 

Indianer auf dem Kriegspfade gaben sich Nachrichten über die Richtung des Marsches oder 

über Art und Zahl ihrer Feinde durch mehr oder minder konventionelle Zeichnungen, die der 

Eingeweihte richtig zu deuten oder — man kann ruhig sagen — zu „lesen‘‘ verstand. So sollte 

z. B. eine auf einem Stück Birkenrinde an einem Baum angebrachte Zeichnung? (Abb. 1) nach- 

kommenden Landsleuten sagen, daß hier an drei Feuern zwei Indianer (ohne Kopfbedeckung, 

einen Speer in der Hand) und vierzehn Weiße, unter ihnen acht Soldaten (acht Gewehre bei den 

acht oberen Leuten) gelagert haben. Die Tiere unten sollen Jagdbeute bedeuten. Der Grabstein 

1 Ph. Berger, Histoire de l’€criture dans l’antiquit€ (1891) S. ı8f. 

2 Mitgeteilt von meinem Freunde J.H. Breasted. 

3 W.Lotz, Die Erfindung der Schrift, Velhagen und Klasings Monatshefte Bd. ı8 (1904) S. 548.



Zeichnungen als Verständigungsmittel 5 

eines berühmten Häuptlings! (Abb. 2) enthält in Bildern folgendes ausgedrückt: Der Verstorbene 

gehörte dem Geschlecht des Hirsches an. Die umgekehrte Stellung des Tieres deutet das Gestor- 

bensein an, die drei Striche darunter drei schwere Verwundungen, der Elenkopf einen Kampf 

mit einem solchen Tier, die Symbole darunter den großen Einfluß des Mannes in Krieg und 

Frieden. Die waagerechten Striche sollen die Zahl der Kriegszüge angeben. 

Sehr eigenartig ist der Brief des Cheyenne-Indianers Turtle-following-his-wife 

(„das Schildkrötenmännchen, das seinem Weibchen folgt‘) an seinen Sohn Little man (‚Kleiner 

Mann“), der weit von ihm wohnte? (Abb. 3). Wir sehen die beiden Menschen, über ihnen ihre 

Namen ihrer Bedeutung entsprechend durch Bilder dargestellt, die mit ihren Köpfen verbunden 

sind. Die vom Munde des Vaters ausgehenden Linien sollen Worte vorstellen. Sie rufen dem 

Sohne zu: „Komme zu mir!“ Die dreiundfünfzig kleinen Kreise bedeuten ! „Ich habe Dir dreiund- 

fünfzig Dollar Reisegeld angewiesen.‘ Die gleiche, recht eigenartige Weise, Bilder, welche Namen 

bezeichnen, mit den Bildern der zugehörigen Personen durch eine Linie zu verbinden, finden wir 

in einem Bilde der berühmten Bilderhandschrift des Codex Boturini aus einem ganz anderen 

Teile Amerikas angewandt? (Abb. 4). Dort ist die Wanderung der mexikanischen Stämme dar- 

2 

Abb. 5. „General Maynadier‘ (nach Mallery, 
Picture-writing of the American Indians, 10th Annual 

Abb. 4. „Die mexikanischen Stämme‘ (nach Jensen, Report of the Bureau of Ethnology 1888/89 (1893) 

Geschichte der Schrift (2. Aufl.) S. ı2ı, Abb. 118). S. 569, Abb. 919). 

  

ee RT) 

gestellt. Die Fußspuren deuten in der bei den Mexikanern üblichen Weise den Weg und das 

Gehen an. Bei jedem Stamme* wird sein Name statt mit einer Beischrift in der angeführten Weise 

durch ein Bild bezeichnet. Es sind die Stämme: 

1. Tezcacouacatl = Spiegelschlange. 

2. Quauhcouatl = Adlerschlange. 

3. Apanecatl = der am Wasser lebende. 

4. Chimalmau = der liegende Schild (im Bilde ein rohrgeflochtener Schild). 

Wieder bei den nordamerikanischen Indianern begegnen wir dieser Andeutungsweise des 

Namens in einer Zeichnung, die den Namen des französischen Generals Maynadier, nach der 

englischen Aussprache von den Indianern als many deer „viel Wild‘ gedeutet, wiedergeben 

soll® (Abb. 5). Er wird so „geschrieben“: ein Mann mit einem Hut — was den Europäer kenn- 

zeichnen soll — und mit seinem Kopf verbunden zwei Hirschköpfe zur Andeutung seines Namens. 

Die Indianer nennen die einzelnen Jahre — wie das auch bei den alten Ägyptern und Baby- 

loniern üblich war — nach bestimmten Ereignissen. Sie bezeichnen diese Jahre in ihren Annalen 

1 Lotz, ibd. 2 K. Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet, $. 58 [dass. (20. Auflage) S. 84, Abb. 36.] 

3 E. Seler, Gesammelte Abhandlungen zur Amerikanischen Sprach- und Alterthumskunde Bd. 2, S. 35, 

Abb. 2 (v. Abb. 5a), [Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. ı21, Abb. 118]. 4 [Seler erklärt Ges. Abh. Bd. 2, 417 diese 

Gestalten als die ‚‚vier Führer, die die Azteken aus Aztlan führten‘). 5 Garrick Mallery, Picture-writing ofthe 

American Indians, ıoth Annual Rep. of the Bureau of Ethnology 1888/89 (Washington 1893) S. 596, Abb. 919.



6 ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

durch besondere Bilder, die geeignet sind, dem Kundigen die betreffende Bezeichnung in sein 

Gedächtnis zu rufen. Diese Bilder stellen so eigentlich ein rein mnemotechnisches Hilfsmittel 

dar, insofern sie den Vorgang, von dem das Jahr den Namen trug, nicht direkt in einem Gemälde 

darstellen, sondern ihn nur durch eine Einzelheit andeuten. So sah mein Freund J. H. Breasted, 

wie er mir erzählt hat, einst bei Theodore Roosevelt auf einer Büffelhaut die ganze Biographie 

eines nordamerikanischen Indianerhäuptlings derart durch Bilder oder Symbole wiedergegeben, 

nt De, ae Viele ertran- 
'akota wurden en bei einer 

Il von den Krähen- AA —Überschwem- 
nu Indianern ge- mung des Missou- 

tötet. ri. (Köpfe der auf 
dem Wasser trei- 
benden Ertrun- 

1801/02 Viele star- kenen). 
ben an den 
Pocken. 

  

1802/3 Ein Dakota 1848/9 Ein Dakota 
stahl Pferde mit 'namens Hump- 

N Hufen (bei den back („der 
Indianern unge- Buckelige") 

bräuchlich). wurdedurcheinen 
(Pferdehuf). Lanzenwurf ge- 

tötet. 

1813/4 Eine Keuch- 
husten - Epidemie 
brach aus. 

1853/4 Spanische 
Decken wurden 

1817/8 Ein Kana- Infdaspauafgez 
dier baute ein kıschr 
Handelshaus aus 

F trockenem Holz. 
(Blätterloser 

Baum). 

1824/56 Einem 

Häuptling wur- 
den sämtliche 
Pferde getötet. 

Abb. 6. Aus den Wintererzählungen des „Einsamen Hundes“ 

(nach Jensen, Geschichte der Schrift S. 27, Abb. 22). 

ra 1869/70 Eine 
Sonnenfinsternis 
fand statt. 

daß für jedes Lebensjahr des Häuptlings ein Feld von regelmäßiger Gestalt stand, das mit einem 

oder mit mehreren solchen Bildern gefüllt war!. Diese Jahreslisten in Bildern nennen die Indianer 

Wintererzählungen. Unter den uns bekannt gewordenen Wintererzählungen ist am berühmtesten 

und interessantesten die des Dakota-Indianers „Einsamer Hund‘. Sie umfaßt die Jahre 

1800/1801 bis 1870/1871 spiralförmig von innen nach außen? auf ein Büffelfell geschrieben®. 

Für jedes Jahr oder — wie die Indianer sagen — für jeden ‚Winter‘ ist ein Bildzeichen vor- 

handen, das in der Ratsversammlung des Stammes ausdrücklich festgesetzt worden ist (Abb. 6). 

1 Also ganz ähnlich den Jahresfeldern des altägyptischen Annalensteines zu Palermo [H. Schäfer, Ein 

Bruchstück altägyptischer Annalen (Abhdlg. Pr. Ak. d. Wiss. Berlin 1902)]. 

2 „So, weil jeweils fortsetzbar. Anders der Diskos von Phaistos, bei dem ein solcher Grund nicht in Frage kam.“ 

3 Mallery, Picture-writing S. 273 ff. [Jensen (2. Aufl.) S. 26, Abb. 21 (Phot.), S. 27, Abb. 22, Weule (20. Aufl.) S. 85].



Bilder als Jahresbezeichnung 7 

Erwähnt werden mag noch das Bild für das Jahr 1831/1832, das zwei Europäer darstellt, von 

denen der eine den anderen offenbar mit einer Pistole erschießt!. Die Erklärung lautet: ‚Le Beau 

tötete einen anderen Weißen Kermel.‘ 

Aus anderen solchen Wintererzählungen seien noch folgende Proben mitgeteilt: 

Aus Wolkenschilds Wintererzählung? (Abb. 7): 

1858/1859: „Die Dakota kauften mexikanische Decken von John Richard, der viele Wagen 

davon bei den Mexikanern gekauft hatte.“ Die Darstellung (eine mexikanische 

Decke) ist rein mnemotechnisch. 

Aus Battista Goods Wintererzählung® (Abb. 8): 

1853/1854: „Böser Bär starb auf der Büffeljagd.‘‘ Das Sterben wird hier konventionell durch 

einen Magen mit zusammengezogenen Gedärmen, die Jagd durch einen indianischen 

Schlitten bezeichnet. 

“ar 
Abb. 8. 

Abb. 7. „Aus Wolkenschilds Wintererzählung“ „Aus Batista Goods Win- Abb. 9. 

(nach Mallery, Picture-writing of the American tererzählung‘‘ (nach „Ein Indianerbrief‘ 

Indians, 10th Annual Report of the Bureau of Ethno- Mallery, ibd. S. 324, (nach Breasted, Ancient 

logy 1888/89 (1893) S. 569, Abb. 809). Abb. 410). Times S. 39.) 

Bemerkenswert ist hierbei die isolierte Darstellung der einzelnen Begriffe und der Gebrauch 

konventioneller Zeichen, was sich schon mit einer Bilderschrift vergleichen läßt. Diese Winter- 

erzählung verwendet ein solches Zeichen auch für „Friedensschluß‘‘: Zwei Krieger reichen 

einander die Hand. In diesem Zusammenhang bemerkenswert ist ein in Holz geritzter Brief 

eines Alaska-Indianers* (Abb. 9): „Nicht ist Essen im Zelt‘, in dem die Negation durch einen 

Mann mit leeren Händen und „Essen“ durch eine an den Mund geführte Hand be- 

zeichnet ist. 

Ebenso in einer Folge von Bildzeichen und Symbolen geben die sogenannten Kekinowin 

der nordamerikanischen Ojibwa-Indianer magische Gesänge und Zauberlieder wieder, welche 

die Medizinmänner singen, um Zauberkraft zu gewinnen. Senkrechte Striche, welche die Reihe 

der Zeichen unterbrechen, bezeichnen eine Pause in der Rezitation®. Straffer zusammengefaßt 

und gegliedert ist die Walam Olum (,wahrheitsgetreue Malerei‘) genannte, auf fünf Birken- 

rindenblätter geschriebene Chronik der Delawaren. Sie beginnt mit der Erschaffung der 

Welt. Dann folgt die große Flut und schließlich die vorgeschichtliche und die historische 

Geschichte des Stammes. Jeder Vers ist durch ein Bild vertreten. Vers 11—ı3 des zweiten Blattes 

1 Mallery, S.279, Abb. 216. 2 Mallery, S. 569, Abb. 809. 

3 Mallery, S. 324, Abb. 410 [Jensen (2. Aufl.) S. 25, Abb. 20]. 

4 J.H. Breasted, Ancient Times, S. 39. 

5 Jensen, Geschichte der Schrift S. 17/18 [ders. (2. Aufl.) S. 29f.].



8 ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

gehört zu der Flutgeschichte! (Abb. 10). Es ist ein richtiger Text mit feststehendem Wortlaut, 

der aus diesen Bildern gelesen wird: 

Vers ı1: „Die großen Fische, die zahlreich waren, einige (der Menschen) fraßen sie auf.“ 

(Amangamek makdopannek alendyuwek metzipannek.) 

Vers 12: „Die geheimnisvolle Tochter mit dem Boote (die Mondfrau) half ihnen. ‚Komm!‘ 

kam sie. Sie kam und half allen.‘ 

(Manitodasin mokol wichemap palpal payat payat wemichemap.) 

Vers 13: „Nanabusch, Nanabusch ist der Großvater Aller, der Großvater der Wesen, der Groß- 

vater der Menschen, der Großvater des Schildkrötenstammes.“ 

(Nanabusch Nanabusch wemimokom wimimokom linnimokom tulamokom.) 

m | Zpx 
  

Hm 
  

z ei | 

Abb. ı0. „Die Flutgeschichte 

der Delawaren“ 

(nach Weule, Vom Kerbstock 

zum Alphabet S. 14, Abb. 6). Abb. ı1. „Sprichwörter der Ewe-Leute‘‘ (nach AeZ Bd. 49, Taf. ıb). 

        
  

Ähnlich bezeichnen afrikanische Stämme im Ewe-Lande bestimmte Sprichwörter, deren 

Wortlaut feststeht wie bei unseren Sprichwörtern, durch Bilder, die ihren Inhalt in recht unvoll- 

kommener Form andeuten?. So deutet man das Sprichwort „Das Salz sagt nicht, daß es gut 

schmeckt, sondern der Mensch sagt, daß das Salz gut schmeckt“ (mit dem Sinn „Eigenlob 

stinkt“) durch das Bild eines Stückes Steinsalz an (nicht in der Abbildung), das Sprichwort: 

„Der Faden geht der Nadel nach‘ (nicht voraus) (mit dem Sinn „Söhne folgen dem Vater nach‘), 

gesprochen abi yome ka nona, durch eine Nadel mit Faden (Abb. ı1, ı. Bild von links), oder 

das Sprichwort: „Die Nadel näht großes Tuch‘ (mit dem Sinn: „Kleine Dinge können Großes 

leisten‘), gesprochen adi eto avo gä, durch eine Nadel und ein aus handbreiten Streifen zusammen- 

genähtes Tuch? (Abb. ı1, 2. Bild), oder das Sprichwort: „Zwei Gegner können nicht standhalten“ 

1 Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl.) S. 14 [Jensen (2. Aufl.) S. 30, Abb. 28]. 

2 Carl Meinhof, Zur Entstehung der Schrift (ÄZ. Bd. 49 (1911) S.4, Taf. ıb). 

3 [Dies Bild auch in Jensen (2. Aufl.) S. 31, Abb. 29 und Weule (20. Aufl.) S. 75, Abb. 30, ı.]



Bilder für Lieder und Sprichwörter 9 

(mit dem Sinn: „Zuletzt muß einer weichen‘“), gesprochen adikädoto eve matenu ano te awo nu o, 

durch zwei Gegner mit Pfeil und Bogen! (Abb. ıı, 3. Bild), oder endlich das Sprichwort: „Die 

Welt ist ein Affenbrotbaum‘‘ (mit dem Sinn: „Man kann die Welt nicht umspannen‘“) durch 

einen Mann, der dies zwischen der wie eine Nuß dargestellten Welt und dem Baume stehend ver- 

geblich versucht (Abb. ıı, unten, Bild in der Mitte). Bemerkenswert ist auch, daß der Begriff 

„ich“ durch einen Mann wiedergegeben wird, der die Hand auf die Brust legt, also auf sich zeigt?. 

Angehörige anderer afrikanischer Völker weisen durch bestimmte herkömmliche Zeichnungen, 

  

      
  

  

  

     
            
               

III 
I 

SI N 
n 

       

  
            

  an 
u) L 

    
    

  

            
      

  
  

Abb. ı2. „Der Mexikanische Katechismus‘ (nach Seler, Gesammelte Abhandlungen Bd. ı, S. 289 ff.). 

die sie zu Gericht gehend auf ihren Kragen malen, auf Tatsachen hin, die den Rechtsstreit be- 

treffen, und die das Gericht berücksichtigen soll, so durch das Zeichen eines sich gabelnden 

Weges den Umstand, daß die Streitenden, von einer Mutter geboren, uneins geworden sind. 

So wird bei dieser primitiven Form der Gedankenübermittlung oft nur ein einzelner be- 

stimmter Begriff als Kern des ganzen Gedankens durch ein Bild bezeichnet. Sie geht meist 

1 [Auch Weule (20. Aufl.) S. 75, Abb. 30, 2.] 

2 Meinhof, ibd. S. 4f. [nach ihm (in Abb. ır unten, ı. Bild von links) verzeichnet]. 

3 Meinhof, S.6. Hierzu die Bemerkung: „Es wird sich da um einen Erbstreit handeln wie in den meisten 

Prozeßurkunden des Altertums.‘“



Io ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

über den Charakter einer mnemotechnischen Andeutung nicht hinaus. Vereinzelt finden wir 

sie in weit vollkommenerer Ausgestaltung bei den alten Mexikanern angewandt, einem Volke, 

das — nach seinen Bauten und sonstigen künstlerischen Leistungen zu urteilen — schon auf 

einer hohen Kulturstufe gestanden haben muß. Die Bücher, die dieses Volk aus der Zeit bis 

zur spanischen Eroberung und aus dem Jahrhundert danach hinterlassen hat, enthalten im wesent- 

lichen nur solche bildlichen Aufzeichnungen, die noch nicht den Charakter einer eigentlichen 

Schrift tragen. Nur für die Namen der dargestellten Personen und Orte verwenden sie Bildzeichen, 

die man bereits als Anfänge einer Bilderschrift ansehen muß. 

Besonders lehrreich ist für uns unter diesen mexikanischen Bilderhandschriften ein Blatt 

Agavenpapier, das Alexander von Humboldt nach Berlin gebracht hat! (Abb. ı2). Es enthält 

das katholische Glaubensbekenntnis und die zehn Gebote in sieben sich in der Art des sogenannten 

Bustrophedon folgenden Reihen von Bildern eigenartigen Stiles in echt mexikanischer Denkweise 

gezeichnet. Jedes Bild steht wie die einzelnen Jahresbilder in der Indianerbiographie von Roose- 

velt in einem abgegrenzten Felde. Die sieben Artikel des Christus betreffenden Hauptstückes 

werden im vorletzten Felde der zweiten von rechts beginnenden Reihe (gleich 3. Bild von links 

der ersten Reihe) angekündigt: Christus angedeutet durch Kreuz und Marterwerkzeuge. Der 

erste Artikel handelt von ‚Gottes eingeborenem Sohn, empfangen vom Heiligen Geist, geboren 

von der Jungfrau Maria.‘ Hiervon wird dargestellt rechts die Zahl ı als Kreis neben dem Bild 

des Papiers für Artikel, Gott an der eigentümlichen Krone und dem Kinnbart kenntlich, über ihm 

der Heilige Geist als geierartiger Vogel, links die Mutter Gottes, Christus als Kind in ihrem Schoß. 

Die dritte Reihe beginnt links mit dem zweiten Artikel „gekreuzigt und begraben‘, dann folgt 

der dritte Artikel ‚„niedergefahren zur Hölle‘‘ oder, wie der spanische Text lautet, „glauben, 

daß er zur Unterwelt hinabstieg und die Seelen der heiligen Väter, die seine Ankunft erwarteten, 

erlöste‘‘. Dargestellt ist das Blatt Papier und die Zahl 3, Christus das Kreuz tragend, vor ihm 

der Weg durch Fußspuren angedeutet, wie wir es schon in dem Bilde von der Wanderung der 

mexikanischen Stämme kennenlernten. Sie führen in den aufgesperrten Rachen der Hölle, die 

als Untier gedacht ist. In ihm befindet sich ein Herz, das die Seelen veranschaulichen soll, und 

zwei Totenköpfe mit geschlossenen Augen. Im fünften Artikel „glauben, daß er aufstieg zum 

Himmel und dort sitzet zur Rechten Gottes des Vaters, des Allmächtigen‘‘ wird nach der Zahl 5 

Christus nur durch den Kopf angedeutet. Von ihm führt eine Strickleiter zum Himmel hinauf. 

Der Himmel ist wie ein Vorhang mit Sternen gestaltet, eine rechte Hand geht von ihm aus, 

die das Symbol der göttlichen Allmacht berührt. Man beachte, wie hier wieder nur die Haupt- 

bestandteile des Gedankens im Bilde ausgedrückt sind. Weder das Glauben, noch das Sitzen, 

noch die Präpositionen sind zum Ausdruck gebracht?. Alle Einzelheiten sind jedoch miteinander 

in der Zeichnung verbunden, so daß ein Gemälde entstanden ist. 

Das Gleiche gilt von den 10 Geboten. Sie beginnen — unter Aufgabe des Bustrophedon — 

1 Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. ı, Beiblatt zu S. 289 ff. 

2 Solche Auslassungen der Präpositionen sind auch in den alten hieroglyphischen Inschriften der Ägypter 

der geschichtlichen Zeit noch zu beobachten und wohl als Überrest einer älteren Entwicklungsstufe anzusehen, 

wie sie eben der mexikanische Katechismus darstellt (s. u. S. 17). [v. z. B. Sethe, Dramatische Texte zu altägyp- 

tischen Mysterienspielen (Unters. zur Geschichte und Altertumskunde Ägyptens Bd. ı0) Sachregister S. 260 Prä- 

position.]



Mexikanische Bilderhandschriften II 

wieder wie beim Glaubensbekenntnis links (in der fünften Reihe). In ihnen wird weder das ‚du 

sollst“ noch das „du sollst nicht‘ ausgedrückt und eigentlich nur der Gegenstand des Gebotes 

oder des Verbotes angedeutet, so daß man zweifeln könnte, was geboten oder verboten sein soll. 

So ist beim ersten Gebot für „‚du sollst Gott lieben‘ Gott ein Herz in der Hand haltend dargestellt, 

beim dritten Gebot „du sollst den Feiertag heiligen‘ ein Mensch in der Kirche, beim vierten 

Gebot ein Mensch, der seinen Eltern eine Frucht überreicht, beim fünften ein Mann, der einem 

anderen ein Schwert hinhält, wogegen dieser wie abwehrend die Hand erhebt. Vom sechsten 

Gebot, das rechts die sechste Reihe eröffnet, ist nur der Rest der Zahl 6 und eine Frau erhalten. 

Es war hier aber nichts weiter dargestellt als die Frau. Sie sieht nicht begehrenswerter aus als 

die Mutter im vierten Gebot. Das Ehebrechen und das Verbot muß man sich hinzudenken. 

  

Abb. 13. „Beginn der Wanderung der Azteken‘ (nach Seler, Ges. 

Abhandlungen Bd. 2, S. 34). 

Wie man sieht, hat auch diese merkwürdige Aufzeichnung des mexikanischen Katechismus 

noch den Charakter eines mnemotechnischen Hilfsmittels. Es soll dem Gläubigen in Erinnerung 

rufen, welche fest bestimmte Formel er auszusprechen hat. In ähnlicher Weise sind in Mexiko 

in den ersten Zeiten nach der Eroberung des Landes durch die Spanier unter anderem auch die 

Klageschrift eines Eingeborenen gegen einen Spanier, der ihm Holz geraubt hat, sowie Rech- 

nungen und Einnahmelisten in Bildern dargestellt worden. Auch geschichtliche Vorgänge 

haben die Mexikaner so verewigt. So den Zug der Azteken aus ihrer Urheimat Aztlan (‚das 

weiße Land‘) nach ihrer späteren Heimat Colhuacan (‚der Berg mit der gekrümmten Spitze‘), 

wo sie sich festsetzten, ehe sie wenige Generationen vor der Ankunft der Spanier die Stadt und 
das Reich Mexiko gründeten!. In dem Bilde (Abb. 13) sieht man auf Aztlan, offenbar einer 

Insel in dem blau gemalten Wasser, die Häuser der sechs Stämme um die Tempelpyramide 

und unten einen Mann und eine Frau sitzen. Auf der Pyramide ist der Name des Landes 

Aztlan angedeutet durch ein dickes Schilfrohr? (aztapilin) und Wasser (atl), bereits in einer 
phonetischen Übertragung nach Rebusart der Bilderschriften. Der Berg ist der Bedeutung des 
Namens Colhuacan entsprechend gestaltet. Fußspuren führen auf ihn zu. In ihm haust 

1 Codex Boturini, persönlich von Seler mir mitgeteiltes Bild [Seler, Ges. Abhandlungen Bd. 2, S. 34, Weule 
(20. Aufl.) S. 89, Abb. 40]. 2 [Seler, Ges. Abh. Bd. 2, 46.]



12 ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

der kolibrigestaltige Stammesgott der Azteken Uitzilopochtli in einer Höhle. Vor ihm finden 

sich wieder Fußspuren, über ihm, teils durch den Berg von außen eindringend, teils nach außen 

hinausgehend, Bilder von Zungen, die bei den Mexikanern den Begriff „sprechen“ bezeichnen, 

hier offenbar Gebete der Frommen und Weisungen, die ihnen der Gott gibt. Die in ein Viereck 

eingeschlossenen Zeichen in der Mitte des Bildes sollen das Datum ‚‚Jahr ı des Feuersteinmessers“, 

angeblich 1168 nach Christus, bedeuten. 

Diesem Bilde, das eine ganze Erzählung ersetzt, fehlt die Einheit der Zeit und des Raumes, 

die uns als unerläßliche Bedingung für jedes Bild erscheint. Hier sind Dinge und Vorgänge 

zusammen dargestellt, die räumlich und zeitlich so auseinanderliegen, daß sie vernünftigerweise 

nicht in einem Gesamtbilde zusammengefaßt werden können. Nach unserer Auffassung könnte 

doch nur das wiedergegeben werden, was sich allenfalls von einem Menschen mit einem Blick 

übersehen lassen könnte. Diese Eigentümlichkeit kann jedoch nicht als ein Merkmal angesehen 

werden, das ausschließlich dem als Vorstufe zur Schrift dienenden Bilde zukommt. Sie kehrt 

auch auf altägyptischen Bildern wieder, die selbst von echter Schrift begleitet sind und nichts 

anderes als richtige Bilder vorstellen, und nicht bloß dort. In dem kuriosen Gedicht „Ein Fami- 

liengemälde‘“ des Balthasar Anton Dunker aus dem Jahre 1782, das in der bekannten Sammlung 

„Als der Großvater die Großmutter nahm‘‘! zu finden ist, läßt er den reichen Bauer Grohl bei 

einem Maler ein Bild bestellen, unter anderem mit den Worten: 

„Mal’ Er erst das ganze Dorf 

Und die Kirche drinnen. 

Michel führt ein Fuder Torf, 

Viele Weiber spinnen. 

Hart am Kirchhof liegt das Haus, 

Wo wir gehen ein und aus, 

Drauf steht Renovatum 

Nebst dem Jahr und Datum. 

In der Kirch’ muß Sonntag sein, 

Wir kommunizieren. 

Draußen pflügt mein Sohn am Rain 

Mit vier starken Stieren. 

Wie am Werktag mal’ Er’s da 

Und in voller Arbeit ja! 

Meine Töchter alle 

Okkupiert im Stalle.“ 

‚Was uns jene mexikanischen Bilder als etwas unserer Schrift Verwandtes und nicht einfach 

als Gemälde schlechthin, ähnlich unseren historischen Malereien, erscheinen läßt, sind lediglich 

die Umstände, unter denen sie in den Handschriften auftreten, vor allem ihre Symbolik wie die 

Andeutung des Weges durch die Fußspuren, der Reden durch die Zungen und vieler Dinge durch 

ihre Teile. Das gilt besonders auch von den Aufzeichnungen einer berühmten Bilderhandschrift 

aus dem Jahre 1560, die den Friedenschluß zwischen Cortez und den Bewohnern der Stadt 

1 [5. Auflage Leipzig 1922, S: 286.]



Fortlaufende Bildreihen 13 

Tlaxcallan betreffen zusammen mit den sich daran anschließenden kriegerischen Ereignissen, 

an denen sie als Bundesgenossen der Spanier teilnahmen. Diese Aufzeichnungen füllen ein 5 Ellen 

langes 21% Ellen breites Stück Baumwollzeug in 86 Einzelbildern, die gewissermaßen die Para- 

graphen des Büdnisvertrages darstellen!. In jedem einzelnen dieser Bilder ist nichts, was dazu 

nötigte, in ihm etwas anderes als ein historisches Gemälde zu sehen. Erst die Zusammenstellung 

der Einzelbilder zu einer fortlaufenden Reihe läßt uns das Ganze als eine Darlegung in Bildern 

erscheinen. Hierdurch rollen die einzelnen Punkte der Abmachungen nacheinander vor dem Auge 

des Beschauers fast wie in einem Filme ab, ähnlich unsern guten alten Münchner Bilderbogen, 

die sich nur durch den begleitenden Text davon unterscheiden. 

  

Abb. 14. „Proklamation von Vandiemensland‘“ (nach Berger, Histoire de l’ecriture, S. 12). 

Auch die Hopi-Indianer in Neu-Mexiko und Arizona benutzen zur Aufzeichnung der 

Kulthandlungen eines mehrtägigen Festes derartige Bildreihen, in denen jede einzelne Handlung 

nacheinander in ihrer Ordnung dargestellt oder angedeutet ist. Das Ganze bildet ein regelrechtes 

Zeremoniell, nach dem sich die Leiter des Festes wie nach einem Handbuch richten können. 

Der Bilderserie haben sich gelegentlich auch Europäer als des gegebenen Mittels zur Verstän- 

digung mit einem schriftunkundigen Volke bedient. So erließ in der Mitte des 17. Jahrhunderts 

unserer Zeitrechnung ein Gouverneur des holländischen Entdeckers Van Diemen an die Be- 

wohner der nach diesem benannten großen australischen Insel Vandiemensland (Tasmania) 

eine Proklamation in Gestalt eines Bilderbogens? (Abb. 14). Das erste Bild stellt den Friedens- 

1 [Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. ı, S. 156ff.] 2 Berger, Histoire de l’Ecriture, S. ı2.



14 ı. Das Bild als Gedankenübermittler 

zustand dar, in dem Schwarze und Weiße miteinander leben sollen. Das zweite zeigt die freund- 

liche Aufnahme der danach handelnden Eingeborenen durch den Gouverneur. Das dritte spricht 

aus, daß jeder Schwarze, der einen Weißen tötet, gehängt werden soll, das vierte dasselbe für 

den umgekehrten Fall. Auch hier ist die Einheit der Zeit, wie wir sie von einem Bilde erwarten 

würden, nicht gewahrt. In einem Bilde sind zwei aufeinanderfolgende Ereignisse dargestellt, 

so daß der Mörder und der Ermordete beide je zweimal, einmal bei der Tat und einmal bei Voll- 

ziehung der Strafe, nebeneinander dargestellt erscheinen. Ähnliche ebenso in Zeilen eingeteilte 

Bildaufzeichnungen von Begebenheiten, die man hierzu zum Vergleich herangezogen hat, findet 

man in Holz geschnitzt auf den Palau-Inseln des Karolinenarchipels!. Doch liegt? kein zwin- 

gender Grund vor, in diesen künstlerisch ausgeführten Bildern etwas anderes als eben Bilder zu 

sehen. Die Verteilung der Bilder in ‚Register‘ ist noch kein Anzeichen dafür, daß sie den Zweck 

einer Schrift erfüllen. Sie findet sich in Ägypten bei den Wandbildern der Gräber und Tempel 

ganz allgemein. 

Zu diesen künstlerisch gestalteten und sorgfältig ausgeführten Bildern, denen sich in dieser 

Hinsicht die angeführten mexikanischen Bilder an die Seite stellen lassen, stehen die indianischen 

und afrikanischen roh und ungeschickt ausgeführten Zeichnungen in scharfem Gegensatz. Sie ver- 

halten sich zueinander wie eine sorgfältige Kalligraphie aus der Hand eines Berufsschreibers oder 

eine gute Druckschrift zu einer im täglichen Leben mit flüchtiger und ungeschickter Hand 

angefertigte Niederschrift. Als ein merkwürdiges Beispiel der Verwendung von Zeichnungen als 

Schriftersatz aus unseren Zeiten und Landen mag eine Seite aus dem Bestellbuch einer ost- 

friesischen Botenfrau dienen. Es zeigt ebenfalls die Erscheinungen einer flüchtigen Nieder- 

schrift von ungelenker Hand. Die Botenfrau war Analphabetin und mußte sich deshalb für ihre 

Notizen des primitiven Mittels der Zeichnung bedienen®. Auch in diesen großenteils keineswegs 

naturwahren Bildern spielt die mnemotechnische Andeutung eine große Rolle. Doch mußten 

auch für einzelne Begriffe ganze Szenen dargestellt werden, so etwa für ‚Wein‘ ein Bild, das den 

Menschen bei der Tätigkeit des Trinkens zeigte. Diesem merkwürdigen Schriftstück sei als 

letztes Beispiel einer Verwendung der Bildzeichnung als Schriftersatz die Geräteliste eines ein- 

geborenen Aufsehers beim Bau der Usambara-Eisenbahn in Deutsch-Ostafrika zur Seite ge- 

stellt*. Sie stammt gleichfalls aus unseren Zeiten, aber aus Afrika. Der leitende Ingenieur, ein 

Herr Friedrich, dem wir die Kenntnis dieses Dokumentes verdanken, hatte dem Manne eine Reihe 

von Geräten übergeben, die beim Bahnbau gebraucht wurden. Der Mann sollte für sie ver- 

antwortlich sein, konnte aber — was ihm niemand verdenken kann — die Zahl der verschiedenen 

Gegenstände nicht im Kopf behalten. Er bat sich Papier und Bleistift aus und machte sich die 

Liste, in der er die einzelnen Gegenstände schlecht und recht einzeichnete unter Beifügung der 

Stückzahl in europäischen Ziffern, die der im übrigen ganz schriftunkundige Mann gelernt 

hatte. Die erläuternden Beischriften in deutscher Sprache rühren natürlich von dem Ingenieur 

her, der einzelne Bilder nicht erkennen konnte. 

1 Berger, ibd. S. ı8 und Abb. auf S. 19. 

2 „Wenn nicht in den rätselhaften Symbolen des zweiten Feldes von oben (drei Frauenköpfe und die selt- 

samen Dinge links davon).“ 

3 Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl.) S.9, Abb. ı [Jensen (2. Aufl.) S.27f., Abb. 24]. 

4 Meinhof, ÄZ 49, S.3, Taf. ıa.



Andere Verständigungsmittel 15 

Aus der Verwendung des gezeichneten Bildes zur Gedankenübermittlung, wie wir sie unter 

den verschiedensten Umständen in den verschiedensten Teilen der Welt und zu den verschie- 

densten Zeiten gefunden haben, ist allmählich die Schrift erwachsen. Auch dies geschah an 

verschiedenen Stellen der Erde unabhängig voneinander bei höherstehenden Kulturvölkern wie 

nach einem Naturgesetz im wesentlichen in gleicher Weise in Gestalt einer Bilderschrift. Bevor 

wir uns aber dieser Phase in der Entwicklungsgeschichte der menschlichen Schrift zuwenden, 

wird es nötig sein, kurz noch auf einige andere Verständigungsmittel einzugehen, die man neben 

der primitiven Bildverwendung gleichfalls als Vorstufen der Schrift bezeichnet hat. Sie können 

jedoch kaum auf eine gleiche Stufe gestellt werden. Da ist zunächst die Geste zu nennen. Auch 

das Erheben des Taktstockes durch den Konzertleiter, das Schütteln des Kopfes, eine abwehrende 

oder herbeirufende Handbewegung, das sich-an-die-Stirn-fassen und viele andere Zeichen mehr 

sind ja Mittel, durch die der Mensch einem anderen Gedanken durch das Auge ohne Zuhilfe- 

nahme des Ohres übermittelt. Aber man wird hier höchstens von einem Ersatz des gesprochenen, 

nicht des geschriebenen Wortes reden können. Die Mitteilung erfolgt nicht wie beim Bilde oder 

bei der Schrift über Raum und Zeit hinweg. Es entstehen zwar Zeichen; aber sie lassen sich 

kaum wirklich mit der Schrift vergleichen. Als Vorstufe der Schrift kann man sie aber deshalb 

nicht gut bezeichnen, weil sie sich ja neben ihr behaupten. Sie gehören tatsächlich in einen ganz 

anderen Zusammenhang. 

Dasselbe dürfte auch von all den Zeichen gelten, die Gewerbe ankündigen wie die Brille 

den Optiker, der Hut den Hutmacher, der Becher den Gastwirt, der Pferdekopf einen Fuhrhalter, 

die Becken einen Barbier bis hin zu der Kuh, die vielerorts im Schaufenster der Molkereigeschäfte 

zu sehen ist, oder dem Stuhl mit übergebundener weißer Schürze, die das Feilbieten frischer 

Wurst vor Fleischerläden anzeigen kann. Alle diese Figuren und Symbole wird man nicht ernst- 

lich als Vorstufen der Schrift anerkennen können, treten doch auch sie überall noch neben dieser 

auf. Ähnlich steht es auch mit Wappen und Abzeichen. Zwar sind sie wie die Schrift auf eine 

Fläche gesetzt und „‚sagen‘‘ dem Schauenden gewisse Dinge. Sie bleiben jedoch lediglich Zeichen, 

Kennzeichen oder Warnungszeichen, wie etwa die Eigentumsmarke auf einem Stück Vieh oder 

der Totenkopf auf einem Giftschrank. Hierher gehören die Zeichen für den Straßenverkehr, das 

Posthorn, das Flügelrad der Eisenbahn und die vielen Warenzeichen. Sie verhalten sich zur 

Schrift und zur Bildverwendung, aus der diese hervorgegangen ist, wie ein Schrei zur Sprache. 

Mit besserem Recht hat man als Vorstufe der Schrift auch die Knotenschnüre angeführt, 

die einige schriftlos lebende Völker zu Rechnungen und Zählungen verwandt haben und zum Teil 

noch jetzt verwenden. So fanden die Spanier die sogenannten Quippu in Peru bei der Eroberung 

des Landes ganz allgemein im Gebrauch. Sie sollen ähnlich noch heute von den dortigen Hirten 

zur Zählung ihrer Tiere gebraucht werden!. Auch die Bewohner der japanischen Riu-Kiu- 

Inseln bedienten sich bis zur Einführung der Schrift solcher Knotenschnüre?. Bei den Quippu 

der Peruaner wurden durch verschiedene Verknotung und durch andere Färbung der einzelnen 

Schnüre sowohl die zu zählenden Gegenstände wie ihre Zahl ausgedrückt, z. B. 10 durch einen 

einfachen, 100 durch einen doppelten, 1000 durch einen dreifachen Knoten, Gold durch gelbe, 

1 Jensen, Geschichte der Schrift S. 10, Abb. 2 [ders. (2. Aufl.) S. ı4, Abb. 5; Weule (20. Aufl.) S. 81]. 

2 E.Simon, Asia Major Bd. I (1924), S. 657 ff.



16 1. Das Bild als Gedankenübermittler 

Silber durch weiße, Getreide durch grüne und Soldaten durch rote Farbe. Die verschiedenen 

Zahlen — Hunderter, Zehner und Einer — wurden bei den Japanern vor Einführung der Schrift 

auch durch Knicken und Abbrechen der nadelartigen Blätter von Palmwedeln ausgedrückt. 

Andere Völker haben sich zu ähnlichen Zwecken auch der Kerbstöcke bedient, bei denen Zahl, 

Größe und Stellung der Kerben die verschiedenen Elemente der Rechnung bezeichnen. Alle 

diese primitiven Ausdrucksmittel sind ihrem Wesen nach mnemotechnischer Natur und mit 

unsern Knoten im Taschentuch verwandt. Das gilt auch schon von den Sprichwortzeichnungen der 

Ewe-Neger in Togo (S.8f.). Bei diesem Volke finden wir noch eine andere Art, die einem Redner 

verhilft, sich Sprichwörter, mit denen er seine Rede schmücken will, in Erinnerung zu bringen. 

Man reiht hierzu allerlei kleine Gegenstände auf eine Schnur!, ein Verfahren, das den eben 

besprochenen Verständigungsmitteln durchaus zur Seite gestellt werden kann. 

Dagegen gehören die Botschaften, die sich die Yoruba-Neger durch Übersendung von 

Kauri-Muscheln geben, in das Gebiet der Symbolik?. Es bedeuten 

eine Kauri-Muschel: Trotz und Verweigerung, 

zwei Kauri-Muscheln einander zugekehrt: Verwandtschaft, 

zwei Kauri-Muscheln einander abgekehrt: Feindschaft, 

zwei Kauri-Muscheln und eine Feder: Wiedersehen, so schnell wie möglich erwünscht. 

Manches derartige ist für uns unverständlich, so das Beispiel eines Aroko (Brief) der Jebu im 

Hinterlande von Lagos?: 

Schilfschnur, zwei Schilfknoten, vier Kauri-Muscheln, ein Stück Fruchtschale als Botschaft 

eines Kranken: „Die Krankheit verläuft ungünstig. Sie wird immer schlimmer. Unsere 

einzige Hoffnung steht bei Gott.“ 

Sehr merkwürdig ist nun aber, wie bei diesen Kauri-Botschaften ein phonetisches Element 

hinzutritt, das sie tatsächlich mit der Schrift vergleichbar macht, so verschiedenartig auch äußer- 

lich die Mittel sind, die zur Verständigung gebraucht werden. Wenn sechs Kauri-Muscheln, 

das Wort efa „angezogen“, „gefesselt‘‘ als Liebeserklärung bedeuten, weil das Zahlwort „sechs“ 

in der Sprache der Yoruba ebenfalls e/a lautet, oder acht Kauri-Muscheln das Wort ejo „über- 

einstimmend“ — d. h. „ich willige ein‘‘ — und vierzig Kauri-Muscheln 0go0ji „Erregung“, „Zwei- 

kampf‘, weil die Zahlwörter „acht“ und ‚vierzig‘‘ ebenso lauten, so haben wir hier im Wesen 

nichts anderes als den Rebus, der in der Entwicklungsgeschichte der Schrift eine so große Rolle 

gespielt hat (s. S. 28). Wir werden sehen, daß er aus det zunächst rein begrifflichen Bilderschrift 

eine Lautschrift zu schaffen ermöglichte, die auch nicht darstellbare Dinge auszudrücken er- 

laubte. Wenn man demnach zugeben kann, daß diese symbolischen Botschaften wie manche von 

den besprochenen gegenständlichen Verständigungsmitteln sich in der Tat mit der Schrift ver- 

gleichen lassen, so stehen sie doch alle im Gegensatz zum zeichnerischen Bilde, aus dem ohne 

weiteres die Schrift hervorgehen konnte. Keines aller jener Verständigungsmittel hätte je zu 

einer solchen Entwicklung führen können. Zwischen ihnen und der Schrift gibt es keine unmittel- 

bare Verbindung. 

1 Meinhof, ÄZ gg, 2f. 

2 Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl.) S. 74f. [Jensen (2. Aufl.) S. 16f.]. 

3 Weule (20. Aufl.) S.74, Abb. 29, S.75 [Jensen (2. Aufl.) S. ı6, Abb. 7].



17 

2. Die ideographische Bilderschrift 
Wir haben die Verwendung des zeichnerischen Bildes bei schriftunkundigen Menschen 

überall als das gegebene Mittel zur Verständigung durch das Auge angetroffen. Daß in ihr 

tatsächlich die Wurzel für die Entstehung der Schrift zu erkennen ist, geht daraus hervor, daß 

die Schrift überall, wo sie unbeeinflußt entstanden ist, zuerst in Gestalt einer Bilderschrift auftritt, 

also in einer Schrift, deren Zeichen Bilder wirklicher Dinge sind. Allen Schriftsystemen der 

älteren Kulturvölker des Altertums liegt eine solche Bilderschrift zugrunde. Auch in neuerer Zeit 

haben wir verschiedentlich bei Völkern in Afrika und Amerika beobachten können, daß sie sich 

zunächst eine solche Bilderschrift zu schaffen versuchten, als infolge der Berührung mit Euro- 

päern in ihnen das Bedürfnis nach einer Schrift entstand. Eine tiefe Kluft trennt diese wirklichen 

Bilderschriften von allen jenen primitiven Bildverwendungen, die man oft wenig zutreffend 

gleichfalls als Bilderschrift bezeichnet hat. Bei den Bildverwendungen war der Gedankengang 

in der Regel noch in einem Gesamtbilde ausgedrückt. Dies Bild war oft von fast derselben Un- 

zulänglichkeit wie Kinderzeichnungen. Es enthielt überhaupt nur einen mnemotechnischen Hin- 

weis auf die zu sagenden Dinge oder bestand aus verschiedenen lose nebeneinandergesetzten 

Elementen, deren Verbindung der Phantasie des Beschauers überlassen blieb, wenn ihm der Sinn 

der Bilder nicht schon durch konventionelle Regeln bekannt war. 

Ganz anders verhält sich dies allein in der richtigen Bilderschrift, die diesen Namen wirklich 

verdient. In ihr findet jedes einzelne Element des Gedankenganges meist ausnahmslos! seinen 

besonderen bildlichen Ausdruck, so auch die Negation, die im mexikanischen Katechismus 

(s. S. 11) unausgedrückt blieb, und zwar geschieht dies in feststehender, bestimmter Form ohne 

Rücksicht auf den Gedankenzusammenhang der ganzen Aussage. In ihr werden zum Beispiel 

die Sätze „das Rind läuft‘‘, „der Käfer fliegt‘‘?, ‚‚die Frau steht‘ nicht mehr durch ein einziges 

Bild, in diesen Fällen das laufende Rind, den fliegenden Käfer, die stehende Frau ausgedrückt, 

sondern durch zwei Zeichen, je eines für den einzelnen Begriff?. Hierbei verhält sich zum Beispiel 

das Rind ganz neutral. Es steht einfach da. Dies Zeichen wird denn auch dann gebraucht, 

wenn von einem liegenden, weidenden, kalbenden, kämpfenden oder geschlachteten Rinde die 

Rede ist. Für „Gehen“ finden sich die menschlichen Beine als besonderes Zeichen, das überall 

gebraucht wird, ob nun von einem Menschen oder von einem Tiere oder von Wasser oder von sonst 

etwas die Rede ist, daß es gehe. Ebenso wird das Fliegen auch beim Käfer durch eine fliegende 

Ente, das Stehen auch bei der Frau — die selbst sitzend dargestellt ist — durch einen Mann, 

das Schlagen der Wellen auch beim Wasser durch einen schlagenden Mann ausgedrückt®. 

1 In der ägyptischen Schrift werden in älterer Zeit Präpositionen noch manchmal ausgelassen wie in dem 

mexikanischen Katechismus (s. S. 10, Anm. 2) oder durch die Stellung der Zeichen zueinander ausgedrückt [Sethe, 

Dramatische Texte S. 7, 8]. 

2 Inalten religiösen Ausdrücken wie der „Auslauf des Apis“ (ein Fest) und „der fliegende (Käfer)‘‘ als Name 

des Gottes von Edfu kommen diese Bilder noch gelegentlich vor. 

3 [Zu diesem und dem Folgenden s. Sethe, Das hieroglyphische Schriftsystem (Leipziger Ägyptologische 

Studien (W. Wolf) Heft 3), S 12]. 

4 „Diese Beispiele sind der ägyptischen Hieroglyphenschrift entnommen, die ich fürderhin in erster Linie 

heranziehen werde, nicht nur, weil sie mir am nächsten liegt, sondern auch, weil in ihr die ursprünglichen Erschei- 

nungen noch am klarsten am Tage liegen.“



18 2. Die ideographische Bilderschrift 

Demgemäß werden paarweise vorhandene Dinge wie die Augen, die Hände und die Kinnladen 

in der Regel mit zwei gleichen Augen, Händen und Kinnladen statt mit einem rechten und einem 

linken Auge, einer rechten und einer linken Hand, einem Ober: und einem Unterkiefer geschrieben. 

Die Zeichen für das einzelne Auge und die einzelne Hand bleiben sich immer gleich, ob nun 

von rechten oder linken die Rede ist. 

Wir finden aber bei den alten Kulturvölkern, die eine solche Bilderschrift gehabt haben, 

namentlich in älterer Zeit hin und wieder noch Erscheinungen, die wie Überreste einer früheren 

Entwicklungsstufe anmuten. Sie scheinen eine Zwischenstufe zwischen der natürlichen Bild- 

verwendung, die wir bei den schriftlos lebenden Menschen aller Zonen beobachten konnten, und 

der regelrecht ausgebildeten Bilderschrift darzustellen. Es sind Piktographien oder Schrift- 

gemälde, bei denen zwar sämtliche Elemente des Gedankens wie in der Bilderschrift ihren 

besonderen Ausdruck finden, aber nicht einzeln nebeneinander stehen, wie dies im allgemeinen 

gerade für die Bilderschrift eigentümlich ist. Sie sind miteinander zu einem Bilde, in dem die 

Bildwirkung selbst noch stark im Vordergrunde steht, vereint. So trägt eines der ältesten ge- 

schichtlichen Denkmäler Ägyptens, das wahrscheinlich von König Menes!, dem Begründer 

des ägyptischen Einheitsstaates der geschichtlichen Zeit herrührt (um 3000 v. Chr.), rechts neben 

dem wirklichen Bilde des Königs eine symbolische Darstellung, die man als eine solche Pikto- 

graphie, das heißt als Mittelding zwischen Bild und Bilderschrift ansehen muß (Tafel I, a). Der 

König erschlägt in dem wirklichen Bilde einen vor ihm ins Knie gesunkenen Feind. Hierzu 

finden sich Beischriften in echter hieroglyphischer Schrift. In der symbolischen Darstellung 

führt der wie in der Hieroglyphenschrift durch einen Falken bezeichnete falkengestaltige Reichs- 

gott Horus dem König das feindliche Volk des „Papyruslandes‘‘ (Unterägypten) an der Nase 

gefesselt zu, ein gedachter Vorgang, der in entsprechender Weise in richtigen Bildern oft genug 

auf den Wänden der ägyptischen Tempel dargestellt ist. Dort steht er auf der gleichen Stufe 

mit dem Bilde des triumphierenden Königs. In unserem Falle findet er sich als Piktographie 

neben Bild und Schrift als Zwischenstufe beider. 

Ähnlich finden wir in einer Inschrift des 16. Jahrhunderts v. Chr.? an einer Stelle die formel- 

haften Worte Az dj nsw-t für eine königliche Gunstbezeugung durch ein piktographisches Bild 

ausgedrückt. Diese im übrigen mit den üblichen Hieroglyphen geschriebene Inschrift schreibt 

für diese Formel, die man damals als ‚eine Gabe, die der König gibt‘ deutete, das Bild des mit 

der unterägyptischen Krone geschmückten Königs, der stehend eine Matte mit einem Brote — 

das hieroglyphische Bild des Wortes A25 ‚‚Opfer‘‘ — darreicht, als ob er sich einem Gotte opfernd 

gegenüber sähe. König Ramses II. (13. Jahrhundert v. Chr.) hat in dem von ihm erbauten 

Teile des Tempels von Luxor eine Inschrift anbringen lassen, die es geflissentlich unterläßt, 

die üblichen Schriftzeichen zu gebrauchen?. Statt dessen gibt sie die Worte durch Bilder pikto- 

graphischer Art wieder. So wird der Ehrenname des Königs ‚der die Fremdvölker bändigt“ 

1 J.E. Quibell, F. W. Green, Hierakonpolis Bd. ı, Taf. 29, S. 10, Bd. 2, S. 41/43 [Kairo 14716; Lite- 

ratur siehe: B. Porter, R.L.B. Moss, Topographical Bibliography, Bd. 5, S. 193f.; v. Schriftsystem S. ıo, 

wo Sethe von dem „Siegesdenkmal eines Königs der ı. Dynastie (ca. 3200 v. Chr.)‘ spricht]. 

2 Sethe, Urkunden der 18. Dynastie, Bd. ı, S. 46 [Kairo 34003, P. Lacau, Steles du Nouvel Empire, 

S.7, Taf. 4; v. Schriftsystem S. 10f.]. 

3 R. Lepsius, Denkmäler aus Ägypten und Äthiopien, 3. Abtlg., Taf. 149b [v. Sethe, Schriftsystem S. 11f.].



Piktographien 19 

(w‘f k3$-wt) mit einem Gemälde des in der Schlacht einen Feind bindenden Königs geschrieben, 

wobei die Vertreter der Nachbarländer Ägyptens — Nubien, Libyen, Syrien — gefesselt dahinter 

stehen. Sie wachsen jeder mit seinem Oberkörper aus einem Mauerring, in den sein in echten 

Hieroglyphen geschriebener Name eingeschlossen ist, hervor, gerade wie es in den Siegesbildern 

der Tempelwände dargestellt zu werden pflegt (Abb. 15). 

  

7
 

  

  

  

Abb. ı5. „Der die Fremdvölker bändigt‘‘ (nach Lepsius, Denkmäler, 3. Abtei- 

lung, Taf. 149b). 

Ganz ähnliche Verbindungen treten uns zum Teil in den wappenartigen Bildern entgegen, 

die in mexikanischen Tributlisten! (Abb. 16) die Namen der Städte bezeichnen. Sie stellen 

hier die ersten Ansätze zu einer Bilderschrift und darüber hinaus zu einer phonetischen Schrift 

Da | = ds 

a ra 
Abb. 16. „Mexikanische Städte“, Abb. 17. „Mexikanische Städte‘. 

aus Bildern dar, zu deren weiterer Ausbildung es infolge der spanischen Eroberung nicht mehr 

gekommen ist. So wird der Name Tepeyacac? (Abb. 16, ı), „an der Bergnase‘‘ durch 

einen Berg (Zepe-t!) mit einer Nase (yaca-£li) (rechts), Tepetitlan (Abb. 16, 2) „zwischen 

den Bergen‘ durch einen Berg mit einer Zahnreihe (2ar tl Zahn‘), Quauhnauac?(Abb. 16, 4) 

1 [Vgl. Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. ı, S. 407f., Abb. 1/6, zu den Tributlisten s. ibd. Bd. 2, S. 514.] 

2 [Seler, Bd. ı, S.408, Abb. 5; Weule (20. Aufl.) S. 88.] 

3 [Seler, Bd. ı, S. 408, Abb. 2; Bd. 2, S. 74, Abb. 8, 9, S. 201, Abb. ı, 5; Jensen (2. Aufl.) S. 122, Abb. 122; 

Weule (20. Aufl.) S. 88.]



20 2. Die ideographische Bilderschrift 

„an den Bäumen‘ durch Bäume (gwaui.tl ‚Baum‘, „Wald‘“) mit einem Mund (naua-t 

„Mund‘‘) im Stamme und schließlich Quauhtitlan! (Abb. 16, 3) durch Bäume mit zwei Zahn- 

reihen (#an-tli „Zahn‘) dargestellt. Ähnlich bietet der Codex Mendoza? (Abb. 17) die 

Ortsnamen Miquiyetlan®? (Abb. 17, ı) „Ort der Leichen‘ (eigentlich ‚derer, die den Tod 

haben“) dargestellt durch einen Gefallenen, Miquetlan (Abb. 17, 2), der dasselbe bedeutet, durch 

eine Mumie, Tochpant ‚auf dem Kaninchen (Zoch -£li)‘‘ mittels eines Kaninchens, auf dem einmal 

(Abb. 17, 3) das Element par ‚auf‘ durch einen darübergesetzten Fußabdruck ideographisch be- 

zeichnet ist, wobei Fußtritt ‚„auf‘‘ bedeutet, das andere Mal (Abb. 17, 4) phonetisch durch eine 

Fahne (Sam -it!). In dem Namen Ciuatecpan (Abb. 17, 5) „Tempel der Göttin‘ (ciua-teo.t 

„Göttin‘“) ist hingegen dasselbe Element far ‚auf‘ nur durch die Stellung der Göttin zu der 

Stufenpyramide, ihrem Tempel, ausgedrückt. Ocelotepec (Abb. 17, 6) „am Jaguarberge‘ zeigt 

den Berg in der üblichen Darstellungsweise mit einem Jaguarkopf. 

Im Unterschied zu allen diesen ‚Kompositionen‘ hat das Bild der echten Bilderschrift 

zugleich mit seiner festgesetzten Form völlige Selbstständigkeit erlangt. Es kann jederzeit neben 

jedem anderen Bilde stehen, ohne mit ihm in einen Bildverband zu treten. Es gleicht einer ab- 

gestempelten Münze, die im Verkehr von Hand zu Hand geht. Für die alten Bilderschriften ist 

es geradezu eigentümlich, daß sie die Schriftzeichen — wie bei uns im Buchdruck und in monu- 

mentalen Inschriften — getrennt nebeneinander stellen und nicht — wie wir dies beim Schreiben 

tun — miteinander verbinden. Diese Eigentümlichkeit haben die alten Schriftsysteme im all- 

gemeinen beibehalten, auch nachdem sie längst zu Lautschriften umgestaltet waren, ja nachdem 

sich ihre Bilder in Strichgebilde unkenntlicher Art aufgelöst hatten. Mittelbar oder unmittelbar 

gehen alle diese Schriftsysteme, die sich vor Entdeckung der Buchstabenschrift im Besitze der 

alten Kulturvölker befunden haben, auf eine echte Bilderschrift zurück. Wir kennen zur Zeit 

zehn Schriftsysteme, die einen solchen Ursprung haben und unabhängig voneinander entstanden 

sind oder sein können. Sie haben zum Teil ihrerseits wieder zur Entstehung anderer Schriften 

geführt. Es sind die Schrift der alten Ägypter, die der Babylonier, die der Chinesen, 

die der neuentdeckten Kultur des Industales, die der Hethiter in Kleinasien, die der Kreter, 

die Schrift des sogenannten Diskos von Phaistos, die Schrift der Mayain Yukatan, die Schrift 

der Mexikaner, die — wie gesagt — durch die spanische Eroberung in ihrer Ausbildung unter- 

brochen wurde, und die Schrift des Osterinsel, die ganz problematisch ist. 

Die Schrift der Ägypterö nennen wir Hieroglyphen mit einem Ausdruck, den die Griechen 

für die auf den Denkmälern eingemeißelten bildhaften Schriftzeichen von „heilig‘‘ (ieg65) und 

„einmeißeln‘‘ (yAvpeıw) geprägt haben. Er wird jetzt auf alle anderen aus Bildern bestehenden 

Schriften übertragen. Sie wurde 1822 durch Francois Champollion auf Grund der drei- 

sprachigen Inschrift von Rosette, die ein Ehrendekret für König Ptolemaios V. Epiphanes vom 

Jahre 196 v. Chr. enthält, entziffert® (Tafel II). Dies Dekret war auf mehreren in den Tempeln 

des Landes aufzustellenden Denksteinen eingegraben, und zwar 1. in „heiliger‘‘ Schrift— in den 

1 [Seler, Bd. ı, S. 408, Abb. ı.] 2 [Kingsborough, Antiquities of Mexico, Bd. ı.] 

3 [Seler, Bd.3, S.414, Abb. 3.] 4 [Seler, Bd. 3, S. 414, Abb. 6.] 
5 [Zu dem Folgenden vgl. Sethe, Schriftsystem S. 7 ff.] 

6 [British Museum 960 (Nr. 24), abg. in A: Erman, H. Ranke, Ägypten und Ägyptisches Leben im Alter- 

tum Taf. ı nach E.A. W. Budge, The Rosetta Stone (London 1913) Taf. ı.]



Die alten Bilderschriften 21 

Hieroglyphen —, 2. in der damals wirklich gebrauchten, aus den Hieroglyphen hervorgegangenen 

Volksschrift, dem „„Demotisch‘‘, wie wir sie nach dem griechischen Ausdruck önuorıza yodunara 

benennen, und 3. in griechischer Schrift und Sprache. Die Entzifferung ging aus von der Schrei- 

bung der Königsnamen Ptolemaiosund Kleopatra, also von phonetischen Schreibungen nicht 

ägyptischer Namen, in denen die ursprüngliche Bedeutung der Hieroglyphenzeichen verwischt 

war. Sie gelangte durch Heranziehung des Koptischen — der von den christlichen Ägyptern 

gesprochenen, mit griechischen Buchstaben geschriebenen Sprache — bald auch dazu, ägyptische 

Wörter zu lesen, so die Beischrift zu der Darbringung des Weines durch den König, die auf den 

Tempelwänden immer wiederkehrt. 

Die Schrift der alten Babylonier! oder besser der Bewohner Mesopotamiens ist nicht in 

ihrer ältesten Erscheinungsform, den hieroglyphischen Bildzeichen entziffert worden. Diese wurden 

erst später bekannt und sind gerade in den letzten Jahren bei tiefergehenden Ausgrabungen mehr 

und mehr zutage gekommen. Zunächst lag nur die aus diesen Bildzeichen hervorgegangene 

„Keilschrift‘ vor. Die in drei Sprachen — persisch, elamisch und akkadisch — abgefaßten Inschrif- 

ten der persischen Achämenidenkönige ermöglichten die Entzifferung, die wie bei den ägyptischen 

Hieroglyphen von den Königsnamen ausging und 1802 von Grotefend durchgeführt wurde. 

Die Schrift der Chinesen ist als einzige der alten aus einer Bilderschrift hervorgegangenen 

Schriften noch heute in ihren jüngeren, aus den Bildzeichen hervorgegangenen Formen im 

Gebrauch. 

Die hethitische Schrift? besteht aus etwa 180 großenteils erkennbaren Bildern. 

Sie tritt in Kleinasien und Syrien in den letzten Jahrhunderten vor und den ersten Jahr- 

hunderten nach 1000 v. Chr. auf? und ist dem Volke der Hethiter oder Chatti zuzuschreiben, 

die im 14. Jahrhundert v. Chr. von Boghasköi in Kappadokien aus eine Großmachtstellung er- 

rungen hatten und sie bis 1200 v. Chr. behaupteten. Gegen 700 v. Chr. erlagen sie den Assyrern. 

Die Schrift wird bustrophedon geschrieben. Man kennt mehrere zweisprachige Inschriften? auf 

Siegeln hethitischer Könige, so auf dem verschollenen silbernen Siegel des Tarkumuwa, 

Königs des Landes Mera°. Es zeigt einige hethitische Zeichen zwischen Symbolen. Eine 

Umschrift am Rande nennt in Keilschrift Namen und Titel des Königs in akkadischer Sprache. 

Trotzdem ist es bisher — mit wenigen Ausnahmen — nicht gelungen, diese Schrift zu ent- 

ziffern. Zu den Ausnahmen gehören die teils als Wort-, teils als Deutzeichen gebrauchten 

Ideogramme für Gott, König, Land, Stadt®, einige Silbenzeichen aus den Ortsnamen Karke- 

misch, Tyana, Gurguma und Hamat und die Königsnamen Muwatalli und Schupiluliuma’?. 

1 [Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 58ff.; Diringer, Alfabeto, S. 103ff.; v. Bissing im Handbuch der Archäo- 

logie S. ı5off., das Täfelchen von Kisch ibd., Taf. 21, ı.] ‚Die Form der späteren Tontafeln im Anfangsstadium“ 

(Bemerkung zur Skizze des Lichtbildes). 

2 [Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 101 ff., v. Bissing, Handbuch S. 158 ff., Diringer, Alfabeto S. 162ff.; nach 

W. v. Soden, Neue Untersuchungen über die Bedeutung der Indogermanen (Göttinger Gel. Anz. 1938, Nr. 5) 

S. 215 in Kleinasien schon vor 1500 bezeugt.] 

3 [Zu älteren Vorkommen vgl. Ch. L. Woolley — Antiquaries Journal Bd. ı9 (1939) No. 1.] 

4 [Vgl. auch v. Bissing, S. 158, Anm. 3.] 

5 [Jensen, S. 104, Abb. 99; Diringer, S. 166, Abb. 79, 3.] 6 [Jensen, S. 104, Abb. 98.] 

7 [Zu einem Worttrenner s. v. Bissing, ibd. S. 159; zur inzwischen wesentlich vorangeschrittenen Entziffe- 

rung Diringer, ibd. S. ı68ff.; v. Soden, ibd. S. 215.]



22 2. Die ideographische Bilderschrift 

Diese Schrift kommt anscheinend wie die ägyptischen Hieroglyphen nur auf Denkmälern 

vor. Zum Schreiben! bediente man sich der Keilschrift. 

Die Schrift der alten Kreter? wird im 3. und 2. Jahrtausend auf der Insel Kreta und auf 

dem griechischen Festland vor dem Eindringen der Griechen gebraucht innerhalb der Kultur, 

die man nach dem sagenhaften König Minos ‚„minoisch‘ zu nennen pflegt. Sie ist uns erst durch 

die Ausgrabungen der letzten Jahrzehnte bekanntgeworden und in Ermanglung zweisprachiger 

Inschriften unentziffert geblieben. Die älteste Form dieser Schrift besteht aus deutlich gezeich- 

neten Bildern. Sie zeigen einen durchaus eigenen Stil. Ebensowenig wie bei der hethitischen 

Bilderschrift kann man bei ihnen einen Einfluß der ägyptischen Hieroglyphen erkennen®?. Wie 

aus den anderen alten Bilderschriften ist auch aus dieser Bilderschrift im Laufe der Zeit eine 

Linearschrift hervorgegangen, die in zwei Typen vorliegt. Der Typus, den man als Linear- 

schrift B bezeichnet, tritt hauptsächlich in Rechnungen auf und soll seit dem Anfang der spät- 

minoischen Periode allmählich den anderen Typus, die Linearschrift A, verdrängen. Diese 

kommt gegen Ende der mittelminoischen Periode — etwa seit dem 17. Jahrhundert — vor. 

Sie wird in waagerechten Zeilen — nach Sundwall®von links nach rechts — geschrieben 

und hat schon ganz den Charakter einer Schreibschrift. Man wollte sie deshalb vorübergehend 

auch mit der phönizischen und der griechischen Schrift zusammenbringen. In einer kurzen In- 

schrift von fünf Zeichen liegt sie auch auf einer Vase aus Orchomenos in Boiotien vor®. Ver- 

suche, diese kretische Schrift mit der hethitischen Bilderschrift® oder der zyprischen Silbenschrift? 

zusammenzubringen, sind nicht überzeugend gelungen. 

Die siebente Bilderschrift der alten Welt tritt uns ebenfalls auf Kreta entgegen, und zwar 

in einem einzigen Zeugnis, das vielleicht vom kleinasiatischen Kontinent nach Kreta verschlagen 

ist. Es ist der sogenannte Diskos von Phaistos?, eine runde Scheibe mit einer von außen 

nach innen in einer Spirale verlaufenden Inschrift. Sie ist in Abständen durch Trennungsstriche 

unterbrochen. Ihre Bildzeichen sind mittels Stempel in den Ton eingedrückt. Da nur 45 ver- 

schiedene Zeichen vorkommen, kann man vermuten, daß wir es hier mit einer Silbenschrift 

zu tun haben. Der eigentümliche helmbuschartige Schmuck des Männerkopfes und der Buckel- 

schild in den beiden Zeichen, mit denen die Inschrift beginnt, weisen auf Beziehungen zu den 

Seevölkern hin, die im ı2. Jahrhundert in Ägypten einzudringen versuchen, aber zusammen mit 

den Philistern von König Ramses III. abgeschlagen wurden. 

1 [Vgl. jedoch die „Briefe‘‘ auf Bleiröllchen aus Assur, Jensen (2. Aufl.) S. 101, Abb. 93 nach W. An- 

drae, Hettitische Inschriften auf Bleistreifen aus Assur (46. wiss. Veröff. d. D.O.G.).] 

2 [Jensen, S.88ff., v. Bissing, S. ı55fl., Diringer, S. 147ff. Zu einer in Mallia (Nord-Kreta) gefun- 

denen Steininschrift s. F. Chapouthier in Bul. de correspondance Hellenique Bd. 62 (1938) S. 104ff.] 

3 [v. Bissing meint hierzu (S. 155): „Die Anregung zur Bilderschrift mag von Ägypten ausgegangen 

sein“. 4 J. Sundwall, Die kretische Linearschrift (Jahrbuch des D. Arch. Inst. Bd. 30 (1915) S. 41 ff.) S. 56. 

5 [Jensen, S. 94, Abb. 86, Diringer, S. 150, Abb. 74, I, über andere Festlandsfunde s. u.a. A. W. Persson, 

The Swedish Cyprus Expedition, Bd. 3 (1937), S. 610.] 

6 H. Th. Bossert, Santa und Kupapa (Mitt. d. Altorientalischen Gesellschaft Bd. 6 (1932) Heft 3). 

7 A. W. Persson, Schrift und Sprache in Alt-Kreta (Upsala Univ. Ärsskrift 1930, Progr. 3) [auch v. Bis- 

sing hält Handbuch $. 157 (Anm. 4) eine Ableitung der zyprischen Silbenschrift aus der kretischen Linear- 

schrift für wahrscheinlich.] 

8 [Jensen, ibd. S. 89f., Abb. 78, v. Bissing, S. 157, Diringer, S. ı55ff., Abb. 78.]



Bilderschriften aus neuerer Zeit 23 

Die Schrift der Osterinsel! vor der chilenischen Küste ist ebenso wie die Steindenkmäler 

dieser Insel ein völliges Rätsel. Sie steht auf Holztafeln eingegraben. Die gegenwärtigen Be- 

wohner der Insel wissen nichts darüber und nennen die Tafeln „sprechende Hölzer‘. Ihre 

waagerechten Zeilen sind so angeordnet, daß die Zeichen, welche Pinguine, Eidechsen, Fische, 

Keulen und Menschen darzustellen scheinen, in jeder zweiten Zeile auf dem Kopf stehen. Die 

Tafel muß beim Lesen immer wieder umgedreht werden. 

Derartige Bilderschriften sind in neuerer Zeit wiederholt ganz original in Afrika und 

Amerika entstanden. Sie wurden von einzelnen intelligenten Köpfen wie dem König Njoya 

von Bamun im Hinterlande von Kamerun? und dem tscherokesischen Indianer Sikwaya® 

erdacht. Beide hatten die Europäer im Besitz der nützlichen Kunst des Schreibens gesehen 

und wollten nun für ihr Volk gleichfalls eine Schrift schaffen. Von der europäischen Schrift 

verstanden sie selbst nichts. Sie gerieten hierbei auf denselben Weg, auf den einst vor Tausenden 

von Jahren die alten Kulturvölker gekommen waren, als sie von dem natürlichen Gebrauch 

des Bildes zur Schrift übergingen. Man sieht hieraus deutlich, daß die Bilderschrift für derartige 

Versuche der Schrifterfindung die gegebene Form ist, die sich als Ausgangspunkt scheinbar 

notwendig ergibt. In beiden Fällen hat die neugeschaffene Bilderschrift kein längeres Leben 

gehabt. Sikwayas Silbenschrift wurde bald als zu umständlich empfunden und durch eine ein- 

fachere Schrift nach europäischem Vorbild ersetzt. Beide Schriftsysteme waren zudem durch 

das Vordringen europäischer Sprache und Schrift zum Absterben verurteilt. 

  

  

  

  

      

ee ee tesa 
„Mann“ „Kind“ „Rind“ „Haus“ 

gemahlen A a 
„trinken‘“ „schlagen“ „fliegen“ „weinen‘‘ 

Re Nasen c) 
„mähen‘“ „schreiben“ „hacken“ „schneiden“ 

u 
d) „Auge“ „Mann“ „Schiff“ „Last“ 

und und und und 

„sehen“ „sitzen‘‘ „fahren“ „tragen“ 

ae ne 
9 „Tag“ „Monat“ „Stunde“ „Arbeit“ 

(Sonne) (Mond) (Stern) (Biene) 
    

Abb. 18. „‚Begriffszeichen‘‘, 

1 [Jensen, S. 245 ff., Diringer, S. ı96ff., zu ihrem Verhältnis zu der Schrift des Indusgebietes s. a. v. Bis- 

sing, S. ı51, Anm. 2.] 

2 Meinhof, ÄZ 49, S.7fl., Taf. 3/5 [Jensen, S. ıı2fl., Diringer, S.206ff., J. Friedrich, ZDMG 

Bd. gı (1937) S. 326 ff.]. 

3 Lehmann-Haupt, Zur Herkunft des Alphabets ZDMG Bd. 73 (1919) S. 5ıff., S. 6off. [Jensen, Schrift, 

S. 166, Diringer, S. 602f.; v. a. J. Friedrich, ZDMG Bd. 92 (1938) S. 183 ff., S. 200].



24 2. Die ideographische Bilderschrift 

In der richtigen Bilderschrift bezeichnet zunächst jedes Bild unmittelbar eben den Gegen- 

stand, den es selbst darstellt. Derartige Zeichen, Begriffszeichen oder Ideogrammel, sind im 

Ägyptischen auch in geschichtlicher Zeit noch in weitgehendem Maße in Gebrauch. So be- 

zeichnet ein sitzender Mann den Mann, ein auf dem Schoße sitzend zu denkendes Kind, das den 

Finger in den Mund steckt, das Kind, (Abb. 18a). Ebenso werden Handlungen und Eigenschaften, 

wenn sie darstellbar sind, durch ein Bild der betreffenden Handlung oder Eigenschaft bezeichnet 

(Abb. ı8b), doch genügt in vielen Fällen auch das Bild des Werkzeuges, mit dem die Handlung 

geschieht (Abb. ı8c). Bisweilen besteht zwischen diesen beiden Arten von Begriffszeichen kein 

Unterschied. So kann das Bild des Auges für „Auge“ und für „Sehen‘‘ gebraucht werden, 

das Bild des sitzenden Mannes für „Mann“ und für „Sitzen“, das des Schiffes für „Schiff“ 

und für „Fahren“, das des Tragens für ‚Tragen‘ und für ‚Last‘ (Abb. ı8d). Nicht selbst dar- 

stellbare Dinge werden vielfach symbolisch durch andere darstellbare angedeutet, insofern zwi- 

schen ihnen eine Ideenassoziation besteht. So werden die Zeitbestimmungen Tag, Monat und 

Stunde durch Sonne, Mond und Stern bezeichnet, die Farben und die Trauer durch das Haar, 

männlich und weiblich durch die betreffenden Geschlechtsteile, die Vielheit durch drei Striche 

und die Arbeit — in griechisch-römischer Zeit — durch die Biene (Abb. 18e). 

Ganz entsprechend verfuhr auch die babylonische und die chinesische Schrift. So schreibt 

man im Chinesischen? ein Kind mit dem Kopf nach unten für ‚‚neugeboren‘, einen liegenden 

Menschen für ‚Toter‘, eine rechte Hand für ‚‚rechts“, eine linke für „links“. Der Begriff „oben“ 

wird durch einen Punkt über einen Horizontalstrich, der Begriff ‚unten‘ durch einen Punkt 

unter ihn bezeichnet, ‚Mitte‘ durch einen Kreis, der durch einen senkrechten Strich halbiert ist. 

Symbolisch schreibt man Sonne über dem Horizont für „Morgen“, Hand mit Stock für ‚‚Vater‘‘. Im 

Babylonischen? werden in dieser Weise ‚Himmel‘ und ‚Gott‘ durch einen achtzackigen Stern, 

„Mann“ und „Frau“ durch die betreffenden Geschlechtsteile, ‚hinzufügen‘ durch die Zahl 2 (zwei 

nebeneinandergesetzte Striche), „groß‘“ durch die Zahl 4 (vier nebeneinandergesetzte Striche), 

und „Fruchtbarkeit‘‘ durch einen Fisch angedeutet. 

Die Anfänge der Bilderschrift der Mexikaner, die sie namentlich zur Bezeichnung von 

Eigennamen gebrauchten, haben wir bei Gelegenheit der Besprechung piktographischer Schrei- 

bungen schon gestreift. Auch hier finden sich neben Bildern, die den zu bezeichnenden Gegen- 

stand selbst darstellen wie bei den Namen Migquiyetlan und Miquetlan „Ort der Toten‘ 

(s. S. 20) auch rein symbolische Darstellungen. So schreibt man den Eigennamen Zorenzo durch 

einen Rost, weil der heilige Laurentius den Märtyrertod auf dem Rost erlitten haben soll, den 

Namen Maria durch eine Krone, weil es der Name der Himmelskönigin ist?. Ein zu Frauennamen 

gesetztes weinendes Auge bezeichnet die Trägerin des Namens als Witwe, ähnlich wie bei uns 

das Kreuz bei einem Namen bedeutet, daß der genannte verstorben ist. Die Verwandtschaft mit 

den teils symbolischen, teils mnemotechnischen Andeutungen in dem mexikanischen Katechismus 

(S. ı0f.) ist nicht zu verkennen. Dort fanden sich Fußspuren für ‚Weg‘, Kreuz und Marter- 

1 [v. Sethe, Schriftsystem, S. 12 ff.] 

2 „Für das Folgende kann ich mich auf freundliche Mitteilungen des Herrn Pastor Hartmann in Göttingen 

stützen, der lange Jahre in China gelebt und ein chinesisches Schriftzeichenwörterbuch im Manuskript vollendet 

hat (1922)‘. 3 B. Meißner, Die Keilschrift (2. Aufl. 1922) S. 19. 

4 Seler, Ges. Abhandlungen, Bd. ı, S. 243/245.



Begriffszeichen 25 

werkzeuge für „Christus“, Kreuz auf Postament für „katholischer Glaube‘ und Leiter für „auf- 

steigen“. 

Bisweilen werden auch Begriffe durch Zusammenstellung zweier Bilder ausgedrückt, 

wobei dann diese Bilder meist selbständig nebeneinander stehen, also nicht etwa sinngemäß 

zu einem Bilde zusammengefaßt werden. So schreibt man im Ägyptischen schon sehr früh 

„Monat‘‘ mit der Mondsichel über einem Sterne, ‚waten‘“ durch die menschlichen Beine — 

das Zeichen für Gehen — und das Wasser und später „trinken“ durch Wasser und Essen — 

ein Mann, der die Hand an den Mund führt—, ‚löschen‘ durch Wasser und Feuer. Ebenso 

schrieb das Babylonische für „essen‘‘ die Bilder von Mund und Speise, für „trinken“ Mund 

und Wasser, für ‚weinen‘ Wasser und Auge, für ‚Regen‘ Wasser und Himmel, für ‚Leiche‘ 

Mensch und tot, für „Schwert‘‘ groß und Dolch, für „sich vermehren‘ groß und Fisch, für 

„König‘‘ groß und Mensch!. Besonders das Chinesische hat dieses Mittel, nicht darstellbare 

Begriffe auszudrücken, gern angewandt. Mutter und Kind bezeichnet „lieben“. Ein Kind mit 

dem Kopf nach unten — das Zeichen für ‚‚neugeboren“ (s. S. 24) — zusammen mit einer Schippe 

aus Flechtwerk und zwei Händen — das Zeichen für „wegwerfen‘‘ — bedeutet „Kindesaus- 

setzung“. Man schreibt — wie im Babylonischen — Wasser und Auge für „Tränen“, Sonne 

und Mond für „Glanz“, „‚hell‘“, Türe und Ohr für ‚hören‘, einen im Gefängnis sitzenden Mann 

und eine Schüssel für „freundlich“, eine Fallgrube und ein Kreuz — das Zeichen für „über- 

schreiten‘ — für „Unglück“, dreimal das Zeichen Hand über einen Baum für „Maulbeerbaum“ 

— an dem gepflückt zu werden pflegt —, dreimal das Zeichen Mund — hierbei wird die Mehr- 

zahl wie im Ägyptischen bezeichnet — über einem Baum für „Vogelgesang‘. Ein Baum mit 

einem Querstrich oben bedeutet „Zweig“, „Ende“, ein Baum mit einem Querstrich unten 

„Wurzel“, ‚Anfang‘, zwei Bäume bedeuten „Wald“. Ebenso stellt man die Zeichen für Mann 

und Wort — vgl. ‚ein Mann, ein Wort‘ — zusammen, um den Begriff ‚Zuverlässigkeit‘, „Treu 

und Glauben‘ (sir) zu bezeichnen, die Zeichen für Rind und Schlag, um „Hirt‘zu schreiben, 

ohne daß dabei etwa die Worte für die Einzelbegriffe gelesen werden. In neuerer Zeit soll diese 

Art der Umschreibung von Begriffen namentlich in buddhistischen Texten beliebt geworden sein. 

So schreibt man in ihnen den Namen Buddhas — gesprochen fo —, als ob er „West-Reich- 

Mensch“ laute, was bei gesonderter Lesung der einzelnen Schriftzeichen si-Awö-jen wäre, das 

Wort für „Ei‘‘ (£sch‘un), als ob es ‚noch nicht gewordenes Fleisch‘ laute. Die üblen Eigenschaften 

bezeichnenden Wörter für „schlecht‘‘ und ‚schief‘ werden geschrieben, als ob sie „nicht gut“, 

„nicht gerade‘ zu sprechen seien, was in Wirklichkeit natürlich nicht der Fall ist. Auch das 

moderne Wort „Telegraph‘‘, das man so und nicht anders ausspricht, wird mit dem Zeichen 

für Blitz und Faden geschrieben, als ob es der Chinese „Blitzfaden‘ nennt. 

Eine solche Bilderschrift drückt in ihrer ursprünglichen Form nur Begriffe und Gedanken 

und nicht Worte und Sätze einer bestimmten Sprache aus. Natürlich wird sie von dem Volke, 

das sie sich geschaffen hat, in seiner Sprache gelesen, denn denken ohne Worte ist nicht möglich. 

Theoretisch sollte daher eine solche Begriffsbilderschrift in jede andere Sprache übertragen werden 

können. Was der Angehörige eines Volkes in dieser Schrift niedergeschrieben hat, sollte von jedem 

anderen Volke in dessen Sprache gelesen werden können, gerade wie unser Zeichen für „ver- 

1 B. Meißner, Die Keilschrift S. 20, ders. Die Kultur Babyloniens und Assyriens S. 83, ders. Babylonien 

und Assyrien (Kulturgeschichtliche Bibliothek, Bd. I, 4) Bd. 2, S. 339.



26 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

storben‘, das Kreuz, von allen christlichen Völkern gelesen werden kann, wobei es von jedem 

anders gesprochen wird. Freilich gehört hierzu die Kenntnis der konventionellen Setzungen, 

zu denen die betreffende Bilderschrift auf Grund besonderer Gedankengänge gelangt ist. Dies 

trifft gerade in dem Falle des Grabkreuzes zu. 

In der Tat ist es im Verlauf der Geschichte zu wiederholten Malen geschehen, daß ein Volk 

die Schrift eines anderen übernahm und die alten Schriftbilder mit den entsprechenden Wörtern 

seiner eigenen Sprache las, also anders als sie von ihren Schöpfern gelesen wurden. So haben die 

Japaner die Schrift der Chinesen zusammen mit ihrer Kultur übernommen. Sie wurde dann 

freilich allmählich stark umgestaltet, da ihre Sprache ganz anders geartet war. Ebenso ent- 

lehnten die semitischen Einwohner Mesopotamiens, die Akkader — Babylonier und Assyrer — 

die Schrift der eingesessenen Bevölkerung, der Sumerer, die eine ganz andere Sprache besaßen. 

Ähnlich haben später noch die Perser, bevor sie zum Islam übertraten und dabei die arabische 

Schrift annahmen, die rein lautliche Schrift der semitischen Aramäer auf ihre eigene zum indo- 

germanischen Sprachstamm gehörende Sprache übertragen. Aramäisch war im persischen 

Reich die allgemeine Verkehrssprache. Die Perser lasen die aus Buchstaben bestehenden Schrift- 

bilder der aramäischen Wörter mit den entsprechenden persischen Wörtern und schrieben sie 

hierfür, als ob es sich um Ideogramme handelte. So lasen sie das aramäische /akmä ‚Brot‘ nan, 

das aramäische disrä@ ‚Fleisch‘ gust, das aramäische malka ‚König‘ s@äh!. Man nennt diese 

aramäisch geschriebene, persisch gelesene Schrift Pehlevi. Ähnlich lesen übrigens auch heute 

die Engländer einige Abkürzungen lateinischer aus dem Mittelalter überkommener Aus- 

drücke mit ihrer englischen Übersetzung, so e.g. — abgekürzt aus exempli gratia „zum Bei- 

spiel‘‘ — mit for instance, i.e. — abgekürzt aus 2d est „das ist‘ — mit ZAat is, etc. mit 

and so on. Beidemal sind Elemente einer rein lautlichen Buchstabenschrift ganz nach Art der 

alten Begriffsbilderschriften behandelt. Lautliche Schreibungen sind Ideogramme geworden. 

Es hat ein Rückfall der jüngsten Form der Schriftentwicklung in die älteste stattgefunden. 

3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 
Die reine Begriffsschrift hatte sich aus dem ursprünglichen Gebrauch des Bildes zur Ver- 

ständigung ganz natürlich entwickelt. Keine der alten Bilderschriften ist hierbei stehengeblieben. 

Da der Mensch in Worten denkt, haben sie sich vielmehr alle sehr früh zu einer Lautschrift 

oder genauer zu einer Begriffslautschrift umgewandelt. Die Bilder (Ideogramme) bezeichnen 

nun nicht nur die Begriffe, die sie selbst darstellen oder andeuten, sondern auch schon Wörter, 

die diesen Begriffen entsprechen. Es sind die Wörter, mit denen in der jeweiligen Sprache die 

Begriffe gedacht und die Bilder gelesen werden. Die Bilder werden so aus Begriffszeichen 

automatisch zu Wortzeichen. Sie erhalten einen bestimmten Wortlaut oder auch mehrere, 

wenn es Synonyma für den in dem Bilde dargestellten Begriff gab. Diese innerliche, sich ganz 

von selbst einstellende Phonetisierung der Bilderschriften hat zu einem weiteren Schritt in der 

Entwicklung der Schrift geführt, der nicht so selbstverständlich ist. Er stellt sich jedoch überall, 

1 [s. Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 301 ff., v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 165, Diringer, 

Alfabeto, S. 447f.]



Wortzeichen 27 

soweit wir sehen können, sehr früh ein. Man kam dazu, von der eigentlichen Bedeutung der Bilder 

ganz abzusehen und sie entsprechend ihrem Lautwert als Wortzeichen nun als rein lautliche 

Schriftzeichen zu verwenden. Hierbei zog man sie auch zur Schreibung solcher Wörter und Wort- 

teile heran, mit denen das in ihnen dargestellte Wort weder begrifflich noch etymologisch das 

Geringste zu tun hatte. 

Als Beispiel für diese Erscheinung mögen hier zunächst einige Schreibungen geläufiger 

Ausdrücke der ägyptischen Sprache dienen!. Sie sind so ausgewählt, daß in ihnen je zwei Wörter 

in diesen beiden Anwendungen der alten Schriftbildzeichen nebeneinander entgegentreten 

(Abb. 19). In der einen Anwendung sind die Wörter nach wie vor mit ihren eigenen Bildern also 

  

  

  

  

  

  

  

& „Sohn der Sonne“ (d. i. „König‘) s3 »“ 

es „großes Haus‘‘ (d. i. „Palast‘‘) pr wr 

0] „Schöpfer“ (eig. „Macher‘‘) der Erde ?7j 23 

4 „Herr des Himmels“ nb p-t 
= Fesrer 

Ze „jedes Gebirgsland“ h3S-t nb-t 
> are 

WS& „viele Menschen“ mt ‘33       
Abb. 19. „‚Wortzeichen in ideographischer und phonetischer Verwendung‘. 

Die unterstrichenen Wörter sind ideographisch, die anderen phonetisch geschrieben) 

(Sethe, Schriftsystem, Tabelle 5). 

ideographisch geschrieben — hier „Sonne“, „Haus‘, ‚Erde‘, „Himmel“, „Gebirgsland‘‘ und 

„Menschen‘ —, in der anderen jedoch mit einem Bilde, zu dem das geschriebene Wort keine 

andere Beziehung hat als die, mit dem dargestellten Wort gleiche lautliche Verhältnisse zu zei- 

gen — hier Ente (s3) für s3 „Sohn“, Schwalbe (wr) für wr „groß“, Auge (ir -£) für ’?rj „machen“, 

Korb (5-t) für nd Herr‘, darunter dasselbe Zeichen für »5 „alle“ und Eidechse für ‘3 

„viel“. Diese Schreibung ist demnach phonetisch. 

Erst mit diesem Schritt, in dem von der eigentlichen Bedeutung des Bildes abgesehen 

und ihm ein lautlicher Wert unterschoben wurde, schied sich die Schrift unwiederbringlich vom 

einfachen Bilde, aus dem sie hervorgegangen war. Zugleich erlangte sie eine Bedeutung, die 

sie weit über das Bild als Verständigungsmittel hinaus hob. Erst jetzt wurde es ja möglich, 

alle weder selbst darstellbaren noch durch Symbole andeutbaren Dinge zu bezeichnen und auch 

bedeutungsgleiche Wörter voneinander zu unterscheiden, eine unerläßliche Vorbedingung für die 

schriftliche Fixierung einer Sprachkunst. Dem Bilde eines Weges allein könnte man — wenn 

1 [Vgl. Sethe, Schriftsystem S. ı6, Tabelle 5.]



28 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

wir diesen Sachverhalt in unsere Sprache übertragen — nicht ansehen, ob es „Weg‘, „Pfad“, 

„Rain“ oder „Straße“ zu lesen ist, dem eines Schiffes, ob „Kahn“, „Boot“, „Nachen‘“, „Schiff“, 

„Jolle“, „Fähre“ oder „Kanu‘‘ gemeint ist, und dem eines Kopfes, ob es als Schriftzeichen 

„Kopf“, „Haupt“ oder ‚Schädel‘, im Lateinischen „capuz‘ oder ‚‚zesta‘‘ bedeutet. 

Dieser Schritt zur rein phonetischen Verwendung der alten Bilderzeichen, der wichtigste 

und einschneidendste vielleicht, den die Entwicklung der Schrift getan hat, stellt für die Bilder- 

schrift einen völligen Bruch mit ihrem eigentlichen Wesen dar. Die uns bekannten Bilderschriften 

der alten Welt haben ihn sämtlich schon vor ihrem geschichtlichen Hervortreten getan. Den Ur- 

zustand der reinen Begriffs- und Begriffslautschrift können wir bei ihnen nur noch rückschließend 

aus mannigfachen Überbleibseln wiederherstellen. Wir treffen ihn jedoch in seiner reinen Form 

nicht mehr an. Auch die in den ersten Anfängen stehende Bilderschrift der Mexikaner verläßt 

hier und da schon den Zustand der Begriffsschrift. Beispiele hierfür sind die schon erwähnten 

(S. 19f.) Ortsnamen, in denen die Bilder der Zähne (#an -zli) und der Fahne (pam :z£/) zur Schrei- 

bung der Wörter #an ‚zwischen‘ und dan „auf“ verwandt werden. So schreibt man auch spa- 

nische Namen — wie den Namen Matheo mit dem Bilde eines Armes (ma -it/)! — als ob darin 

mexikanische Wörter in verderbter Gestalt steckten?. Wie ja auch Indianer den Namen des 

Generals Maynadier so schrieben, als bedeute er many deer (S. 5). 

Die Umwandlung der Bilderschrift in eine Lautschrift ist überall auf Erden in analoger 

Weise erfolgt. Doch gab es dafür zwei Wege. Der natürlichere von den Ägyptern und den Chi- 

nesen eingeschlagene bestand darin, daß die Bilder von dem Worte, das sie darstellen, auf gleich- 

artige Lautkomplexe — ganze Wörter oder auch nur Wortteile — übertragen wurden. An dem 

Lautwerte, den ihnen das dargestellte Wort gegeben hatte, wurde nichts geändert. Es ist dies 

das Verfahren, auf dem unsere Bilderrätsel, die sogenannten Rebus}, beruhen. In diesen Bilder- 

rätseln können wir das Eigenschaftswort „arm‘‘ mit dem Bilde eines menschlichen Armes, den 

„Tor“ mit dem Bilde eines Haustores, das Zeitwort „sieben‘‘ mit der Zahl 7, das Wort „ganz‘“ 

mit dem Bilde einer Gans schreiben. Oder wir können für „entzwei‘‘ das Bild einer Ente und die 

Zahl 2; für „‚zweifelhaft‘‘ dieselbe Zahl, ein Tierfell und einen im Gefängnis sitzenden Menschen; 

für das Wort „Fetisch“ eine Fee und einen Tisch hinmalen. Ein Engländer könnte für meez 

„begegnen“ ein Stück Fleisch (eat), ein Franzose für sens „Sinn“ oder sans „ohne“ das Bild 

eines Tropfens Blutes (sang) oder die Zahl 100 (cent) schreiben. 

Den anderen Weg für die Umwandlung einer Bilderschrift in eine lautliche Schrift haben die 

Schöpfer der babylonischen Schrift und zum Teil auch die Mexikaner eingeschlagen. Dem Bilde 

wird hierbei nicht der Lautwert des ganzen Wortes, welches das Bild darstellt, sondern nur der 

seines Anfanges gegeben. Hätte man dabei nur den einzelnen Laut, mit dem das betreffende Wort 

1 Seler, Ges. Abhandlungen Bd. 1, S. 244. 2 Ibd. S. 248 ff. 3 [Vgl. Sethe, Schriftsystem S. 16.] 

4 [Hierzu bemerkt Prof. von Soden: Die hier vorgetragene Ansicht von der Entstehung der Silben- 

zeichen in der babylonischen Schrift hat sich als unhaltbar erwiesen. Tatsächlich gehen fast alle babylonischen 

Silbenzeichen auf (primär oder sekundär) einsilbige sumerische Wörter zurück. Beispiel: Das Bildzeichen für 

den „Pfeil‘‘ (sumerisch #2) wird schon früh für sumerisch 72(2) „leben“ mitverwendet und wird dann schließlich 

zum Zeichen für die Silbe 7. In späterer Zeit sind auch aus akkadischen und hethitischen Wörtern mit ein- 

silbigem Wortstamm auf verschiedene Weise neue Silbenwerte abgeleitet worden. In Verbindung mit dem Zu- 

sammenfall ursprünglich verschiedener Zeichen wurde dadurch die an sich schon oft vorhandene Mehrdeutigkeit 

(Polyphonie) der Keilschriftzeichen, die der Entzifferung besondere Schwierigkeiten bereitet, immer weiter gefördert].



Lautliche Zeichenbewertung 29 

begann, berücksichtigt, wäre man zur Buchstabenschrift gekommen, dem Schluß- und Höhe- 

punkt der ganzen Schriftentwicklung. Ein solches Prinzip hätte die Bilder akrophonisch 

bewertet, wie wenn wir das Bild eines Baumes für 5, das Bild einer Hand für A, eines Fingers 

für fund eines Ohres für o gebrauchten. Dies ist aber, wie wir sehen werden, erst verhältnismäßig 

spät, im Verlaufe einer längeren Kulturentwicklung, durch die kanaanäischen Semiten geschehen, 

die damit die Erfinder des Alphabetes geworden sind. 

Die Völker, die bei der Umgestaltung ihrer Bilderschrift zu einer phonetischen Schrift 

anders als die Ägypter verfuhren, haben der Zeichenbewertung nicht den Anfangslaut sondern 

die Anfangssilbe des dargestellten Wortes zugrunde gelegt. Denn die Wörter lassen sich natür- 

licherweise nur in Silben und nicht in Einzellaute zerlegen. Die Kenntnis der Einzellaute ist erst 

auf Umwegen an anderer Stelle — wie wir sehen werden — bei den Ägyptern, gewonnen worden. 

Sonst ist man jedoch so verfahren, wie wenn wir das Bild eines Tigers für 7, das Bild einer Nase 

für na, eine Stufe für s/w, eines Soldaten für so/, eines Adlers für ad und eines Igels für z ge- 

brauchten. So schrieb zum Beispeil der Mexikaner in dem Personennamen Netlacahujl 

die Silbe ze- mit einer Puppe (nenezl), die Silbe #/a- wieder mit den Zähnen (Zan -zli)!, die wir 

in den Piktographien von Ortsnamen für Zlan „zwischen“ verwandt fanden. (S. 19f.). 

Die Lautschrift, die auf diesem letzten Wege aus einer Bilderschrift hervorging, wird so 

ihrem Wesen nach eine Silbenschrift sein. Das ist bei der babylonischen Schrift, der „Keil- 

schrift“, in der Tat der Fall. Die phonetischen Zeichen dieser Schrift sind sämtlich Silbenzeichen, 

teils für offene Silben wie da, pu, ri und du oder rein vokalische wie z, teils für geschlossene Silben 

mit vokalischem Anlaut wie a/, zm, ur und «7? oder mit konsonantischem Anlaut wie dar, rih, 

lut und dur. Silben der letzteren Art, zum Beispiel dur, können auch durch Zusammensetzung 

zweier Silbenzeichen geschrieben werden. Von ihnen muß das erste auf den Vokal dieser Silbe 

enden, das zweite mit ihm beginnen. Man schreibt also für die Silbe dur auch du-ur, für dis 

auch -1$, für nad auch na-ad und muß das vielfach tun in den Fällen, in denen es an einem 

Silbenzeichen wie dur, bis und nad mangelt. Alle Wörter der in Keilschrift geschriebenen 

Sprachen (Sumerisch, Akkadisch, Hethitisch usw.) können so in Silben zerlegt geschrieben 

werden. Die Lautschrift hingegen, die nach dem Prinzip des Rebus entstanden ist, wird 

nur dann gleichfalls zu einer Silbenschrift werden, wenn diese Sprache überhaupt nur noch 

aus einsilbigen Wörtern besteht, oder wenn sie ihre längeren Wörter nur aus solchen einsilbigen 

zusammengesetzt hat. Dies ist bei der chinesischen Sprache der Fall. Sie kennt nur einsilbige 

Wörter, die heute in dem stark zersetzten Nordchinesisch überhaupt nur noch entweder mit 

einem Vokal oder mit einem Nasal x» oder »g endigen wie beispielsweise scha, schan und schang, 

während das Südchinesische wenigstens noch 5, und Zim Auslaut bewahrt hat wie fa? als Name 

des Buddha, der nordchinesisch nur noch /o heißt?. Die chinesische Schrift ist daher eine Wort- 

silbenschrift. Sie schreibt zum Beispiel das Zeichen, das ursprünglich die ‚‚Gerste‘‘ (/ai) bedeutete, 

auch in /ai „kommen“ und /ai ‚geben‘ als ein rein phonetisches Zeichen mit dem Werte ai. 

Ebenso wird das Zeichen ‚‚Erde“ (?«) auch in u ‚Leib‘, das der Wolke (yür) auch in yün,,sagen‘'®, 

1 Seler, Ges. Abhandlungen Bd. ı, S. 267, vgl. S. 407. 2 „Für das Folgende stütze ich mich 

wieder auf die freundlichen Mitteilungen des Herrn Pastor Hartmann“ (S. 24, Anm. 2). 

3 Das aus dem Bild der Wolke hervorgegangene Zeichen ist jetzt so sehr zu einem reinen Lautzeichen yür 

geworden, daß es selbst in dem Wort „Wolke“ mit einem Determinativ versehen wird.



30 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

das der Zahl 6 (/) auch in /« „Pilz“ und /x „Erdklumpen“ zur Andeutung der Laute dieser Wör- 

ter gebraucht. Sie verbinden sich hierbei mit ideographischen Zeichen, welche die besondere 

Bedeutung der gebrauchten Wörter erkennen lassen. Ganz anders stand es mit der ägyptischen 

Sprache, die der Schrift der Ägypter daher ein völlig anderes Gepräge gegeben hat, wie wir das 

weiterhin sehen werden. 

Sowohl die chinesische wie die babylonische Silbenschrift sind aus alten Bilderschriften 

unmittelbar hervorgegangen. Wir bezeichnen sie deshalb zum Unterschiede von sekundär 

wieder aus ihnen abgeleiteten Silbenschriften als primäre Silbenschriften. Neben den lautlichen 

Silbenzeichen haben sie zum Teil auch noch das Begriffszeichen als Überbleibsel und Zeuge 

des einstigen Urzustandes der Schrift erhalten. Im Chinesischen findet die Verwendung dieser 

Begriffszeichen sogar noch in ausgedehntem Maße statt. Man fügt sie in Gestalt von Deutzeichen 

als sogenannte Klassenzeichen oder Klassenhäupter dem lautlich geschriebenen Worte zu. 

Sie deuten die Begriffsklasse an, in die das betreffende Wort gehört, und unterscheiden es damit 

von gleichlautenden Wörtern anderer Bedeutung. So fügt man dem Lautzeichen Zschou, das 

eigentlich ein Schiff darstellt und bedeutet, das Zeichen des Wassers zu, um Zschou „Wasser- 

becken“, das der Rede, um Zsckou ‚„‚Geschwätz‘‘, das der Pflanze oder des Fisches, um die gleich- 

lautenden Namen einer bestimmten Pflanze und eines bestimmten Fisches zu bezeichnen. Ebenso 

fügt man dem Lautzeichen /ai, das — wie schon erwähnt — ‚Gerste‘ bedeutet, das Zeichen für 

Geld, eine Kaurimuschel, zu, um Zai „geben“ zu schreiben. Dem Zeichen für fo „gewölbt‘‘ — 

eigentlich Kobraschlange — wird das Zeichen für Krankheit zugefügt, um ‘0 „Buckel“, das für 

Pferd, um zo ‚Kamel‘, das für Vogel, um den Vogel Strauß zu bezeichnen, der wie alle diese 

Wörter eben wegen seiner Gestalt mit jenem Worte Z‘o „gewölbt‘‘ benannt ist. Man sieht, wie 

solche Schreibungen auch bei etymologisch zusammenhängenden Wörtern die verschiedenen Be- 

deutungen unterscheiden lassen. Ganz anders ist es, wenn dem Zeichen für die Zahl 6 (/x) das 

Deutzeichen für Sproß zugefügt wird, um /« „Pilz‘‘ zu schreiben, und dazu als drittes das Zeichen 

für Erde gesetzt wird, um /x „Erdklumpen‘ und weiter ein viertes, das Zeichen für Auge, um 

lu „freundlich blickend‘“ zu schreiben. 

Zum Schluß sei noch ein anderes Beispiel aus der chinesischen Schrift gegeben, das die 

mannigfaltige Verwendung eines Lautzeichens in Verbindung mit den verschiedensten ideo- 

graphischen Deutzeichen gut veranschaulicht. Das Bild eines Gefangenen, der in einem vier- 

eckigen Raume eingeschlossen sitzt, über dem Bilde einer Schüssel bedeutet — wie schon er- 

wähnt — ideographisch „freundlich“. Als phonetisches Zeichen verwandt bezeichnet es zu- 

sammen mit einem Deutzeichen die folgenden Wörter: 

Mit dem Deutzeichen „Mund“ das Wort für „sich räuspern‘“, 

N Es 5 „Frau“ Y 3.29 „ehrwürdige,/Erau“, 

»on » „Elerzu Eu er Wut, 
» „ „Hand“ ss ss » „abwischen‘“, 

» „ ”s „Baumssn, w » „rote Baumfrucht“, 

Pe: ” „Wasser“ ,, Dr „lauwarm., 

„on = „weiß‘“ 5 Ma »Eruchtweins“ 

Im Babylonischen werden solche allgemeinen Deutzeichen im wesentlichen nur den 

lautlich geschriebenen Eigennamen der Menschen, Götter, Städte und Länder teils vor- teils nach-



Verlust der Bildgestalt 31 

gestellt beigeschrieben. Daneben hat die Keilschrift aber auch noch viele Wortzeichen. Sie wer- 

den teils allein, also ganz in der ursprünglichen Weise, teils in Verbindung mit Lautzeichen für 

die Gegenstände gebraucht, die in ihnen ursprünglich unmittelbar dargestellt waren. 

Hand in Hand mit der inneren Umwandlung der Bilderschrift aus einer Begriffsschrift 

in eine Lautschrift vollzieht sich eine äußere Wandlung der Schrift, die jene Umwandlung unter- 

stützt und ihrerseits durch sie gefördert wird. Die Bilder, die ihren eigentlichen Gedankeninhalt, 

ihre Bildbedeutung verloren haben, verlieren im praktischen Gebrauch durch die Menschen- 

hand auch ihre Bildgestalt. Sie lösen sich beim Schreiben in ein System von Strichen auf, 

die je nach der Natur des Schreibmaterials besondere Formen annehmen. Hierdurch ist die alte 

sumerisch-babylonische Hieroglyphenschrift zunächst eine Linienschrift geworden. So liegt 

sie uns in Stein eingegraben noch in den ältesten Inschriften der Babylonier, der semitischen Könige 

wie des Sargon von Akkad (um 2600 v. Chr.)! vor. Da die Schrift in der Praxis mit einem Drei- 

kant? in weichen Ton — das einzige Schreibmaterial, welches Mesopotamien bot — eingegraben 

wurde, haben die Linien der ehemaligen Bilder früh die Gestalt von Keilen und Haken an- 

genommen, die sich schon in diesen alten Steininschriften vielfach anzeigen. So ist die Keil- 

schrift entstanden. Sie läßt im Gegensatz zu den Steininschriften von der ursprünglichen Bild- 

gestalt der Schriftzeichen, den diese hin und wieder noch ahnen lassen, schlechterdings nichts 

mehr erkennen. Das gewöhnliche Material für keilinschriftliche Aufzeichnungen ist die Ton- 

tafel, die sowohl für Briefe, Rechnungen, Aktenstücke und dergleichen wie für literarische Erzeug- 

nisse — Bücher und deren Teile — gebraucht wird. Die Schrift wird in den weichen Ton ein- 

gegraben, der, wenn er beschrieben ist, gebrannt wird. Diese so entstandene Keilschrift wird 

von den späteren Babyloniern und den Assyrern nicht nur in Tontafeln geschrieben verwandt, 

sondern mit denselben Formen auch auf den Denkmälern in Stein eingegraben, so zum Beispiel 

auf dem Obelisken Salmanassas III., der unter anderem der Gesandtschaft des israelitischen 

Königs Jehu aus dem Jahre 841 v. Chr. gedenkt®. 

Aus der alten Bilderschrift der Chinesen ist das Strich- und Schnörkelgewirr geworden, 

welches jeder von uns kennt. Sie wurde mit schwarzer Tusche ursprünglich mittels eines Rohr- 

griffels, dessen Ende zu einer Art Pinsel zerkaut wurde, auf Palmblätter, später mit einem Haar- 

pinsel auf Papier geschrieben. Die natürlichen, rund und unregelmäßig verlaufenden Linien 

der Bilder sind hier zu eckigen, meist geradlinigen Gebilden, die Punkte zu Linien umgestaltet. 

Von der einstigen Bildgestalt ist kaum je noch etwas erhalten. Die wenigen Ausnahmen 

können nur von den Wissenden erkannt werden. Wie die Babylonier und Assyrer haben auch 

die Chinesen ihre im Laufe der Zeit äußerlich mehr und mehr umgestaltete Schrift nicht nur beim 

Schreiben mit Tusche gebraucht. Sie benützen sie eingegraben oder erhaben auf ihren Denk- 

mälern aus Stein oder Metall noch heute ähnlich wie auf dem berühmten Bronzedreifuß aus der 

Chu-Dynastie (um 800 v Chr.)*. Er wurde auf der „Silberinsel‘ im Jangtsekiang aufgefunden 

1 [S. Diringer, Alfabeto S. 117, Abb. 60, 4. Die bisher ältesten und daher den ursprünglichen Bildern 

noch am ähnlichsten Schriftformen auf babylonischem Boden (Zeit: vor 3200 v. Chr.) siehe A. Falkenstein, 

Archaische Texte aus Uruk (Berlin 1936).] 

2 [Abgebildet v. Bissing im Handbuch der Archäologie Taf. 22, 3.] 

3 [Abgebildet Diringer, S. 123, Abb. 66, ı.] 

4 S. W. Bushel, Chinese Art (1909) Bd. ı, Taf. 48.



32 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

und ist unter dem Namen Wu-Chuan-Ting bekannt, eine Stiftung des Inspektors der öffent- 

lichen Arbeiten Wu-Chuan für Totenopfer zugunsten seines Vaters. 

Auch bei der ägyptischen Schrift haben diese Vorgänge, die äußere wie die innere 

Umwandlung, stattgefunden. Wir müssen sie bei ihrer Bedeutung für die Vorgeschichte unserer 

eigenen Schrift genauer betrachten und werden hierbei ganz eigenartige Abweichungen von 

den bisher beobachteten Vorgängen feststellen. Im praktischen Gebrauch haben sich auch ihre 

alten Bildzeichen, die Hieroglyphen, allmählich bis zur vollkommenen Unkenntlichkeit in sinnlos 

oder willkürlich scheinende Strichgebilde aufgelöst. Der Schreibstoff war bei den Ägyptern 

der Papyrus, wie ihn später die Griechen nannten, viereckige, unseren Seiten gleichende Blätter 

aus Fasern und Mark einer Sumpfpflanze (Cyperus papyrus). Sie wird heute erst tief im Süden 

des Nilstromgebietes wieder angetroffen. Die Papyrusblätter gleichen im frischen Zustande 

unserem Papier, das ja davon den Namen hat. So wie sie uns vorliegen sind sie vor Alter gelb 

oder tiefbraun geworden. An Dauerhaftigkeit sind sie dem Papier bei weitem überlegen, besitzen 

wir doch eine ganze Anzahl gut erhaltener und bei geeigneter Behandlung noch heute schmieg- 

samer, auf Papyrus geschriebener Dokumente aus dem alten Ägypten, die viereinhalbtausend 

Jahre alt sind. 

Als Ersatz für den Papyrus diente als kostbareres Material Ziegenleder, als gemeineres 

das sogenannte Ostrakon: in älterer Zeit der Kalksteinsplitter, später die Topfscherbe aus ge- 

branntem Ton. Diese Ostraka benützte man für vorübergehende Aufzeichnungen wie Notizen, 

Briefe, Rechnungen, Listen, Quittungen, Entwürfe zu literarischen Abschriften und dergleichen 

mehr. Geschrieben wurde mit schwarzer und roter Tusche, die mittels Wasser in zwei Näpfchen 

einer Palette angerieben wurde. Man übertrug sie mittels einer Binse oder eines Rohrgriffels mit 

schräg geschnittenem Ende, später auch mittels einer gespaltenen Rohrfeder auf die Schreibfläche!, 

indem man die Schriftzeichen auf den Papyrus oder auf dessen Ersatzstoffe malte. Es waren 

also im wesentlichen die gleichen Schreibmittel, die auch wir noch brauchen: Tinte, Feder 

und Papier. 

Die Schreibschrift (Abb. 20), die sich im Gebrauch dieser Schreibmittel früh ausbildete, 

hat sich bald nicht minder stark als die Keilschrift und als die chinesische Schrift von der ursprüng- 

lichen Bildgestalt der Schriftzeichen entfernt. Sichtlich ist hierbei das Bestreben, möglichst viel 

in einem Zuge ohne Absetzen des Griffels zu schreiben, das treibende und leitende Motiv gewesen. 

Man kann dies zum Beispiel bei den Zahlenzeichen deutlich sehen. In ihren jüngsten, am stärksten 

entstellten Formen, wie sie zur Zeit der Griechen- und Römerherrschaft über das Niltal gebraucht 

wurde, nennen wir sie Demiotisch (Abb. 20) in Anwendung des von den Griechen geprägten 

Ausdrucks önuorıza yodunara „volkstümliche Schriftzeichen“, mit dem sie diese Schrift von 

den hieroglyphischen Bildzeichen unterschieden. Für die älteren Formen, deren Fortentwicklung 

die „demotische‘“ Schrift ist, gebrauchen wir wenig passend die Benennung „Hieratisch‘“, 

die Clemens Alexandrinus zum Unterschiede von der demotischen Schrift — des täglichen 

Lebens und der profanen Literatur — für die zur Niederschrift religiöser Texte neben ihr üblich 

1 W.Schubart, Einführung in die Papyruskunde S.43 [s. v. Bissing im Handbuch der Archäologie 

Taf. 19, Abb. 3 (Palette) und Abb. 5 (Schreibrohr).] 

2 [Schon von Sethe, Schriftsystem S.9 nach G. Möller, Die Buchschrift der alten Ägypter (Zeitschrift d. 

Deutschen Vereins für Buchwesen und Schrifttum 1919 Nr. 7/8) abgebildet.]



Denkmälerschrift und Schreibschrift 33 

gebliebenen älteren Formen der Schreibschrift geprägt hat. Diese älteren Formen hatten gegen- 

über dem Demotischen ebenso wie die Hieroglyphen in der Tat etwas „Hieratisches“ an sich. 

Sie erhielten dies jedoch erst damals dem Demotischen gegenüber. Für die früheren Zeiten der 

ägyptischen Geschichte paßt auf sie dieser Ausdruck eigentlich nicht. Damals stand bereits 

ebenso der lebenden Schrift, die man Hieratisch nennt, eine besondere Schriftform gegenüber, 

die diese Bezeichnung verdiente. Es ist die hieroglypische Buchschrift (Abb. 20), eine altertüm- 

liche, den Hieroglyphen näherstehende Form der Schreibschrift, die aus den ältesten Zeiten 

A 

  

Hieroglyphen. Buchschrift Hieratisch. 

naja 
ae 

en 
| 

2d 

2 
Bi 

  

  

  

=> 
RZ) 

  

c 

Z 

_ 

= 
  

Ye 

Y 

kn) 

# 
> 

4 

v a
b
!
 

I
»
 

  

>)
 

e= 

718 
227 

8 
M SH 
  

e
l
)
 

|
 

aa 

f Eee je Che 31300 1300 10 1-8 

Y           rl
 
zI
 

a
I
k
 
IS
 I

E 

I
P
A
 

IN 
Y 
l 
2 

If 
| I 

& m v.Chr.               Che 
men   

Abb. 20. „Entwicklung der hieroglyphischen, hieratischen und demotischen 

Schrift“ (nach G. Möller, Die Buchschrift, Zeitschr. d. D. Vereins für 

Buchwesen und Schrifttum 1919 Nr. 7/8). 

stammt. Da man unter „Demotisch‘ nicht nur die Schrift der späten Zeit versteht, sondern auch 

die mit ihr geschriebene junge Sprachform, ist die Anwendung dieses Ausdruckes auf die Schreib- 

schrift der älteren Zeit unmöglich. 

Die abgenutzten Zeichenformen der babylonischen und der chinesischen Schrift wurden — 

wie wir sahen — auch auf Denkmälern verwandt, so daß sie jeweils die einzige bei diesen Völkern 

gebrauchte Schrift darstellten. Im Gegensatz hierzu haben die Ägypter neben ihrer ebenso 

abgenutzten Schreibschrift, die sie auf Papyrus und Scherbe mit Tinte schrieben, für den Gebrauch 

auf den Denkmälern allezeit noch die alten bildhaften Zeichenformen verwandt, aus denen jene 

Schreibschrift hervorgegangen war. Diese in Stein, Metall oder Holz eingegrabene Denkmäler- 

schrift haben die Griechen treffend iegoyAvpıxza yoduuara bezeichnet. Wir nennen sie eben 

danach „‚Hieroglyphen‘“. Der aus den Wörtern für „heilig“ und für „‚einmeißeln‘‘ gebildete Name 

ist auch in seinem ersten Teile treffend. Denn diese Schriftzeichen stellen in der Tat etwas dar,



34 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

was als ein Vermächtnis aus uralter Zeit nach altheiliger Sitte zu geheiligten Zwecken in Ver- 

bindung mit einer älteren Form der Sprache gebraucht wurde. Sie wurden auf den Wänden 

der Tempel und der Grabbauten, auf Grab- und Denksteinen, auf Statuen und Kultgeräten 

angebracht. Zu der jeweils lebenden Sprache verhielt sich die Sprache der so geschriebenen 

Texte wie das Lateinische zum Italienischen. 

Wie die babylonische und die chinesische Schrift hat auch die ägyptische, und zwar in 

ihrem abgenutzten Alltagskleide — dem Hieratischen und dem Demotischen — ebenso wie 

in ihrem Festgewande — den Hieroglyphen — neben den lautlichen Zeichen auch die Begriffs- 

zeichen (die Ideogramme) stets beibehalten!. Sie ist so trotz der Bildgestalt der Hieroglyphen 

nicht mehr eine reine Begriffs- oder Bilderschrift und mit ihren Begriffszeichen noch keine reine 

Lautschrift sondern eine Mischung beider. Viele Wörter werden noch mit dem Bilde, das sie 

selbst darstellt, ganz wie in einer reinen Begriffsbilderschrift geschrieben. Beispiele dafür bot 

Abb. ı9 (S. 27), die eine Reihe Wortverbindungen aus je einem ideographisch und einem nicht 

ideographisch geschriebenen Worte zeigte. Diesen „Wortzeichen‘ — ursprünglich eine un- 

zählige Menge, soviel als es darstellbare Dinge gab — fügte man je nach Bedarf oder Wunsch. 

keineswegs ausnahmslos, lautliche Zeichen (phonetische Komplemente) zur Unterscheidung be- 

deutungsgleicher Wörter bei. Man setzte sie entweder vor das Begriffszeichen, so daß dieses am 

Ende des Wortes stand (Abb. 21) oder gruppierte sie um es herum, so daß nun das alte Wortzeichen 

als der eigentliche Kern der Schreibung in der Mittestand (Abb. 22a). Bei den letzteren Schreibun- 

gen kann man dann frühzeitig die Beobachtung machen, daß ein in der Mitte stehendes Wort- 

zeichen umgewertet wird?. Es wird nun als ein lautliches Zeichen (Stammeszeichen) für den 

Wortstamm angesehen. Man erkennt dies daran, daß es am Ende des Wortes noch einmal, hier 

als ideographisches Wortzeichen wiederholt wird (Abb. 22c). Dabei ist der Wunsch maßgebend 

gewesen, die Schreibung des Wortes mit dem Ideogramm enden zu lassen, wie dies in den erst- 

genannten Beispielen der Fall war. Da die Ägypter wie die meisten Völker des Altertums 

ohne Worttrennung schrieben, war das Ideogramm als Schlußzeichen der Wörter eine willkommene 

Unterstützung für den Leser. 

Dieser Umstand führte schließlich zur Ausbildung einer neuen Verwendungsart der 

Begriffszeichen®. Es kommt zu den allgemeinen Deutzeichen (Determinativa), die stets am 

Ende der Wörter stehen und später nur bei wenigen sehr häufigen Wörtern — zum Beispiel 

bei „tun“, „sein“, „werden‘ und bei den Partikeln — fehlen. An Stelle der vielen Hunderte 

von besonderen Wortzeichen, die den genannten Gegenstand selbst darstellen, tritt nun etwa seit 

2000 v. Chr. eine beschränkte Zahl solcher Deutzeichen. Sie deuten wie die chinesischen ‚Klassen- 

zeichen‘ nur die Begriffsklasse — die Kategorie — an, zu der das betreffende Wort gehört. 

So werden alle fliegenden Lebewesen mit dem Bilde der Ente (s. Abb. 22c ‚‚Käfer‘‘) geschrieben, 

ob es sich um einen Käfer, eine Heuschrecke, eine Fliege oder einen Geier, einen Falken, eine 

Schwalbe handelt, während man früher alle diese Tiere naturgetreu abgebildet hatte. Ähnliche 

Deutzeichen finden sich am Ende der Wörter von Personen, Göttern, Ländern und Städten, 

für deren Namensschreibungen man dieses Hilfsmittel schon früh gebraucht hatte, ebenso für 

Pflanzen, Metall, Holz, Flüssigkeit (s. Abb. 22c „reinigen‘), für Abstraktes, für die Tätigkeit 

1 [Vgl. Sethe, Schriftsystem S. 2off.] 2 [Vgl. Sethe, Schriftsystem S. 2off.] 

3 [Dies und das Folgende ibd. S. 23 ausführlicher.]



Begriffszeichen und Stammzeichen 

  

    

  
  

  
    

      
  

      
  

  

  

  

  

  

  

          

Bedeutung „Mann“ „Kind“ „Wasserlauf‘“‘ „Weg“ „Wüste“ 

Ideograph. re ei 

Schreibung w A = 

<> fl oa sm-t 3. 3 2er & 
n Phonet. . 

Schreibung „Kanal“ 

der dadurch min 

bezeichneten mm 

Wörter <> A 
= D ?pw I N 

il« h3$-t % rmt & EN 0a: 

—Arj-t 
oa 

= 

Abb. 21. „‚Wortzeichen mit vorangestellten phonetischen Komplementen“. 

(vgl. Sethe, Schriftsystem, Tabelle 7). 

Bedeutung „Käfer“ „Pflanze“ | „Korb“ |,kommen‘‘| ‚gehen‘ |,‚reinigen‘“ 

Lesung hprr An nb-t Im dw wb 

rein ideo- R 

a) graphisch U — IA 2\ { Ss 

desgl. h mm 
mit pho- son? RU ar 2 ‚la > w 
netischen R va 7 J b N m ala 2 
Komple- r—> Z 21 2 
menten r— 

Q N “ 
b) gekürzt » 

— 

ou u ee 
Wiederholung] — == U J N $ wann 

d) des alten — | oa ZN ea a 
Ideogramms Q = A 
am Wortende I 

I 

mit ideograph. Merkstrich             
  

Abb. 22. „‚Wortzeichen mit herumgruppierten phonetischen Komplementen‘. 

(vgl. Sethe, Schriftsystem, Tabelle 8).



36 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

mit dem Mund — das Zeichen für Essen —, mit den Beinen — das Zeichen für Gehen — und 

mit den Händen — das Zeichen für Schlagen. 

Es leuchtet ohne weiteres ein, welche Vereinfachung diese Neuerung für den Schreibenden, 

vor allem für den Schreibschüler, bedeuten mußte!. Sie machte eine große Menge oft recht man- 

nigfaltiger Zeichen entbehrlich. Eine solche Vereinfachung liegt in der Richtung der allgemein 

erfolgten Entwicklung der Schrift. Sie ist zweifellos als ein Fortschritt zu betrachten. Wenn 

auch für den Lesenden die alte anschauliche Schreibung, die ihm den Sinn des Wortes geradezu 

in figura vor Augen stellte, gewiß nur angenehm sein konnte, so galt das ja nur für die Hiero- 

glyphen. Nur sie bewahrten die Bildgestalt der Schriftzeichen. Bei der Schrift des täglichen 

Lebens, dem Hieratischen, mußte die Mannigfaltigkeit der Schriftzeichen, da sie die Bildgestalt 

nicht mehr erkennen ließen, an die Gedächtniskraft des Lesers starke Anforderungen stellen, 

so daß auch er schließlich die neue Einrichtung begrüßt haben dürfte. 

  

gu un in Möntu, män, Amün, mönkef, hösmen, menet, 

sminet, münek, mün, Menfer, emnöd. 

Q = Fleisch, (2) für f gebraucht. 

9 = tragen (fi) für f gebraucht. 

Mund (@o)"fürrn, zu 

  

  

  

  

3 „Schwalbe“ (wr) für wer „groß“. 
  

„Käfer“ (Apr) für höper „werden“.     
  

Abb. 23. .„‚Ignorierung der Vokale und der Silbenteilung‘“ (nach Sethe, Das hieroglyphische 
Schriftsystem S. 17, Tabelle 6). 

Die lautlichen Zeichen erhielten bei den Ägyptern ihre Werte nach dem Prinzip des Rebus. 

Dabei ist jedoch lediglich das Konsonantengerippe der Grundwörter berücksichtigt worden?. 

Von den Vokalen, die dieses Gerippe ausfüllten, sah man jedoch ganz ab. Während die chinesische 

und die babylonische Schrift als lautliche Zeichen nur Silbenzeichen — Zeichen, welche die Ver- 

bindung eines oder zweier Konsonanten mit einem Vokal ausdrücken — kennen oder auch ein- 

fache Vokalzeichen, da es auch rein vokalische Silben gab, besitzt die ägyptische Schrift von An- 

fang an nichts dergleichen. Sie gebraucht dafür etwas, was jenen beiden Schriften ihrerseits 

abgeht, Zeichen für die Aufeinanderfolge von zwei oder drei bestimmten Konsonanten, oder — 

und das ist bedeutsam — auch für einzelne Konsonanten also Buchstaben, je nachdem ob 

das dargestellte Grundwort drei, zwei oder nur noch einen Stammeskonsonanten enthielt, als 

die Übertragung des Lautwertes auf sein Zeichen erfolgte. So kam zum Beispiel das Bild des 

Mundes, der zohieß, zu dem Lautwertr, das des Spielbrettes zudem Lautwert »»z, das des Käfers zu 

dem Lautwert A5r®. Mit diesen Lautwerten wurden nun die Zeichen in allen möglichen Wörtern ver- 

wandt ohne jede Rücksicht, ob und was für ein Vokal voranging, dazwischenstand oder folgte, ob 

die Konsonanten ihres Lautwertes in ein und derselben Silbe standen oder nicht (Abb. 23). 

1 [Sethe, Schriftsystem S. 24f.] 2 [Sethe, Schriftsystem S. 16, 18.] 

3 [Sethe, Schriftsystem S. ı7, Tabelle 6.]



Konsonantenzeichen 37 

Wie selbstverständlich dem Ägypter die Nichtbeachtung der Vokale bei der lautlichen 

Bewertung der Hieroglyphenzeichen allezeit erschienen ist, zeigt sich recht deutlich in der Ver- 

wendung zweier alter Ideogramme (Wortzeichen) für den Buchstaben /, die erst in sehr später 

Zeit aufkommt. Seit dem 7. Jahrhundert v. Chr. schreibt man für diesen Buchstaben an Stelle 

seines alten Zeichens, einer Giftschlange, auch das Bild des Fleischstückes, weil das Wort für 

„Fleisch“ damals nur noch af lautete (Abb. 23). In der Prolemäerzeit wird es üblich, ebenso 

das Bild für tragen zu verwenden, weil das Wort „tragen‘‘ damals im Infinitiv nur noch % 

lautete (Abb. 23). Beide Zeichen braucht man jetzt unter allen möglichen Verhältnissen für den 

einfachen Konsonanten f und nicht etwa als Silbenzeichen für af oder für ft. 

Diese Eigenart der ägyptischen Schrift, die Vokale nicht zu beachten, wirkt sich auch dahin 

aus, daß man die Vokale der ägyptischen Wörter auch nicht auf Umwegen zu bezeichnen ver- 

sucht, wie es später bei Fremdwörtern geschieht?. Sie erklärt sich aus dem Bau der ägyptischen 

Sprache, die mit den Sprachen des großen semitischen Sprachstammes, also den Sprachen der 

alten Babylonier und Assyrer, der Hebräer und Aramäer, der Araber und Abessinier, die Eigen- 

tümlichkeit teilt, daß der Begriffsinhalt der Wörter nur an den Konsonanten, die allein den Wort- 

stamm bilden, haftet?. Die Vokale dienen hierbei lediglich zur Unterscheidung der Wort- 

formen, ähnlich etwa wie in unseren indogermanischen Sprachen in den Fällen des Umlautes 

(trage, trug; cado, cecidi; ro&rw, Erganov, tErgopa). So haben im Semitischen die Wörter, die mit 

dem Begriff des Königtums und Herrschers zusammenhängen die Stammeskonsonanten m/k: 

malik „König“, muluk „Könige“, mulk „Königtum‘, malaka „er ist König‘‘, jamlik ‚er wird 

König“, imlik „sei König‘, milk „Besitz‘‘ und ma/aki „königlich“, im Ägyptischen Wörter, 

die mit dem Begriff göttlich zusammengehören, die Konsonanten »fr: nuter ‚Gott‘, entöret 

„Göttin“, enteru „‚Götter‘‘, nöfri „göttlich‘, konter ‚„„Gottesdiener‘‘, sonter „Weihrauch“. Wäh- 

rend bei uns der Stammesvokal der Zeitwörter /aben, lieben, leben, loben und der Haupt- 

wörter Laub, Laib, Leib in allen Formen und Ableitungen derselbe bleibt, und sich beispiels- 

weise die Infinitiva der genannten Verba voneinander eben nur durch diesen Stammesvokal 

unterscheiden, ist im Ägyptischen wie im Semitischen gerade das Umgekehrte der Fall. Alle 

Zeitwörter mit der gleichen Zahl von Stammeskonsonanten haben im Ägyptischen im Infinitiv 

eines um das andere die gleiche Vokalisation und unterscheiden sich nur durch die Konsonanten 

und ebenso in allen anderen Verbalformen. Die Infinitive der Verben mit drei Stammeskonso- 

nanten zum Beispiel hatten sämtlich, sofern sie ein Geschehen ausdrücken, eine Form des Typus 

sätem, sofern sie ein Sein, eine Eigenschaft ausdrücken, aber eine Form wie e»Adt, und wenn ihr 

dritter Konsonant ein j oder ein w war, eine Form wie miswet, misjet. 

Da das Bild eines Gegenstandes oder einer Handlung gerade das begriffliche Element der 

Wörter wiedergibt und sich um die einzelne Form und ihre Aussprache überhaupt nicht kümmert, 

so konnte für den Ägypter bei der lautlichen Bewertung der Bilder und ihrer Übertragung auf 

andere Wortgebilde eben nur der Konsonantenbestand in Betracht kommen®. Die Vokale 

1 [ibd.] 

2 w für z und o, 5 für z, Aleph für @ und e [vgl. W.F. Albright, the Vocalisation of the Egyptian syllabic 

Orthography (American Oriental Series, Bd. 5, 1934)]. 

3 [Dies und das Folgende hier nach Sethe, Schriftsystem S. ı8 redigiert.] 

4 [Sethe, Schriftsystem S. ı19.]



38 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

wechselten mit der Form des Wortes in Farbe, Quantität und Stellung. Was immer gleich blieb, 

waren die Konsonanten. Wenn zum Beispiel das Wort für „Gesicht‘‘ kör hieß, „dein Gesicht‘ 

aber ehräk, „dein Gesicht o Frau“ eAre, „euer Gesicht‘ eAreten, „das Gesicht von“ eAren- und der 

Pluralis „die Gesichter‘‘ wer weiß wie lautete, so konnte doch das Bild des Gesichtes kaum 

anders als mit der Konsonantenfolge A und 7, die das Gemeinsame und Bleibende in allen diesen 

Formen war, bewertet werden. So ist denn dies Bild in der Tat ein Zeichen geworden, das man, 

wo immer sich diese beiden Konsonanten in einem Worte folgten, als phonetisches Zeichen dafür 

verwandte: Arejet „Weg“, die Götternamen Anhuret und Har, her „auf“, Araj „oben“, sahrej 

„entfernen“, dhar „bitter sein‘!. 

Einzig und allein diese funktionelle Scheidung zwischen Vokalen und Konsonanten ist 

die Ursache gewesen, daß die Ägypter bei der Phonetisierung ihrer alten Bilderschrift wie von 

selbst auf die Trennung der einzelnen Laute kamen, aus denen sich die Wörter aufbauen. 

Überall sonst, wo eine solche funktionelle Scheidung nicht vorlag, wo vielmehr Vokal und Kon- 

sonant zusammen den Wortstamm bildeten, zerlegte sich das Wort natürlicherweise, praktisch, 

nicht in Einzellaute, die größtenteils allein gar nicht aussprechbar waren, sondern in Silben. 

Daher sind die anderen alten Schriftsysteme, die der Chinesen, der alten Sumerer in Babylonien 

und auch die seinerzeit im Entstehen begriffene Schrift der Mexikaner, eben nur zu Sılbenzeichen, 

zum Teil auch dort, wo es reine vokalische Silben gab, zu Vokalzeichen, gekommen, nicht aber 

zu Lautzeichen für die Konsonanten, die objektiv betrachtet etwas Unwirkliches an sich haben, 

da sie, wie schon ihr Name „Mitlauter‘ sagt, keine selbständige Existenz besitzen. 

Die ägyptische Schrift besitzt — wie gezeigt wurde — neben Zeichen für die Aufeinander- 

folge mehrerer bestimmter Konsonanten auch schon Zeichen für die einzelnen konsonantischen 

Laute. Es sind richtige Buchstaben, vierundzwanzig an Zahl, die allein oder mit jenen mehr- 

konsonantischen Zeichen zusammen — zum Teil als deren Komplemente zur Verdeutlichung 

ihres Lautwertes — zur phonetischen Schreibung der Wörter gebraucht werden. Die Ägypter 

sind so tatsächlich die Erfinder der Buchstaben gewesen. Vor dem phönizischen Alphabet, 

auf das alle späteren Alphabete mittelbar oder unmittelbar zurückgehen, hat es unseres Wissens 

keine andere Schrift gegeben, die solche einfachen Lautzeichen, die Elemente der höchsten und 

letzten Entwicklungsform der menschlichen Schrift, besaß. Zu dieser unendlich wichtigen Er- 

findung sind die Ägypter augenscheinlich nicht durch besondere Überlegung gekommen, sondern 

ganz unbewußt und ohne Absicht. Ja es scheint, daß ihnen die ganze Folgenschwere ihrer Er- 

findung auch nicht bewußt geworden ist. Die ägyptischen Buchstaben sind nämlich genau in 

derselben Weise zu ihren Lautwerten gekommen wie alle anderen lautlichen Zeichen der ägyp- 

tischen Schrift, durch die ganz mechanische, rebusartige Übertragung. Es sind die Bilder von 

solchen Wörtern, die nur noch einen einzigen festen Konsonanten hatten. Sie waren schon so 

stark zersetzt, daß von dem ursprünglichen reicheren Lautbestande nur eben noch dieser eine 

Konsonant außer dem Vokal — und gegebenenfalls der gleichfalls bei der Bewertung unberück- 

sichtigten Femininendung — übriggeblieben waren ähnlich dem Reste fo vom Namen des Buddha 

im Nordchinesischen?. 

1 [Beispiele für die Verwendung des Zeichens mr S. 36, Abb. 23.] 

2 [Sethe, Schriftsystem S. 19f.] 3 [Hier hat Sethe Beispiele aus dem Französischen — ru (lat. mudus), 

nid (nidus), rit (ride) — und Englischen — /y (liegen), Zay (legen), kigAk (hoch) — notiert.]



Einkonsonantenzeichen und Buchstaben 39 

Das ägyptische Alphabet hat sich nicht auf einmal gebildet, sondern nach und nach zu sei- 

nem vollen Bestande ergänzt. Zu den alten „Buchstaben“ sind im Verlauf der geschichtlichen Zeit 

immer wieder neue, gleichwertige hinzugetreten, sobald der Lautwert eines Wortes bis auf einen 

einzigen Konsonanten mit Vokal zusammengeschrumpft war. So gibt es in den späteren Zeiten 

zu vielen Buchstaben mehrere ‚„Homophone‘‘. Es sei hier nur an die beiden jungen Zeichen für f 

erinnert, von denen oben die Rede war. Die Zeichenbildung bleibt so bis in späteste Zeiten 

im Fluß. Ältere Zeichen werden neben jüngeren für dieselben Buchstaben verwandt. Der 

Ägypter ist auch nicht auf den Gedanken gekommen, durch Überbordwerfen der Zwei- und 

Dreikonsonantenzeichen und der Wort- und Deutzeichen eine wesentliche Vereinfachung seines 

recht umständlichen Schriftapparates zu erzielen, obgleich er die Buchstaben in denkbar weitestem 

Maße zur phonetischen Schreibung in Verbindung mit den anderen Schriftzeichen heranzog. 

So hat er denn den einen kurzen Schritt, dessen es für ihn bedurft hätte, um die höchste Stufe 

der Schriftentwicklung zu erklimmen und eine reine Buchstabenschrift zu gewinnen, nicht getan. 

Er hat dies — wie wir sehen werden — seinen Schülern, den kana‘anäischen Semiten, den Schöp- 

fern des „phönizischen‘‘ Alphabetes überlassen. 

Die starke Zersetzung, in der sich die ägyptische Sprache im Vergleich zu den semitischen 

Sprachen bereits zu Beginn der geschichtlichen Zeit befand, machte im Lauf der Zeit große Fort- 

schritte. Sie führte ebenso wie die Zersetzung der französischen und der englischen Sprache 

zu einer historischen Orthographie. Ohne die Einführung von Vokalzeichen, die dem Ägypter — 

wie wir sahen — so ganz fern lag, wäre es kaum möglich gewesen, die ägyptische Sprache nur 

mit (konsonantischen) Buchstaben zu schreiben. So hat sich der Ägypter zur Aufgabe seiner 

alten, unendlich komplizierten Schrift erst entschlossen, als er das Christentum und damit die 

griechische Schrift mit ihren Vokalzeichen annahm!, die er dann später wieder mit der arabischen 

Schrift und Sprache des Islams vertauschen sollte. Religion und Schrift hängen ja überall auf 

das Engste zusammen?. Wie der Jude, ob er nun den jiddischen Jargon des Deutschen oder das 

Arabisch der spanischen Mauren sprach, die hebräische Schrift der Bibel dafür gebrauchte, 

wie die dem Islam anhängenden Völker, die Perser und bisher die Türken, die arabische Schrift 

des Korans auch für ihre von der arabischen Sprache grundverschiedenen Sprachen gebrauchen, 

wie die römisch-katholischen Slawen (Polen, Tschechen und Kroaten) lateinisch und die griechisch- 

katholischen (Russen, Serben und Bulgaren) kyrillisch schreiben, so war auch die alte Schrift für 

die Ägypter, solange ihre Religion bestand, bis in das 3. Jahrhundert n. Chr. unantastbar. 

Wenn wir die ägyptische Schrift, mit der wir uns hier eingehender beschäftigt haben, 

noch einmal kurz mit den anderen Schriftsystemen des Altertums vergleichen wollen, sehen wir 

uns einem seltsamen Paradoxon gegenüber. Dadurch, daß die alte Bildgestalt der Schriftzeichen 

in den Hieroglyphen der Denkmälerschrift und die alten Begriffszeichen (Ideogramme) als Wort- 

zeichen beibehalten sind, ist diese Schrift viel altertümlicher als die der anderen Schriftsysteme. 

Hinsichtlich der Lautzeichen ist sie jedoch am weitesten fortgeschritten, wenn ihr auch jede 

Vokalbezeichnung fehlt. Sie gelangt bereits an die Schwelle zur Buchstabenschrift, bleibt jedoch 

für die Zeit ihres Bestandes an ihr stehen. 

1 [Zu diesem Vorgang jetzt ausführlich H. Grapow, Vom Hieroglyphisch-Demotischen zum Koptischen 

(Pr. Ak. d. Wiss. Sitzgsber. Phil.-hist. Klasse 1938, 28) S. 23 ff.] 2 Vgl. M.Lidzbarski, Die Herkunft der 

manichäischen Schrift (Sitzungsber. Berl. Ak. d. Wiss. 1916 S. ı213ff., S. 1219f.).



40 3. Die Phonetisierung der Bilderschrift 

Bevor wir uns nunmehr von den älteren Schriftsystemen, die aus einer Begriffsbilderschrift 

unmittelbar und organisch hervorgegangen sind, zu den jüngeren wenden, die nicht mehr einen 

solchen natürlichen Ursprung haben, muß noch eines Punktes technischer Art gedacht werden, 

der für jene älteren Systeme bezeichnend scheint und für die Frage der Herkunft unserer eigenen 

Schrift bedeutsam sein wird. Es ist die Schreibweise, die sich von unserer heutigen wesentlich 

unterscheidet. Während wir von links nach rechts in waagerechten Zeilen schreiben, sind jene 

alten Schriften ursprünglich von rechts nach links in senkrechten Kolumnen geschrieben worden. 

Zeichen stand über Zeichen!. Der Chinese schreibt so noch heutigen Tages wie auf dem Bronze- 

dreifuß der Chu-Dynastie. Nur die Mandschu, das bis vor kurzem China beherrschende Fremd- 

volk, schreibt das Chinesische von links nach rechts. Auch bei den Ägyptern ist diese Schreib- 

weise das Ursprüngliche gewesen. Wir finden sie überall in den alten Hieroglyphenschriften 

als das Übliche. Auch für die mit Tinte geschriebene Schrift, das Hieratische, bleibt sie bis gegen 

2000 v. Chr. das allein Übliche und macht erst in dieser Zeit allmählich einer anderen Platz. 

Man geht nun zu der waagerechten Zeile über, behält aber die alte linksläufige Schreibrichtung 

bei (Taf. I, b). Diese Art zu schreiben hält sich bis an das Ende des Heidentums und wird 

auch bei der demotischen Schrift allein gebraucht, so auf dem Stein von Rosette (Tafel II). 

Die alte Art, in senkrechten Kolumnen von rechts nach links zu schreiben, findet sich in religiösen 

Texten mit kurzen Unterbrechungen allezeit. Sie ist auch bei den Hieroglyphen der Denkmäler 

bis in die spätesten Zeiten noch oft anzutreffen, doch scheut man sich nicht, die Hiero- 

glyphen aus dekorativen oder aus sachlichen Gründen auch umzudrehen, das heißt im Spiegel- 

bild wiederzugeben, oder sie in waagerechte Zeilen zu stellen. Die normale Schriftrichtung 

ist bei den Ägyptern aber seit 2000 v. Chr. die im praktischen Leben geübte — von rechts 

nach links in waagerechten Zeilen — gewesen, dieselbe, die auch die semitische Schrift ge- 

habt hat, und die im Arabischen noch heute weiterlebt. 

Daß auch die Sumerer, die Vorgänger der Babylonier, ebenso wie die Chinesen und die 

Ägypter ursprünglich in senkrechten Kolumnen von rechts nach links schrieben, können wir an 

hieroglyphischen Inschriften feststellen. Diese Schreibweise findet sich auf den Denkmälern 

noch längere Zeit beibehalten. Die babylonische Schrift ist aber im praktischen Gebrauch früh 

davon abgekommen und wie die ägyptische zu der Schreibweise in waagerechten Zeilen über- 

gegangen. Sie ging hierbei jedoch in anderer Weise vor. Die senkrechten Kolumnen wurden hier 

um 90 Grad nach links gedreht?. Hierdurch kamen alle Schriftzeichen auf den Rücken zu liegen. 

Das, was ursprünglich oben stand und den Anfang der Kolumnen gebildet hatte, geriet nach 

links. Auf diese Weise ist die babylonische Schrift schon früh zu der Schreibweise gekommen, 

die wir heute gebrauchen, von links nach rechts in waagerechten Zeilen, eine Schreibweise, die 

von den Griechen erst im Laufe der Zeit in das durch sie von den Phöniziern übernommene 

Alphabet eingeführt worden ist. 

Man wird sich diesen Vorgang wohl so zu denken haben, daß die Umdrehung zunächst nur 

beim Schreiben vorgenommen wurde, um die in den weichen Ton eingegrabenen Zeichen nicht 

beim Weiterschreiben mit der schreibenden rechten Hand zu verdrücken. Beim Lesen dürfte 

1 Bei den Ägyptern werden frühzeitig auch zwei schmale Kolumnen nebeneinander geschoben. [Zu dieser 

„Kolumnenspaltung“ vgl. H. Grapow, Sprachliche und schriftliche Formung ägyptischer Texte S. 40ff.] 

2 [s. Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 64.]



Schreibweisen 4I 

man die beim Schreiben nach links gedrehte Tontafel wieder um go Grad zurückgedreht haben, 

so daß nun die Schrift in alter Weise in senkrechten Kolumnen stand!. Bald ist man dann aber 

offenbar von dieser umständlichen Manipulation abgekommen. Man las nun die Zeilen so, 

wie sie geschrieben waren und setzte sie unbedenklich mit den umgedrehten Zeilen auch auf 

Denkmäler. Das konnte um so leichter geschehen, als die Schriftzeichen — wie wir sahen — 

ihre ursprüngliche Bildgestalt mehr und mehr verloren?. So ist in der Umdrehung der babylo- 

nischen Schrift das Motiv offenkundig, das zum Übergang von der senkrechten Kolumne 

zur waagerechten Zeile geführt hat, die uns so selbstverständlich erscheint, daß wir uns wundern, 

wie man je anders geschrieben hat. Der gleiche Beweggrund wird auch bei der ägyptischen 

Schrift wirksam gewesen sein, als man im Hieratischen beim Schreiben mit Tinte zur waagerechten 

Zeile überging. Man wollte das Verwischen des Geschriebenen durch die weiterschreibende 

Rechte vermeiden. Nur war hier beim Gebrauch der Tinte die Gefahr dazu bei weitem nicht so 

groß wie beim weichen Ton der Babylonier, da die Tinte bald trocknete. So wird es sich denn 

erklären, daß der Ägypter weniger radikal mit der linksläufigen Schriftrichtung brach als der 

Babylonier, obwohl diese Schreibweise für das Schreiben mit der rechten Hand unbequemer ist 

als die umgekehrte, wie wir sie üben. Sie steht zudem in Widerspruch zu der Art, in der von dem 

Ägypter selbst die Schriftzüge gezogen wurden. Sie laufen, wo es möglich ist, von links nach 

rechts. Das Ende der ausgebildeteren Strichgebilde liegt immer rechts. 

Für die merkwürdige Tatsache, daß die drei alten Kulturvölker, die eine eigene Schrift aus 

einer alten Bilderschrift entwickelt haben, die Ägypter, die Babylonier und die Chinesen, ur- 

sprünglich die Schreibweise in senkrechten Kolumnen von rechts nach links gebraucht haben, 

gibt es wohl nur eine Erklärung. Obwohl sie entschieden als unpraktisch bezeichnet werden kann 

und daher von diesen Völkern mit Ausnahme der Chinesen auch früher oder später aufgegeben 

wurde, muß sie sich dem mit der Rechten schreibenden und mit der Linken die Schreibfläche 

haltenden Menschen zunächst als das Natürlichste angeboten haben. Die schreibende Hand 

begann hierbei von selbst am rechten Ende der Fläche und zog die Linien von oben nach unten, 

gerade wie man einen Strich auf einer Hand von oben nach unten und auf einer waagerecht 

liegenden Fläche auf sich zu zieht und nicht umgekehrt. Erst als sich im Laufe der Zeit die 

Unzuträglichkeiten dieses Verfahrens herausstellten, hat man es dann in verschiedener Weise 

abgewandelt. 

4. Die Entstehung reiner Lautschriften 
Die drei alten Schriftsysteme, die sich in Ägypten, in Babylonien und in China anscheinend 

ganz unabhängig voneinander aus der natürlichen Quelle einer Begriffs-Bilderschrift heraus 

gebildet haben, tragen die Spuren dieser Herkunft noch mehr oder minder stark hervortretend 

an sich. Sie stellen ein älteres Zeitalter in der Geschichte der menschlichen Schrift dar. Ihnen 

stehen als Vertreter eines jüngeren Zeitalters eine Reihe von Schriftsystemen im wesentlichen 

1 [Sethe, Der Ursprung des Alphabets S. 145. Zu ähnlichen Vorgängen in der syrischen (Sethe, ibd. 

S. 106, Anm. 2) und in mongolischen Schriften vgl. Jensen, S.216f., S. 293f.] 

2 „Eben der Grund, der bei den Ägyptern die Ersetzung der besonderen Wortzeichen durch allgemeine Deut- 

zeichen (s. S. 34f.) erleichterte‘“.



42 4. Die Entstehung reiner Lautschriften 

lautlicher Art gegenüber. Sie sind nicht unmittelbar aus einer Bilderschrift entstanden, haben 

die Begriffszeichen gänzlich oder doch fast gänzlich ausgeschieden und verwenden nur eine eng 

begrenzte Zahl lautlicher Zeichen — nicht über 60 —, während jene älteren Systeme sämtlich 

eben infolge ihrer Herkunft an einer übergroßen Anzahl und an einer verwirrenden Mannigfaltigkeit 

der Schriftzeichen kranken, die ihrer Benutzbarkeit und ihrer Verbreitung stark im Wege stehen 

mußtel. 

Diese einfacheren lautlichen Schriftsysteme scheiden sich in zwei Gruppen, in (sekundäre 

und tertiäre) Silbenschriften und in Buchstabenschriften. Von den hierher gehörenden Silben- 

schriften sind die beiden abgeleiteten Schriftsysteme Fortbildungen oder genauer Vereinfachungen 

und Nachahmungen der beiden alten Silbenschriften, der babylonischen und der chinesischen, 

die wir im Unterschied zu den von ihnen abgeleiteten als primäre Silbenschriften bezeichnen. 

Auf die babylonisch-assyrische Keilschrift geht die persische Keilschrift zurück. Wir finden 

sie seit Darius I., der in einem Briefe des Themistokles? als ihr Schöpfer bezeichnet ist, auf den 

Denkmälern der Achämenidenkönige. Die 41 Silbenzeichen, über die sie verfügt, bezeichnen 

im Unterschied zur babylonischen Keilschrift nur offene, mit einem einfachen Konsonanten 

beginnende Silben, obwohl die persische Sprache keineswegs nur solche Silben kennt. Die in 

manchen Sprachen allein vorhandene offene Silbe ist offenbar etwas natürliches. Die Lautwerte 

der persischen Schriftzeichen sind auch nicht aus der babylonischen Schrift ableitbar. Die 

Zeichen stellen vielmehr Neubildungen nach dem Muster der babylonischen Schrift mit selbstän- 

diger Bewertung dar. Neben den Silbenzeichen besitzt die persische Keilschrift noch besondere Zei- 

chen für die Begriffe König, Land, Erde, den Namen Ahuramazda und einen Worttrenner?. 

Auf die chinesische Schrift geht die japanische Schrift? zurück, das Katakana auf 

ältere, dasHiragana auf jüngere, mehr kursive Formen derselben chinesischen Zeichen. Auch die 

japanische Schrift verwendet wie die persische Schrift nur Zeichen für offene Silben. Hier liegt ein 

besonderer Grund vor, da die japanische Sprache von Haus aus nur offene Silben kennt. Sie hat 

also Zeichen für Silben, die entweder mit einem einfachen Konsonanten beginnen (Schi-mo-no- 

se-ki) oder auch rein vokalisch (Ä7-o-0o) sein können. Es sind 47 solcher Silbenzeichen vor- 

handen. Verwandte Konsonanten werden durch diakritische Zeichen — ein rechts oben zuge- 

fügtes ° (maru) oder ” (nigori) — voneinander unterschieden, zum Beispiel da und da von fa, 

gi von ki, ja von Sa, pu von fu. Diese Silbenzeichen werden besonders für Endungen, die das 

Chinesische nicht hat, Präpositionen und Partikeln benötigt. Hingegen drückt man gern Sub- 

stantiva, Adjektiva und Verben noch durch die gleichbedeutenden chinesischen Zeichen aus, 

die also als Ideogramme dienen. Neben seltenere dieser chinesischen Zeichen werden dann auch 

die japanischen Silbenzeichen als phonetische Erklärungen gesetzt. 

Eine ähnliche Silbenschrift unbekannter Herkunft ist die auf der Insel Zypern gebrauchte, 

aus phönizisch-zyprischen Bilinguen bekannte Silbenschriftd. Sie wurde dort vom 7. bis zum 

1 Im Ägyptischen sind es auch später nach der Einschränkung der Begriffszeichen durch Einführung der 

allgemeinen Deutzeichen (S. 34) noch über 500. 

2 [s. Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 82, vgl. dazu v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 154.] 

3 [Jensen, S.77f.; v. Bissing, S. 154f.] 4 [Jensen, S. ı53ff., Diringer, S. 214ff.] 

5 J. Sundwall, Jahrbuch des D. Arch. Inst. Bd. 30 (1915) S. 57 ff. [Jensen, S. 95 ff., v. Bissing, S. 157f., 

Diringer, S. 209ff.].



Die Silbenschriften 43 

2. Jahrhundert v. Chr. auch auf die griechische Sprache übertragen. Auch sie kennt nur offene 

Silben und besteht aus 53 Zeichen. Nach der Zahl der Zeichen — es sind 45 — zu schließen, 

wird auch die noch aus deutlichen Bildern bestehende Schrift des „Diskos von Phaistos“ 

(s. S. 22) hierher gehören. Ihre durch Linien abgeteilten Wörter bestehen aus vier oder fünf, 

seltener auch aus zwei oder drei Zeichen. Ihre Heimat wird in Kleinasien! zu suchen sein. Ein 

Zusammenhang mit der hethitischen Bilderschrift kann in Betracht kommen. 

Auch der amerikanische Schrifterfinder Sikwaya von den tscherokesischen Indianern? hat 

sich (um 1820), als er sah, daß seine Begriffsbilderschrift (s. S. 23) zu umständlich war, statt- 

dessen eine Silbenschrift von offenen Silben geschaffen, und zwar aus den Buchstaben des latei- 

nischen Alphabets, die er selbst nicht lesen konnte und daher völlig neu bewertete — zum Bei- 

spiel Dals a, E als gö, T als z, W als 7a. Zum Teil bildete er auch durch Hinzufügen von Strichen 

und Haken neue Zeichen daraus, denen er gleichfalls willkürliche Werte gab. Unter dem Ein- 

drucke des Schriftgebrauches, den er bei Europäern und Mohammedanern sah, hat auch in Afrika 

ein Mann aus dem Stamme der Vai in Oberguinea® im Jahre 1834 für die Sprache seines Volkes 

eine Silbenschrift geschaffen. Sie besteht jedoch aus Bildern kurzer, meist einsilbiger Wörter, 

enthält 226 Zeichen, von denen mehrere für die gleiche Silbe vorhanden sind, und auch einzelne 

Zeichen für mehrsilbige Wörter. Da ferner bei der Verwendung der gleichlautenden Silbenzeichen 

Unterschiede gemacht werden — so wird fa „sterben‘ und /a ‚Vater‘ stets mit verschiedenen 

Zeichen geschrieben —, so handelt es sich hier offenbar um etwas der chinesischen Schrift ähn- 

liches, um eine aus einer alten ideographischen Wortschrift hervorgegangene Silbenschrift. 

Bei der persischen Keilschrift und der sekundär für das Griechische benutzten zyprischen 

Silbenschrift wurde eine jener sekundären Silbenschriften, die nur offene Silben voraussetzten, 

auf eine indogermanische Sprache angewandt, die auch geschlossene, auf einen Konsonanten 

endigende Silben kannte. Man hat sich in diesen Fällen so geholfen, daß man den Konsonanten, 

der vokallos im Silbenauslaut stand, durch ein mit ihm beginnendes Silbenzeichen schrieb und 

den Vokal dieses Silbenzeichens beim Lesen unterdrückte. In der persischen Keilschrift ver- 

wandte man dafür die mit dem Vokal a endigenden Silbenzeichen — ebenso später in der tertiären 

aus dem semitischen Alphabet abgeleiteten Silbenschrift der Inder (S. 44f.) —, schreibt also 

Cha-scha-ja-a-ra-scha für Chschiarscha, den Namen des Königs Xerxest. Im zyprischen 

Griechisch gebrauchte man für den Konsonanten am Wortende die mit e endigenden Silben- 

zeichen, das demnach in der zyprischen Sprache, für die diese Schrift geschaffen war, am Wort- 

ende wohl wie im Französischen nicht mehr gesprochen wurde. Im Innern der Wörter wählte 

man ein Silbenzeichen, das den Vokal der Nachbarsilbe enthielt. Man schrieb so zum Beispiel 

Bo-to-li-ne für nıolıv „Stadt“, ka-re für yag „denn“, a-po-ro-ti-ta-i für ’Apgoöıra „der Aphrodite“, 

e-te-va-to-ro to pa-po pa-si-le-vo-se für’ EreFä(v)doov to ndpw BaoıknjFwg „des Eteandros, des Königs 

1 [Oder auf Kreta selbst, s. v. Bissing, Handbuch der Archäologie S. 157, Anm. 2.] 

2 [Jensen, S. ı66ff., Diringer, S.6o0zff., Bauer, Der Ursprung des Alphabets S. 31.] 

3 Meinhof, ÄZ 49, 7 Anm. 3. [Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. ı15ff., Diringer, Alfabeto S. 222ff., s. a. 

J. Friedrich, Zu einigen Schrifterfindungen der neuesten Zeit (ZDMG Bd.92 (1938) S. 199ff.] 

4 [Jensen, S.84.] 

5 [ensen, S. 98f.; die Inschriften: O. Hoffmann, Die Griechischen Dialekte (Göttingen 1891) Bd. I, 
S. 36#.]



44 4. Die Entstehung reiner Lautschriften 

von Paphos‘!. Diese Schrift machte, wie man sieht, keinen Unterschied zwischen 5 und 5, 

zwischen # und g und stimmt darin mit der japanischen überein. 

Es ist interessant zu sehen, daß auch die beiden ostasiatischen Silbenschriften, die chine- 

sische und die japanische sich heute in ganz entsprechender Weise behelfen müssen, wenn 

sie europäische Wörter schreiben wollen. So schreibt der Japaner zum Beispiel des deutschen 

Namen Müller, indem er das / durch r bezeichnet, Mi-ye-rü-re-rü?. Seine Sprache kennt kein /. 

Tausende von Jahren vorher hatten es die Ägypter in Ermangelung eines eigenen Schriftzeichens 

für diesen Laut / ebenso getan. Umgekehrt gibt der Chinese, dem das z fehlt, dieses durch / 

wieder, wenn er europäische Wörter in seiner Silbenschrift, die nur offene odes auf z und ng 

ausgehende Silben kennt, zu schreiben hat, so fd-Zän-sz für France, pö-l-si-tien-to für president, 

cheng-ti-mäi-täng für Zentimeter, tö-lu-föng für Telephon, 40-6 für Hart (ein Name)?. 

In dieser Art der Wiedergabe einzelner Konsonanten kamen und kommen diese Schrift- 

systeme auch schon an die Schwelle der Buchstabenschrift. Den Schritt über diese Schwelle 

haben sie ebensowenig getan wie die ägyptische Schrift, die wirklich schon Buchstaben besaß. 

Man sieht aus alledem, daß die Silbenschrift tatsächlich eine Sackgasse war oder — wie es das 

Chinesische und das Japanische zeigen — noch ist. Die Entwicklung der Schrift führt — wie 

es der Fall des Sikwaya erweist — mit Notwendigkeit in sie hinein, ohne daß es aus ihr einen Aus- 

weg gibt. Aus den Silbenschriften scheint in der Tat nie eine reine Buchstabenschrift hervor- 

gegangen zu sein. Wohl aber ist das Umgekehrte geschehen, daß aus einer reinen Buchstaben- 

schrift eine Silbenschrift entstanden ist, weil dieser Buchstabenschrift als einer Konsonantenschrift 

gleich dem ägyptischen Alphabet die Vokalbezeichnung fehlte, die für die betreffende Sprache 

unentbehrlich schien. Zu diesen „tertiären‘‘ Silbenschriften, wie man sie nennen kann, gehört 

die äthiopische Schrift der Abessinier*. Sie wurde durch südarabische Auswanderer um 

Christi Geburt mitgebracht und ist aus der südsemitischen Schrift des Reiches von Saba (der 

sabäischen oder minäischen Schrift) hervorgegangen. Sie hat den semitischen Konsonanten- 

zeichen, die sie unverändert für Silben mit dem Vokalauslaut @ gebraucht, diakritische Elemente 

angehängt und bezeichnet hiermit andere Vokalauslaute ähnlich den im Hebräischen und im 

Arabischen im Laufe der Zeit eingeführten Vokalandeutungen, die aber dort nicht an die Kon- 

sonantenzeichen angewachsen sind und nur im Notfall gebraucht werden. Wie bei der griechisch- 

zyprischen Silbenschrift wird die Verbindung für die Silben mit £auch für vokallose Konsonanten 

gebraucht. Das dem alten jetzt für die Silben mit & gebrauchten Grundzeichen angehängte 

Vokalandeutungszeichen für £ entspricht also dem hebräischen Schewa. 

Ähnlich steht es mit der anderen tertiären Silbenschrift, dem Brähmi oder Devanägari 

der Inder. Auch dort wird der Grundbuchstabe, das alte Konsonantenzeichen, mit @ gelesen 

und für anders auslautende Silben ein Zusatzzeichen zugefügt. Die Vokallosigkeit eines Kon- 

sonanten wird durch Ligatur des Grundzeichens mit dem Nachbarzeichen, also durch Auf- 

hebung seiner Selbständigkeit, angedeutet. Durch diese Ligaturen hat die Schrift ein sehr 

1 [Hoffmann, ibd. S. 6of., auf zwei goldenen Armbändern aus Kourion.] 

2 L. Müller, Tokio — Igaku, Deutsche Rundschau, Bd. 57 (1888) S. 444, Anm. 1. 

3 A. Vissiere, Premieres legons de chinois S. ıı3ff. (zitiert nach Sottas, Notes complementaires sur le 

dechiffrement des hieroglyphes (Bul. Inst. Frang. Bd. 27 (1927) S. 67). 

4 [Jensen, S. 236ff., Diringer, S. 340ff.] 5 [Jensen, S.254ff., S.257, Diringer, S. 620ff.]



Das Alphabet 45 

kompliziertes Aussehen gewonnen. Sie entfernt sich hierdurch von der hohen Entwicklungsstufe 

der Buchstabenschrift noch mehr und nähert sich wieder stark den an übergroßer Zeichenfülle 

krankenden älteren Schriftsystemen. Für diese indische Schrift, die zuerst in den Inschriften 

des buddhistischen Königs Asoka! aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. auftritt, ist nach den Formen 

der Schriftzeichen wie nach dem Geiste des Systems eine Abhängigkeit von der südsemitischen 

Schrift, von der auch die abessinische herkam, sehr wahrscheinlich?. Das etwa gleichzeitig mit 

ihr in Nordwestindien auftretende Kharosthi®, ebenfalls eine tertiäre Silbenschrift, ist aus der 

nordsemitischen Schrift der Aramäer hervorgegangen, die aus dem persischen Reich nach Indien, 

ja bis nach dem Innern Chinas gelangt war*. 

Die Buchstabenschrift, aus der diese tertiären Silbenschriften hervorgegangen sind, stellt 

die höchste und letzte Stufe in der Entwicklung der Lautschrift dar, die beim Worte begann, 

zur Silbe fortschritt und beim einfachen Laut, dem kleinsten Element, in das sich ein Lautgebilde 

zerlegen läßt, endete. Es ist das Alphabet oder ABC, wie wir es nach den griechischen und 

lateinischen Namen der ersten Buchstaben seiner Zeichenreihe nennen. Diese Buchstabenschrift 

verwendet selten mehr als 24 oder 25 — gelegentlich wie im Tschechischen durch diakritische 

Zeichen differenzierte — Zeichen. Sie übertrifft so an Einfachheit auch die einfachsten Silben- 

schriften um ein Beträchtliches, was sie leicht erlernbar macht. Während der Chinese zum 

Erlernen auch nur der gebräuchlichsten Zeichen seiner aus fast 50000 Zeichen oder Zeichen- 

kombinationen bestehenden alten Schrift ein volles Jahr gebraucht und erst im vorgeschrittenen 

Lebensalter dieses Studium aufnehmen kann, wird die Buchstabenschrift von unseren ABC- 

Schützen in wenigen Wochen vollständig gemeistert. Während in China nur der Gebildete lesen 

und schreiben kann, ist die Kenntnis der Schrift bei uns so weit verbreitet, daß der Analpha- 

betismus eine Seltenheit ist. 

Alle reinen Buchstabenschriften oder Alphabete gehen auf eine und dieselbe Quelle zurück. 

Sie stammen entweder wie die griechische unmittelbar oder wie die lateinische Schrift, die aus der 

griechischen, und wie die numidische und iberische®, die aus der punischen’? entstanden 

sind, mittelbar von dem Uralphabet ab oder sind — weit seltener — von einem seiner Abkömm- 

linge beeinflußte Neuschöpfungen, wie zum Beispiel die äußerlich auf die altägyptischen Hiero- 

glyphen zurückgehende meroitische Hieroglyphenschrift®, die wir in der römischen Kaiser- 

zeit auf den Denkmälern der nubischen Könige von Meroe neben einer auf die demotische 

Schrift der Ägypter zurückgehenden Schreibschrift antreffen®. Auch das seit dem 4. Jahrhundert 

n. Chr. nachweisbare oghamische Alphabet in Irland!® ist eine solche nach dem Muster der 

lateinischen Schrift neugebildete Buchstabenschrift. Sie besteht aus Querstrichen, die einer senk- 

rechten Linie in verschiedener Anzahl, Größe und Stellung angefügt werden. Ebenso dürfte 

1 [Jensen, S. 255, Abb. 283, Diringer, S. 622, Abb. 287, 4.] 2 [s. aber Jensen, S. 255ff.] 

3 [Jensen, S.25ıfl., Diringer, S. 613 ff.] 4 Inschrift von Taxila [Diringer, S. 617]. 

5 [s. aber Jensen, S. ı06ff., v. Bissing, S. 166, Diringer, S.413ff., J. Friedrich, ZDMG Bd. 9ı 

(1937) S. 334 ft.] 6 [Jensen, S. 197ff., Diringer, S. 415f.] 

7 [Jensen, S. ı96f., Diringer, S. 408 ff.] 

8 Ähnlich wie die Silbenschrift des Sikwaya äußerlich auf die lateinischen Buchstaben zurückging. 

9 [Jensen, S. 54ff., Friedrich, ZDMG Bd.gı, S. 320.) 

10 [Jensen, S. 395ff., Friedrich, ZDMG Bd. gı, S. 339f.]



46 4. Die Entstehung reiner Lautschriften 

die erst kürzlich bei Ras Schamra (s. S. 52) in Syrien entdeckte Buchstabenschrift, die äußerlich 

der Keilschrift nachgebildet ist und wie diese in Tontafeln eingegraben wurde, innerlich — da 

sie eine reine Konsonantenschrift sein soll — dem semitischen Alphabet nachgebildet sein, das 

demnach ein bedeutend höheres Alter haben dürfte, als man nach seinem Auftreten bisher annahm. 

Dieses semitische Alphabet, die phönizische Konsonantenschrift, ist jenes Uralphabet, 

auf das alle Alphabete auf Erden zurückgehen. Es tritt gänzlich unvermittelt seit dem 

13. Jahrhundert v. Chr.! zuerst bei den Völkern des zur semitischen Sprachfamilie gehörenden 

kana‘'anäischen Sprachstammes auf, bei den Hebräern im Lande Kana’an (Palästina), 

bei den Bewohnern des Landes Moab östlich vom Toten Meer und bei den Bewohnern der 

phönizischen Küste nördlich von Palästina mit den Handelsstädten Byblos — am Fuße 

des Libanon —, Tyros und Sidon sowie in deren Kolonien auf der Insel Zypern. Schon 

seine ältesten Zeichenformen sind vollentwickelt und — wie wir sehen werden — von den an- 

zunehmenden Urformen ebenso entfernt wie die hieratische Schrift von den Hieroglyphen. 

Die ältesten Inschriften in diesem Alphabet, die bisher bekanntgeworden sind, kamen in den 

französischen Ausgrabungen in Byblos zutage. Sie stehen auf dem Sarge des Königs Ahiram 

von Byblos?, in dessen Grabe sich Gegenstände aus der Zeit des ägyptischen Königs Ramses II. 

(13. Jahrhundert v. Chr.) gefunden haben, durch welche das Grab mit einiger Sicherheit datiert 

ist®. Jünger sind die Inschriften auf Statuen der ägyptischen Könige Scheschonk — des Sisak 

der Bibel — und Osorkon (10. Jahrhundert) und die schon länger bekannten Inschriften auf 

Kupferschalen von Zypern*, die dem Gotte Ba‘al-Lebanon, dem ‚Herren des Libanon‘, von 

einem Statthalter des Königs der Sidonier Hipam zu Karthadast (Kition) geweiht waren. 

Hinzukommen der zuDaibon im LandeMoab östlich des Toten Meeres aufgefundene Denkstein 

des KönigsM&Sa vonM oab}, derim Alten Testament als Gegner desisraelitischen KönigsOmri(um 

850 v. Chr.) genannt ist, und die Inschrift des Königs Kilamuwa von Zengirli in Nordsyrien®. 

Von dem Volke der Phönizier, das mit seinem Seehandel das ganze Mittelmeer beherrschte, 

haben die Griechen die Buchstaben, die sie „phönizische‘‘ nannten, in ihrer herkömmlichen 

Ordnung zusammen mit ihren semitischen Namen ziemlich früh übernommen. Von den Griechen 

ist das Alphabet dann einerseits zu den Römern gelangt, von denen wir es als lateinische Schrift 

erhalten haben, andererseits als „kyrillische Schrift‘ zu den Slawen griechisch-katholischen 

Glaubens. So hat es sich auf zwei Wegen über ganz Europa verbreitet und ist dann von den 

Europäern über die Ozeane in die fernsten Teile der Erde getragen worden. 

In der semitischen Völkerwelt hat das Alphabet frühzeitig, noch ehe es von den Griechen 

übernommen wurde, und vor der Zeit der ältesten erhaltenen Inschriften in phönizischer Schrift 

1 |Zu älteren Vorkommen — das Ostrakon von “Ain Schems, die Scherben von Tell el Duwer (das alte 

Lachisch) und Gezer — s. Jensen (2. Aufl.) S. ı85f., v. Bissing im Handbuch S. 164, Anm. 6, Bauer, Ur- 

sprung des Alphabets S. 25.] 2 [P. Montet, Byblos et l’Egypte (1928/29) S. 2ı5ff., Taf. 128f., Bauer, 

Der Ursprung des Alphabets Taf. 2.] 3 Zweifel bei W. Spiegelberg, OLZ 1926, S. 735 ff. und M. Lidz- 

barski, Epigraphisches aus Syrien II (Nachr. d. Ges. d. Wiss. zu Göttingen phil.-hist. Kl. 1924) S. 43ff. werden 

von den Entdeckern nicht geteilt. [s. a. v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 164, Anm. 5, Bauer, Ur- 

sprung des Alphabets S.7, Anm. 3, Diringer, Alfabeto S. 319, Anm. 152.] 

4 [Jensen, S. ı95f., Abb. 197, Diringer, S. 407, Abb. 179, ı.] 

5 [Jensen, S. ı94f., Abb. 196, Diringer, S. 410, Abb. 173.] 6 [Jensen, S. 204f.]



Die Ausbreitung des Alphabets 47 

einen Seitenzweig nach Süden getrieben in Gestalt der Schrift des südarabischen Reiches von 

Saba, von der später die „äthiopische“ Schrift der Abessinier und das Devanägari (s. S. 44) 

der Inder abgeleitet worden sind. In dieser Schrift von Saba zeigen die Buchstaben vielfach noch 

altertümlichere Gestalt als im geschichtlichen phönizischen Alphabet sowohl, wie es die Phönizier 

selbst gebrauchten, als auch, wie es die Griechen von ihnen übernommen haben. Von den Ka- 

na“anäern ist das phönizische Alphabet dann später zu den Aramäern gelangt, einem ebenfalls 

semitischen Volk, das im 14. Jahrhundert v. Chr. aus der syrischen Steppe in Mesopotamien und 

Syrien eingedrungen ist. Seine Sprache hatte bereits im 7. Jahrhundert die hebräische Sprache 

in Palästina verdrängt, so daß man damals dort nur noch aramäisch sprach wie zur Zeit Christi. 

Sie wurde später die offizielle Staatssprache des persischen Reiches. Dadurch ist die semitische 

Schrift in ihrer aramäisch-syrischen Form zu den Persern als Pehlevi (S. 26), zu den Arabern, zu 

den Indern als Kharosthi (S.45), zu den Malaien und auch nach Ostasien, nach Korea und China 

(Singanfu!) gelangt, so daß sie sich schließlich die ganze Welt bis auf das Gebiet der chine- 

sischen Kultur erobert hat. 

5. Der Ursprung des Alphabets 
Das Gebiet, in dem die semitische Schrift zuerst hervortritt, Palästina und Syrien, stand seit 

den ältesten Zeiten in lebhaftestem Verkehr mit den benachbarten großen Reichen der Ägypter 

im Süden und der Babylonier im Osten?. Die Spuren des Verkehrs mit den Ägyptern gehen so 

weit zurück wie die ägyptische Geschichte, das heißt bis in das Ende des vierten Jahrtausends. 

Seit dem 16. Jahrhundert waren jene Gebiete jahrhundertelang ägyptische Provinzen und haben 

damals im stärksten kulturellen Austausch mit dem Niltal gestanden. Jede Ausgrabung in 

Palästina fördert ägyptische Gegenstände ans Licht. Besonders die Ausgrabungen in Byblos, 

das auch in der Osirissage eine Rolle spielt, haben ganze Tempelanlagen für ägyptische Götter- 

kulte und zahlreiche hieroglyphische Inschriften der älteren ägyptischen Königsdynastien zutage 

gebracht. Andererseits hat ein tiefgreifender Einfluß der babylonischen Kultur auf die Völker 

dieser Gebiete seit spätestens etwa 2500 v. Chr. stattgefunden, der sich allenthalben — gerade auch 

auf geistigem Gebiete — äußert und auch unter der ägyptischen Oberherrschaft ungeschmälert 

angedauert zu haben scheint, es sei nur an die Sintflutsage erinnert. Die Briefe, welche die Fürsten 

der kana‘anäischen Staaten während der ägyptischen Besetzung nach Ägypten sandten und 

untereinander wechselten, sind in babylonischer Sprache abgefaßt. Diese Sprache hat damals 

im vorderen Orient eine ähnliche Rolle gespielt wie das Französische im diplomatischen Verkehr 

der Neuzeit. Die Briefe sind natürlich auch in der babylonischen Keilschrift geschrieben. Die 

Tontafelfunde von EI Amarna in Mittelägypten aus der Zeit des Königs Amenophis IV. 

(14. Jahrhundert), von Tell Ta‘annek® und Lachisch® in Palästina aus der gleichen Zeit 

und von Boghazköjtin Kappadokien, der Hauptstadt des Chatti-Reiches aus der Zeit Ramses II. 

enthalten die bedeutsamsten Zeugnisse dafür. Ein in Palästina gefundenes Rollsiegel aus der 

1 [s. Jensen, S. 293, Abb. 336.] 

2 [Sethe, Der Ursprung des Alphabets S. 97.] 

3 [Sethe, Ursprung, S.97, Anm. ı, S. 98.] 

4 [Jensen, S.71£.]



48 5. Der Ursprung des Alphabets 

Zeit des ägyptischen Königs Amenemht£t I. (um 2000 v. Chr.) enthält eine ägyptische Inschrift 

in Hieroglyphen neben einer babylonischen in Keilschrift!. 

Die semitische Buchstabenschrift tritt in ihrer nordsemitischen, phönizischen Form bei 

ihrem Erscheinen im letzten Drittel des zweiten vorchristlichen Jahrtausends (zwischen 1300 und 

1000 v. Chr.) nicht auf einem gänzlich unvorbereiteten Boden auf, sondern bei einem Volke, 

dem der Gebrauch der Schrift seit langem durch die beiden vorherrschenden Nachbarstaaten, 

aber auch durch den Verkehr mit Kreta bekannt war?. Sicher hatte es sich längst auch für die 

eigene Landessprache einer Schrift bedient. Es ist kaum denkbar, daß man zum Beispiel in den 

Handelskontoren der Phönizier nicht auch das Phönizische schon vor dem inschriftlichen Auf- 

treten des phönizischen Alphabets sei es in babylonischer? oder ägyptischer oder einer dritten 

Schrift geschrieben hat. Unter diesen Umständen wird es einerseits wahrscheinlich, daß die 

phönizische Schrift schon geraume Zeit vor ihrem ersten Vorkommen, das jetzt zufällig erst in 

das 13. Jahrhundert fällt, nachdem es bis vor kurzem noch in das 10. Jahrhundert gefallen war, 

bestanden hat*. Darauf führt auch das Aussehen dieser Schrift, die ähnlich der hieratischen Schrift 

der Ägypter alle Anzeichen einer starken Abnutzung der Formen aufweist. Andererseits machen 

es jene Umstände aber auch äußerst wahrscheinlich, daß sie in irgendeinem Zusammenhang mit 

einem der älteren orientalischen Schriftsysteme gestanden hat. Das Letztere ist denn auch die 

Meinung der Alten gewesen. Sie haben den Phöniziern vielfach die Ehre der Erfindung der Buch- 

staben abgesprochen und ihnen nur die der Vermittlung zuerkannt. 

Für einen solchen Zusammenhang der semitischen Buchstabenschrift mit einem der älteren 

Schriftsysteme des vorderen Orients könnte nach den geographischen und historischen Verhält- 

nissen eigentlich nur die babylonische oder die ägyptische Schrift ernstlich in Frage kommen. 

Auf den ersten Blick scheint dabei für die babylonische aufs stärkste die Tatsache, die bereits 

erwähnt wurde, zu sprechen, daß die Keilschrift in den Ländern der kana‘anäischen Völker, in 

Palästina und Syrien, zum schriftlichen Verkehr in babylonischer Sprache gebraucht worden ist. 

Sie hat zudem tatsächlich einer Reihe von Völkern des Orients — wie zum Beispiel den Chatti 

von Kappadokien, dem Volke der Mitanni im Gebiet des oberen Euphrats und Armenien, den 

Bewohnern Elams im Osten des unteren Tigris — zum Schreiben ihrer eigenen Sprache gedient. 

Anderen Völkern wieder wurde sie zum Muster bei der Schaffung einer neuen Schrift wie der 

persischen Silbenschrift der Achämeniden. Daß in den babylonisch abgefaßten Korrespondenzen 

der syrischen und palästinensischen Fürsten, wie sie uns in den genannten Tontafelfunden vor- 

liegen, nicht selten auch kana‘anäische Wörter vorkommen, die dann natürlich in Keilschrift 

geschrieben sind, mußte den Geanken, die semitische Buchstabenschrift an die Keilschrift an- 

zuknüpfen, noch verlockender machen?. 

Man hat denn auch vor gar nicht langer Zeit allen Ernstes vermutet, daß auch die Hebräer 

sich der Keilschrift zum Schreiben ihrer Sprache bedient hätten, und daß man sich demgemäß 

die Tafeln mit den 10 Geboten des Moses wie auch die Mahnreden der Propheten ursprünglich 

in Keilschrift aufgezeichnet zu denken habe. Doch entbehrt diese Annahme jeden Grundes. Bis 

jetzt hat sich kein einziges Schriftstück in kana‘anäischer — phönizischer oder hebräischer — 

1 [W. F. Albright, Journal of the Palestine Oriental Society II S. 120.] 2 [Sethe, Ursprung S. 98f.] 

3 [Prof. v. Soden verweist hierzu auf die Schrift von Ras Schamra ($. 52).] 4 [Vgl. S. 46, Anm. ı.] 

5 [Sethe, Ursprung, S.99, Bauer, Ursprung des Alphabets, S. 6f., S.7, Anm. ı.]



Keilschrift und phönizische Schrift 49 

Sprache gefunden, das in Keilschrift geschrieben ist. Allein Kana‘an aufgefundenen oder von dort 

nach Ägypten gelangten Schriftstücke in Keilschrift sind in babylonischer Sprache abgefaßt. 

Diesem mehr historischen Grunde, der für einen Zusammenhang der semitischen Buch- 

stabenschrift mit der babylonischen Keilschrift geltend gemacht werden könnte, stehen aber die 

gewichtigsten sachlichen Gründe gegenüber. Sie ergeben sich aus der ganzen Natur der semi- 

tischen Schrift, ihrem inneren Wesen ebenso wie ihrer äußeren Erscheinung. Diese Gründe 

schließen einerseits die Anknüpfung an die Keilschrift völlig aus, andererseits machen sie die noch 

verbleibende Möglichkeit, die Anknüpfung an die ägyptische Schrift, geradezu zu einer Not- 

wendigkeit. 

Die semitische Buchstabenschrift tritt uns in Phönizien und den anderen kana‘anäischen 

Ländern zuerst nur auf Denkmälern eingegraben in Siein und Metall! entgegen, zeigt aber in 

ihrer Erscheinung dabei durchaus die Merkmale einer linearen, mit einem Farbstoff auf eine 

Fläche aufgetragenen Schreibschrift, wie es unsere Schrift ist, und wie es auch die aus den Hiero- 

glyphen hervorgegangene wirklich geschriebene Schrift der Ägypter war. Es wäre dies eine 

Schrift, die ähnliche Schreibmittel gebrauchte, wie wir sie in Tinte, Feder und Papier benützen, 

und wie sie auch alle anderen aus dem phönizischen Alphabet abgeleiteten Schriften, die Buch- 

stabenschriften ebenso wie die tertiären Silbenschriften der Abessinier und der Inder, verwandt 

haben oder noch verwenden, mag auch der Schreibstoff, das Papier — wie es ja auch in Ägypten 

seit alters her geschah — durch Tierhaut oder Scherben, durch Holztafel oder Palmblatt — 

so in Süd- und Südostasien —, die Rohrfeder durch Gänsekiel oder Stahlfeder, durch Bleistift 

oder Kreide ersetzt worden sein. 

Der Gebrauch des Papyrus bei den Phöniziern ist uns mittelbar für die Zeit um 1100 v. Chr. 

durch einen ägyptischen Text, die Erzählung des Wenamün? bezeugt. Wenamün berichtet 

über seine Reise nach Phönizien, die er unternimmt, um Bauholz für das heilige Flußschiff des 

Gottes Amun zu holen. Der Fürst von Byblos läßt seine Tagebücher bringen, um ihm zu beweisen, 

was frühere ägyptische Könige ihm geboten hätten. Daß diese Tagebücher auf Papyrusrollen 

aufgezeichnet waren, wie es der Zusammenhang vermuten läßt, geht daraus hervor, daß Wena- 

mün 500 solcher Rollen aus Ägypten schicken lassen muß, um die Ansprüche des Fürsten als 

Bezahlung des Zedernholzes zu befriedigen. Die mit Tinte beschriebene Tonscherbe, das „Ostra- 

kon“, ist für Palästina durch den großen Fund, den die Ausgrabungen der Amerikaner bei 

Samaria® zutage gefördert haben, für die Zeit des israelitischen Königs Omri bezeugt (um 

850 v. Chr.), desselben Königs, dessen bereits (S. 46) als Gegners des Königs M&$a von Moab 

gedacht wurde. Von der Schrift des gleichzeitigen Denkmals dieses Königs unterscheiden sich 

diese auf Ostraka geschriebenen Schriftstücke durch ihre stark kursiven Schriftformen. Dies 

weist wieder auf einen längeren Gebrauch der phönizischen Schrift, durch die sie eine weitere 

starke Abnutzung erfahren hatte. 

Die phönizische Schrift schließt sich so im Gebrauch der Schreibmittel, die ihre Formen 

bedingten, unmittelbar an die ägyptische Schrift an. Sie steht der Keilschrift, die in Tontafeln 

1 Also in dem Falle, in dem die Ägypter im Gegensatz zu den anderen Völkern die alte Hieroglyphenform 

der Schrift beibehielten [vgl. jetzt S. 46, Anm. 1]. 2 Adolf Erman, Die Literatur der Ägypter, S. 225 ff. 

3 G. A. Reisner, Cl. St. Fisher, D. G. Lyon, Harvard Excavations at Samaria (1924) [Jensen, Schrift 

(2. Aufl.) S. 200f., v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 165].



so 5. Der Ursprung des Alphabets 

eingegraben wurde und eben dadurch ihre eigentümliche Gestalt angenommen hatte, unver- 

mittelt gegenüber. Dieser Gegensatz tritt am schärfsten hervor, wo wir bei den Babyloniern selbst 

neben der für ihre Sprache gebrauchten Keilschrift auf Tontafeln dem Gebrauch der semitischen 

Buchstabenschrift auf Papyrus begegnen, und zwar für die aramäische Sprache, die sich früh 

allgemeine Geltung in Westasien verschafft hatte. In den Bildern der assyrischen Denkmäler, 

welche die Aufzeichnung der Kriegsbeute oder Tribute darstellen, sieht man in der Regel zwei 

Schreiber in Tätigkeit. Von ihnen schreibt der eine auf eine Tontafel, der andere auf ein 

Papyrusblatt!. Die Texte haben für beide Schreiber besondere Bezeichnungen: Zup-Sarru „der 

Tontafelschreiber‘‘ (von sumerisch dud ‚Tafel‘ und sar schreiben‘) und #us-Sarru ‚der (Pa- 

pyrus- oder) Tierhautschreiber‘‘ (von sumerisch Aus ‚Fell‘ und sar „schreiben‘‘)?. 

Im Gegensatz zur Keilschrift lassen auch die semitischen Buchstabenzeichen vielfach noch 

deutlich erkennen, daß sie aus Bildern entstanden sind®, und zwar aus Bildern eben der Gegen- 

stände, welche die Namen dieser Buchstaben nennen. Das gilt für die nordsemitischen 

phönizischen Buchstaben? AlepA ‚Rind‘ (unser a), das einen nach links gewandten Rindskopf 

darsiellt, Jod ‚Hand‘, das oben zwei nach links gewandte Finger zeigt, Mem ‚Wasser‘, die Zick- 

zacklinie, mit der auch die Ägypter und andere Völker das Wasser darzustellen pflegten, den 

Schlußstrich stark abwärts gezogen, wie bei den ägyptischen Zahlzeichen, ‘Ajin „Auge“, ein 

eigentümlicher Kehllaut der semitischen Sprachen, das Auge wie allenthalben dargestellt als 

Kreis, Pe „Mund“, von der Seite gesehen, nach links geöffnet, Resch ‚Kopf‘ nach rechts ge- 

wandt genau wie der Kopf der kursiven babylonischen Zeichen für Mensch und der Kopf anderer 

primitiver Bilder, Schin „Zahn“, Taw ‚Zeichen‘, „Mal“, ein Kreuz, wie man es als Eigentums- 

marke oder als Handzeichen schreibunkundiger Menschen allenthalben angewandt findet 

(s. S. 58, Abb. 24). Für einige andere Buchstaben, die sich im Nordsemitischen von der zugrunde 

liegenden Bildform stärker entfernt haben, zeigt uns die südsemitische Schrift des Reiches von 

Saba in Südarabien noch ältere, dem ursprünglichen Bilde näherstehende Formen, so für Ber 

„Haus“ und Daleth ‚„Türflügel“. Für Zajit „Öl“ findet sich das Alabastergefäß, das die Alten 

zur Aufbewahrung des Öles und der Salben zu gebrauchen pflegten. Pe „Mund“ scheint hier 

wie in den ägyptischen Hieroglyphen, die auch zu den anderen genannten Buchstaben gute Seiten- 

stücke geben, von vorn gesehen (s. S. 58, Abb. 24). Die semitische Schrift schließt sich so auch 

in diesem Punkte, der bildgestaltigen Grundform der Zeichen, der ägyptischen Schrift, und zwar 

in ihrer hieroglyphischen Form, und nicht der Keilschrift an, bei der die ursprüngliche Bild- 

gestalt der Schriftzeichen sehr früh verlorengegangen war, da sie nicht wie bei den Ägyptern 

durch Weitergebrauch auf den Denkmälern in Erinnerung gehalten wurde. 

1 J.H. Breasted, The physical process of writing in the early Orient and their relation to the origin of the 

alphabet (American Journal of Semitic Languages Bd. 32 (1915/16) S. 230ff.) S. 242ff., Abb. ıı fl. 

2 Dougherty, Writing upon parchment and papyrus among the Babylonians and the Assyrians (Journal 

American Oriental Society Bd. 48 (1928) S. 109 ff.) dort auch als seltene Ausnahme der Regel Keilschrift mit Tinte 

geschrieben (Meißner, Babylonien und Assyrien Bd. 2, S. 344) und Aramäisch in Keilschrift aus der Seleukidenzeit 

(S. 133, Anm. 149) angeführt. [Vgl. auch v. Bissing, Handbuch S. 164, Anm. 8, S. 169.] 

3 [Vgl. jedoch Bauer, Ursprung S. ı3ff., v. Bissing, S. ı61f.] 

4 [Sethe, Ursprung S. 143ff. ders., Die wissenschaftliche Bedeutung der Petrieschen Sinaifunde S. 31f.] 

5 [Sethe, Wiss. Bedeutung S. 32.]



Schreibweise und ‚innere Form‘ der phönizischen Schrift 5I 

Wie die aus der phönizischen Schrift abgeleitete griechische Schrift der älteren Zeiten 

wird schon die semitische Schrift in waagerechten Zeilen von rechts nach links geschrieben. 

Sie steht so auf der zweiten Entwicklungsstufe der Schriftrichtung, die — wie wir gesehen 

haben — von der linksläufigen Schrift in senkrechten Kolumnen als der ersten, noch heute bei den 

Chinesen gebrauchten Stufe, zur rechtsläufigen in waagerechten Zeilen, der dritten Stufe führte, 

auf der unsere Schreibweise heute steht. Die semitische Schrift steht auf der zwischen beiden 

liegenden Stufe, auf der die Schreibschrift der Ägypter, seitdem sie um 2000 v. Chr. dorthin ge- 

langt war, bis zu ihrem Erlöschen als ‚‚demotische Schrift‘‘ unentwegt stehengeblieben ist. Die 

Keilschrift war jedoch — wie wir oben sahen — bereits in uralten Zeiten durch radikale Drehung 

der Schrift um 90 Grad nach links von der Urstufe gleich auf die letzte Entwicklungsstufe ge- 

kommen?. Sie wurde fortan schon ebenso rechtsläufig geschrieben, wie es die europäischen 

Nachkommen der phönizischen Schrift tun, seitdem die Griechen die von ihnen zunächst an- 

standslos übernommene Linksläufigkeit durch Umdrehen der Schriftzeichen in ihre Spiegelbilder 

mit der Rechtsläufigkeit vertauscht haben. Ginge die phönizische oder semitische Schrift auf die 

Keilschrift zurück oder stände sie nur irgendwie unter deren Einfluß, so würde sie sicherlich auch 

schon rechtsläufig geschrieben worden. Die Umdrehung der Schrift würde nicht erst den Griechen 

vorbehalten geblieben sein. Falls der Erfinder des semitischen Alphabets das Beispiel der Keil- 

schrift überhaupt nachgeahmt hätte, wäre es ein unbegreiflicher Rückschritt gewesen, wenn er 

ihm gerade hierin nicht gefolgt wäre und einen so offenkundigen Vorzug dieser Schrift nicht be- 

nutzt hätte. Diesen Rückschritt dürfen wir ihm, der mit seiner Erfindung in die Entwicklung der 

menschlichen Schrift einen so großen Fortschritt gebracht hat, nicht zutrauen. 

Ganz ähnlich steht es mit der ‚inneren Form“ der semitischen Schrift. Diese Schrift kennt 

wie die ägyptische Schrift, die einzige, die vor ihr wirkliche Buchstaben besessen hat, von Haus 

aus nur Konsonantenzeichen und läßt die Vokale zunächst unbezeichnet?. Bei der Natur der 

semitischen Sprachen ist dies allenfalls erträglich, da in ihnen der Vokal nur zur Unterscheidung 

der Formen dient und nicht zum Wortstamm gehört. Auch heute wird es noch beim Schreiben 

des Arabischen wenigstens für die kurzen Vokale weitgehend ertragen, solange es sich um leicht- 

verständliche Texte und nicht um Fremdwörter oder fremde Namen handelt. Nicht selten aber 

wird es zu einem schweren Mißstande. Die semitischen Schriften — die phönizische selbst und 

ihre Abkömmlinge — haben sich deshalb alle im Laufe der Zeit wenigstens die Möglichkeit der 

Vokalandeutung geschaffen. Sie verwenden dazu allgemein die Zeichen für die schwachen 

Konsonanten Alepht, Jod und Waw für die langen Grundvokale äö, 7 und #. Dies haben 

auch die Griechen bei der Übernahme des Alphabetes, aber nun ohne Rücksicht auf die 

Quantität der Vokale, und die Ägypter später gelegentlich (in hieroglyphischen Schreibungen 

z. B. der Namen Ptolemaios und Kleopatra) getan. Außerdem setzen die semitischen Schriften 

im Bedarfsfalle über, unter oder in die Konsonantenzeichen Hilfszeichen in Gestalt von kleinen 

Strichen, Haken oder Punkten, um die Art des folgenden Vokals oder auch die Vokallosigkeit 

des betreffenden Konsonanten anzuzeigen, so im Hebräischen und Arabischen, so auch im 

1 [Sethe, Wiss. Bedeutung S. 32.] 2 [Sethe, Ursprung des Alphabets S. 107.] 

3 [Zu diesem und dem Folgenden Sethe, Ursprung S. 103f.] 

4 Stimmeinsatz vor vokalisch anlautenden Silben wie in An-eignung, Hauseingang vor dem ei. Der Spiritus 

lenis der Griechen, der Hiatus im Innern der Wörter wie Po-et, Po-em.



52 5. Der Ursprung des Alphabets 

Äthiopischen!. Dort sind diese Hilfszeichen — wie wir sahen — mit den Konsonanten- 

zeichen zusammengewachsen und verwandelten damit die Schrift in eine tertiäre Silben- 

schrift. 

Ginge nun die phönizische oder semitische Schrift auf die Keilschrift zurück, so wäre es 

wieder ein unbegreiflicher Rückschritt gewesen, wenn der Erfinder des Alphabets nicht aus der 

als Silbenschrift die Vokale mitbezeichnenden Keilschrift auch die Vokalbezeichnung über- 

nommen hätte, anstatt es den Griechen zu überlassen, sie einzuführen. Es wäre um so unbegreif- 

licher, als die Keilschrift von den reinvokalischen Silben her gerade für die von der semitischen 

Buchstabenschrift nicht bezeichneten Vokale bereits richtige Buchstaben besaß, die sie für die 

Konsonanten nicht kannte. Die Nichtbeachtung der Vokale durch den Erfinder des phönizischen 

Alphabets wird dagegen sofort verständlich, wenn man annehmen kann, daß sich seine Erfindung 

an die ägyptische Schrift anlehnte. Sie hatte — wie wir sahen — aus triftigen Gründen bei ihrer 

Umgestaltung aus einer ideographischen Bilderschrift zu einer phonetischen Schrift nur die 

ihre Wortstämme bildenden Konsonanten berücksichtigen können und war eben deshalb als 

einziges aller älteren Schriftsysteme auf die konsonantischen Einzellautzeichen gekommen. 

Knüpft man die phönizische Schrift an die ägyptische an, so erklärt sich ihre Vokallosigkeit als 

ein ererbter Fehler, als ein überkommener Mangel, den erst die Griechen endgültig beseitigt haben. 

Dieser Mangel war freilich aufs engste mit der Entstehung der Buchstaben verknüpft. Ohne ihn 

wäre sie schlechterdings nicht möglich gewesen. 

Tatsächlich liegt wohl eben darin, daß die Keilschrift eine Silbenschrift war, von vornherein 

die sichere Gewähr dafür, daß sie als Mutter des phönizischen Alphabets nicht in Betracht kommen 

kann. Die Silbenschrift ist — wie schon einmal gesagt (S. 44) — offenbar eine Sackgasse, aus 

der es keinen Ausweg gab. Aus der babylonischen Keilschrift wäre gewiß nie eine Buchstaben- 

schrift, auch nicht eine solche mit Vokalbezeichnung wie die griechische, sondern wieder eine 

Silbenschrift vereinfachter Form hervorgegangen, wie später die persische Keilschrift. Daher 

ist auch die neuentdeckte Schrift von Ras Schamra, die eine Konsonantenschrift sein soll, 

wenn sie auch äußerlich die Gestalt der in Ton eingegrabenen Keilschrift zeigt, innerlich ohne 

Zweifel von der phönizischen Buchstabenschrift abhängig und ohne deren Vorbild ganz un- 

denkbar?. Es ist sehr bezeichnend, daß die Babylonier und Assyrer sich selbst nie zu einer Buch- 

stabenschrift hindurchzuringen vermocht haben, obwohl doch auch sie eine semitische Sprache 

derselben Bauart wie die Sprache der Kana‘anäer redeten und in assyrischer Zeit die phönizische 

Schrift für die auch bei ihnen damals viel gebrauchte aramäische Weltsprache verwandten. 

Die Tatsache, daß sie seit alter Zeit eine von einem Volke ganz anderer Zunge, den Sumerern, 

ererbte Silbenschrift mit den durch die Natur des Landes gegebenen Schreibmitteln besaßen, 

hat sie offenbar daran gehindert. Es stellt sich so immer deutlicher heraus, daß die Silbenschrift 

1 In der Art, wie wir es bei den Umlauten 4, ö, ö, die Skandinavier bei @ tun, oder wie die Akzente in so man- 

chen Schriften. 

2 [Vgl. hierzu Bauer, Ursprung des Alphabets S. 30, der die Keilschrift von Ras Schamra ebenfalls als ein 

Zusammenkommen der ‚inneren‘ Form des ägyptischen Schriftprinzips und der „äußeren Form‘‘ der Keilschrift 

erklärt. Zur Schrift von Ras Schamras. Bauer, ibd. S. 30, Anm. 1, S. 38ff., Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 86f., 

v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 154, Diringer, Alfabeto S. 264ff., Friedrich, ZDMG Bd. 91 (1937) 

S. 321ff., B. Rosenkranz, ZDMG Bd. 92 (1938) S. 178 f.]



Phönizische und ägyptische Schrift 53 

nicht ein Vorläufer der Buchstabenschrift gewesen ist, wie man es früher glaubte und in weiten 

Kreisen sich wohl auch heute noch vorstellt, sondern ihr Nebenbuhler. 

Die Silbe, in der sich Vokal und Konsonant wie zu einer lautlichen Einheit fest und unlöslich 

verbunden zeigen, stand der Scheidung der einzelnen Laute, wie sie die Buchstabenschrift vor- 

aussetzt, von Natur im Wege. Nur wo jene funktionelle Scheidung der Vokale als formbildenden 

und der Konsonanten als begriffsbestimmenden und stammbildenden Elementen der Wörter 

herrschte wie im Ägyptischen und in den semitischen Sprachen, konnte man auf eine Zerlegung 

der Wörter in ihre einzelnen Bestandteile kommen. Nur so konnte man auch die für sich allein 

ohne ein vokalisches Element! gar nicht aussprechbaren Konsonanten als selbständige Laute 

behandeln. 

So weist denn alles auf einen Zusammenhang der semitischen oder phönizischen Buchstaben- 

schrift mit der ägyptischen Schrift hin: das Schreibmaterial (Papyrus und Scherbe, Tinte und 

Rohrfeder), die Bildgestalt der Schriftzeichen, die Richtung der Schrift (von rechts nach links in 

waagerechten Zeilen) und schließlich die Vokallosigkeit. Damit stimmt denn auch eine Tradition 

bei den Phöniziern überein, die uns durch Philo von Byblos (1. Jahrhundert n. Chr.)? bezeugt 

ist. Sie schreibt die Erfindung der Buchstaben einem gewissen Taautos zu, in dem man mit den 

Alten nur den ägyptischen Gott Thoth, in älterer Form * Dahäut gesprochen?, erkennen kann, 

den Hermes der Ägypter, der auch den Ägyptern selbst als Erfinder ihrer Schrift, der „‚Gottes- 

worte‘‘, galt. 

Dürfte somit die Frage nach der Abhängigkeit der phönizischen Schrift von der ägyptischen 

theoretisch als endgültig bejaht gelten, so bliebe doch die Frage nach dem Wie, Wann und Wo 

der Entstehung des phönizischen Alphabets noch offen. Anscheinend im Widerspruch zu dem 

eben gewonnenen Ergebnis ist eine unmittelbare Ableitung der phönizischen Buchstaben aus den 

gleichwertigen ägyptischen Einkonsonantenzeichen selbst nicht möglich. Die ägyptischen Buch- 

staben zeigen sowohl in ihren alten hieroglyphischen Bildern wie in den im praktischen Gebrauch 

daraus entstandenen hieratischen Formen meist keinerlei Ähnlichkeit mit den lautlich entsprechen- 

den Buchstaben des phönizischen Alphabets. Wo umgekehrt das dem Buchstaben zugrunde 

liegende Bild offenbar das Gleiche ist, stimmt die Bewertung der Zeichen nicht überein. So be- 

deutet die Zickzacklinie, die das Wasser darstellt im Ägyptischen x, im Phönizischen z, die 

Schlange im Ägyptischen @ ($), im Phönizischen », der Mund im Ägyptischen , im Phönizischen 

d, die Hand im Ägyptischen d, im Phönizischen j* (s.S.58 Abb. 24). Diese Verschiedenheit in 

der Bewertung derselben Bilder hat ihren natürlichen Grund in der Verschiedenheit der Sprachen, 

die eben dieselben Gegenstände verschieden benannte. Der Mund, ägyptisch ro, heißt phöni- 

zisch de. Die Bilder, auf die — wie wir oben gesehen haben — die semitischen Buchstaben 

unverkennbar zurückgehen, stimmen mit den Namen der Buchstaben überein. Diese Namen, 

1 Ein solches, nämlich der „Hilfsvokal“‘ # (oder wie man heute zu schreiben pflegt >) liegt ja auch in der 

„sonantischen‘‘ Aussprache der Konsonanten vor. 2 [Sethe, Ursprung des Alphabets S. 101, Anm. 2.] 

3 Die o-Laute der späteren ägyptischen Sprache gehen regelmäßig auf älteres @ zurück, das noch zur Zeit 

des Assurbanipal unverändert war. Wie der Name der Stadt Siut (kopt. cıoo®1) damals noch durch Sijautu wieder- 

gegeben werden konnte, so hätte auch der Name des Gottes Thoth (griechisch Owv#, kopt. g00sT) damals etwa 

*Dahautu wiedergegeben werden müssen, was dem Taautos (Tdavrog) vollkommen entspricht. 

4 [Sethe, Ursprung des Alphabets S. 133f., ders., Die wiss. Bedeutung der Petrieschen Sinaifunde S. 34.]



54 5. Der Ursprung des Alphabets 

die mit den Zeichen auch zu den Griechen wanderten — Aleph — Alpha, Bet = Beta usw. —, 

sind richtige kana‘anäische Wörter, die eben die in den Buchstaben dargestellten Gegenstände 

bezeichnen. Auch die im einzelnen etwas abweichenden Namen der Buchstaben in der süd- 

semitischen Schrift gehen auf solche kana‘anäischen (nordsemitischen) Wörter zurück, das für 

die Priorität der Kana’anäer in der Erfindung des Alphabets bedeutsam ist. 

Die Buchstaben haben ihren Lautwert von diesen kana‘anäischen Wörtern nach dem 

akrophonischen Prinzip erhalten. Sie bezeichnen also denjenigen Laut, mit dem das betreffende 

Wort, ihr Name, begann. Dies geschieht demnach so, wie wenn wir das Bild eines Adlers für a, 

das Bild eines Baumes für 5 usw. schrieben. So bezeichnet das Bild des Wassers Mem den Kon- 

sonanten »z, das des Auges ‘Ajin den Kehllaut, mit dem dieses Wort begann, das des Kopfes 

Resch das r, das-des Kreuzzeichens 7aw das £. Die Buchstabennamen stellen demnach ein für 

den Ursprung des semitischen Alphabets und die Entstehung der Buchstaben ebenso bedeut- 

sames Zeugnis dar wie die Buchstabenzeichen. Sie sind ein unantastbares Gut. Es geht deshalb 

nicht an, daß man — wie es von namhaften Semitisten vorübergehend oder gelegentlich geschehen 

ist — von diesen Namen absieht. So fragte sich der um die semitische Epigraphik hochverdiente 

M.Lidzbarski unter dem Eindruck der kretischen Entdeckungen, ob das Alphabet nicht etwa 

bei einem nichtsemitischen Volke entstanden sein könnte, etwa bei den alten Kretern!. Indem 

er diese fälschlich einfach den Griechen, die später Kreta besiedelt haben, gleichsetzte, versuchte 

er, die in den Buchstaben dargestellten Bilder und die den Buchstaben zukommenden Lautwerte 

aus dem Griechischen abzuleiten. Das Alphabet wäre so nicht von den Phöniziern zu den Griechen, 

sondern umgekehrt von diesen zu den Phöniziern gekommen. Dies widerspräche sowohl den bei 

den Griechen gebräuchlichen Namen der Buchstaben, wie dem Fehlen der Vokalbezeichnung, 

wie auch der griechischen Überlieferung. Auch hat man für einzelne Buchstaben des Alpha- 

bets, deren Gestalt nicht ohne weiteres zu ihren Namen zu passen schien, einen anderen Namen 

als ursprünglich postuliert, ohne jedoch erklären zu können, wie diese Buchstaben zu dem un- 

passenden Namen gekommen sein sollten. So wollte Lidzbarski? die Form des phönizischen 

Buchstabens Daleth, dessen Name „Türflügel‘ bedeutet und der in der Tat diesem Gegenstande 

wenig ähnlich sieht, zusammen mit seiner Bewertung als d aus einer älteren Benennung död 

„weibliche Brust“ erklären. In Wahrheit beweist uns der Name Daleth, daß der Buchstaben 

aus einem Türflügel entstanden sein muß. Seine Gestalt ist im Laufe der Zeit durch Abnutzung 

entstellt worden. Das südsemitische Zeichen zeigt uns auch wirklich noch eine ältere Form, 

die diese Entstehung anschaulich und glaubhaft machen kann. 

Denselben Fehler machte nach der Entdeckung der „Sinaiinschrift‘‘ — von der nachher 

die Rede sein wird — der Oxforder Semitist Cowley?, indem er die in dieser Schrift vorkommen- 

den Zeichen des Fisches und eines scheinbaren Schießbogens auf Grund der hebräischen Wörter 

für diese Dinge Dag und Keset mit den Anfangslauten d und # bewerten wollte, ungeachtet der 

Tatsache, daß eben diese Laute im phönizischen Alphabet Daleth und Kop%A heißen. Die Zeichen 

1 [M. Lidzbarski, Ephemeris für semitische Epigraphik Bd. 2, S. 371 ff., vgl. Sethe, Ursprung S. 148 ff., 

Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. ı86ff,, v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 160, Anm. 5.] 

2 [Lidzbarski, ibd. Bd. ı, S. ı31f., vgl. Bauer, Ursprung S. 18.] 

3 A.E.Cowley, The origin of the Semitic Alphabet (JEA Bd.3 (1916) S. ı7f[.). [Ders., The Sinaitic 

Inscriptions (JEA Bd. ı5 (1929) S. 2ooff.).]



Die Entstehung der phönizischen Schrift 55 

entsprechen in Wahrheit — wie wir sehen werden — den phönizischen Buchstaben Samech 

(arabisch Samak) „Fisch“ und Schin ‚Zahn‘. Es wäre wohl zu verstehen, daß man alte Namen, 

die nicht zu den Formen der Buchstaben paßten, durch neue ersetzt — was auch geschehen ist —, 

aber nicht, daß man unpassende an die Stelle älterer gesetzt hätte. 

Die Buchstabenbilder, Buchstabennamen und Buchstabenwerte sind also fest und untrenn- 

bar miteinander verbunden. Sie können in dieser Verbindung nur aus dem Gehirn eines semitisch 

redenden Menschen entstanden sein, nicht aus dem eines Ägypters. Hieraus folgt, daß der 

phönizischen Schrift unbeschadet ihrer inneren Abhängigkeit von der ägyptischen Schrift, die 

ihr Vorbild gewesen sein muß, hinsichtlich ihrer äußeren Gestaltung — das heißt in der Aufstel- 

lung und Bewertung ihres Zeichenbestandes — Selbständigkeit zuerkannt werden muß. Auch 

die Richtung der einzelnen Bilder — nicht der Schrift in ihrer Gesamtheit — ist eine andere als 

bei den Ägyptern. In der phönizischen Schrift sehen sie nach links gegen das Ende der Zeile, 

in der ägyptischen pflegen sie — wenn der Text nicht ‚rückläufig‘ geschrieben ist — gegen 

den Anfang zu blicken. 

Für die Bestimmung von Ort und Zeit der Entstehung der phönizischen Schrift ergibt 

sich aus dem Nebeneinander zweier schon mehrfach berührter Tatsachen ein Anhaltspunkt. 

Die eine dieser Tatsachen ist die, daß die Länder des kana‘anäischen Sprachbereiches seit der 

Mitte des dritten Jahrtausends v. Chr. unter starker Einwirkung der babylonischen Kultur ge- 

standen haben bis tief in die Zeit hinein, zu der die phönizische Schrift bereits fertig und sogar 

schon sichtlich abgenutzt an verschiedenen Stellen auftritt. Diese Einwirkung trat in den Keil- 

schriftkorrespondenzen der kana‘anäischen Fürsten des 15./14. Jahrhunderts am schärfsten 

hervor. Die andere Tatsache ist die, daß die phönizische Schrift selbst keinerlei Beeinflussung 

durch die in diesen Dokumenten auf kana‘anäischem Boden auftretende babylonische Keilschrift 

aufweist. Sie ist ihr vielmehr in allen Punkten völlig entgegengesetzt und schließt sich der ägyp- 

tischen Schrift gerade auch in ihren Schwächen, der linksläufigen Schriftrichtung und der Vokal- 

losigkeit, an. 

Hieraus ergibt sich mit großer Wahrscheinlichkeit der Schluß, daß der Erfinder der phö- 

nizischen Schrift die Vorzüge der babylonischen Keilschrift nicht gebührend zu schätzen wußte!. 

Auch wenn er nicht ganz ohne Kenntnis dieser Schrift war, stand er jedenfalls unter dem über- 

wältigenden Einfluß der ägyptischen Schrift. Er wird so seine Erfindung schwerlich auf ka- 

na‘anäischem Boden gemacht haben können, wenn man sie nicht über das Jahr 2500 hinauf- 

rücken will. Das liegt zu weit von dem ersten wirklichen Auftreten der phönizischen Schrift 

(im 13. Jahrhundert v. Chr.) entfernt. So bleibt denn nur der Ausweg anzunehmen, das phöni- 

zische Alphabet sei außerhalb Kanaans in unmittelbarer Nachbarschaft Ägyptens oder in dessen 

Grenzgebieten von einem semitischen Volke, vermutlich kana‘anäischen Stammes, erfunden 

worden. Es müßte dort längere Zeit hindurch ansässig gewesen sein und dabei vorher selbst 

schriftlos lebend bei den Ägyptern die Vorzüge der Schrift kennengelernt haben. Wer denkt 

dabei nicht sogleich an die Hebräer, die laut ihrer Stammessage nach längerem Aufenthalt 

im Grenzland Gosen Ägyptens von dort in ihre spätere Heimat Palästina eingewandert sein 

sollen?. Ihre Gesetzgebung ist durch Moses an das Sinaigebirge geknüpft. Moses selbst trug einen 

1 [Zu diesem und dem Folgenden s. Sethe, Ursprung, S. 137, hierzu Bauer, Ursprung, S. 30 nach der Ent- 

deckung der Schrift von Ras Schamra.] 2 [Sethe, Wiss. Bedeutung S. 35.]



56 5. Der Ursprung des Alphabets 

ägyptischen Namen und soll von einer ägyptischen Königstochter erzogen worden sein. Das 

Sinaigebirge findet man, nach Lage der Dinge sicher richtig, seit alten Zeiten in der danach 

benannten Sinaihalbinsel wieder. Die Einwanderung der Hebräer in Palästina ist verschieden 

angesetzt worden. Sie muß, wenn die in den Amarnabriefen genannten Zadiru mit den Hebräern 

identisch sind, spätestens Anfang des 14. Jahrhunderts v. Chr. erfolgt sein. Es wäre in der Tat 

verlockend, in der Person des großen Gesetzgebers des hebräischen Volkes den Erfinder des 

phönizischen Alphabets zu suchen, wie das der jüdische Geschichtsschreiber Eupolemos 

(2. Jahrhundert v. Chr.)! geradezu behauptet hat. 

Der sagenhafte, in seinem Kern gewiß geschichtliche Aufenthalt der Kinder Israel in 

Ägypten hat aber noch einen sicher beglaubigten Vorläufer gehabt. Bald nach dem Zusammen- 

bruch des Mittleren Reiches etwa im 18. Jahrhundert v. Chr. fielen die sogenannten Hyksos, 

ein semitisches Hirtenvolk anscheinend kana‘anäischen Ursprungs, in Ägypten ein. Von Osten 

aus der Wüste kommend eroberten sie das Delta und hielten es länger als ein Jahrhundert besetzt, 

bis sie im 16. Jahrhundert in mehreren Kriegen durch die ägyptischen Könige Amosis und 

Thutmosis III. nach Palästina vertrieben wurden. Dieser Einfall der Hyksos ist übrigens durch 

den jüdischen Geschichtsschreiber Josephus — vielleicht mit mehr Recht als man zur Zeit 

glaubt — mit der Niederlassung der Kinder Israel in Ägypten unter Joseph und ihrem Auszug 

unter Moses zusammengebracht worden. Während ihrer Herrschaft über Ägypten haben die 

Hyksos bis zu einem gewissen Grade ägyptische Kultur und Sitte angenommen. Es wäre fast 

ein Wunder zu nennen, wenn sie das Nilland wieder verlassen hätten, ohne die Schreibkunst 

als dauernden Gewinn mit sich zu nehmen, es sei denn, sie hätten die Kenntnis dieser Kunst 

schon vorher besessen, was bei einem Hirtenvolk der Wüste kaum anzunehmen ist. Jedenfalls 

haben sich von diesen Hyksos weder in Ägypten noch außerhalb des Landes andere als ägyptisch 

abgefaßte Inschriften gefunden. 

Hat man in den Hyksos die Erfinder der phönizischen Buchstabenschrift zu sehen, so würde 

diese Schrift etwa im 16. Jahrhundert nach Palästina gekommen sein. Sie müßte sich dort dann 

allmählich neben der für die babylonische Diplomatensprache üblichen Keilschrift als Schrift für 

die kana‘anäische Sprache ausgebreitet haben, bis sie uns im 10. Jahrhundert v. Chr. häufiger 

und an verschiedenen Orten entgegenzutreten beginnt und nach dem Erlöschen des babylonischen 

Einflusses zur unbestrittenen Alleinherrschaft gelangt. 

So stand im wesentlichen die Frage der Entstehung des phönizischen Alphabets®, als im 

Jahre 1916 neues Material bekannt wurde, das die hier entwickelten Schlüsse auf das Über- 

raschendste bestätigte und die letzte Lücke in der Beweiskette schloß. Die Herkunftsstätte dieser 

neuen Funde war die Sinaihalbinsel, eben jene Stätte, an welche die hebräische Sage die mo- 

saische Gesetzgebung knüpft. Die Sinaihalbinsel erstreckt sich unmittelbar östlich von Ägypten 

1 [Fragmenta historicorum graecorum (Müller), Bd. 3, S. 220.] 

2 Sie werden einmal geradezu als Phönizier bezeichnet und scheinen zu den damit identischen Ank'w ge- 

rechnet zu sein. [Zu diesem und dem Folgenden vgl. Sethe, Ursprung, S. 137f., zu der Hyksos-Frage W. Wolf, 

Der Stand der Hyksosfrage (ZDMG Bd. 83 (1929) S. 67 ff.), und zuletzt v. Bissing, Das angebliche Weltreich der 

Hyksos (Archiv für Orientforschung Bd. ıı (1937) S. 325 ff.).] 

3 [Sethes Arbeit über den Ursprung des Alphabets ist 1916 (Nachr. d. K. Ges. d. Wiss. zu Göttingen, Mitt. 

1916, Heft 2, S. 88 ff.) erschienen].



Die Sinaischrift 57 

als ein von gewaltigen, zerklüfteten Granitmassen erfülltes Gebirgsdreieck in das Rote Meer. 

Seit den ältesten Zeiten der ägyptischen Geschichte wird es von den Ägyptern wegen der dort 

lagernden Schätze an Kupfermineralien (Türkisen) viel besucht und war in besseren Zeiten 

dauernd besetzt, indem die landeingesessene Bevölkerung aus dem semitischen Nomadenvolke 

der Mntj - w mit Waffengewalt niedergehalten wurde. Dort auf der Sinaihalbinsel hatte im Jahre 

1905 eine englische archäologische Expedition unter der Führung des bekannten Ägyptologen 

W.M.Flinders Petrie in den altägyptischen Tempelruinen von Sarbut el chadem oder 

Serabit el chadem, die aus dem 19. Jahrhundert v. Chr. und den folgenden Jahrhunderten 

stammen, und bei den Überresten der in der Nähe gelegenen alten Minen neben den vielen echt 

ägyptischen, seit langem bekannten Denkmälern auch eine Anzahl nicht ägyptischer aber un- 

zweifelhaft ägyptisierender Denkmäler aufgefunden!. Diese Denkmäler trugen fremdartige 

Inschriften mit einer beschränkten Auswahl von Zeichen. Der glückliche Finder konnte in ihnen 

nur eine Buchstabenschrift vermuten, die er naturgemäß im Geiste sogleich mit dem späteren 

phönizischen Alphabet in Verbindung brachte. 

Mit der vereinzelten Probe, die Petrie von den neugefundenen Inschriften veröffentlichte, 

ließ sich nicht viel beginnen. Erst seit dem Jahre 1916 liegen die gesamten Funde in einer Ver- 

öffentlichung von Gardiner und Peet? vor. Der erstgenannte Gelehrte erbrachte zugleich in 

einer Untersuchung?, die ich 1917 durch eine eigene Arbeit? bekanntmachte und weiterführte, 

den Beweis, daß wir es in der neuentdeckten Schrift in der Tat mit einer Vorstufe oder besser 

mit der ältesten Form des phönizischen Alphabets zu tun haben. Sie ist ganz im Sinne der oben 

gegebenen Ausführungen an die ägyptische Schrift anzuknüpfen und scheint frühestens im 

19. Jahrhundert v. Chr. wahrscheinlich aber erst nach dem Zusammenbruch des Mittleren 

Reiches, also nach 1780 v. Chr., entstanden zu sein. Die neue Sinaischrift, wie wir sie der 

Einfachheit halber nennen, besteht aus etwa 24 verschiedenen Zeichen®. In ihrer Mehrheit 

sind es Bilder von Gegenständen, die in ihrer Zeichenweise an ägyptische Hieroglyphen- 

zeichen erinnern. Zum Teil sind sie sogar mit ihnen identisch und ohne Zweifel nach ihrem 

Muster gebildet worden. 

Unter diesen etwa vierundzwanzig Schriftzeichen finden wir in acht völlig klaren Fällen 

gerade die Gegenstände wieder, die auch in phönizischen Buchstaben nach Ausweis ihrer Namen 

und ihrer Gestalt dargestellt gewesen sind. So haben wir auch hier den von der Seite gesehenen 

1 W. Fl. Petrie, Researches in Sinai (London 1906) [s.a. Sethe, Die neuentdeckte Sinai-Schrift und die 

Entstehung der semitischen Schrift (Nachr. d. Göttinger Ges. d. Wiss., Mitt. 1917, S. 437 ff.), Sethe, Die wissen- 

schaftliche Bedeutung der Petrieschen Sinaifunde (ZDMG Bd. 80 (1926) S. 24ff.) S.25f. Über das Schicksal der 

Denkmäler und neuere Expeditionen in das Minengebiet s. Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 181 ff., v. Bissing im Hand- 

buch der Archäologie S. 160 ff., Bauer, Ursprung des Alphabets S. 23 ff., H. Grimme, Altsinaitische Forschungen 

(Studien zur Gesch. u. Kultur d. Altertums Bd. 20, Heft 3) 1937]. 

2 A.H.Gardiner, T.E.Peet, The inscriptions of Sinai (Egypt Exploration Fund 1917). 

3 A.H. Gardiner, The Egyptian origin of the Semitic Alphabet (JEA Bd. 3 (1916) S. ı ff.), deutsch in 

ZDMG Bd. 77 (1923) S. g2ff. 

4 Die neuentdeckte Sinai-Schrift und die Entstehung der semitischen Schrift (Nachr. d. Göttinger Ges. d. 

Wiss., Mitt. 1917 S. 437 ff.). 

5 Gardiner unterschied 32, von denen aber fünf sicher, drei weitere wahrscheinlich nur Varianten anderer 

Zeichen sind. [Abb. 24 nach Sethe, Die neuentdeckte Sinaischrift S. 442/443, wie er sie in der Vorlesung zeigte.]



58 5. Der Ursprung des Alphabets 

Rindskopf (Abb. 24, Nr. ı), das Haus (Nr. 2), die Hand (Nr. 5), die Zickzacklinie des Wassers 

(Nr. 8), die Schlange (Nr. 10), das menschliche Auge (Nr. ı1), den menschlichen Kopf (Nr. 13) 

und das Kreuz (Nr. 15). Sie treten hierbei meist in Formen‘ auf, die sowohl mit dem ägypti- 

schen Urbild wie mit dem entsprechenden semitischen Zeichen übereinstimmen oder aber derart 

beschaffen sind, daß sich aus ihnen entweder die phönizische oder die südsemitische Zeichen- 

  

  

  

  

  

    

    

    

  

  

          
  

  

    

Aeyt| Fame Phiniz |Yidsemit] Frisch Aumt| Sinai | Miniy. | Türen Fried. 

N, x |mjJ Aa un | wm Y aı m 
Rmd |. ed 11.806 [43.24 |4 Adye hancer | 8. 43. Him | u Mac |13M& 

Eier ae] ech ar 
„DI 2. en |2 Bo |9. Bet |2. Barca Ba Br Br 44. Nam | 12. Nakas| 14 NZ 

pP Due lo | Im | E 
sche GEAFL? |3. gmsL |20. gamt | 3. Fra Fisch _|9. R 15 Sümskil 7 Fat. \15. 27 

d ur 4 3 A le 40 o o o 
Triefligel Yzb.23 @ r|ı Zäletk| 19. Sant |b Asire Auge |4 re.29 9.46. Him |H6 am | 05 

br w y IE q vy a <> Ioo 7, o q 

Fetten | 6 wer wi ze \a#2u |ser Mund |12. 44.72 \s 4 |amz 

nn De ra 
UL. 0 Rn den Megok-| 8. Köck | 3 Haut | Bra 1gE.18 00: \18 Jade |2 Fadar 
Amen PLN 5) Io Per Bn 
und IR: Hm VLUR: \ro KL |8. Kaf_|48Körma 

EX X Ne ai |YuA Bi ee 
Prhze | 3. 6. Win |15 Wari | 2%. 6Feo} Krk |. WRaıh |b. Rern |14°P5 

Acc I x TE Mm |wco w 3 3 
SALHen.| 4 Alm |47.1. |7Zyra Iehrgelm wer. | Fam |5 Ar [ws 

eln|e + It+ tx |+x | Tr 
wetıror 19.74 |H Tat |9 Oyr« Areuz 15. u Tau _|10 Tawi |. Tax 

— Z Z B 
Hm | 5 . m FL u 4 Töce u Kup a 
Q Bee 5 3 12.02 | d-1. |uo |nQ-: 
Manz | _ HKapk |1 Kap |HKirre Yr et | 2. Fran d| un yet. 

g Isste L 1 A 2€C =} u +0 oe 
Arch Fade 7 _36.20@ |12 Lamed| 2. Lan _|12.N pa i ö i i                     
  

Auichen aus Terten, dere Bilder mach vechke Mich, ind durch ein Kreuz x gokenngeichneh. 

Abb. 24. „Die Zeichen der Sinaischrift mit ägyptischen Vorbildern und ihren möglichen phönizischen, 

südsemitischen und griechischen Entsprechungen‘“ (nach Sethe, Die neuentdeckte Sinaischrift (Nachr. 

d. Göttinger Ges. d. Wiss. Mitt. 1917) S. 442/443). 

form ableiten läßt. Die gleiche Übereinstimmung läßt sich auch noch bei vier anderen Zeichen 

feststellen: der menschlichen Gestalt mit erhobenen Armen (Nr. 16), dem Strick (Nr. 7), dem 

Munde (Nr. ı2) und dem Gebirge oder Bogen (Nr. 14), sowie zwischen einem ägyptischen 

Zeichen, das in der Sinaiinschrift nicht sicher vorkommt, dem Türflügel und dem entsprechenden 

südsemitischen Zeichen, dem Daleth. 

Die Übereinstimmung in der Auswahl der Bilder und in ihrer Gestaltung, wie sie hier für 

ı2 Zeichen der Sinaiinschrift festgestellt wurde, darf als ein sicheres Anzeichen dafür angesehen 

werden, daß diese Schrift nicht etwa nur ein Versuch in der Richtung des späteren phönizischen



Die Sinaischrift als Verbindungsglied 59 

Alphabets gewesen ist, der später wieder aufgegeben wurde, sondern daß sie wirklich die Grund- 

lage dieses Alphabetes bildet. Völlig außer Zweifel gestellt wird die Identität der Sinaischrift 

mit der phönizischen Schrift aber durch eine geniale Wahrnehmung und Kombination von 

Gardiner!. In den Inschriften kehrt nicht weniger als siebenmal — und zwar überall am Ende 

einer Zeile, dabei fünfmal sicher, zweimal möglicherweise zugleich auch am Ende der ganzen 

Inschrift — eine Gruppe von vier Zeichen in der gleichen bestimmten Reihenfolge wieder: das 

Haus, das Auge, der Strick und das Kreuz. Gibt man diesen Bildern die Lautwerte, die den nach 

Gegenstand und Form entsprechenden phönizischen Buchstaben zukommen, so erhält man ein 

semitisches Wort, das hier vortrefflich am Platz ist: Ba‘alat ‚Herrin‘, den kana‘anäischen Namen 

einer Göttin, die der ägyptischen Zathor entsprach. Es ist dieselbe Göttin, der das umliegende 

Türkisminengebiet mit dem Tempel von Sarbut el chadem geweiht war, also die Göttin des 

Ortes, an dem die Denkmäler mit den Sinaiinschriften gefunden worden sind. Auf einem dieser 

Denkmäler mit zwei auf den Namen Ba‘alat endigenden Inschriften in Sinaischrift steht daneben 

eine ägyptische Inschrift in echt ägyptischen Hieroglyphen, die eine Weihung an eben diese Göttin 

„Hathor, die Herrin der Türkise‘‘ ausspricht. 

Hiernach kann in der Tat nicht mehr daran gezweifelt werden, daß wir in der Sinaischrift 

wirklich das „fehlende Glied‘, das missing link, wie es die Abstammungslehre nennt, gefunden 

haben, das die phönizische Buchstabenschrift mit der ägyptischen Schrift direkt verbindet. 

Die Schriftbilder dieses Verbindungsgliedes sind aus der ägyptischen Hieroglyphenschrift über- 

nommen?. Sie sind nicht etwa nur aus dem Kreise der ägyptischen Einkonsonantenzeichen 

oder Buchstaben ausgewählt, sondern als beliebige Zeichen ohne jede Rücksicht auf ihren ägyp- 

tischen Wert lediglich im Hinblick auf den ihnen aus der semitischen Sprache zu gebenden Wert 

genommen worden, also ganz so, wie es oben bei der Vergleichung der ägyptischen und phö- 

nizischen Buchstaben festgestellt worden ist (S. 53). Vermutlich wurde bei der Auswahl dieser 

Bilder zugleich auf eine charakteristische Gestalt, die sich leicht dem Gedächtnis einprägen kann, 

und auf eine einfache Form, die sich leicht wiedergeben läßt, gesehen. Der ägyptischen Hiero- 

glyphenschrift folgt die neu entdeckte Sinaischrift auch hinsichtlich der Schriftrichtung. Gerade 

wie bei den ägyptischen Denkmälern der späteren Zeiten die Schrift je nach der Stellung der 

Inschrift auf dem betreffenden Denkmal bald links- bald rechtsläufig ist und bald in senkrechten, 

bald in waagerechten Zeilen verläuft, geschieht dies auch bei der Sinaischrift, die uns bis jetzt 

nur ebenfalls auf Denkmälern bekanntgeworden ist. Die übliche, beim wirklichen Schreiben 

gebrauchte Schriftrichtung wird in Übereinstimmung mit dem ägyptischen Hieratisch und mit 

der späteren phönizischen Schrift die linksläufige in waagerechten Zeilen gewesen sein. So ge- 

schrieben, mit — wie in der phönizischen Schrift — ganz nach links gewandten Schriftbildern, 

treffen wir sie auf einem Denkstein an, der sich durch besonders sorgfältige Ausführung und 

durch richtige Liniierung auszeichnet. 

Was das Alter der diese neue Schrift tragenden Denkmäler betrifft, so stammen die Tempel- 

anlagen, in denen sie sich gefunden haben, aus dem Ende der 12. Dynastie (um 1800 v. Chr.). 

Sie selbst sind also voraussichtlich, nach verschiedenen Anzeichen aber nicht erheblich, jünger. 

1 Gardiner, ibd. (JEA Bd. 3) S. ı4ff. [zu dieser Lesung s. Bauer, Ursprung, S. 24ff., S. 26]. 

2 [Sethe, Wiss. Bedeutung S. 39.]



60 6. Die Verbreitung des Alphabets 

Sie scheinen jedenfalls noch vor das Neue Reich, also vor 1600 v. Chr. zu gehören und werden 

somit voraussichtlich eben der Zeit entstammen, die aus allgemeinen historischen Erwägungen 

für die Entstehung des phönizischen Alphabets vornehmlich in Betracht kam!. 

6. Die Verbreitung des Alphabets 
Die Urform des semitischen Alphabets ist uns augenscheinlich in jugendlichem Alter in 

der gänzlich unveränderten Bildgestalt der Buchstaben als Schrift auf der Sinaihalbinsel noch 

unweit ihrer ägyptischen Geburtsstätte entgegengetreten. Von hier aus hat sie sich einerseits 

nordwärts nach Palästina, in die Länder der Kana‘anäer, andererseits südwärts über das Rote 

Meer zu den Bewohnern des Reiches von Saba in Südarabien verbreitet. Sie tritt in Saba fast 

ebenso früh und zum Teil in altertümlicherem Zustande auf Denkmälern in Erscheinung wie in 

Kana°an. Es sei daran erinnert, daß Ezion Geber im Innern des Golfes von Akaba in unmittel- 

barer Nähe der Sinaihalbinsel der Hafen war, von dem aus Salomo (um 1000 v. Chr.) seine 

Fahrten nach Ophir gehen ließ. Von hier mag auch die Verpflanzung der altsemitischen Schrift 

nach Südarabien erfolgt sein. Die altertümliche Gestalt der Buchstaben erfordert jedoch, daß 

dies geraume Zeit vor Salomo geschah. Spätestens im 10. Jahrhundert, also zu Salomos Zeit — 

wenn nicht früher? —, muß die semitische Schrift durch die Phönizier zu den Griechen gekommen 

sein, da die Formen der griechischen Buchstaben zum Teil noch älteres Aussehen haben als die 

phönizischen Buchstaben in den Inschriften des 10. Jahrhunderts. 

Daß die Griechen sich der Herkunft ihrer Schrift wohl bewußt waren und sie geradezu 

als phönizische oder kadmische Buchstaben bezeichneten, ist schon bemerkt worden. Es gibt 

hierfür noch ein merkwürdiges bildhaftes Zeugnis der Gegenseite, auf das Gardthausen® 

hingewiesen hat. Auf einer Münze der phönizischen Stadt Tyros ist Kadmos dargestellt, wie er 

drei “ EAAnves genannten Männern eine Papyrusrolle überreicht. Bei Homer ist die Schrift nur 

einmal und nicht ganz unzweifelhaft Ilias 6, 168 erwähnt, wo der Argiverkönig dem Bellero- 

phontes onuara Avyoa yodyas Ev nivanı nruxı® Dvuöopdoga noAAd mitgibt, die er als eine Art 

Uriasbrief an den Empfänger abgeben soll, damit dieser ihn töte. Herodot spricht (V, 5gff.) 

von kadmischen Inschriften, die er in Theben in Böotien auf Weihgeschenken gesehen habe. 

Sie seien den ionischen Buchstaben sehr ähnlich®. Die ältere Benennung des Papyrus bei den 

Griechen nach der Stadt Byblos hat man dahin deuten wollen, daß die Entlehnung der phö- 

nizischen Schrift durch die Griechen bis in eine Zeit zurückreichen müsse, zu der diese Stadt 

und noch nicht Tyros und Sidon die Führung unter den phönizischen Handelsstädten innegehabt 

habe5. Aber auch dies führt uns nicht weiter als in das ıı. Jahrhundert zurück. Kadmos wird 

bei Eratosthenes auf 1313 v. Chr. angesetzt. 

1 [Sethe, Sinaischrift S. 465 ff., ders., Wiss. Bedeutung S. 40f., vgl. v. Bissing im Handbuch der Archäo- 

logie S. 164, Anm. 6.] 

2 Larfeld, Handbuch der griechischen Epigraphik Bd. ı (1907) S. 341, [Jensen, Schrift (2. Aufl.) S. 319, 

Rehm im Handbuch der Archäologie S. 193 ff., Diringer, Alfabeto S. 351 ff., Bauer, Ursprung des Alphabets 

S. 44, Anm. 1]. 3 Zeitschrift für Buchwesen und Schrifttum 1918, S. 1. 

4 B.L. Ullman, The origin and development of the Alphabet (American Journal of Archaeology Bd. 31 

(1927) S. 311 ff.) S. 327. 5 Ullman, ibd. S. 326.



Das griechische Alphabet 61 

Die Übernahme des Alphabets durch die Griechen scheint zuerst in Kleinasien, und zwar 

bei den Ioniern erfolgt zu sein. Von ihnen wird überliefert, daß sie in Ermangelung des Papyrus 

auf Schafhäute (dıpd&oaı) geschrieben hätten. Mit den Buchstaben wird auch ihre bei den 

Phöniziern eingebürgerte Ordnung zusammen mit den Namen der Buchstaben übernommen, 

das deutlichste Zeugnis für den semitischen Ursprung des griechischen Alphabets. Den Namen 

wurde hierbei, soweit sie auf Konsonanten endeten, die griechische Endung der Wörter yoauna 

„Buchstabe“ und onue „Zeichen‘‘ —”AApa, Bijta— angehängt. Auch die Richtung der Schrift 

blieb zunächst noch die alte. Nachdem man vorübergehend mit Abwechslung der Richtung, 

wie der Bauer beim Pflügen die Furchen zog (bustrophedon), geschrieben hatte, wird sie erst 

im 5. Jahrhundert endgültig gegen die praktischere von links nach rechts vertauscht, in der wir 

heute noch schreiben. Dabei mußten die Schriftbilder umgedreht werden, soweit sie nicht wie 

M, I und O symmetrisch waren. Erst damit erhielten die Buchstaben wie 3, X, N und Z die 

Gestalt, die ihren heutigen Formen zugrunde liegt. Sie ist das Spiegelbild ihrer einstigen Gestalt. 

Die Zeichenformen selbst wurden zunächst unverändert übernommen, so wie sie die Semiten 

gebrauchten. Die Griechen gestalteten sie jedoch allmählich mit dem ihnen eigenen Sinn für 

schöne Harmonie meist mit ganz geringfügigen Abänderungen der Gestalt oder Stellung nament- 

lich im Sinne besserer Symmetrie zu den schlichten, geometrischen, monumental wirkenden For- 

men um, welche die großen lateinischen Buchstaben in der Denkmals- und Druckschrift noch 

heute zeigen. An Klarheit und Unterscheidbarkeit werden sie durch keine Schrift der Welt über- 

troffen. Um den Fortschritt vom Phönizischen zum Griechischen und Lateinischen zu ermessen, 

vergleiche man ABI'4 mit £J1a!. 

Sogleich bei der Übernahme des Alphabets führten die Griechen eine wichtige Neuerung 

ein, indem sie die Vokale bezeichneten, die sie bei der Natur ihrer Sprache nicht wohl entbehren 

konnten?. Sie nahmen dazu als Zeichen für 2 und x die semitischen Zeichen für j und w, die ja 

auch von den Semiten selbst später ebenso gebraucht wurden, für die anderen Vokale aber die 

Zeichen für Hauch- und Kehllaute, die in der griechischen Sprache unbekannt waren. Dabei 

bewerteten sie diese Zeichen nach demselben Grundsatze der Akrophonie, auf dem die Bewertung 

der phönizischen Buchstaben beruht. Sie gebrauchten das verfügbare semitische Zeichen für 

den Laut, mit dem der Buchstabenname für das griechische Ohr anzufangen schien. Da das 

griechische Ohr die betreffenden Hauch- und Kehllaute nicht wahrnahm, war dies eben der 

darauffolgende Vokal. So verwandte man das ’Aleph für a, das He — mit weichem A — für e, 

das “Ajin — das man wohl ‘Ojir gesprochen haben muß — für o® und späterhin auch das Hera, 

das man zunächst noch konsonantisch für A gebraucht hatte, für 2 (@), nachdem das A im Ionischen 

geschwunden war. Andererseits führte die griechische Schrift für einige häufige Lautverbin- 

dungen aus einfachen Elementen bestehende Zusatzbuchstaben für 54 ®, für #4 X, für ös Y und 

für #s & ein, über deren Ursprung viel gestritten worden ist*. 

1 [vgl. Rehm im Handbuch S. 216 ff.] 2 [Jensen, S. 320, Rehm, S. 192, vgl. auch die von Bauer, 

Der Ursprung des Alphabets S. 41 erwähnte Verwendung von H und ‘Ajin in der Keilschrift von Ras Schamra.] 

3 J. Fr. Prätorius, Zum semitisch-griechischen Alphabet (ZDMG Bd. 62 (1908) S. 284. 

4 B.L. Ullman, The added letters of the Greek alphabet (Classical Philology Bd. 22 (1927) S. ı36ff. [Zur 

Literatur über die Zusatzbuchstaben und ihre Bedeutung für die Frühgeschichte der griechischen Schrift s. Rehm 

im Handbuch der Archäologie S. ıggff., Jensen, Schrift (2. Aufl.) S.321ff., Diringer, Alfabeto, S. 357 ff.]



62 6. Die Verbreitung des Alphabets 

Ein Zweig der westgriechischen Form des Alphabets aus Chalkis auf Euböa, in dem 

jene Umwertung des 7 (Heth) noch nicht erfolgt war, kam über die chalkidische Kolonie Kyme 

(Cumae) nach Italien, und zwar dort zunächst zu den Etruskern!. Von diesen gelangte es — 

wie es die Namen der lateinischen Buchstaben zeigen — zu den Römern und liegt dem latei- 

nischen Alphabet zugrunde. Dieses hat das ursprünglich dem griechischen g entsprechende 

Zeichen C? später für 2 an Stelle des außer Gebrauch gesetzten X verwandt und für das g durch 

Differenzierung des alten Zeichens c ein neues Zeichen G geschaffen, das die Stelle des nicht 

gebrauchten Z einnahm. Ähnlich hat es das 7, welchem das 5 zu ähnlich geworden war, durch 

Anfügung eines Striches davon unterschieden (R). Die im Griechischen außer Gebrauch ge- 

kommenen Buchstaben Wau und Koppa hat es für fund g gebraucht. Für w und j hat es die 

Zeichen, die im Griechischen die entsprechenden Vokale (griechisch Y) und z (Jota) bezeich- 

neten, mitverwandt und sie damit zu ihrem ursprünglichen phönizischen Gebrauch zurückgeführt. 

Das x hat hierbei in der lateinischen Umgestaltung V den alten phönizischen Namen Wau (Waw) 

bekommen — unser Va —, den die Griechen nur für das konsonantische w gebraucht hatten, 

das sogenannte Digamma, das dem lateinischen # zugrunde liegt. Ausschließlich für den Ge- 

brauch in griechischen Lehnwörtern, die mehr und mehr in die lateinische Sprache einströmten, 

sind schließlich Y und Z erst im letzten Jahrhundert v. Chr. am Ende des Alphabets zugefügt 

worden, obwohl das eigentliche Äquivalent des griechischen Y bereits im V an seiner richtigen 

Stelle im Alphabet vertreten war. Im Mittelalter sind dann schließlich durch Differenzierung 

des / und des V, die ursprünglich 2 und 5, # und w bezeichneten, noch die Buchstaben / für das 

konsonantische Jod (im 15. Jahrhundert) und U für das vokalische # hinzugekommen (im 10. Jahr- 

hundert), so daß nun das I nur noch das z, das V nur noch das w bezeichnete. Endlich erscheint 

seit dem ı1. Jahrhundert als jüngster der lateinischen Buchstaben noch das W, das doppelte 73. 

So hat das lateinische Alphabet sich nach und nach zu dem Buchstabenbestand herausgebildet, 

in dem wir es noch heute gebrauchen. 

Die lateinischen Buchstabenformen unterscheiden sich von den ihnen zugrunde liegenden 

griechischen Zeichen nur in wenigen Fällen, in denen das lateinische eine Rundung an die Stelle 

einer älteren eckigen Form gesetzt hat (vgl. C mit I‘, D mit A, S mit &, ? mit II, ähnlich auch 

E, U und /) oder andere geringfügige Abänderungen vorgenommen hat (an Z, V und AR). Im 

übrigen stimmen die Formen mit den griechischen noch völlig überein. Diese Schriftformen 

gebrauchten die älteren Inschriften der Römer durchweg, im Innern der Wörter wie an ihrem An- 

fang. Heute werden sie zur Schreibung ganzer Lautzusammenhänge nur noch in Inschriften 

und im Buchdruck in monumentalen Überschriften als Denkmalsschrift gebraucht, die ja überall 

die Neigung hat, die ältere Schriftgestalt zu bewahren, während sich die wirklich geschriebene 

Schrift im praktischen Leben stark umgestaltet. Wir haben dies ja schon an den Hieroglyphen 

der alten Ägypter beobachten können. Sonst dienen die alten lateinischen Buchstabenformen 

und die ihnen entsprechenden Formen der Schreibschrift oder Kursive heute im praktischen Leben 

nur noch als sogenannte „große Buchstaben‘ (Majuskeln, Unziale) zur Auszeichnung der 

Wortanfänge, also sozusagen als Initialen, und zwar ist bei den meisten europäischen Völkern 

diese Auszeichnung — von Ausnahmen wie französisch Vous, Sire, Dieu, englisch Sir, 

1 [Jensen, S. 354ff., Rehm, S. 206ff., Diringer, S. 371 ff.] 2 Vgl. die Abkürzungen C. und Cr. 

für die Vornamen Gaius und Greus [Jensen, S. 364]. 3 [Jensen, S. 375.)



Antiqua und Fraktur 63 

Lord, I abgesehen — nur am Anfang der Sätze und für Eigennamen üblich. Im Deutschen 

werden seit dem 16./17. Jahrhundert auch alle Hauptworte ‚groß‘ geschrieben. Diese Sitte 

gewährt dem Lesenden eine nicht zu unterschätzende Hilfe. Wenn man trotzdem bei uns immer 

wieder auf den Gedanken kommt, sie zu beseitigen, so geschieht dies dem Schreibenden und vor 

allem dem, der Schreiben lernt, zu Gefallen. Solange man aber am Gebrauch der großen Buch- 

staben am Satzanfang festhält — und das wird im Interesse der Lesbarkeit so bleiben müssen —, 

wird dem Schreibenden keine große Erleichterung geschaffen, wohl aber dem Schriftbilde 

einer seiner schönsten Reize genommen. 

Die eigentliche Lateinschrift wird für uns heute durch die sogenannten „kleinen Buch- 

staben“ (Minuskeln) gebildet. Sie sind über die sogenannte Halbunziale der späteren 

römischen Kaiserzeit aus den älteren lateinischen Buchstabenformen, den Majuskeln, hervor- 

gegangen. Seit der Zeit der Karolinger haben sie sich über das ganze Abendland verbreitet 

und die verschiedenen nationalen Sonderformen der alten lateinischen Schrift verdrängt. Ihre 

wesentliche Eigentümlichkeit liegt darin, daß in ihr der eigentliche Körper der alten lateinischen 

Buchstaben stark zusammengedrückt erscheint und eine Reihe von Buchstaben — sei es unter 

Verkümmerung eines Teiles (A, 5), sei es unter Streckung eines Teiles (g, g, d) — eine Ober- 

und Unterlänge entwickelt haben. Die Schrift erfordert so nun ein Vierlinienschema, wie es unsere 

Schulkinder benutzen, statt des Zweilinienschemas — mit Grund- und Oberlinie — der alten 

lateinischen und griechischen Schrift. Diese Veränderungen in den Zeichenformen sind aus dem 

überall in der Schriftentwicklung zu beobachtenden Bestreben hervorgegangen, die Schrift- 

zeichen möglichst in einem Zuge ohne Absetzen der Feder zu schreiben. 

Seit den Zeiten der Renaissance, die geflissentlich auf das Alte oder scheinbar Alte zurück- 

griff, gebrauchen die romanischen, die angelsächsischen, die anderen germanischen und die 

slawischen Völker, soweit sie römisch-katholischen Glaubens sind!, ausschließlich diese Buch- 

stabenformen, die alten Majuskeln der lateinischen Schrift und die aus ihnen hervorgegangenen 

Minuskeln, die wir zusammen als ‚‚Antiqua“, die ‚alte‘‘ Schrift bezeichnen. Bei uns in Deutsch- 

land steht daneben als eine besondere nationale Eigenart die eigentümliche stilistische Umge- 

staltung der alten Lateinschrift, die wir als deutsche Druckschrift oder als gothische Schrift 

bezeichnen. Gegenüber der Antiqua wird sie um ihrer Gestalt willen auch mit dem lateinischen 

Namen Fraktur belegt. Die in einem Zuge verlaufenden runden Linien der alten lateinischen 

Buchstaben — und zwar der Majuskeln wie der Minuskeln — sind darin ‚gebrochen‘ oder zu 

eckig zusammengesetzten Strichen geknickt. Dazu haben manche Buchstaben Zierstriche, 

Zierschleifen und Zierschnörkel erhalten?. Die Fraktur ist so ihrem ganzen Wesen nach zunächst 

eine Zierschrift, die ursprünglich keineswegs auf Deutschland und die deutsche Sprache be- 

schränkt war. Seit dem 12. Jahrhundert wurde sie bei allen Völkern des Abendlandes statt der 

karolingischen Minuskel Mode und damals auch in Deutschland ebenso für die lateinische 

wie für die deutsche Sprache gebraucht. Während nun die anderen Völker seit der Renaissance 

von dieser Schriftart wieder zurückgekommen sind und auf die alte, ungebrochene Minuskel, 

die man damals für antik, das heißt für die Schrift des klassischen Römertums hielt, zurück- 

1 Die griechisch-katholischen gebrauchen die aus der griechischen Schrift direkt hervorgegangene 

kyrillische Schrift. 

2 Eine eigentümliche Verlegung des Linienverlaufes ist beim © festzustellen.



64 6. Die Verbreitung des Alphabets 

gegriffen haben, hat sich bei uns die Fraktur im Buchdruck als besondere Schrift erhalten!. 

Sie ist aber auch bei den anderen Völkern, die sich ihrer im allgemeinen nicht mehr bedienen, 

als Zierschrift, zum Beispiel in den Titelköpfen der Zeitungen, noch in Gebrauch. Schon dieser 

Umstand zeigt, daß die Einheit der Fraktur mit der Antiqua immer noch empfunden wird, und 

daß die oft gehörte Forderung, wir Deutschen sollten unsere nationale Schrift wenigstens in 

Büchern aus internationalen Rücksichten aufgeben, unberechtigt ist. Der Ausländer gewöhnt 

sich ebenso schnell an die deutschen Druckschriftformen wie das deutsche Schulkind an die 

lateinischen. Das deutsche Kind hat zudem die deutsche Schreibschrift zu erlernen. Diese 

Schreibschrift hat sich seit dem späten Mittelalter aus der lateinischen Minuskel entwickelt, und 

zwar gehen auf sie nicht nur ihre kleinen Buchstaben, sondern sichtlich auch ihre großen Buch- 

staben zurück. 

Unsere heutige Schreibweise unterscheidet sich von der des Altertums und der des frühen 

Mittelalters recht wesentlich in zwei Punkten, die, rein äußerlich betrachtet, einander gerade 

entgegengesetzt scheinen, innerlich aber eng miteinander zusammenhängen, nämlich auf der 

einen Seite in der regelmäßigen Trennung der Wörter und auf der anderen Seite in der Verbindung 

der zu einem Worte gehörenden Buchstaben. Beides erleichtert das Lesen ganz außerordentlich. 

Die Worttrennung, wie wir sie üben, ist den älteren Kulturvölkern des Orients wie den Ägyptern 

und den Babyloniern, welche aus der Begriffsbilderschrift unmittelbar hervorgegangene Schriften 

gebrauchten, wie aber auch den Hethitern und selbst den Persern völlig unbekannt geblieben?. 

Zwar boten im Ägyptischen zum Beispiel die am Ende der Worte stehenden Deutzeichen und 

in der ältesten Zeit auch die Gruppierung der Schriftzeichen in der Kolumne dem kundigen 

Leser einen gewissen Anhalt, um zu erkennen, was zu dem einzelnen Worte gehörte. Doch tritt 

eine äußerliche auch dem Unkundigen sofort in die Augen fallende Worttrennung erst bei der 

als Silbenschrift anzusprechenden Schrift des Diskos von Phaistos auf. Ebenso trennen gerade 

die ältesten kana‘anäischen Inschriften die mit Buchstaben geschriebenen Worte regelmäßig 

durch Punkte, wie das auch später die Griechen und die Römer? in ihren Staatsinschriften nicht 

selten getan haben. Dasselbe ist im Codex Augiensis im Trinity College zu Cambridge aus dem 

9. Jahrhundert? anzutreffen — vielleicht erst sekundär durch einen Benutzer zugefügt — und 

auch im Mittelalter noch in den Vergilhandschriften der Fall, während andere kostbare Hand- 

schriften — wie der Codex aureus in Trier5 aus dem 8. Jahrhundert und das Bamberger Psal- 

terium von 9096 — auch schon die Trennung durch freie Zwischenräume, wie wir sie üben, auf- 

weisen. Allen diesen Fällen von Worttrennung steht aber die große Masse der Texte ohne jede 

1 [Hierzu zuletzt A. Hessel, Die Schrift der Reichskanzlei seit dem Interregnum und die Entstehung der 

Fraktur. Nachr. Gött. Ges. phil.-hist. Kl. Fachgr. II N.F. Bd. II, 3 (1937).] 

2 [Über Worttrennung in der Keilschrift s. v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 153, in der kretischen 

Bilderschrift ibd. S. 155, in der hethitischen Bilderschrift ibd. S. 159, in kana‘anäischen und aramäischen Inschriften 

ibd. S. 165, in der äthiopischen Schrift ibd. S. 165.] 

3 [Auch in einem Gedicht über die Schlacht von Actium auf einem Papyrusfragment aus Herculanum 

(Franz Steffens, Lateinische Paläographie (2. Aufl.) 1929, Taf. 3) und im Claudius-Papyrus (um 50 n. Chr.) 

aus Ägypten (ibd. Taf. 4).] 

4 [Abb. bei H. J. Vogels, Codicum Novi Testamenti Specimina (Bonn 1929) Taf. 23.] 

5 [Die Trierer Ada-Handschrift (herausgegeben von K. Menzel, P. Corssen u. a., Leipzig 1889).] 

6 [Psalterium quadrupartitum (zwei Abb. bei A. Chrousts, Monumentä Palaeographica Bd. 2, 16, Taf. 3, 4).]



Worttrennung und Zeichenverbindung 65 

Worttrennung gegenüber. In ihnen wird ebenso wie in den altägyptischen und babylonischen 

Inschriften Wort für Wort ohne Zwischenraum hintereinander geschrieben, so sehr dies auch das 

Lesen erschwert. Nicht einmal die Sätze werden regelmäßig voneinander geschieden, wenn man 

auch wohl größere Abschnitte durch rote Schrift (Rubren), Absetzen der Zeile oder auch durch 

besondere Zeichen (Paragraphen) markiert und in Dichtungen die Verse durch Interpunk- 

tionszeichen (rote Punkte über die Zeile) abteilt. 

Die Worttrennung, deren Nutzen doch — wie es die erwähnten Beispiele der Mescha- 

inschrift und des Diskos von Phaistos zeigen — schon um das Jahr 1000 v. Chr. erkannt gewesen 

sein muß, hat anscheinend bei den Menschen nicht die Einschätzung erfahren, die sie nach 

unserer Meinung verdient. Es will uns, denen die Sitte die Worte zu trennen in Fleisch und Blut 

übergegangen ist, scheinen, als ob die alten Schreiber zu wenig an den Leser gedacht haben, 

als sie die Worttrennung so sehr außer acht ließen. Sie ist erst im Laufe des Mittelalters spätestens 

seit dem 14. Jahrhundert, mehr als 2000 Jahre nach dem ersten Auftreten der Buchstabenschrift 

bei den Phöniziern und über zweieinhalb Jahrtausende nach ihrer Erfindung allgemeiner üblich 

geworden. Die Erfindung der Buchdruckerkunst scheint diese nützliche Sitte stark gefördert 

zu haben. Sie wird wenigstens in den Drucken allgemein befolgt. 

Die Verbindung der zu einem Worte gehörenden Buchstaben möglichst zu einem Schrift- 

zuge, wie wir sie in unserer Schreibschrift üben, ist ihrerseits augenscheinlich eine Folge der regel- 

mäßigen Worttrennung gewesen. Sie tritt in deutschen Schriftstücken als allgemeine Regel seit 

dem 15. Jahrhundert auf und hat ihre Vorläuferin in der engen Aneinanderdrängung, in der die 

noch unverbundenen Minuskelbuchstaben sozusagen Ellbogen an Ellbogen in den Handschriften 

des Mittelalters nebeneinanderstehen, eine Gewohnheit, die auch in der Folgezeit noch lange in 

den Drucken üblich bleibt. Auch die Verbindung der Buchstaben eines Wortes zu einem graphisch 

zusammenhängenden Wortbilde ist dem Altertum wie dem frühen Mittelalter völlig fremd 

gewesen. Man hatte wohl für einzelne, besonders häufig vorkommende Zeichenkombinationen 

besondere Zeichenverbindungen, sogenannte Ligaturen. Gelegentlich schreiben auch wohl 

einzelne Urkundenschriften ein oder mehrere Worte oder auch das Ende des einen und den Anfang 

des nächsten in einem Zuge, indem sie die Zeichen durch Bogen und Schleifen miteinander ver- 

binden. Aber allgemein geregelt und auf die Zusammenfassung des einzelnen Wortes abgesehen, 

um es gegen andere Wörter abzugrenzen, ist dies nicht. Im Gegenteil wird bei dieser Verwendung 

von Zeichenverbindungen oft gerade inmitten des Wortes, das mit dem vorhergehenden zu- 

sammengeschrieben ist, abgesetzt, so daß es wie durch eine Zäsur geteilt erscheint. Im allgemeinen 

steht noch bis in das Mittelalter jedes einzelne Zeichen für sich wie in der alten Bilderschrift, 

und wie es in der Druckschrift, hier aus guten Gründen, bis auf unsere Tage Brauch geblieben ist. 

Das Bestreben, die Teile eines Buchstabens in einem Zuge zu schreiben, hatte zur Um- 

gestaltung der lateinischen Majuskeln geführt. Die Sitte, die Schriftzeichen zu verbinden und so 

ein und dasselbe Wort möglichst in einem Zuge zu schreiben, hat auch wieder auf die Gestaltung 

der Buchstaben selbst Einfluß gehabt. Die Haarstriche der kleinen (lateinischen wie deutschen) 

Buchstaben, die sie heuie am Anfang und am Ende zeigen, sind lediglich infolge dieser Zeichen- 

verbindung — zum Teil aus bereits vorhandenen Anlagen — entwickelt worden. Ebenso sind die 

vielfach damit verbundenen Schleifen und Ösen, wie sie das # oben, das ‚g unten, das £ oben 

und hinten zeigen, lediglich eine Folge der Zeichenverbindung gewesen. Anstriche und Schleifen



66 7. Zusammenfassung 

sind beides die typischen Verbindungselemente, die wir auch bei den Ligaturen der Schriften des 

Mittelalters in Erscheinung treten sehen. Wenn der Buchstabe unverbunden dasteht, sind sie 

eigentlich zwecklos. Es scheint übrigens, als ob die deutsche Schreibschrift, die sich seit dem 

späten Mittelalter aus der lateinischen Minuskel abgezweigt hat (S. 63), bei ihrer Gestaltung 

schon ganz allgemein unter dem Einfluß der Zeichenverbindung gestanden hat. Denn sie ver- 

meidet vielfach planmäßig das Absetzen der Schreibfeder, wo dies in der lateinischen Schrift 

noch nötig war!. Die deutsche Schreibschrift hat auf diese Weise etwas Flüssigeres als die 

lateinische Minuskel trotz der spitzen Ecken, die sie an Stelle der Minuskelendungen 

zeigt. Diese mit der Trennung der Worte und der Verbindung ihrer Bestandteile zu einem 

geschlossenen Wortbilde zusammenhängenden Veränderungen sind die letzten großen und 

wesentlichen Wandlungen, die unsere Schrift bisher in ihrer Entwicklung durchgemacht hat. 

7. Zusammenfassung 

Wir stehen am Ende unserer Betrachtungen. Es bleibt uns nunmehr nur noch, kurz ihr 

Ergebnis zusammenzufassen und die Hauptpunkte des Entwicklungsganges der menschlichen 

Schrift, wie wir ihn verfolgt haben, noch einmal vor unserem Auge vorüberziehen zu lassen. 

Der Weg, den die Entwicklung der Schrift zurückgelegt hat bis zur Ausbildung der Form, 

in der wir sie heute im Alphabet gebrauchen, verläuft auf einer geraden Linie. Sie führt vom 

unendlich Vielseitigen und Komplizierten zum unendlich Einfachen. Das, was man in der Natur 

das Prinzip des geringsten Kraftaufwandes nennt, ist hierbei das Treibende gewesen. Die Kraft- 

ersparung für den Lesenden wie für den Schreibenden aber war das Ziel, das diese Entwicklung 

unverrückbar verfolgte. Sie hat es — das wird man doch wohl sagen dürfen — auch erreicht. 

Man könnte vielleicht die Stenographie als eine in dieser Hinsicht noch höher stehende Weiter- 

bildung der Schrift ansehen wollen. Dagegen ist zu sagen, daß sich in der Stenographie weniger 

das Bedürfnis nach noch größerer Vereinfachung als nach Beschleunigung des Schreibens 

geltend macht, und daß sie auf den Leser keine Rücksicht nimmt. Bei einer wirklich brauchbaren 

Schrift wird aber die Rücksicht auf den Leser stets über der auf den Schreiber stehen müssen, 

wenn sie den eigentlichen Zweck der Schrift, die Übermittlung des Gedankens durch das Auge, 

erfüllen soll. Diese Bedingung erfüllt die Stenographie bis jetzt nicht. So wie sie heute geartet ist, 

wird sie es gewiß nie zu einer richtigen Gemeinschrift, zu einer Leseschrift bringen. 

Man kann den ganzen Entwicklungsprozeß der Schrift vom Bilde bis zum Buchstaben 

auch mit einem naturwissenschaftlichen Bilde veranschaulichen: es ist die allmähliche Atomi- 

sierung des Gedankens, die hier vom Gedanken ı. zum Ausdruck in einem Gemälde, 2. zum 

Begriff oder Wort, 3. zur Silbe, 4. zum Einzellaut, dem Buchstaben vor sich geht. Weiter ist der 

Gedanke nicht mehr zerlegbar. Wir stehen also mit der Buchstabenschrift am Ende der Ent- 

wicklung dessen, was man die innere Form der Schrift genannt hat. Aus der ursprünglichen 

Verwendung des Bildes zur Verständigung, wie sie sich bei primitiven Völkern beobachten 

1 [Vgl. auch K. Löffler, Zur Naturgeschichte unserer Buchstaben (Zeitschrift für Buchkunde Bd. 2 

(1925), S. 3—19).]



Vom Bilde zum Buchstaben 67 

ließ, ging die Bilderschrift hervor. In ihr war jeder einzelne Begriff durch sein eigenes 

Bild dargestellt. So wurden zunächst nur Gedanken nicht Worte ausgedrückt. Durch die 

Verbindung der Bilder mit ihren sprachlichen Bezeichnungen, den Worten, verwandelte sich 

diese Begriffsbilderschrift innerlich früh wie von selbst in eine lautliche Schrift. Sie fand 

alsbald durch die rebusartige Übertragung der zu Wortbildern gewordenen Begriffszeichen 

auf andere Sprachgebilde ein Mittel, den Bestand der Zeichen bedeutend einzuschränken 

und auch solche Worte zu schreiben, die selbst nicht unmittelbar im Bilde darzustellen wären. 

Damit war die Bilderschrift auch äußerlich zu einer Lautschrift, die von der Bildbedeutung 

der Zeichen absah, umgewandelt. 

Eine solche phonetisierende Bilderschrift war auch die Schrift der alten Ägypter. Infolge 

der eigentümlichen Arbeitsteilung zwischen Vokal und Konsonanten, die in der ägyptischen 

Sprache herrschte, konnte diese Schrift jedoch nur das Konsonantengerippe der Wörter lautlich 

schreiben. Andere Völker, bei denen Vokal und Konsonant nicht derart in ihren Funktionen 

geschieden waren, kamen bei der Phonetisierung ihrer Bilderschrift auf die Silbenschrift. Sie 

mußte, da sie auch die Vokale mitbezeichnete, zunächst der Konsonantenschrift der Ägypter 

überlegen sein. Durch den glücklichen Umstand jedoch, daß es im Ägyptischen schon frühzeitig 

auch solche Wörter gab, die nur noch einen Konsonanten besaßen, kam die ägyptische Schrift 

bei der lautlichen Übertragung ganz von selbst und ohne weiteres auch in den Besitz einkonsonan- 

tischer Zeichen. Damit war der Buchstabe erfunden. Auf diese anscheinend nur einmal gemachte 

Erfindung konnten die anderen Völker mit ihren Silbenschriften nicht kommen, da eine Zerlegung 

der Silben in ihre einzelnen Laute keineswegs etwas Natürliches ist. Die ungeheure Bedeutung 

dieser Erfindung scheint den Ägyptern selbst gar nicht zum Bewußtsein gekommen zu sein. 

Mit ihr gewann jedoch der ägyptische Ast am Baume der menschlichen Schrift — wenn wir 

uns noch einmal des eingangs gebrauchten Bildes bedienen — einen solchen Vorsprung vor 

seinen Bruderästen, daß er mit seinen überall hinschießenden Zweigen sie fast völlig erstickt 

und überwuchert hat. Von den ephemeren Schößlingen der hethitischen, kretischen und der 

zyprischen Schrift, die sämtlich der griechischen Schrift erlegen sind, zu schweigen, sind ihm 

keiner seiner beiden Bruderäste, weder der babylonische noch der chinesische, mit ihren spärlichen 

Trieben, den sekundären Silbenschriften der alten Perser und der Japaner, gewachsen. 

Von den Ägyptern lernten Semiten kana‘anäischen Stammes, die sich zeitweilig in Ägypten 

aufgehalten hatten, in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts v. Chr. diese Erfindung kennen. 

Sie schufen sich nach dem Muster der ägyptischen Hieroglyphenschrift eine eigene reine Buch- 

stabenschrift, die gleichfalls nur Konsonanten bezeichnete. So unpraktisch das war, konnte man 

sich zur Not damit begnügen, da die semitischen Sprachen dem Vokal dieselbe dienende Rolle 

zuerteilen wie das Ägyptische. Diese reinkonsonantische Buchstabenschrift der kana“anäischen 

Semiten tritt uns in ihrer ältesten, dem Ägyptischen noch ganz nahestehenden Form in den Funden 

auf der Sinaihalbinsel entgegen. Von dort aus scheint sie sich allmählich nach Norden und nach 

Süden verbreitet zu haben. Spätestens im 10. Jahrhundert ist sie durch Vermittlung eines der 

kana‘anäischen Völker, der Phönizier zu den Griechen gelangt. Diese haben dann die letzten 

ihr noch anhaftenden Mängel beseitigt, indem sie sogleich die Bezeichnung der Vokale einführten 

und später auch die nach ägyptischem Muster von rechts nach links geschriebene Schrift um- 

drehten, so daß sie ihre jetzt noch herrschende Richtung erhielt.



68 7. Zusammenfassung 

Die Ägypter sind aber nicht nur die Erfinder der Buchstaben gewesen und deshalb letzten 

Endes die Väter unserer Schrift. Auch das Schreibmaterial haben wir von ihnen bekommen. 

Der Papyrus kam von ihnen zu den Phöniziern, von diesen zu den Griechen, und zwar über die 

berühmte phönizische Hafenstadt Byblos, deren Bedeutung für die älteren Zeiten ganz neuerdings 

durch die Ausgrabungsfunde an Ort und Stelle in das hellste Licht gerückt ist. Nach dieser Stadt 

nannten die Griechen den Stoff zunächst selbst auch ßdßAog, wovon dann auch das Buch seinen 

Namen ßißAog erhielt, der in unserer ‚Bibel‘ und in den „Bibliotheken“, vielleicht auch noch 

in der „Fibel‘‘ unserer Kinder fortlebt. Später nannte man ihn mit dem Namen, der auf unser 

„Papier‘‘ übergegangen ist, ndnvgog und schließlich yderns (charta), das gleichfalls in unserer 

„Karte‘‘ weiterlebt.



Nachwort 
Von Siegfried Schott 

Aus dem reichen Lebenswerk Kurt Sethes gelangt hier eine Vorlesung zum Abdruck, 

die sich in seinem dem jetzigen Herausgeber dieser Reihe anvertrauten Nachlaß fand. Sie ist 

in Sethes klarer Schrift auf zweihundert lose Blätter geschrieben. Die Blätter selbst sind häufig — 

nach dem Inhalt zu urteilen auch noch vor nicht allzulanger Zeit — neu zusammengestellt. An 

verschiedenen Stellen des Manuskriptes finden sich Einlagen mit Bemerkungen zu Gegenständen, 

die Sethe in seiner Vorlesung zunächst nicht berücksichtigt hatte, wie zur Schrift der Maya 

und zur Runenschrift, oder Auszüge aus der jüngeren Literatur. An den Rändern und auf Rück- 

seiten sind neben Anmerkungen häufig Skizzen zu den gezeigten Lichtbildern mit Stichworten 

für ihre Erklärung eingezeichnet und aufgeklebt. Das Ganze gibt so ein frisches und lebendiges 

Bild von Sethes sorgfältiger, rastloser und umsichtiger Arbeitsweise, deren Spuren er in seinen 

Veröffentlichungen meisterhaft zu tilgen verstand. Mit dem Druck dieser Arbeit wird zunächst 

einer Dankespflicht gegenüber dem verstorbenen Lehrer und Freund genügt. Daß darüber 

hinaus ein zwar nicht abschließender, aber doch weitreichender Beitrag unserer Fachwissenschaft 

zur Klärung der Geschichte der Schrift erscheinen kann, wird jedem gegenwärtig sein, der die 

Herausarbeitung seiner Grundlagen verfolgen durfte. Sethe hat sich hierbei mit der ihm eigenen 

nüchternen Leidenschaft für die Auswertung des Befundes eingesetzt, den das Auftauchen einer 

neuen Schrift am Rande Ägyptens ergab. Er durfte sich dazu wie kaum ein anderer berufen 

fühlen. Schien doch diese Schrift geradezu das Bild zu vervollständigen, welches ihm allmählich 

an der ägyptischen Schrift über die Entwicklung der Schrift überhaupt erwachsen war. Ihr 

galt — wie dies W. Wolf bei der Herausgabe eines nachgelassenen Vortrages! bemerkte — seine 

„ganz besondere Liebe.‘‘ In der Arbeitsfülle, die ihm der Kommentar der Pyramidentexte? 

und eine Reihe von Abhandlungen und Aufsätzen brachte, ruhte er nicht bei seinem Versuch, 

den Rahmen zu sichern, in den er das neuentdeckte Alphabet in Bildern gestellt sah. 

Man fragt sich, warum Sethe das fast abgeschlossen vorliegende Manuskript längst nicht 

selbst dem Druck übergeben hat. Die Beschäftigung mit dem Gegenstand der Vorlesungen 

reicht weit zurück. Die beiden Arbeiten „Der Ursprung des Alphabets‘‘ (s. S. 56, Anm. 3) 

und „Die neuentdeckte Sinaischrift und die Entstehung der semitischen Schrift‘ (s. S. 57, Anm. 4), 

die ihren Grundstock abgegeben haben, sind 1916 und 1917 erschienen. In seinem Dezember 

1925 in der Vorderasiatischen Gesellschaft gehaltenen Vortrag „Die wissenschaftliche Bedeutung 

der Petrieschen Sinaifunde und die angeblichen Moseszeugnisse‘‘ (S. 57, Anm. 1) erwähnt er 

(S. 35) Vorträge, die er „seit 1919 verschiedenenorts über unsern Gegenstand gehalten hat“. 

1 Kurt Sethe, Das hieroglyphische Schriftsystem (Leipziger Ägyptologische Studien Heft 3) S. 5. 

2 s. die ausführliche Würdigung H. Grapow, Kurt Sethes Ausgabe der Pyramidentexte (ZDMG Bd. gı 

(1937) S. 537 ff.).



70 Nachwort von Siegfried Schott 

Ein Vermerk zu Erklärungen chinesischer Schriftzeichen, die er Pastor Hartmann in Göttingen 

verdankt (S. 24, Anm. 2), zeigt, daß der Rahmen einer allgemeinen Schriftgeschichte, in den 

Sethe die Sinaifunde und die Herausbildung des Alphabets stellt, schon 1922 vorlag. Nach 

den auf der ersten Seite an den Rand geschriebenen Notizen hat er die „‚Entstehungsgeschichte 

der Schrift‘ dann im Wintersemester 1928/29 in Berlin gelesen und sie im folgenden Winter- 

semester und in den späteren Jahren noch zweimal mit zweijährigen Abständen (zuletzt also 

im Wintersemester 1933/34) wiederholt. Diese häufigen Wiederholungen in kurzen Abständen 

lassen die möglichen Ursachen eines Zögerns, die Vorlesung in Buchform herauszugeben, 

erkennen. Das Feld, welches sie umfaßt, ist so weitläufig, daß er nicht hoffen durfte, es mit 

einem Male zu durchmessen. Zudem kamen gerade auf dem Boden Syriens und Palästinas all- 

jährlich neue und neuartige Funde zutage. Die Auseinandersetzung über ihren Wert war in Fluß. 

Sethe dürfte mit neuen Gesichtspunkten gerechnet und sich ohne ausreichende Klärung davor 

gescheut haben, die Grenzen seines engeren Fachgebietes zu überschreiten. Daß er bei den 

Wiederholungen der Vorlesung den Stoff neu durcharbeitete, zeigen die zahlreichen Einschübe 

und Verbesserungen des Manuskripts. So scheint die Stellungnahme zu der 1929 bekannt- 

gewordenen Schrift von Ras Schamra (S.46 und 52) 1931 erfolgt zu sein. 

Die Herausgabe eines nachgelassenen Werkes — und in besonderer Weise einer Vorlesung — 

stößt auf eine Reihe kaum grundsätzlich zu lösender Fragen. Sethe hat an eine Veröffentlichung 

gedacht. Das Manuskript ist nirgends in Stichworten geschrieben und enthält an vielen Stellen 

schon die nötigen Verweise. Trotzdem so die Darstellung klar und übersichtlich verläuft, wird 

man doch häufig gewahr, daß sie so, wie sie niedergeschrieben und angewachsen ist, noch nicht 

für den Druck bestimmt war. Über vieles, was hier Sethe anscheinend ganz unbekümmert 

und als gesichert anführt, äußerte er sich in wissenschaftlichen Auseinandersetzungen zurück- 

haltender. Wir verweisen hierfür auf eine Wendung des Vortrages, in dem er zu H. Grimmes 

Erklärungen der Sinaitexte Stellung nimmt. Er will dort einen Satz, der sich wörtlich S. 56 

der Vorlesung wiederfindet, nicht ‚„verschweigen‘‘, als ob hierzu eine Veranlassung vorliegen 

könnte, ja als ob seine Stellung günstiger bliebe, wenn er nicht gestände, daß auch er einem 

„suggestiven Gedanken‘‘,, „keineswegs von vornherein ablehnend gegenüberstand oder steht.‘ 

Doch dürfte es unmöglich sein, ohne Mißgriffe Streichungen vorzunehmen oder allzu bestimmte 

Äußerungen zu mildern. Wir haben es darum auch unterlassen. Ebenso scheuten wir uns davor, 

Lücken des Manuskripts — wie die vorgesehenen Beschreibungen der Schriftsysteme der Maya 

und des Industales! — durch ein zwar liebevolles aber notwendigerweise unvollkommenes Ver- 

folgen der Absicht zu vervollständigen. Sethe selbst wäre seinem eigenen Manuskript gegenüber 

anders verfahren. Er hätte Teile, die gelegentlich aus Zeitmangel oder aus sachlichen Gründen 

schon in den Vorlesungen ausgefallen sind, gestrichen und Notizen ausgearbeitet, die nun 

unbeachtet bleiben. Die Richtung, in der Sethe hierbei fortgeschritten wäre, läßt sich verfolgen, 

wenn man die beiden Fassungen der Teile vergleicht, die er selbst noch zu einem Vortrag „Das 

hieroglyphische Schriftsystem‘‘ ausgearbeitet hat, der 1935 in den Leipziger Ägyptologischen 

Studien als drittes Heft erschienen ist. Wir sind dieser neuen Fassung nur in einem einzigen, 

sachlich begründeten Fall (S. 37f.) gefolgt. Wenn wir uns so aller sachlichen Eingriffe enthielten, 

1 Sethe zeigte 1933 zur Maya-Schrift die von Jensen, Geschichte der Schrift S. 26 (2. Aufl. S. 124, Abb. 127) 

gegebene Abbildung, zur Schrift des Industales J.H. Breasted, The Oriental Institute (1933) S. 353.



Sethe’s Vorlesung 7ı 

schien es doch nicht im Sinne Sethes gehandelt zu sein, das Manuskript genau so, wie:es heute 

vorliegt, zu veröffentlichen. Auch für die Vorlesungen hat es sicherlich nur einen zwar in sich voll- 

ständigen, aber schon vor den gezeigten Bildern verlassenen Behelf dargestellt. Mit den gelegent- 

lich durch Zusätze seitenlang angewachsenen Sätzen konnte es nicht mehr vorgetragen werden. 

Aus allen diesen Erwägungen heraus beschränken sich die Eingriffe in den Wortlaut des 

Manuskripts auf eine Herausarbeitung des Gedankenganges in kürzeren, übersehbaren Sätzen, 

wobei es uns darauf ankam, den Sinn der Ausführungen nicht nur aufs Genaueste zu wahren, 

sondern ihn auch so deutlich zu machen, daß er ungezwungen in Erscheinung tritt. Hierzu wurde 

Sethes eigener Wortlaut möglichst ohne Auslassung und Hinzufügung verwandt. Größere Teile 

der Vorlesung konnten auch so, wie sie vorlagen, übernommen werden. So werden hoffentlich 

gerade die Fachgenossen, die Sethes Lebensarbeit kennen und würdigen, feststellen können, 

daß hier noch einmal Sethe zu ihnen spricht in der ihm eigenen anschaulichen Sprache mit seiner 

Methodik, die es ihm ermöglichte, das ganze Licht der Beweisführung von langer Hand vor- 

bereitet auf einen Punkt zu werfen in der ihm erwachsenen Mischung von Autorität und Wärme. 

Die Schreibung der Namen wurde möglichst vereinheitlicht und hierbei im allgemeinen zur 

Erleichterung des Nachschlagens die von H. Jensen in seiner „Schrift‘‘ (2. Aufl.) geübte Recht- 

schreibung verwandt. So setzten wir Hiragana an Stelle von Hirokana (S. 42), Kharosthi 

an Stelle von Charosthi (S. 45), Tscherokesisch an Stelle von C’herokee- (S. 43 u. a.), Vai an 

Stelle von Ver (S. 43) und ließen (S. 21) mit Jensen Tarkumuwa gegenüber dem Tarkondemo 

Diringers stehen. Bei der Wahl des beizugebenden Bildmaterials wurden aus der Fülle 

von Lichtbildern, die Sethe während seiner Vorlesungen zeigte, auch solche aus allgemein zu- 

gänglichen Werken übernommen, die — wie Beispiele der mexikanischen Bilderschrift (Abb. 12 ff.) 

— für die unmittelbare Veranschaulichung dienlich erscheinen. Jedoch wurde die Wieder- 

gabe von Beispielen der Entwicklung unserer Schriftarten unterlassen, weil sie in ihren all- 

gemeinen Zügen, wie sie hier zur Sprache kommen, im Typendruck gezeigt werden können. 

Wer sich eingehender unterrichten will, muß ohnehin zur einschlägigen Literatur greifen. In 

ähnlicher Weise wurde die Ergänzung der Anmerkungen gehandhabt. Die eingesetzten Hin- 

weise wurden durch Klammern von den vorgefundenen aus der Hand Sethes — die wir überall 

ohne besondere Kennzeichnung ergänzten — unterschieden. Sie verweisen in der großen Mehr- 

zahl auf die Bücher Jensens und Diringers zur Geschichte der Schrift und die Beiträge 

v. Bissings und Rehms zum Handbuch der Archäologie (S. 2, Anm. ı), die auch in be- 

sonderen Fragen vorzüglich weiterhelfen. Unter die Anmerkungen wurden Sethes Rand- 

vermerke aufgenommen, da sie zeigen, daß er selbst die die vorliegende Fassung noch nicht 

als endgültig empfand. 

Eine Gliederung des Ganzen lag nur für die beiden ersten Abschnitte „Das Bild als Ge- 

dankenübermittler‘‘ und „Die ideographische Bilderschrift‘‘ vor. Für die Gliederung des Restes 

fand sich als einziger Hinweis Sethes Zusammenfassung am Schluß der Vorlesung, in der er den 

„Entwicklungsprozeß der Schrift vom Bilde bis zum Buchstaben“ in vier Schritten erfolgt sieht 

(S. 66). Von ihnen entsprechen die beiden ersten den oben angeführten Titeln. Die beiden 

weiteren Schritte, der dritte vom Wort zur Silbe und der vierte von ihr zum Buchstaben, kommen 

jedoch in dieser Vereinfachung für die Gliederung des Folgenden nicht in Frage, da ja Sethe 

gerade nachzuweisen sucht, daß die Silbenschrift eine Sackgasse darstellt (S. 44, 52), aus der ein



72 Nachwort von Siegfried Schott 

unmittelbarer Übergang zur Buchstabenschrift nicht stattfinden kann!. Doch ergab sich die 

Wahl der meisten Abschnitte ganz zwanglos aus dem Aufbau des Ganzen, indem mit ihnen jeweils 

deutlich ein neuer Vorgang beginnt, so mit dem dritten, vierten und sechsten Kapitel. Einzig 

die Abgrenzung eines besonderen Kapitels aus dem vierten, das genau genommen noch unter 

dem leitenden Vorgang der Entwicklung zur reinen Lautschrift nun als fünftes Kapitel den Ur- 

sprung des Alphabets behandelt, bereitete Schwierigkeiten. Wir erhalten so einen Abschnitt, 

der sich fast ausschließlich mit dem „‚phönizischen‘ Alphabet und der Sinaischrift befaßt. Diese 

Einteilung hebt das Kernproblem der Setheschen Arbeit, die Stellung der Sinaischrift innerhalb 

einer Entwicklungsgeschichte unserer Schrift, als wesentliche Frage heraus und zeigt schon durch 

den Umfang, den sie dieser Frage beläßt, den Punkt, auf den Sethe Gewicht legte. Als Über- 

schriften dieser Kapitel wurden möglichst Worte aus der Vorlesung gewählt, wobei darauf gesehen 

wurde, daß sie über den ganzen Abschnitt Geltung behielten. In einem wichen wir von der 

vorgefundenen Einteilung ab. Sethe hatte die ersten Seiten (bis zu erwarten‘ auf S. 3) als Ein- 

leitung abgetrennt. Sein erstes Kapitel begann mit dem jetzt an das Vorangehende angeschlos- 

senen folgenden Satz. Wir sahen uns dazu veranlaßt, da — wie man leicht feststellen kann — 

durch einen solchen Schnitt der laufende Gedankengang auch im Wortlaut unterbrochen wird. 

Zudem kann im Rahmen der Arbeit das ganze erste Kapitel als Einleitung angesehen werden. 

Es führt zu dem Punkte, an dem die Entwicklung der Schrift „vom Bilde zum Buchstaben“ 

erst beginnt. 

Seit der letzten Wiederholung der Vorlesung sind knapp fünf Jahre verstrichen. Bis dahin 

hat Sethe selbst die herauskommende Literatur verfolgt und sie, besonders im Zusammenhang 

mit dem Kernproblem vermerkt oder sogar schon verarbeitet. Die einschneidendste Veränderung 

die seitdem eingetreten ist, dürfen wir in dem Ausfall erkennen, den die Beurteilung aller neuen 

Funde durch den Verlust Sethes erlitten hat. Nur er hätte die in seiner Vorlesung herausgestellte 

Sicht von innen heraus weiterführen können. Jeder andere muß schwerer oder leichter dazu 

neigen, bei neuen Funden auch das ganze hier so fruchtbar entwickelte Bild in Frage zu stellen, 

während es Sethe vielleicht einseitig, aber sicherlich auch zum Nutzen einer schärferen Aus- 

einandersetzung und schließlichen Klärung zunächst sehr gründlich erprobt hätte. Es fällt 

heute schwer sich vorzustellen, wie auf Sethe die Entdeckung der Sinaischrift gewirkt haben muß. 

Er hatte, wie er dies in der Vorlesung schildert, gerade seine Arbeit über den Ursprung des 

Alphabets abgeschlossen und darin ausgeführt, daß bei einer Wahl zwischen dem babylonischen 

und dem ägyptischen Schriftsystem nur das ägyptische als Vorbild und Vorläufer des phönizischen 

und damit aller Alphabete in Betracht käme. Er hatte schon damals den Hyksos die Mittlerrolle 

zugeschrieben, sie mit der „Stammessage‘ der Israeliten in Verbindung gebracht und „Ägypten 

bzw. dessen Grenzgebiete‘ als Entstehungsort der semitischen Schrift genannt?. Da erfolgte — 

fast gleichzeitig mit dem Erscheinen seiner Arbeit — die Veröffentlichung der 1906 gefundenen 

Sinaiinschriften (s. S. 57, Anm. 2) zusammen mit einem Aufsatz A. H. Gardiners (S. 57, 

1 Diese Auffassung setzt voraus, daß sich Schriftsysteme auseinander entwickeln. Ein Schrifterfinder würde 

auch Silbenzeichen dem von ihm aufgestellten Schriftsystem entsprechend umwerten. Bei der Annahme einer 

„Entwicklung“ läßt sich auf die griechisch-zyprische (S. 43f.) und die äthiopische Schrift (S. 44) verweisen, die auch 

als Silbenschriften durch Enttonung von Silben.zur Konsonantenbezeichnung kommen. 

2 Der Ursprung des Alphabets S. 137.



Zur Beurteilung der Sinaischrift 73 

Anm. 3), in dem dieser Gelehrte aus den Inschriften heraus die entscheidenden Merkmale der 

neuen Schrift so vorsichtig abgewogen herausstellte, daß seine Beurteilung auch heute noch jeder 

Kritik standzuhalten scheint. In drei wesentlichen Punkten erfüllte die neue Schrift die von Sethe 

erschlossenen Bedingungen. Erstens erschien sie auf der Sinaihalbinsel, also gerade an dem 

geforderten Ort. Zweitens ist sie weder in Keilschrift noch mit den Buchstaben der phönizischen 

Schrift sondern mit erkennbaren Bildzeichen geschrieben. Drittens weist sie cine so geringe An- 

zahl von Zeichen auf, daß hier auch keine Silbenschrift, sondern nur eine Buchstabenschrift vor- 

liegen konnte. Dies zusammen mußte für Sethe als schöne Bestätigung seiner Ansätze gelten. 

Er sah hier das ‚missing link‘, welches nun mit einem Male die große Entwicklungsreihe 

„vom Bilde zum Buchstaben‘ zusammenschloß. 

Aber gerade der Umstand, daß Sethe schon vor dem Bekanntwerden der Sinaiinschriften 

seine Meinung über die Entstehung des Alphabets festgelegt und hierbei ein sehr bestimmtes Bild 

entwickelt hatte, dürfte ermöglicht haben, daß er an sie nicht völlig unvoreingenommen heran- 

trat. Trotzdem er in seinem Vortrage „Die wissenschaftliche Bedeutung der Petrieschen Sinai- 

funde und die angeblichen Moseszeugnisse‘‘ (S. 57, Anm. ı) gegen Ergebnisse ähnlicher Ge- 

dankengänge entschieden Stellung nahm, ließ er in der Vorlesung den Abschnitt über die Begleit- 

umstände, unter denen er die Schriftübernahme erfolgt glaubte, unverändert (s. S. 55f.). Zwar 

können auch heute die Sinaiinschriften noch nicht als sicher gelesen gelten!. Doch hat die all- 

gemeine den meisten Deutungsversuchen zugrunde liegende Annahme, daß sie von Bewohnern 

dieses Grenzgebietes selbst stammen, alle Wahrscheinlichkeit für sich. Wären die Hyksos als 

„Herrscher der Fremdländer“ ihre Urheber, fänden sich derartige Inschriften auch in Ägypten 

und an anderen Stellen ihres freilich noch immer nicht abgrenzbaren Reiches (s. 5. 56, Anm. 2). 

Es scheint vielmehr, daß hier halbseßhafte Nomaden, die ja auch heute wieder in den Grenz- 

gebirgen Ägyptens sich als Minenarbeiter verdingen, am Beispiel der vorgefundenen ägyptischen 

Hieroglyphen eine Schrift erfunden haben, in der sie ihre Inschriften roh gestaltet und unbeholfen 

auf alten Denkmälern und auch sonst in Stein einmeißelten. Die Hyksos hätten als Erfinder 

eines hieroglyphischen Alphabets ihren Inschriften ein Gepräge gegeben, das einigermaßen 

dem Umfang ihrer Macht entsprach. Die ‚„dürftigen, meist in traurigem Zustand erhaltenen 

Inschriften‘ — urteilte Sethe in dem obenerwähnten Vortrag (S. 27) — werden „wenn sie einmal 

wirklich enträtselt sein werden, gewiß nur sehr triviale, wenn auch wissenschaftlich nicht un- 

wichtige Dinge enthüllen.‘“ Die Hyksos hätten einer von ihnen erfundenen Schrift innerhalb der 

Grenzen ihres Reiches Geltung verschaffen können. Die Schreibkünste von Beduinen und Minen- 

arbeitern dürften kaum über den Bereich der Weideplätze ihrer Herden hinausgedrungen sein. 

Hier müßten andere Ereignisse, wie sie etwa die biblischen Geschichten schildern, hinzukommen. 

Anhaltspunkte hierfür haben die Inschriften, wie dies Sethe gegenüber dahinzielenden Versuchen 

feststellte?, nicht erbracht. So wurden durch die Sinaischrift zwar Sethes Ansätze gerade in 

dem wesentlichen aufs schönste bestätigt. Doch trat die gesuchte Schrift in Inschriften auf, 

1 s. v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 161, Anm. 4. Seitdem ist H. Grimme, Altsinaitische 

Forschungen (Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums Bd. 20 (1937) Heft 3) erschienen. Zu Grimmes 

früheren Arbeiten s. v. Bissing, ibd. S. 160. 2 Die wissenschaftliche Bedeutung der Petrieschen Sinai- 

funde S. 4g9ff.; Grimme hält im wesentlichen an seinen Deutungen fest und sieht in der Sinaischrift die nach 

dem „Austritt aus Ägypten‘ umgestaltete „Hyksosschrift‘“‘ (Altsinaitische Forschungen S. 112ff.).



74 Nachwort von Siegfried Schott 

die hinsichtlich der Ausbreitung dieses Alphabets neue Rätsel stellten, da ihre Beschaffenheit 

den vermuteten Begleitumständen nicht entsprach. Von anderer Seite wurde denn auch nach 

einem wirklichen Schwerpunkt phönizischer Kultur gesucht. „Wenn auch der Entstehungsort 

der phönizischen Schrift unbekannt ist, so wird man doch nach allem, was wir von Byblos und 

seiner Geschichte wissen, sagen dürfen, daß nirgends die Voraussetzungen für eine solche Er- 

findung günstiger waren als hier‘. 

Dieser Satz findet sich in einer nachgelassenen Schrift H. Bauers, die kürzlich unter dem- 

selben Titel erschien, den jene erste Schrift Sethes trug (s. S. 2, Anm. 1). Die Überschriften ihrer 

beiden ersten Abschnitte „Das Prinzip der Buchstabenschrift stammt aus Ägypten‘ und „Die 

Schriftzeichen sind nicht aus Bildern hervorgegangen‘ fassen Bauers Stellungnahme zu Sethes 

Wertung der Sinaischrift zusammen. Die eine Frage nach der Entstehung des Alphabets wird 

hier in zwei Fragen zerlegt. Bauer kann so Sethe hinsichtlich der Herkunft des ‚Prinzips der 

alphabetischen Schreibung‘“ zustimmen und trotzdem die Ableitung der Zeichen selbst aus den 

Hieroglyphen zusammen mit der Vermittlerrolle der Sinaischrift ablehnen. Um zu diesem Er- 

gebnis zu kommen, mußte er (S. ı7ff.) nachweisen, daß die Formen der ältesten phönizischen 

Inschriften nur in wenigen Fällen eine „befriedigende Übereinstimmung des Zeichens mit dem 

angeblich dargestellten Gegenstand“ zeigen, und so folgern, daß die Namen der Buchstaben als 

„Merkwörter und Gedächtnisstützen‘ gewählt sind (S. 22) und ursprünglich nicht die Gegen- 

stände, nach denen sie benannt sind, „bildlich darstellen müssen‘?. Die mit Bildzeichen ge- 

schriebene Sinaischrift ließe sich aber auf Grund der Zeichenform allein nicht als Gegenbeweis 

heranziehen. „Die Zusammenstellung von mehr oder weniger ähnlichen Zeichen so elementarer 

Natur, wie es die phönizischen sind, ist trügerisch und beweist für deren Identität gar nichts‘ 

(S. 25). Ihre Lautwerte stellen aber so lange keine sichere Hilfe, als diese Schrift nicht als ,‚Ganzes‘“ 

(S. 26) für entziffert gelten kann. Eine solche Ungeklärtheit ließe jedoch alle Möglichkeiten offen. 

Zu dem ‚entscheidenden‘ Einwand Bauers (S. 26f.), nach dem sich die phönizischen Schrift- 

zeichen während ihrer verfolgbaren Entwicklung so wenig verändern, daß die Zeichen der 

Sinaischrift „unmöglich als die nächste Vorstufe der phönizischen angesehen werden könnten‘, 

hat sich Sethe bei einer früheren Gelegenheit geäußert®. Es ist nicht einzusehen, warum sich nicht 

auch die phönizische Schrift wie das Hieratische oder die Keilschrift oder die kretische Linear- 

schrift aus einer Bilderschrift entwickelt haben kann. Einzig das Unvermittelte ihres Auftretens, 

das jedoch jederzeit durch neue Funde? behoben werden kann, spricht dafür, in ihr mit Bauer 

(S. 28ff.) das Werk eines Schrifterfinders zu sehen. Ein solcher wäre freilich eher in den phö- 

nizischen Kontoren (s. oben S. 48), also etwa in Byblos, als in den Steinbrüchen des Sinai zu 

suchen, deren Schrift v. Bissing für „einen Versuch unter vielen‘ hält. Als Vorbilder kämen 

1 H. Bauer, Der Ursprung des Alphabets S. 35. 

2 Hierzu schon Sethe, Wiss. Bedeutung S. 45. 3 Sethe, ibd. S. 42, Anm. ı. 

4 Wie etwa durch die Funde von “Ain Schems, Tell el Duwer und Gezer (s. Jensen S. ı85f., Bauer, S. 25, 

Anm. 2, Grimme, Altsinaitische Forschungen S. 114, 119f., v. Bissingim Handbuch der Archäologie S. 164, Anm. 6). 

5 v. Bissing, ibd. $S. 162. Auch Sethe spricht im Zusammenhang mit der Entstehung des semitischen 

Alphabets mehrfach (oben S. 5ı ff.) von einem Erfinder. Zur Schrifterfindung s. Bauer, Ursprung, S. 28ff. und 

J. Friedrich, Schriftgeschichtliche Betrachtungen (ZDMG Bd. 91 (1937) S. 319ff.), ders., Zu einigen Schrift- 

erfindungen der neuesten Zeit (ZDMG Bd.92 (1938) S. 183 ff.).



Eine Stellungnahme H. Bauer’s 75 

die kretische Linearschrift und „eine in Byblos gebrauchte pseudo-hieroglyphische Schrift“ 

(S. 34), eine Silbenschrift, in Betracht. Es wäre nur natürlich, wenn die Form der Schrift- 

zeichen als Frucht einer Erfindung ein „Moment des Unberechenbaren“ zeigte. „Wissen zu 

wollen, warum z. B. unser Schrifterfinder das g durch einen Haken und das d durch ein Dreieck 

bezeichnet hat, kommt auf eine falsche Fragestellung hinaus, auf die es keine Antwort gibt‘ 

(bei Bauer (S. 42) gesperrt). 

Bei allem Zweifel an der Mittlerrolle der Sinaischrift hält Bauer die Herkunft der ‚inneren 

Schriftform‘ des phönizischen Alphabets für gesichert. ‚Der ägyptische Ursprung der Buch- 

stabenschreibung kann überhaupt nicht bezweifelt werden‘ (S. 13). Er verweist hierzu (S. 13, 

Anm. ı) ausdrücklich auf Sätze Sethes, in denen die Vokallosigkeit als ,‚Vorbedingung für die Ent- 

stehung der Buchstabenschrift‘ erklärt wird. Diese Äußerung ist nur aus ihrem Zusammenhang 

verständlich, in dem (s. o. S. 36f.) die alleinige Berücksichtigung der Konsonanten unter Nicht- 

beachtung der Vokale als Eigentümlichkeit der ägyptischen Schrift gegenüber anderen Bilder- 

schriften herausgestellt wird. Die phönizische Schrift und alle aus ihr entwickelten semitischen 

Schriftsysteme zeigen dieselbe Eigenart, in der Bauer etwas ‚so Seltsames und Wunderliches‘ 

sieht, daß dies Prinzip „nicht gut zweimal entstanden sein kann“ (S. ı2f.). Nun ist im Jahre 

1929 das in Keilschrift geschriebene Alphabet von Ras Schamra bekanntgeworden (S. 52, 

Anm. 2). Zwar scheint es angebracht zu sein, mit O. Eißfeldt, dem Herausgeber der 

Schrift Bauers, das Abhängigkeitsverhältnis dieser Schrift zu der phönizischen noch für ungeklärt 

anzusehen!. Doch ergibt sich — unter Voraussetzung des ägyptischen Ursprungs der Vokal- 

losigkeit —, daß hier „ein Mann, der sowohl mit der ägyptischen Schrift oder wenigstens mit 

dem ägyptischen Schriftprinzip als auch mit der Keilschrift vertraut war, von der einen Seite 

die innere, von der anderen die äußere Form der Schrift übernommen“ hat (S. 30). Sethe 

erklärt in seiner Stellungnahme zur Schrift von Ras Schamra (oben S.46, 52) diesen Um- 

stand als Zeichen ihrer Abhängigkeit vom semitischen Alphabet, womit er die von Eißfeldt 

offengelassene Frage entscheiden würde. Wenn schon angenommen wird, daß sich hier das 

„ägyptische Schriftprinzip‘ auswirkt, wäre es in der Tat leichter einzusehen, daß dies Prinzip 

schon innig in die phönizische Schrift eingegangen ist und aus ihr in Ras Schamra lediglich in 

eine andere Schriftform übertragen wurde, als daß sich ein Schrifterfinder hier in Nordsyrien 

aus zwei fremden Schriftsystemen das ihm jeweils Zusagende auswählte. Das ägyptische Schrift- 

prinzip wäre zur Zeit der Erfindung der Schrift von Ras Schamra in Syrien und Palästina schon 

derart geläufig gewesen, daß es nun als phönizisches Schriftprinzip zwischen Ägypten, Baby- 

lonien und Kleinasien weiterwirken kann. 

Sethe hat hier seine Vorlesung nicht mehr auf den neuen Befund abgestimmt. Er hätte 

sonst die Möglichkeit, daß auch die Kana‘anäer sich der Keilschrift zum Schreiben ihrer Sprache 

bedient hätten?, weniger schroff beurteilt. An Hand des heute vorliegenden Befundes ließe sich 

sagen, daß als Schrift semitischer Sprachen weder die Keilschrift von Ras Schamra noch die 

hieroglyphische Sinaischrift bevorzugt oder benachteiligt zu sein scheint. Beide benützen als 

1 Vgl.a. B. Rosenkranz, Der Ursprung des Alphabets von Ras Schamra (ZDMG Bd. 92 (1938) S. 178 ff.), 

der die von Bauer, Ursprung des Alphabets S. 39f. (v. O. Eißfeldts Vorwort S. 3) angedeuteten Erwägungen 

verfolgt. 

2 Sethe, Ursprung S. 99, s. oben S. 48f.



76 Nachwort von Siegfried Schott 

„äußere“ Form Zeichen, deren Verwendung in fremden Kulturen erwachsen ist. Wenn nun gar — 

wie dies Bauer für möglich hält und andere annehmen! — die eigentliche phönizische Schrift 

sich in ihren Formen an das Vorbild der kretischerı Schrift? anlehnt, ergibt sich hier ein 

Neben- oder Nacheinander von Einflüssen verschiedenster Herkunft, die alle ein und demselben 

Schriftprinzip unterliegen. Die „äußere‘‘ Form scheint hierbei örtlich bedingt zu sein. Zumindest 

erweist sie sich mit dem Auftreten der Schrift von Ras Schamra nicht an die vermutete Herkunft 

aus den ägyptischen Hieroglyphen gebunden. Die ‚innere‘ Form aber zeigt eine erstaunliche 

Zähigkeit, die einer lediglich übernommenen Einrichtung gemeinhin nicht zugetraut werden 

kann. Aber stammt denn diese „innere“ Form, das Schriftprinzip, wirklich aus Ägypten ? Wird 

eine „innere‘‘ Ableitung des phönizischen Alphabets aus der ägyptischen Schrift dadurch, daß 

beide vokallos nur Konsonanten schreiben, ausreichend gesichert und begründet ? Sethe ent- 

wickelt den Ursprung der Konsonantenzeichen aus der Sonderstellung der Konsonanten, die sie 

sowohl in der ägyptischen wie in den semitischen Sprachen einnehmen. Bietet nicht allein schon 

diese Sonderstellung für beide Sprachen Veranlassung genug, in der Schrift gerade die Konso- 

nanten zu bezeichnen ? Bei der Übernahme des Alphabets durch die Griechen kommt es sofort 

(Bauer S. 41) zur Vokalbezeichnung, in Abessinien entwickelt sich aus dem Sabäischen eine Silben- 

schrift. Die Mehrzahl der semitischen Sprachen hat hingegen auch nach der Einführung von Hilfs- 

zeichen für die Vokale diese nie ihren Buchstaben gleichgestellt. Arabische Bücher und Zeitungen 

erscheinen auch heute — mit ganz wenigen begründeten Ausnahmen — noch vokallos geschrieben. 

Das Schriftprinzip des phönizischen Alphabets entspricht so einem Prinzip, das den in ihm 

geschriebenen Sprachen schon innewohnt. Bei der Benutzung von Wörterbüchern werden wir 

selbst seine Nutznießer, da es dort, wo es waltet, wie kein anderes Wörter und Wortformen 

gleichen Stammes zusammenholt. Der Umweg über das Bild (Bauer S. ı1) scheint uns zur Er- 

klärung dieses Sachverhaltes unnötig ja sogar verwirrend. Denn das Bild eines Gegenstandes 

ist als Schriftzeichen lautlich so lange vieldeutig, als sein Lautwert nicht festliegt. Würde die Fest- 

legung an Hand von Beziehungen, welche die Bilder bieten, erfolgen, käme nie eine einheitliche 

Lautbezeichnung zustande. Die Prinzipien, die wir als „Vokallosigkeit‘, „Silbenschrift‘‘ und 

„Akrophonie‘ unterscheiden, wählen jeweils eine Möglichkeit aus und prägen die Bilder oder 

Zeichen zu Konsonanten, Silben oder Lauten. 

Kann die Schrift als Auswirkung des der Sprache innewohnenden Geistes, der zur Nieder- 

schrift drängt, erkannt werden, so kommen die semitischen Sprachen wie die ägyptische aus 

sich selbst heraus zu einer Konsonantenschrift, ohne daß es eines Vorbildes bedarf. Das Beispiel 

der Schrift von Ras Schamra zeigt, daß dies sogar gegen das Prinzip der übernommenen Schrift 

geschehen kann. Aber übersieht nicht auch die Sinaischrift — wenn wir sie richtig als semitische 

Buchstabenschrift einschätzen — alles, was den Aufbau der ägyptischen Schrift ausmacht ? 

Das im Aufbau der Sprache begründete Prinzip der Vokallosigkeit verschafft auch den semitischen 

Buchstabenschriften Konsonantenzeichen. Und zwar gebrauchen sie Zeichen für einen Kon- 

sonanten. Die ägyptische Schrift verwendet demgegenüber Zeichen für einen, für zwei und für 

drei Konsonanten. Sie gleicht insofern der Silbenschrift, als auch diese einen, zwei oder drei 

Laute mit einem Zeichen schreibt. Das Prinzip der Vokallosigkeit verhilft unter anderem auch 

1 Bauer, Ursprung S. 34f., s. oben S. 54, Anm. ı. 

2 Jensen (2. Aufl.) S.ı89, Abb. 193.



Die Prinzipien der Zeichenbewertung 97 

zu Zeichen für einen Konsonanten, das Prinzip der Silbenschrift auch zu Zeichen für einen Vokal. 

Zu diesen beiden Prinzipien kommt in den beiden älteren Schriftsystemen ein Prinzip hinzu, 

das der semitischen Buchstabenschrift fchlt und die Bezeichnung mehrerer Laute durch ein 

Zeichen gestattet. Diese Freizügigkeit geht noch weiter. Die Buchstabenschriften zeigen jede 

für denselben Laut zur selben Zeit immer wieder dasselbe Zeichen. Die älteren Schriftsysteme 

lassen für dieselbe Lautfolge mehrere Möglichkeiten zu, die trotz verschiedener Schreibung 

gleich gelesen werden. Durch Zersetzung des Lautbestandes gewinnt die ägyptische Sprache 

immer mehr Zeichen für denselben Konsonanten. Derselbe Laut und dieselbe Lautfolge kann 

so in verschiedener Weise geschrieben werden. Dies ermöglicht gegenüber den Buchstaben- 

schriften eine weitere Abwandlung, insofern in Zeichenfolgen der einzelne Laut gleichwertig 

nebeneinander mehrfach bezeichnet werden kann, wie in der Schreibung = » für nw ‚„‚dieses‘‘ 

das » zweifach und das w dreifach, oder wie in den von Sethe oben (S. 29) angeführten Beispielen 

aus der babylonischen Silbenschrift. Diese Eigentümlichkeiten der älteren Schriftsysteme sind 

zur Genüge bekannt. Doch darf an sie erinnert werden, um zu zeigen, daß hier andere Prinzipien 

als in der Buchstabenschrift walten. Die ägyptische Konsonantenschrift befand sich — mit Sethes 

anschaulichem Bild gesprochen — nicht mehr und nicht minder als die Silbenschriften in einer 

Sackgasse, aus der es zur Buchstabenschrift keinen unmittelbaren Übergang gab. Denn selbst 

wenn die Hieroglyphenschrift außer den noch nicht erwähnten Deutzeichen die Mehrkonsonanten 

abgestoßen und sich auf Einkonsonantenzeichen beschränkt hätte, wäre noch die Festlegung 

auf ein Zeichen für jeden Laut erforderlich gewesen, um eine Buchstabenschrift entstehen zu 

lassen. Ihr Prinzip erwuchs nicht aus der ägyptischen Schrift. Wer mit Hieroglyphen Buchstaben 

schreiben wollte, mußte alle, auch die in der Verwendung der Konsonantenzeichen waltenden 

Freiheiten beschneiden. 

Gegenüber der vielfältigen Zeichenverwendung in der ägyptischen Schrift ist der Gebrauch 

der Buchstaben in den Alphabeten einfach und eindeutig. Ein und derselbe Buchstabe bezeichnet 

immer wieder denselben Laut, solange die Schrift der Sprache folgt. An die Stelle eines oder 

mehrerer, ja sogar verschiedener Bilder von Wörtern, welche die ägyptische Schrift zur genauen 

Bestimmung des Lautwertes den Wortbildern zufügen kann, sind Zeichen getreten, die nun nichts 

mehr bedeuten können als den einen Laut, den sie schreiben. Selbst wenn man zur Vermeidung 

eines Streites mit Worten auch die Einkosonantenzeichen der ägyptischen Schrift Buchstaben 

nennt, walten doch sachlich verschiedene Prinzipien, die etwas hervorbringen, was sich nur über 

den Lautwert vergleichen läßt. In der ägyptischen Schrift wird der Buchstabe als Wort mit 

einem einzigen schreibbaren Buchstaben gewonnen, in der Buchstabenschrift als reines Zeichen, 

das auch als Bild immer nur einen Laut darstellt. Die ägyptische Schrift kommt durch ihre 

Vokallosigkeit unter anderem auch zu Zeichen, die an ihrem Lautwert gemessen unsern Buch- 

staben gleichen. Die phönizische Schrift kommt hierzu überhaupt nicht durch die Vokallosigkeit, 

obwohl sich auch hier dies Prinzip durch die Vermittlung der Sprache auswirkt. Die phönizische 

Schrift nimmt zur Bezeichnung der geschriebenen Laute nicht Bilder von Wörtern, die unter 

dem Prinzip der Vokallosigkeit nur einen schreibbaren Laut zeigen, sondern die Anfangsbuch- 

staben von Wörtern, mögen diese Wörter (Aleph, B£t) nun „Lesungen“ der zugrunde liegenden 

Bilder oder — wie unsere Buchstabierwörter im Fernsprechverkehr — bloße Kennwörter sein.



78 Nachwort von Siegfried Schott 

Dies Prinzip der Akrophonie kommt in Ägypten erst spät an einer im Neuen Reich auftretenden 

Geheimschrift auf 1, wird jedoch in ihr auch nicht ausschließlich benutzt wie zur Buchstabenwahl 

im phönizischen Alphabet. Hätte nicht das Prinzip der Vokallösigkeit schon in der Sprache, die 

es schreibt, geherrscht, läge für sie kein Grund vor, nicht sofort in gleicher Weise zur Vokalschrei- 

bung zu schreiten. Anzeichen hierfür finden sich in der Schrift von Ras Schamra, die wie die 

griechische Schrift (langes) e schon durch A und (langes) o schon durch * wiedergeben kann?. 

Die ägyptische Schrift zerlegt zur Lautbezeichnung ein längeres Wort in ein- oder mehrkonso- 

nantische Wörter, genau wie es die babylonische Schrift in Silben zerlegt. Beide behalten hierbei 

als Bilderschriften das Ganze des Wortes im Auge, das sogar noch besonders abgebildet wird. 

Erst die phönizische Schrift schreibt buchstabierend ein Lautzeichen hinter dem anderen und 

überläßt es dem Leser, diese Buchstaben sinnvoll zusammenzuschließen und sich das Geschriebene 

zu veranschaulichen. Mit diesem Prinzip kann man jede Sprache schreiben, da für jeden Laut 

ein solches Zeichen gefunden werden kann. Mit dem Prinzip der ägyptischen Schrift kann nur 

eine Sprache geschrieben werden, in der das Prinzip der Vokallosigkeit herrscht und einkon- 

sonantische Wörter vorkommen. So hatte entwicklungsgeschichtlich gesehen, die Buchstaben- 

schrift in der Tat die größere und weitere Zukunft. 

In dem Versuche, das phönizische Alphabet von einem Vorläufer herzuleiten, bekundet 

sich eine Geschichtsauffassung, die hier wie überall Entwicklungsreihen sucht und findet. Ihre 

Auswirkung auf unsere Wissenschaft ist erst kürzlich durch Walther Wolf? freimütig beurteilt 

worden. Es ist die Vorstellung einer fortschreitenden, zielgebundenen Entwicklung, die so offen- 

kundig gegeben scheint, daß man keine Veranlassung sieht, etwa die Meinung, die einfachste 

Form der Schrift stelle ihre „höchste‘‘ Stufe dar, auch zu begründen. Ganz abgesehen von der 

Frage, ob und in welchem Ausmaße sich eine derartige Auffassung rechtfertigen läßt, muß sie 

jeden Befund als an ihn herangetragene Erwartung schon bei der Kenntnisnahme einseitig zu 

ihren Gunsten auswerten. Sie wird so mit aller Wahrscheinlichkeit Einzelheiten — wie oben die 

Einkonsonantenzeichen der ägyptischen Schrift — nur weil sie an eine spätere Erscheinung er- 

innern, herausnehmen und in eine Entwicklungsreihe stellen. Diese Einzelheiten geraten jedoch 

hiermit schon deshalb in eine für ihre Beurteilung ungeeignete Lage, weil nun der Zusammenhang 

fehlt, der sie natürlicherweise trug und erklärte. Ja gerade der Umstand, daß sie Teile eines 

Ganzen waren und nicht ausschließlich wirkten, wird ihnen nun als Mangel angerechnet, den 

erst die nächste ‚Stufe‘, die ihr Vergleichsstück frei davon zeigt, behebt. Weil die Einkonso- 

nantenzeichen — so gesehen — den Ballast der vielen anderen Zeichen mitschleppen, scheinen sie 

gegenüber den Buchstaben im Nachteil. Eine derartige Auswertung des Befundes ließe sich nur 

unter der Voraussetzung rechtfertigen, daß sie der wirklichen, nachweisbaren Entwicklung ent- 

spricht. Nur wenn sich die ägyptische Schrift auf eine Bevorzugung der Einkonsonantenzeichen 

hin bewegt oder doch wenigstens die Einkonsonantenzeichen derart herausstellt, daß sie als zur 

1 Vgl. Sethe, Sinaischrift S. 473, E. Drioton, Essai sur la cryptographie privee de la fin de la XVIlIe 

Dynastie (Revue d’Egyptologie Bd. ı) S. ı0f., 18, 36ff., ders., Les Protocoles ornementaux d’Abydos (Revue 

d’Egyptologie Bd. 2) S. 16, ders., Le cryptogramme de Montou de Medamoud (Revue d’Egyptologie Bd. 2) S. 26f., 

H. Kees, Ägypten (Handbuch d. Altertumswissenschaft 3. Abt., 1. Teil, 3. Bd. ı) S. 278. 

2 Bauer, Ursprung S.41. vgl. auch die Verwendung von drei Zeichen für den Laut AlepA, ibd. S. 38. 

3 Wesen und Wert der Ägyptologie (Leipziger Ägyptologische Studien, Heft 8) S. off.



Die Entwicklungsrichtung der ägyptischen Schrift 79 

Lautbezeichnung eigentümlich geeignet auffallen und so von einem praktisch denkenden Schrift- 

erfinder erkannt und gepflegt werden können, ergäbe sich ein Rückhalt für das aufgestellte Bild. 

Wir können heute die Entwicklung der ägyptischen Schrift über einen Zeitraum verfolgen, 

den die Buchstabenschrift mit einem ungleich weiteren Geltungsbereich von ihren Anfängen 

bis heute etwa erreicht. Die Buchstabenschrift hat sich, einmal erfunden, in ihrer einfachen 

Bezeichnungsweise nicht mehr verändert. Die ägyptische Schrift jedoch läßt eine Entwicklungs- 

richtung erkennen. Sie entfernt sich hierbei von dem Zustand, der eine Vergleichsmöglichkeit 

mit der Buchstabenschrift ergab. 

Die im Verlauf der Geschichte Ägyptens erkennbare Bewegung innerhalb der hierogly- 

phischen Schriftsystems geht nicht auf eine Bevorzugung der Einkonsonantenzeichen aus, sondern 

erzielt eine Vereinfachung dadurch, daß sie alle vor einem Mehrkonsonantenzeichen stehende 

Einkonsonantenzeichen, also gerade das, was man ‚Buchstaben‘ nennen könnte, wegläßt!. 

An der Hieroglyphenschrift ist demnach nicht etwa alles mit Ausnahme der ‚Buchstaben‘ alter- 

tümlich. Wir haben im Gegenteil ausführliche Schreibungen mit der Einzelbezeichnung aller 

Konsonanten als Alterskriterium, und zwar für älteste Texte, kennengelernt?. Die ägyptische 

Schrift bleibt so nicht etwa, wie es Sethe ausdrückt, ‚an der Schwelle zur Buchstabenschrift‘“ 

„stehen‘‘ (oben S. 39), sondern bewegt sich von dem Zustand, den man so kennzeichnen könnte, 

fort. Noch in ihrem demotischen Gewande ist sie in ihrer inneren Form eine Bilderschrift ge- 

blieben, eine Schrift, der es zunächst darauf ankam, den gesprochenen Gegenstand als Gegenstand 

zu „schreiben‘‘ oder — was ägyptisch dasselbe bedeutet — zu „malen“. Die Lautbezeichnung 

war zur Unterscheidung mehrerer Worte für dasselbe Bild eine Notwendigkeit, der man, soweit 

es erforderlich schien, genügte, die aber nie zur Bedingung wurde. Die im Verlaufe der Schrift- 

entwicklung erfolgende Vereinfachung — die aber auch wieder weder grundsätzlich noch all- 

gemein durchgeführt wurde — beschränkt die Bildzeichen auf die unentbehrlichen allgemeinen 

Deutzeichen (oben S. 34 ff.) und die Lautzeichen auf den gerade notwendigen Rest®. Daß es hierbei 

nicht auf die Zahl der verfügbaren sondern nur auf die Zahl der geschriebenen Zeichen ankam, 

zeigt das Aufkommen immer neuer Lautzeichen, die schließlich in der ptolemäischen Epoche 

den Tempelschreibern bei kargen Schreibungen eine größere Zeichenfülle für die einzelnen 

Laute und die Lautfolgen bieten als je zuvor. Bei der Gewinnung der neuen Zeichen wirken sich 

verschiedene Prinzipien aus. Das überkommene Prinzip der Vokallosigkeit bringt mit dem Zer- 

fall der Sprache immer neue Ein- und Zweikonsonantenzeichen hervor, wobei sogar — besonders 

in Schreibungen von Fremdwörtern im Neuen Reich — einkonsonantisch gewordene Zeichen- 

gruppen, also mehrere Bilder zur Schreibung eines Konsonanten verwandt werden?. Neben dies 

Prinzip tritt in der Geheimschrift auch das Prinzip der Akrophonie (s. S. 78, Anm. 1) und schließ- 

lich die symbolhafte Rebusschrift, in der z. B. das Zeichen „Küken im Ei‘‘ weder als „Küken“ 

noch als „Ei“ noch als „Küken im Ei‘ gelesen, sondern als »z, dem Lautwert des Wortes ‚in‘ 

1 Eine Beobachtung, die wir Sethe (s. Schriftsystem S.25 u. oben S.35, Abb. 22b.) verdanken. 

2 A. Erman, Ägyptische Grammatik (4. Aufl.) $62, Sethe, Dramatische Texte S. 3. 

3 Beim Belassen der den Mehrkonsonantenzeichen folgenden Zeichen dürften kalligraphische Rücksichten 

den Ausschlag gegeben haben (vgl. Erman, Grammatik* $ 60). 

4 Neuerdings hat W. F. Albright, The vocalisation od the Egyptian syllabic orthography (American 

Oriental Series Bd. 5 (1934)) sie als syllabische Schreibungen erklärt (vgl. Erman, Grammatik $ 89).



80 Nachwort von Siegfried Schott 

(etwas ‚in‘ etwas anderem) erraten werden muß!. Zu alledem kommt noch die Möglichkeit 

der Umwertung alter Zeichen? hinzu, die immer häufiger mit verschiedenen Lautwerten gelesen 

werden können. So endet die ägyptische Schrift in einem Zustande, der gegenüber dem ursprüng- 

lichen — genau wie die Pflanzenkapitelle der griechischen Zeit gegenüber den alten einfachen 

Formen — durch Wucherungen ihres eigenen Prinzips überladen erscheint, nachdem sich in an- 

derer Weise eine Vereinfachung (von den Einkonsonantenzeichen fort) angebahnt hatte. 

Ist so auch entwicklungsgeschichtlich das Alphabet nicht unmittelbar aus der Hieroglyphen- 

schrift abzuleiten, bliebe als letzte Möglichkeit die, daß die ägyptische Schrift als Ganzes einen 

Entwicklungszustand zeigt, der sich zwar in sich selbst — besonders während des Kulturzerfalls — 

rückläufig entwickelt, der aber doch in der großen Schriftentwicklung an einer Stelle steht, 

von der aus die phönizische Schrift ihn aufnimmt und zur Buchstabenschrift vollendet. Die phöni- 

zische Schrift ist — selbst wenn sie wie die Sinaischrift mit Bildern geschrieben wird — eine 

reine Lautschrift. Die ägyptische Schrift vereinigt mit Lautbezeichnungen die bildhafte Be- 

zeichnung des Wortinhalts. Was liegt unter dem Leitgedanken einer fortschreitenden Entwick- 

lung näher, als in ihr einen Übergang zu sehen, den Übergang von der reinen Bilderschrift zur 

reinen Lautschrift. Den Schritt von der reinen Bilderschrift in diesen Zustand des Übergangs 

hinein hätten die Bilderschriften der alten Kulturvölker schon hinter sich?. Die Entwicklung 

läßt sich also im Altertum nicht verfolgen. Aber auch an den vielen anderen Beispielen 

einer „primitiven‘“ Nachrichtenübermittlung durch Bilder wird er nirgends sichtbar. Die 

Mexikaner, die kurz vor dem entscheidenden Schritt (oben S. 19, 20, 28) gestanden haben sollen, 

werden daran durch das Eindringen der Spanier gehindert. Aber standen sie wirklich davor ? 

Aus dem Befunde kann doch nur entnommen werden, daß hier eine eigentümliche Darstellungs- 

weise geübt wird, die der Bildhaftigkeit der Sprache nachgeht und mit ihr rebusartig spielt. 

Woher eine derartige Verwendung der Darstellungskunst kommt, wohin sie führt, wird auch 

hier nicht offenbar. Erst damit, daß sie — obwohl sie einige Tausend Jahre später erscheint — 

als auf einer ‚‚niedrigeren‘ Stufe stehend eingeschätzt und mit den vielen noch „primitiveren‘ 

Arten der Bildverwendung zur Mitteilung über Zeit und Raum vor die soviel ältere gestellt wird, 

entsteht das Bild einer Entwicklung, die nun anscheinend vom „primitiven‘‘ über das „entwickelte‘“ 

zum „einfachen“ fortschreitet. Dies Bild ist jedoch einzig durch eine nicht am Befunde gewonnene 

Meinung über die Schriftentwicklung begründet. Wir können uns vorstellen, daß es so gewesen 

ist und diese Vorstellung durch geeignete Beispiele veranschaulichen. Bewiesen werden kann 

sie jedoch einzig durch Funde, bei deren Beurteilung freilich derartige Meinungen und Ver- 

mutungen weit eher störend wirken als nützen. 

1 K.Sethe bei Northampton-Spiegelberg, Report on some excavations at the Theban necropolis 

SU3SHHES.408 

2 Z.B. H: Junker, Über das Schriftsystem im Tempel der Hathor in Dendera S. ı6f., S. 23ff., S. 26f. 

3 Der oben S. 34 von Sethe beschriebene Zustand der ägyptischen Schrift als einer Mischung von Bilder- 

schrift und Lautschrift ist mit dem Erscheinen der Hieroglyphen (z. B. in den ersten Königsnamen) schon gegeben. 

Entwicklungsgeschichtlich gesehen hätte die ägyptische Schrift demnach den Zustand der „Schriftgemälde‘“ und 

den der „reinen Begriffs- oder Bilderschrift“ schon hinter sich. Zur Ansetzung einer „piktographischen“ und „halb- 

piktographischen‘“ Periode der alten mesopotamischen Schrift, s. v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 151. 

Wie mich Prof. v. Soden, Göttingen, freundlichst aufmerksam macht, hält es Falkenstein, Archaische Texte 

aus Uruk (1936) S. 30, 34, 40 für möglich, daß auch die älteste Schrift schon einige Silbenzeichen enthält.



Die ältesten inschriftlichen Funde aus Ägypten 81 

Solange uns nicht der Boden ältere Funde hergibt, dürfte es ratsam sein, sich damit zu 

begnügen, Rätsel, die uns die heute ältesten Funde aufgeben, innerhalb des Befundes zu verfolgen 

und sie dort zu klären. Die Funde reichen auch in Ägypten weit in die Vorgeschichte hinauf. 

Sie sind nicht bildlos. In den Bildern läßt sich die Herausbildung fester Formen (Schablonen) 

zur Andeutung der dargestellten Vorgänge und Dinge verfolgen. Mit dem Erscheinen der 

Schiffsstandarten ist die Gewinnung von Symbolen bezeugt, die dann auf Denkmälern der Früh- 

zeit bildhaft in die dargestellten Handlungen eingreifen. Und doch fehlt hier überall die Schrift. 

Sie fehlt nicht nur auf den Grabbeigaben, die als Gelegenheit zum Schreiben nicht in Betracht 

kommen mögen, sondern auch in den Felszeichnungen der umliegenden Wüsten. Als einzige 

Möglichkeit bliebe offen, daß derartige Aufzeichnungen dort nicht am Fels, sondern als Nach- 

richten auf vergänglicherem Material, auf Häuten oder schon auf Papyrus vorgenommen wurden. 

Diese Möglichkeit hat jedoch wenig Wahrscheinlichkeit für sich, da das Schreibenkönnen zum 

Schreiben verlockt und die Verfertiger der Felszeichnungen wohl ihre ganze Kunst spielen ließen. 

Die Jahresdatierungen auf dem Palermostein! setzen, soweit sich dies erschließen läßt, genau zu 

dem Zeitpunkt ein, an dem die Schriftdenkmäler auftreten. Was vorangeht sind Reihen von 

Königsnamen, deren unabgehobene Aufzählung durchaus den Eindruck mündlicher Über- 

lieferung macht. Die Herkunftsangaben zu Büchern und Sprüchen erwähnen zwar gern Fund- 

umstände aus der Zeit der frühen Könige, keine einzige führt jedoch vor die Reichseinigung 

in die Vorgeschichte hinaus. Ganz plötzlich tritt in Ägypten die Schrift zwar knapp und spärlich, 

aber schon voll ausgebildet mit ihren verschiedenen Zeichenarten in Erscheinung. Es ist dies ein 

derart auffallender Umstand, daß man unbefangen — ähnlich wie gegenüber der phönizischen 

Schrift — auf den Gedanken kommen müßte, diese Schrift wäre damals erfunden worden. Aber 

kann nicht der Ursprung der ägyptischen Schrift gerade aus der Zeit ihres Erscheinens heraus 

gewertet werden als das Werk eines überragenden Geistes, der damals Ägypten zu einem Staat 

zusammenschweißte und nicht nur zur Schrifterfindung geführt hat ? Nur so läßt sich auch ihre 

Gliederung, ihr geschlossener Bau und ihre innere Form, die auf der Vorstellung einer „bildhaften 

Sprache‘ — des Zusammenhalts von Bild und Laut durch den Gedanken — beruht, begreifen. 

Dabei scheint es durchaus möglich, daß hier nur eine bestimmte Art Schrift, diese freilich un- 

beeinflußt, erfunden worden ist, als die Kunde davon, daß man irgendwo im nahen oder fernen 

Osten „schrieb“, nach Ägypten drang?. In der Folgezeit gewinnt sie zunächst ihre „monumen- 

tale‘‘ Gestalt und bildet eine Gebrauchsschrift aus. Sie bewahrt jedoch über die rund dreieinhalb- 

tausend Jahre ihrer Geschichte ihr Prinzip, das nur in Randerscheinungen — wie in der Geheim- 

schrift — aus fremden Einflüssen vorübergehend durchbrochen wird und sich schließlich in 

griechisch-römischer Zeit in der Fülle seiner Möglichkeiten verliert. 

Wir wollen hier nicht erörtern, inwiefern gerade die Annahme einer verborgenen vorge- 

schichtlichen Schriftentwicklung in das von Sethe aufgestellte Bild der Urgeschichte Ägyptens 

paßt, und inwiefern dieses Bild heute für änderungsbedürftig angesehen werden muß®. Auch die 

1 H.Schäfer, Ein Bruchstück altägyptischer Annalen (Abhdlg. Pr. Ak. d. Wiss. Berlin 1902). 

2 Vgl. W.v. Soden, Leistung und Grenze sumerischer und babylonischer Wissenschaft (Die Welt als 

GeschichteBd. 2) S. 418; gegen eine direkte Ableitung v. Bissing im Handbuch der Archäologie S. 151. 

3 Esseilediglich auf A. Scharff, Grundzüge derägyptischen Vorgeschichte (Morgenland, Heft 12) verwiesen. 

Scharff konnte es dort (S. 54f.) unter Hinweis auf E. Meyer, Ältere Chronologie Babyloniens, Assyriens und Ägyp- 

UAe XII: Sethe



82 Nachwort von Siegfried Schott 

Art des Auftretens der Schrift spricht gegen die Ansetzung einer vorzeitlichen hoch entwickelten 

ägyptischen Gesamtkultur. Nichts im Schriftsystem deutet auf eine vorangegangene längere Ent- 

wicklung. Man hat in der ägyptischen Schrift selbst ihre Vorform gesucht und verschiedentlich 

geglaubt, sie gefunden zu haben!. Der Teilder Narmer-Palette, der so gern als „‚Schriftgemälde‘‘ 

gedeutet wird (oben S. 18), dürfte wie die vielen späteren symbolschweren Bilder ein Teil des 

ganzen Bildes sein, so daß der Künstler die Bändigung des Nordlandes nicht ‚schreiben‘ sondern 

darstellen wollte. Auch dieses Stück steht — wie v. Bissing? zu dem ganzen Bilde bemerkt — 

„am Anfang einer fast unübersehbaren Reihe.‘‘ Ob nun an die Stelle des Königsfalken, der das 

Nordland wie ein Stück Vieh dem König zuführt, im Tempel des Sahur& die Götter des Deltas 

und der Wüste oder an Pylonen und Wandbildern der Tempel von Karnak, Luxor und Theben 

Amon oder die Göttin „‚Theben‘ treten, ist für die Bildauffassung belanglos. Auch das Zeichen 

für Unterägypten mit dem angezeichneten Kopf zeigt grundsätzlich keinen Unterschied zu den 

ähnlichen Zusammensetzungen von Stadtnamen und Körperteilen in derselben Umgebung. 

Man hat diesen Bildteil regelrecht ‚lesen‘ wollen und unter Verkennung der Pflanzen auf dem 

Landzeichen geglaubt, daß der angezeichnete Kopf 6000 Feinde verkörpert?. Wenn man an das 

Lebenszeichen Arme zeichnet und diese Arme einen Wedel oder einen Blumenstrauß tragen läßt, 

so setzt dies das Vohandensein des Schriftzeichen ‘»% voraus, und zwar nicht nur als Bild dessen, 

was dargestellt ist, und was wir nicht recht deuten können‘, sondern auch mit seinem lautlichen 

Wert. Weil dies Bild eines uns unbekannten Gegenstandes infolge seines Lautbestandes zum 

tens S. 39 wahrscheinlich machen, daß die Kalendereinführung etwa mit dem Regierungsantritt des Königs Zoser 

(um 2776 v. Chr.) zusammenfällt. Damit entfiele das um eine Siriusperiode zurückliegende Datum, der „stärkste 

Anreiz zur Rekonstruktion eines vorzeitlichen heliopolitanischen Einheitsreiches“ (Kees, Ägypten (Handbuch der 

Altertumswissenschaft) S. 301). Der Auffassung Scharffs schließt sich der Herausgeber der zweiten Auflage 

Meyers Chronologie H. E. Stier S. 74 zu S.68 an. Vgl. auch Kees, ibd. S. 301, Anm. 3, A. Scharff, Die Alter- 

tümer der Vor- und Frühzeit (Staatliche Museen zu Berlin, Mitteilungen aus der Ägyptischen Abteilung) Bd. 1, S. 32. 

1 Die oben (S. 17 und ibd. Anm. 2) von Sethe gegebenen Beispiele „‚das Rind läuft‘, „der Käfer fliegt‘‘ kommen 

altägyptisch nicht vor. Wenn der Apisstier laufend dargestellt wird, so waltet hierbei noch die Bezeichnung durch 

„besondere Wortzeichen‘ (S. 34), in welcher ‚‚Apis‘‘ eben — wie ja auch später noch das Kalb — beim „Laufen 

des Apis‘‘ (vgl. E. Otto, Beiträge zur Geschichte der Stierkulte in Ägypten (Untersuchungen zur Geschichte und 

Altertumskunde Ägyptens Bd. 13) S. ı1f.) dem Vorgang entsprechend und nicht „‚der Apis läuft‘ geschrieben wird. 

Sethe hat diese Beispiele nicht in seinen Vortrag „Das hieroglyphische Schriftsystem‘“ (S. 12) aufgenommen. 

Die von ihm an ihrer Stelle (ibd. Tabelle 2) gegebenen ‚„Ideographischen Zeichenverbindungen‘‘ setzen sämtlich 

den Bestand des hieroglyphischen Schriftsystems voraus und können schon deshalb weniger als Reste oder „Rück- 

fälle in alte längst überwundene Sitten“ (ibd. S. 12) denn als frühe Form der Schriftspielerei, die erst viel später 

um sich greift, erklärt werden. 2 F.W.v. Bissing, Ägyptische Kunstgeschichte Text Bd. ı, S. 24. 

3 Man hatte die Papyruspflanzen auf dem Rücken des „Landzeichens“ als Zahlzeichen für 1000 (Bedenken 

schon Quibell, Green, Hierakonpolis Bd. 2, S. 43) gelesen, ein Irrtum, den erst H. Ranke, Eine Bemerkung 

zur Narmer-Palette (Studia Orientalia (1925) S. 167 ff.) und L. Keimer, Bemerkungen zur Schiefertafel von Hiera- 

konpolis (Aegyptus Bd. 7 (1926) S. ı69ff.) richtig stellten. Ranke erlag trotzdem wieder der „Suggestion‘“ einer 

„Piktographischen Darstellung‘ (S. 173), die Keimer richtig als „symbolische Darstellung“ (S. 185) erklärte, 

von der jedoch auch er eine „Lesung“ gab. Erman, auf den die Erklärung als „Beischrift‘‘ zurückgeht, wollte 

(Die Hieroglyphen (Sig. Göschen ıg12) S. 14) auch die darunterstehende Beischrift des „zu Erschlagenden“ ein- 

beziehen. Trotzdem er (Grammatik (4. Aufl.) $ 16) davon abgekommen ist, lebt diese Deutung verschiedentlich, 

so in M. Ebert, Reallexikon der Vorgeschichte,, Bd. ıı, S. 337 Taf. 103a) noch nach. 

4 Vgl. H. Schäfer, Djed-Pfeiler, Lebenszeichen, Osiris, Isis (Studies presented to F. Ll. Griffith) S. 426 ff.



Zur Narmer-Palette 83 

Zeichen für ‚Leben‘ geworden ist, und weil dies Schriftzeichen nun nicht nur als Lautwert, son- 

dern auch als das Leben selbst gilt, welches die Götter ewiglich tragen und den Königen zum 

Atmen reichen, tritt es in den Bildern an die Stelle von Beamten und Priestern. Die bildhafte 

Verwendung erscheint hier deutlich als Folge und nicht als Ursprung der Schriftverwendung. 

Warum soll dies in jenem Teile der Narmer-Palette anders sein und hier ein Schriftgemälde vor- 

liegen, wo doch alles dafür spricht, in ihm das erste symbolhafte Bild der Bändigung eines unter- 

worfenen Landes zu sehen ? Ebenso verhält es sich in allen anderen vergleichbaren frühen Bildern!. 

So verlockend es erscheint, müssen wir es uns an dieser Stelle versagen, weiter auf die Einzel- 

heiten des Befundes einzugehen und das angedeutete Bild zu vervollständigen. Worauf es hier 

ankommt, scheint doch weniger neue Gesichtspunkte zu entwickeln, als die Tragfähigkeit eines 

nachgelassenen Werkes zu erproben, das zwar in der Weise, in der es erscheint, nicht vom Ver- 

fasser selbst vollendet werden konnte, aber vielleicht gerade so, wie es hinterlassen ist, unbefangen 

seinen Geist und seine Meinung äußert. Sethe hat fraglos mit seinem Versuch einer vergleichen- 

den Schriftgeschichte Ordnung geschaffen in einem Gebiet, das — wie er es selbst einschätzte — 

bisher nur klassifiziert worden ist. Er hat diese Ordnung auf Grund eines Geschichtsbildes vor- 

genommen, an welches er glaubte. Vorderhand ist sie — mit bewundernswerter Vollständigkeit 

durchgeführt — die einzige systematische. Daran wollen auch unsere Bemerkungen nicht 

rütteln. Sie sollen im Gegenteil zeigen, wie fruchtbar jede Ordnung auch dann noch ist, wenn sie 

in ihren Grundsätzen hypothetisch gewonnen wurde und den Befund auf Schritt und Tritt 

in ihrem Sinne deutet. Solange eine Ordnung wie die Schriftgeschichte Sethes selbst geradlinig, 

weitläufig und fruchtbar fortschreitet und vielfältige Erscheinungen einbeziehen kann, wirkt sie, 

wie sie sich auch einmal ausweisen wird, selbst als eindrucksvolles Ganzes, das nur durch gleich- 

wertiges und gleichumfassendes ersetzt werden kann. Solange dies nicht geschieht — mit anderen 

als hypothetischen Methoden wird es auf lange Zeit hinaus, ja vielleicht immer unmöglich sein — 

bleibt es unsere Aufgabe, auch dies Werk Sethes nicht einfach hinzunehmen, sondern uns mit 

ihm auseinanderzusetzen. Nur in immer neuem Vergleich mit dem ganzen Befunde unter 

Einbeziehung älterer und neu auftauchender Gesichtspunkte können wir den Wert auch dieser 

Schrift kennenlernen und das Erbe Sethes wahren. 

1 Heranzuziehen sind vor allem die Schlachtfeldpalette (E. Peet, JEA Bd. 2 (1915) Taf. 14, S. 93), eine 

Palette des Louvre (J. Capart, Primitive Art in Egypt S. 242, Abb. 181) und eine Stele des Königs 4'-$hm (2. Dy- 

nastie, J. E.Quibell, F.W. Green, Hierakoupolis Bd. 2, Taf. 58, S. 47f.), die alle einen ähnlichen Vorgang, je- 

doch mit gänzlich verschiedenen Mitteln darstellen. Sie sind immer als „‚Bilder‘‘ verstanden worden.



Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

» 
n
r
 

En
) 

20. 

21. 

22. 

23: 

24. 

Abbildungsverzeichnis 
Seite 

„Indianerzeichnung‘‘ (nach Velhagen und Klasing’s Monatshefte 18 (1904) S.548) . ». 2.2.04 

„Grabstein eines Häuptlings‘ (nach Velhagen und Klasing’s Monatshefte 18 (1904) S. 548)... 4 

„Ein Indianerbrief“ (nach Weule, Vom Kerbstock zum Alphabet (20. Aufl.) S. 84, Abb. 36) 4 

„Die mexikanischen Stämme“ (nach Jensen, Geschichte der Schrift (2. Aufl.) S. ı21, Abb. 118) 5 

„General Maynadier‘ (nach Mallery, Picture-writing of the American Indians, 10th Annual Report 

of the Bureau of Ethnology 1888/89 (1893) S. 569, Abb. 919)...» . .. - 5 O5, 

„Aus den Wintererzählungen des Einsamen Hundes“ (nach Jensen, Geschichte der Schrift S. 27, 

NDDY22) WR Ne. e N RT 

„Aus Wolkenschilds air Be anige (nach Mallery, Picture-writing of the American Indians, 

ıoth Annual Report of the Bureau of Ethnology 1888/89 (1893) S. 569, Abb. 809)... .... 7 

„Aus Batista Goods Wintererzählung‘“ (nach Mallery, ibd. S. 324, Abb. 410) 

„Ein Indianerbrief“ (nach Breasted, Ancient Times S.39) ...... 2 u 7] 

„Die Flutgeschichte der Delawaren‘“ (nach Weule, Vom Kerbstock zum u (20. Auf) SITA, 

INDSO)E I N. DE 2 2 06 2 ER e LSTEE ARE. a 

„Sprichwörter der Ewe-Leute“ (ehr Az. Bar 4o"Takanp)>0? Tuaalın, ISEUAR SEHE 

„Der Mexikanische Katechismus“ (nach Seler, Gesammelte na Bd S: 2898). 

„Beginn der Wanderung der Azteken“ (nach Seler, Ges. Abhandlungen Bd. 2, S.34). . . . - 11 

„Proklamation von Vandiemensland‘“ (nach Berger, Histoire de l’Ecriture S.12) ...... 13 

. „Der die Fremdvölker bändigt‘“‘ (nach Lepsius, Denkmäler, 3. Abteilung, Taf. 14965) .... 19 

BaNTexıkanische. Städten u. 0 2 1 a con en = A 

„Mexikanische Städte ........ ER rn. ne Pe 19 

BOB EpIiSzeicher ReszeEe eer RRENEE.E7.% > Mar BunKEr SIBBRERRLEE © SUR ; SABERRRER a 23 

„Wortzeichen in ideographischer und phonetischer Verwendung“ a Sethe, ee Sarzı 

Rab SS 7 ne eo rel ee u. tan ar 27 

„Entwicklung der hieroglyphischen, hieratischen und demotischen Schrift“ ee G. Möller, Die 

Buchschrift, Zeitschr. d. D. Vereins für Buchwesen und Schrifttum 1919 Nr.7/$8) ...... 33 

„Wortzeichen mit vorangestellten phonetischen Komplementen“ (nach Sethe, Schriftsystem, Tab.7) 35 

„Wortzeichen mit herumgruppierten phonetischen Komplementen‘“ (nach Sethe, Schriftsystem, 

Tabs) m. BAHHRZIEE TREE. AIR, TaArRssıE MAtRE FG. EDEIDRERD REN EA SIEHE Ener B 35 

„Ignorierung der Vokale und Silbenteilung“ (nach Sethe, Das hierogl. ee S. 17, Tab. 6) 36 

„Die Zeichen der Sinaischrift mit ägyptischen Vorbildern und ihren möglichen phönizischen, süd- 

semitischen und griechischen Entsprechungen“ (nach Sethe, Die neuentdeckte Sinaischrift (Nachr. 

d,Gottinper, Ges. d. Wiss. Mitt..1917) S.442/43)a 2 2 os 0.0.0... 2 a 58



Tafel I 

  

a) Die Narmer-Palette 

(nach Quibell, Hierakonpolis Bd. ı, Taf. 29) 

  b) Ausschnitt aus der Geschichte des Bauern (um 1800 v. Chr.) 

(Sethe, Schriftsystem, Taf. 2)



Tafel II 

     

    

         

     

   

    

  

   

    

BT ie 

ee RL 
BE U en 

DE NEO TEE Se 
= en 

ER OS NEE NEN 
BE ER nn 

BEN Bunkre3 
MESZ Raute Pape EN] 

AG old ran ST 52 DEEP Er os 
A v ® PR PN RRHHEREE ON, VE RE RT Sn, 
= Ku = een ar LET 2% BET ee Res BEEERTERENEFTENE IEH REIST EI Seren ce ER “r Be EN DEREN Fin ET Re \ 

BERN, SIE 14 = 2 wis A LTR SEEN 

= a Bere En RER Baer 
Kr EN Me a ARE ERN ESTER IT AR ORG FERTETNA  BRren 

Bes REF a TEN 
Anl KA e 2 De TeIeN 

  

          
   

      

     

    

    

   

   
   
   

   

    

    
           
        

        

   
    

     

  

      
         
  

          
    

Ba: 
REIS EHE 

DE BTM AR 667.0 ROBERT RN Aw ZN ar Er 

RT TER Er er MRS, Er 
EHEN Re EP RN ENDET RE ADOLALCHT N Ar} Er a 

R ee an Dh N ANY BERRCR SHTAPSTER TREE ROTE RAN Syn EEE ITS AR Eee 
Tre BF EN a KRRWERNSIVIDSTCSETRETT NE KISS NIER 

ES RER TEEN ee FT ER PaJE EHAFIGEE PRATER FETTE rt 

ER LEN ER are RAN VE ER ST ER 

RN RA ee (RR ARSTER HERDER SELTENER STAR AH 
RGERRER RR TITERFENTN ER ER RER EA EN NZ NDR 

A ER RESTE TARA TTS Reh 
En ES a RR E07 DRS RT AT SP 

sc Ne ee ch RAR Se Poren 
BE tee m BR Ben ea VENEN 
ET HR 2 BR A A er A EHRR 

Er EN ER OLOR, MrESyRRHr EEE Er INTER SIER Ve 
BER ELENA EAN em er T 

SH ER RS te Bere ER RER Re 
ARTEN BER RNERTIEENN RE et Es BE 

MER KEN ER RRERNTT S SR NER ARTE 
ENTE ER IRRE N tr a RN a El OEL TERN) a SS 

KR { a ei See 

                

  

      
       

      

  

  

      
            

  

    
  

     

    

   
    

       
     

  

      

  

   

  

      

  

      
           

    

        

  

   
      

  
           

    

  

   

  

          

   

  

       

  

    
   N Ruhe { BEER A A ER RER RR TG TE ee BR ee B       

  

    

  

   
108: Mn de u ROBERT RW are re 
BE 

DREHTE 
Veh AR KR EHER Dr v2 EN SSR Hure A Een Rue N Be SE N a 

RS BERNER TER ARBN ENG a nn Aa a 
En 

  

        

      
     

  

   

      

    
   

  

   
            

    

     

  

    

   

a ENGE PVC EAN L ET 
DES ER ZN BETEN TE FREUE LEARN PTR ne 

  

       

  

    

    

  

a SuREN en By 

BRENZ    

   
     

    

   
    

  

San Re 

  

          

Der Stein von Rosette 

(nach Erman-Ranke, Taf. ı)



 



 



 



 



— 
ey 

W
e
 
u
 

W
r
 
V
u
 

  

we E  



   

    

   



P
L
 
BL 

6
 

Docs DR; 
Buß 

Di 
Da: Das 

Da: DE 
Du 

Du 
Be 

Be 
u: 

R
R
 
E
N
E
E
R
N
 

a 
BE 

K
I
E
L
E
R
 

er 

K
I
M
 

E
R
 
B
A
T
 
N
E
E
 

ET 
en                                                                

   

L 
TER 
K
A
R
I
N
 

E
R
 
E
E
E
 
R
E
N
T
E
N
 

K
E
R
Z
E
 
S
L
B
E
L
 

E
R
 
I
S
 
S
E
I
T
E
N
 

E
R
 
E
R
R
I
E
I
I
H
E
T
,
 

ie 
Bu 

2 
2 

EE 

[> 

(
E
I
K
E
 
U
E
L
I
 

E
I
 
U
N
 

U
K
 
E
L
L
E
 

E
U
R
 
E
E
E
 

K
E
L
S
I
K
E
L
L
E
L
 

I
L
S
 
E
E
E
 

E
L
S
E
 

E
E
E
 
E
E
E
;
 

a
 

K
R
 
0
 

25 
Su 

Sp 
Zu 
D
u
.
 

Zu 
De 
e
e
 

e
e
;
 

K
E
L
L
E
R
 

n
e
 

- 

M
E
 
D
E
 

Du 
5 

u
 

0
 
Z
e
 

6 
Zu 

Zu 
26 

Zu 
Ze 
Z
e
 

u
 
e
e
 

M
E
N
 
K
E
R
L
E
 
E
N
 
E
R
E
R
L
E
E
R
E
K
I
E
N
 

A
I
 

E
Z
 

D
E
 

H
I
.
 
0
 

MB. AR 
H
E
 
AE 

IE 
Re 

u
a
 
S
u
 

u
 
E
S
 

2 
0
 

5 
B
r
 
n
e
 

u
 

2
 

2 
ze) 
R
E
S
E
T
 

E
u
 

e
e
 

er 
2 

Be 
Be 

e
n
 

e
e
 
e
e
 
e
r
 

ze 
Z
e
e
 

zer Z
e
 

E
S
B
E
E
S
E
L
E
 

IS L
E
S
E
 
S
E
 
S
E
E
N
 

I
E
 

HE 
Du 

26 7
0
7
0
-
5
9
6
 

S6. DE 
Dip. 

u: 
26 

DE: 
D
u
e
 

Du 
Bi 

a
 

Bu 
Bu 

ie 
A
E
B
A
B
S
R
S
 
E
R
 
E
E
R
 
E
I
 
E
S
E
L
 

E
N
T
 

L
u
 

u. 26 
5096. 36: 55. Su 

26 
22: 

S65 
265 

So 
26 

Do, 2, 
26 

SE; 
Zu 

26 
2 

zu 
22 

Be 
ze 

a
 

r
e
 

SSR: 
N 

e
e
 

e
e
 

e
e
 

r
e
 

e
e
 
e
e
 

E
e
e
 
e
e
 
S
u
n
 

B
E
R
E
B
 
R
R
 
E
R
 
E
E
 
E
E
U
E
T
N
 
U
 
E
E
E
 
O
U
 
U
 
E
E
E
.
 

e
e
 

Z
e
 

r
e
 

2
 

Mara. 
u. 

Du. 
Su 

SE 
Du 

Du. Bu: 
zu 

2. 
Su 

26 
22 

a
n
 
u
 
2
 

Zu 
2 

2
2
 
Z
u
 

Zu 
SED 

Zu 
Sue 

Z
e
 

2 
u 

ze u 

Ki 
S
E
 
SE 

2
.
 

En S
Z
 

Bu 
Ze 

S
E
 
SE. 

GE 
BE 

S
n
 

Ze. 
2 

u
 

ze 
Tu 

0
 

A 
H
E
 
U
 

i 
S
E
 

R
A
 
B
E
 

E
B
 
B
E
R
 

S
E
R
 

Be. u 
u
 

e
e
 

er 
R
E
S
 
e
e
 

E
E
E
 

Pan 
EEE 

E
r
 
e
e
 

are 
e
d
 

K
u
 

Su 
2 
u
 

2 
2 

oe 
u 

B
e
e
 

ee a 
T
e
 

Ze 
e
e
 

ze 
pr 

S
o
u
r
 

2 
u 

u
 

Z
e
 

Z
u
 
Z
e
 
E
e
e
 

Tu 
Bee 

B
e
 

u
 

u
r
 

Pa 
e
e
 
T
e
 

B
o
 
u
n
 

ee 

= 
Ga 

Zug 
Zee 

Zu 
Zu 

u 
Bu 

u 
Bu 
e
e
 

Z
e
 
Z
e
 
e
e
 

Pr 
E
r
 

E
e
n
 

Pr 

Z
e
 

u 
e
e
 

ee 
Ri} 

Da 
u 

u 
A
 

u
 

Be 
a 
Z
e
 

ze 
e
e
 
T
e
 

1) u
r
 

rs 

       



 







 


