
[D) EB ION BITAN. 
NMKO DRIN I IE 

IB1LOI U EBIDLE, 

zen 

  

Sterne 

 



  

 



 



 



DIE LIEBE IN DER ALTORIENTALISCHEN DICHTUNG 

 



STUDIES IN THE HISTORY 
AND CULTURE OF 

THE ANCIENT NEAR EAST 

EDITED BY 

B. HALPERN anp M.H.E. WEIPPERT 

VOLUME XV 

 



DIE LIEBE IN DER 

ALTORIENTALISCHEN 
DICHTUNG   

VON 

BRIGITTE MUSCHE 

  

BRILL 

LEIDEN : BOSTON : KÖLN 
1999  



   This book is printed on acid-free paper. 

    

     

  

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data 

Musche, Brigitte: 

Die Liebe in der altorientalischen Dichtung / von Brigitte Musche . 

p- em.—(Studies in the history and culture of the ancient 
Near East, ISSN 0169-9024 ; v. 15) 

Includes bibliographical references. 
ISBN 9004112138 
1. Middle East—Literatures—History and criticism. 2. Poetry, 

Ancient—Middle East—History and criticism. 3. Love in literature. 
I. Title: Ile Series. 

PJ327.M8 1999 
809.933543—dc21 98-53958 

CGIP 

  

      
    
     
           
          

     
      

   

      

    

   

  

   

  

   
   

    

   
   

    

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme 

Musche, Brigitte: 

Die Liebe in der altorientalischen Dichtung / von Brigitte Musche. - 
Leiden ; Boston ; Köln : Brill, 1999 

(Studies in the history and culture of the ancient Near East ; Vol. 15) 

ISBN 90-04-11213-8 

ISSN 0169-9024 

ISBN 90 04 11213 8 

© Copyright 1999 by Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored 
in a relrieval system, or transmitied in any form or by any means, electronic, 

mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior written 

‚bermission from the publisher. 

Authorization lo photocopy items for internal or personal use is granted 
by Koninklijke Brill provided that the appropriate fees are paid directly 

to The Copyright Clearance Center, 222 Rosewood Drive, 

Suite 910, Danvers MA 01923, USA. 

Fees are subject to change. 

PRINTED IN THE NETHERLANDS



Für Dich! 

 



  

 



INHALTSVERZEICHNIS 

Abbildungsverzeichnis 4.0... 0a mas... un. 

Ewleiuns, 10... esse en Be nendence 

Kapitel I  _Sumerische bis einschließlich kassitische Zeit. .... 

Kapitel I 

Kapitel II 

Kapitel IV 

Kapitel V 

Zusammenfassender Kommentar... 

Neuassyrische und neubabylonische Zeit ............ 

Achaemenidische Zeit . 

Hellenistische und parthische (arsakidische) Zeit 

Sasanidische Zeit und deren Nachklänge._.......... 

  

Ab kürzungsverzeichnis een ee hate 

Literaturverzeichnis 

Landkarten .... 

    

Zeittafel 

Index 

      

73 

89 

114 

147 

195 

195 

205 

209 

213 

 



 



DANKSAGUNG 

Von etlichen Kollegen und Kolleginnen, besonders Fr. C. Gruber, 

M.A. und Herrn Dr. habil. St. Kroll erhielt ich Anregungen und Hilfen. 

Fr. Dr. I. Hoffmann übernahm, wie schon bei meinen anderen Pub- 

likationen, wieder die Mühe des Korrekturlesens. Mit herzlichem Dank 

bin ich ihr und den anderen verbunden. 

Auch dem Herausgeber der Reihe, Herrn Prof. B. Halpern, sei 

an dieser Stelle für Rat gedankt. Nicht zuletzt gebührt auch dem 
Verlag für die schöne Drucklegung ein Wort des Dankes. 

 



   

  

   
    

            

   

  

   

                                  

    

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

1:2 

1.3 

1.4a, 1.4b 

15 

1.6 

1.7, 

1.8 

19 

1.10 

a 

ABBILDUNGSVERZEICHNIS 

Etana-Mythos 

E. Heinrich, Bauwerke in der Altsumerischen 

Bildkunst, 1957, 25, Abb. 20. 
Goldvase aus Hasanlu 

1.J. Winter, A decorated breastplate from Hasanlu, 
Iran, 1980, 101, Abb. 74 (deutl. Umzeichn. entn.). 

Nippur, Inanna-Tempel (um 2700/2600 v.Chr.) 

Lt. Inschrift der Göttin Inanna geweiht und dem 

Tempel gestiftet, B. Hrouda, Der Alte Orient, 1991, 

218. W. Orthmann, Der Alte Orient, PKG 14, 

1975, Tat 20, 
Märi, IStar-Tempel (ca. 2500 v.Chr.) 

A. Parrot, Syria 16, 1935, Taf XX.25 sa. 119, 

Abb. 9 (Rückansicht). Ders., Mari, 1945, Taf. 12. 

Hafägi, Sin-Tempel und House Area 

H. Frankfort, Sculpture of the third millennium 

B.C. from Tell Asmar and Khafäjah, OIP 44, 

1939, Taf. 68, Nr. 88; Taf. 69, Nr. 90; Text 32 
(Umzeichn. B. Musche). 

Gatal Hüyük 

J. Mellaart, Gatal Hüyük, 1967, Taf. 83 (Schrein 

VLA.30 = ca. 5950-5880 v.Chr.). 
Tepe Gaura 
A.J. Tobler, Excavations at Tepe Gawra II, 1950, 

CLXII, Nr. 86-88. 
Süsa 

A. v. Wickede, Prähistorische Stempelglyptik in 

Vorderasien, 1990, Nr. 619 (späte Uruk-Gemdet 

Nasr-Zeit). 

Orthmann a.O., Taf. 368 (Text 434). 

Orthmann a.O., Taf. 184 a (Text 302). 

Stele des Naramsin 

J. Börker-Klähn, Altvorderasiatische Bildstelen und 

vergleichbare Felsreliefs, 1982, Taf. 26 k (Rekon- 

struktion, entn.). 

Stele der Libälli-Sarrat 

      

  

  



Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

22 

249, 

2.4 

2.8 

2.6 

2,7 

2.8a 

2.8b 

2.8c 

2,9 

2.10 

a 

ABBILDUNGSVERZEICHNIS xi 

W. Andrae, Die Stelenreihen in Assur, WVDOG 24, 1913, 

7, Abb. 3 (Abb. entn.); s.a. ders., Das wiedererstandene 

Assur, 1938, 54, Abb. 28. Vgl. B. Hrouda (Hrsg.), Das 

wiedererstandene Assur (zweite, durchges. u. erweit. 

Aufl.), 1977, 83, Abb. 59. 
Königin Naqija, Bronzetafel 

Börker-Klähn a.O., Taf. 220. 
Kamee Nebukadnezars Il. 

W. Szezepahski, Babilon, 1923, Taf. 69, Fig. 245 
(Umzeichn). Kat. Berlin, Mit sieben Siegeln versehen. 

Das Siegel in Wirtschaft und Kunst des Alten Orients, 

Ausstell. 1997, 151, Abb. 160 (Foto). 
Orthmann.. 2.0, Tat. 247. 

J. Boese, Altmesopotamische Weihplatten, 1971, Taf. I, 

AG 1, AG 2 (Frühdyn. II). 
P. Amiet, La glyptique m&sopotamienne archaique, 1980, 

Taf. 90, Nr. 1184, 1190 (Abb. entn. s.a. Taf. 88 ff). 

P. Calmeyer, Reliefbronzen in babylonischem Stil. Eine 

westiranische Werkstatt des 10. Jahrhunderts v.Chr., 

1973, 19, Abb. Al. 
J.-M. Dentzer, Le motif du banquet couche dans le Proche- 

Orient et le monde Grec du VII au IV° siecle avant 
J.-G:; 198% F Tan 9, Nr. :61. 
F. v. Luschan, Ausgrabungen in Sendschirli III, 1902, 

214, Abb. 105, Taf. XXXVII c. 
Dentzer a.O., Taf. 7, Nr. 46. 

E. Meyer, Hettitica, AMI AS 2, 1930, 133, Abb. 2 
(Ausschnitt). 

Dentzer a.O., Taf. 9, Abb. 59 (Ausschnitt). 

H.Th. Bossert, Altanatolien, 1942, 197, Nr. 811. 

Dentzer 20, Taf. 8! Nr; 30, sa. 53 (Umzeichn. 

B. Musche). 

Orthmann a.O., Taf. 362. 

M. v. Oppenheim, Der Tell Halaf, 1931, Taf. 45 b 

(ext 172), 
ähnl. Einzelfiguren: 
M. v. Oppenheim, Tell Halaf, Bd. 3, bearb. und her- 

ausg. v. A. Moortgat, 1955, Taf. 6-9 (s.a. Paar Taf. 146). 

M. v. Oppenheim, Tell Halaf, Bd. 4, bearb. und her- 

ausg. v. B. Hrouda, 1962, Taf. 3. 

Skythische Schmuckplatte  



   
Abb. 3.2-3.4 

Abb. 3.5 

Abb. 3.6, 3.6b 

Abb. 3.7 

Abb. 4.1 

Abb. 4.2 

Abb. 4.3a, b, c 

Abb. 4.4-4.6 

ABBILDUNGSVERZEICHNIS 

Kat. München, Gold der Skythen, 1984, 157, Abb. 

83 (Umzeichn. B. Musche). 

M. Nolle, Denkmäler vom Satrapensitz Daskyleion, 

1992, Taf. 167 (Taf. 3 b unteres Register), 168 (Taf. 4, 
unteres Reg.), 173 (Taf. 9, oberes Reg.). 

H. Kyrieleis, Throne und Klinen, 1969, Taf. 18:3 

(Text 146). 
Dentzer a.O., Taf. 63, Abb. 348-R 85 (Text 578). 
P. Briant, Darius, le Perses et ’Empire, 1992, 17, 151. 

H. Koch, Es kündet Dareios der König... Vom 

Leben im persischen Großreich, 1992, 247, Abb. 

176, 250, Abb. 179. 
A. Spycket, Women in Persian art, in: D. Schmandt- 

Besserat, Ancient Persia. The art of an empire, 1980, 

43 ff. (nur Texthinw.). 

O.M. Dalton, The treasure of the Oxus. With other 

examples of early oriental metal-work, 2. Aufl. 1926, 

43 f., Nr. 179; s.a. S. XXXVII, Abb. 19. Koch 
a.O., 249, Abb. 178. 
Erotenohrringe (Goldohrringe) 

B. Musche, Vorderasiatischer Schmuck zur Zeit der 

Arsakiden und der Sasaniden, 1988, 68, Taf. XII, 

Typ 6.3.2 (Südrußland, Umzeichn. B. Musche). 

Amor und Psyche 

Sarkophag, Brit. Mus., London, Nr. 2320 

C.C. Schlam, Cupid and Psyche. Apuleius and the 

Monuments, 1997, Taf. X.2 (Foto). 

Münzen 

Münze von Phraataces (Phraates V.) und Thea 

Musa, A.U. Pope/Ph. Ackerman, A survey of 

persian art, Vol. VII (2. Aufl.), 1967, Taf. 143 A 
(Umzeichn. B. Musche). 

Gemme einer unbekannten ptolemäischen Königin, 
Boston, Mus. of Fine Arts (Umzeichn. B. Musche). 

Von Thais ist keine Darstellung überliefert. Ähn- 

lich wie diese unbekannte ptolemäische Königin 

hätte man sie sicherlich dargestellt. 

Büste der Königin Kleopatra VII. (Umzeichn. 
B. Musche), Brit. Mus., London. 

Musche a.O., 1988, 271, Taf. XCVIIL, 15 (Gürtel- 
schließe). 

                                                                              

   
   

   



    
Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

Abb. 

33 

. 5.4a 

5.4b 

5.4c 

5.5 

5.6 

5.7, 

5.8 

3.9 

».10 

ol     

ABBILDUNGSVERZEICHNIS xl 

D. Collon, Ancient Near Eastern art, 1995, Abb. 159 

(Gürtelschließe), 161 (Nadelkopf), 163 (Silberplatte). 

V.S. Curtis, Persian Myths, Brit. Mus. Press, 1993, 27. 

Taq-i Bostan, Großer Liwan 

Sh. Fukai/K. Horiuchi, Tag-i-Bustan, 1972, Taf. 

II ff. (Umzeichn. B. Musche). 

Münze 

G. Rawlinson, The seventh great oriental monar- 

chy, 1876 (Neudruck 1976), 531 (Abb. leicht veränd. 

entn.); s.a. The Cambridge history of Iran, 3.1, 

1983, Taf. 30.8 R. Göbl, Sasanidische Numismatik, 

1968, 53 f£,, Tab. XI. 

Silberteller 

P.O. Harper, Silver vessels of the Sasanian period, 

Vol. I, 1981, Taf. 34, Text 115 ff. (Umzeichn. 

B. Musche). 

Pope/Ackerman a.O., Taf. 229 A. 

B. Marschak, Silberschätze des Orients, 1986, Taf. 

183. 

W. Suslow, Die Ermitage, 1990, 126, Abb. 107 

(7. Jh.n.Chr.). 

Harper a.O., Taf. 38, Text 198. 

Pope/Ackerman a.O., Taf. 230 A. 

A.C. Gunter/P. Jett, Ancient Iranian Metalwork, 

1992, Nr. 18 (7. Jh.n.Chr.). 

Gunter/Jett a.O., Nr. 25 (7. Jh.n.Chr.). 

Dentzer 4.0, Ta. 17, Abb. 98. 

Relief von Tang-e Qandil (in der Nähe von Siräz). 

R.N. Frye, The Sasanian Bas-Relief at Tang-i Oandil, 

Iran 12, 1974, 188 ff., Taf. I/II (Umzeichn. 

B. Musche). 

Relief von Barm-e Delak bei Siräz 
W. Hinz, Altiranische Funde und Forschungen, 

1969, 224, Taf. 136 (Umzeichn. B. Musche). 

Relief von Sar Ma$had 

L. Trümpelmann, Iranische Denkmäler, Lief. 5., 

Reihe II, Iranische Felsreliefs. A. Das sasanidische 

Felsrelief von Sar MaShad, 1975, Taf. 7. 

Felsrelief von Sar-i Pol-i Zohab 

E. Herzfeld, Am Tor von Asien, 1920, 4, Abb. 1 

(Ausschnitt, leicht verändert v. B. Musche).



xiv ABBILDUNGSVERZEICHNIS 

Abb. 6.2 Leila und Madschnun 

Gezeichnet v. B. Musche nach persischer Miniatur, entn. 

Nizami, Leila und Madschnun, Manesse Verl., 1963, Taf. 

XI (S. 308/309). 

Chosrou und Schirin 

Gezeichnet v. B. Musche nach persischer Miniatur, entn. 
Nizami, Chosrou und Schirin, Manesse Verl., 1980, 224/ 
225. 

 



    

    

   

EINLEITUNG 

Die Liebe ist das erste, was 
mit Dauer Dich befällt und bleibet! 
Sie kommt und sie ist ewig da, 
und nur das Schicksal treibt sie weiter! 

(Arabische Spruchweisheit) 

Gemeint ist mit diesem Spruch wohl, daß das erste, was ein Kind 

nach der Geburt im Normalfall erfährt, die Zuwendung von lieben- 

den Personen ist. Daraus entsteht beim Kind wiederum Zuneigung, 

Geborgenheit, Urvertrauen und Liebe. Geliebt zu werden und zu 

lieben, dieses Bedürfnis hält ein Leben lang an und endet erst mit 

dem Tode. Insofern ist die Liebe das Erste und das Letzte, was einen 

Menschen normalerweise gefühlsmäßig bewegt, also bleibt. Und 

nur ein besonders geartetes Schicksal kann daran etwas ändern — 

kann die Liebe weiter treiben. Im Laufe des Lebens verändert sich 

aber die Liebe. Erst ist es die Liebe zu den Eltern, Geschwistern, 

Verwandten, später die Liebe zu Sexualpartnern und endlich die 

Liebe zu den eigenen Kindern und Kindeskindern. Über diesen fami- 

liären Rahmen hinaus gibt es noch weitere Liebesmöglichkeiten, wie 

z.B. zum Beruf, zu Tieren, Heimat, Freunden und im spirituellen 

Bereich. 

In dieser Abhandlung soll eine ganz bestimmte Liebe, nämlich die 

zwischen Mann und Frau besprochen werden. Sie ist eine Himmels- 

macht — diese Erfahrung machte auch der Mensch des alten Orients. 

Seit den Anfängen seines (für uns erhaltenen) dichterischen Schaffens 

befaßte er sich damit, versuchte er sie, so wie alles, was ihn bewegte, 

durch Nachdenken, Erzählen von Begebenheiten und Träumen, durch 

Auswerten von Erfahrungen und dem Suchen nach Gleichnissen zu 

verstehen. So ist uns der Mensch dieser Zeit und dieses geographischen 

Raumes plötzlich recht nahe, versuchen doch auch wir Menschen des 

ausgehenden 20. Jahrhunderts erneut zu erfassen, was die Liebe zwi- 

schen Mann und Frau eigentlich ist. Unsere Methoden sind das Zusam- 

mentragen von Forschungserkenntnissen aus Disziplinen wie Biologie, 

verschiedenen Richtungen der Psychologie, Medizin, Soziologie, 

Ethnologie, Geschichte, Philosophie und Theologie. 

 



EINLEITUNG 

Folgen wir der Schilderung dieses Themas in der altorientalischen 
Dichtung, d.h. der Dichtung des Zweistromlandes von Euphrat und 

Tigris, Syrien-Palästina, Kleinasien und Persien, durch die verschie- 

denen Zeiten. 

   



    

  

    
    

       

   

    

    

   

                    

     

KAPITEL I 

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH 

KASSITISCHE ZEIT 

  

    

Abb. 1.1 Etana-Mythos 

Die Dichtung dieser Zeit (vor Mitte des 3. Jt.v.Chr.-ca. 1200 v.Chr.) 

muß zusammen besprochen werden, da die Motive in der Dichtung 

durchgängig sind. Das Zentrum der Kultur war während dieser Zeit 

der Süden des Zweistromlandes, des Landes zwischen Euphrat und 
Tigris. So sind es auch die Geschichten aus diesem geographischen 
Raum, die während dieser Zeit im Vordergrund stehen. 

Erhalten sind aus dieser Zeit Götter- und Heldensagen sowie Liebes- 

gedichte. 

Große Epen entstehen in der Regel, so völkerkundliche und histo- 
rische Vergleiche, indem dichterisch begabte Menschen am Ende 

einer Kulturphase die bereits im Umlauf sich befindenden, allgemein 
bekannten Erzählungen sammeln und neu zusammenstellen. Sie erzäh- 

len dann von einer Zeit, die schon damals weit zurücklag. Auch im 

mesopotamischen Raum, aus dem die älteste altorientalische Dichtung 

überliefert ist, spielte sich diese Entwicklung ab. Dort wurden am 

Ende bzw. nach der vorgeschichtlichen Zeit Sagen aufgeschrieben. 
Die vorgeschichtliche Zeit ging zu Ende, als die Schrift erfunden 

worden war und somit über eine frühgeschichtliche Stufe die geschicht- 

liche Zeit begann. Diese Erfindung wurde Anfang der Uruk IV-Zeit 

(Mitte/Ende 4. Jt.v.Chr.) gemacht. Das sumerische Enmerkar-Epos



       

      

4 KAPITEL I 

(1. Teil, genannt „Enmerkar und der Herr von Aratta“, Endfassung 

Ur III-Zeit, 2047-1939 v.Chr.) verbindet in dichterischer Freiheit die 

Erfindung der Schrift mit dem historischen Enmerkar, Held von 
Uruk (ca. 2800 v.Chr.).' Da sich ein Bote eine Mitteilung nicht mer- 
ken konnte... 

     

  

       
   
      

Für den Boten war das Wort schwierig, er konnte es nicht wiederho- 
len; da das Wort für den Boten schwierig war (und) er es nicht wie- 
derholen konnte, ergriff der Herr von Kulaba? (ein Stück) Ton (und) 
setzte darauf das Wort, wie auf eine Tafel. Das auf Ton gesetzte Wort 
gab es früher nicht; jetzt aber - bei dem strahlenden Utu! — war es 
so: der Herr von Kulaba hat das Wort wie auf eine Tafel gesetzt.’ 

  

        

     
Ab dem Laufe des 3. Jahrtausend v.Chr. war man in der Lage, von 

der Schrift als Mittel für Wirtschaftsnotizen überzugehen zu knap- 
pen Bau- und Weihinschriften, Rechtsurkunden, in der Regel Kauf- 
verträgen, und zum literarischen Werk. Dessen Überlieferung beginnt 
für uns mit Mythen, Sagen, Hymnen, Ratschlägen bzw. Lebensweis- 
heiten, Sprichwörtern, Beschwörungen und Liedern noch vor der 
Mitte des 3. Jahrtausends v.Chr. Sie alle lassen eine reiche mündliche 

Überlieferung erahnen. Die meisten der großen Dichtungen liegen 
allerdings erst aus jüngerer Zeit schriftlich vor. Ein Überblick über 
die hier zitierten Werke soll dies veranschaulichen. 

  

        
        

                                    

    

     

Inanna und der Gärtner 

In wesentlichen Teilen aus altbabylonischer Zeit (erste Hälfte des 

2. Jt.v.Chr.), ausgegraben in Nippur. 

Enlil und Ninhl 
Der Text ist alt-, mittel- und neubabylonisch überliefert (vgl. Zeittafel). 

Nergal und Ereskigal 

Zwei Versionen liegen vor. Die früheste Version wurde in Tell el- 

Amarna, dat. 15. oder 14. Jh.v.Chr. gefunden, die zweite in Sultantepe 

des 7. Jh.v.Chr. und in dem spätbabylonischen Uruk. 

Inanna und Dumuzi 

Ebenfalls zwei Versionen liegen vor, eine sumerische und eine akkadische. 

! D. Schmandt-Besserat, Before Writing I, 1992, 1 fl. S.N. Kramer, Enmerkar 
and the Lord of Aratta, 1952, 1 ff. Th. Jacobsen, The harps that once. .., Sumerian 
poetry in translation, 1987, XI f. 

? Enmerkar. 
? G. Komoröczy, Zur Ätiologie der Schrifterfindung im Enmerkar-Epos, AOF 3, 

1975, 20 (Zitat).



  

    

    

    

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

Der verwandte ugaritische Mythos von „Ba‘al und “Anat“ geht 

auf eine lange mündliche Tradition im syrischen Raum zurück. König 

Niqmadu II. von Ugarit (14. Jh.v.Chr.) ließ ihn aufschreiben. Wie 

üblich gab es verschiedene Varianten. 

Etana 
Drei Versionen, eine aus der altbabylonischen (19.-16. Jh.v.Chr.), 

der mittelassyrischen (13. Jh.v.Chr.) und der neuassyrischen Zeit 

(1. Jt.v.Chr.) sind bekannt. 

Gilgames-Epos 

Die älteste sumerische Form (nach allgemeiner Lehrmeinung aus der 

Ur III-Zeit, um 2100 v.Chr.) besteht aus fünf Einzelerzählungen und 

einem Fragment. 

Die akkadische Fassung setzt sich zusammen aus verschiedenen 
Überlieferungen. Es wird allgemein unterschieden zwischen der alt- 

babylonischen Fassung (ca. 19.-16. Jh.v.Chr.), die aus unterschiedli- 

chen Lokalfassungen besteht und zu der es auch hethitische, hurritische 

und elamische Übersetzungen und Bearbeitungen gab, und der kas- 
sitischen Fassung (beendet um 1200 v.Chr.). Letztere ist die soge- 

nannte 12-Tafel-Version, auch genannt die Ninive-Fassung, weil sie 

in der Bibliothek des Königs Assurbanipal in Ninive, 7. Jh.v.Chr., 

gefunden wurde. Zu ihrer Rekonstruktion werden aber auch Textfunde 

aus anderen Fundorten herangezogen.* 
Märchen vom Jäger Kessi 

Abgefaßt um 1400 v.Chr., s.a. S. 16. 

a) Göttersagen 
Ausgewählt wurden hier die allgemein bekannten Sagen. Die beiden 

ersten hier vorgestellten beziehen sich auf die älteste Zeit, die Zeit 

der Entstehung der Götter. Ob sie zeitlich wirklich die ältesten Dich- 

tungen sind oder nicht, spielt hier keine Rolle. In ihr könnte sich 

das Erbe einer im Zweistromland lebenden vorsumerischen Bevölke- 

rung erhalten haben.° Die dann folgenden Dichtungen schildern Ereig- 

nisse in bereits fortgeschritteneren, entwickelteren Verhältnissen. 

* A. Falkenstein et al., Gilgames, in: RLA 3, 1957-71, 357 ff. K. Oberhuber, Das 
Gilgamesch-Epos, 1977, 1 ff. W. Moran, The Gilgamesh Epic: A masterpiece from 
ancient Mesopotamia, in: J.M. Sasson (Hrsg.) Civilizations of the ancient Near East, 

Vol. IV, 1995, 2327 ff. 
5 W. Helck, Betrachtungen zur Großen Göttin und den ihr verbundenen Gottheiten, 

19712 7241, 197:



  

6 KAPITEL I 

Inanna/ Innin und der Gärtner 

Der Anfang aus ca. 50 Zeilen ist so zerstört, daß er nicht rekon- 
struiert werden kann. Die dann folgenden Zeilen führen in einen 
königlichen Garten voller reich tragender Dattelpalmen. Um ihr 
Gedeihen bemüht sich der Gärtner Sukalletuda’. Die Arbeit ist hart. 
So schlägt der Wind sein Gesicht mit dem Staub der Berge, und was 
er sorgfältig pflegt, ist ständig von Vernichtung bedroht. Um dies zu 
verhindern, beobachtet er den Westwind, den Ostwind und lernt ver- 
schiedene Omen zu beachten, um entsprechende Maßnahmen zum 
Gedeihen der Pflanzen zu ergreifen. Als Ergebnis seiner Mühen und 
Studien kann er in den Garten den „sarbatu-Baum“ pflanzen, einen 

Baum, der einen besonders weiten Schatten wirft. Eines Tages legt 
sich die Göttin Inanna, müde von der Reise zwischen Himmel und 
Erde, zwischen den Ländern Elam und Subur, in den Schatten dieses 
Baumes, unweit Sukalletudas Garten, und schläft ein. 

Von seinem Garten aus erspäht er die Göttin, und hingerissen von 
ihrer Schönheit, nutzt er ihre Müdigkeit aus, küßt und überwältigt 
sie im Schlaf. 

Am nächsten Morgen, als die Sonne aufgegangen ist, versucht 
Inanna voller Bestürzung über das, was ihr angetan wurde, den Sterb- 
lichen zu finden, der sie mißbraucht hat. Sie sendet deshalb drei 

Plagen über das Land. Sie füllt alle Brunnen mit Blut. 

... In die Palmenhaine und Weingärten, sie sandte nichts als Blut. 
Der Diener, der kam um Trinkwasser zu holen, fand nichts als Blut. 
Die Magd, die kam, um Wasser zu schöpfen, fand nichts als Blut... . 

Sie sendet außerdem Sturm und eine dritte, bisher nicht identifi- 

zierte Plage. Aber sie findet den Gärtner trotzdem nicht, denn der 
hat sich hilfesuchend an seinen Vater gewandt. Der riet ihm, sich 
in der Nähe der Städte des Landes Sumer aufzuhalten. Dort, inmit- 

ten des „fremden Landes“, kann ihn Inanna nicht entdecken. So 

wendet sie sich zur Stadt Eridu, an den dort verehrten Gott Enki, 

den Gott der Weisheit, um Rat und Hilfe. 

Hier bricht die Tafel leider ab.° 

° S.N. Kramer, A blood-plague motif in sumerian mythology, ArOr 17.1, 1949, 
399 f£. C. Wilcke, Der Anfang von „Inanna und Sukalletuda“, AfO 24, 1973, 86. 
S.N. Kramer, The Sumerians, 1963, 162. Ders., Geschichte beginnt mit Sumer, 
1959, 64 ff. (Deutsch v. B. Musche n. Kramer a.O., 1949).



    

    

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

   

    
        
      
    
          
    

    
    
    
    
          
    

      

   

                    

   
   

    

Enlil und Ninlil 

Als die heilige Stadt Nibru’ noch von den Göttern bewohnt war, 

trug sich jene folgenschwere Begebenheit zu. Die junge, schöne Göttin 

Ninlil badete nackt am Ufer des Nunbirdu-Kanals, obwohl ihre Mutter 

sie davor gewarnt hatte. 

(sonst) ... wird der Hirte, der alle Schicksale bestimmt, 

(der) ein klares Auge (hat), dich dabei erblicken! 
Nun wird er dich dabei begatten, wird dich dabei küssen, 
wenn er in Herzensfreude Wonne in (dein) Leibesinneres 

gefüllt hat, wird er sie bei dir zurücklassen! 

Wie vorausgesagt, erblickte Gott Enlil sie und war von ihrer jugend- 

lichen Schönheit so betört, daß er sie zu gewinnen suchte. Doch Ninlil 

blieb eingedenk der warnenden Worte ihrer Mutter abweisend. 

(Sie spricht:) Meine Scham ist jung, Schwangerschaft kennt sie nicht, 
meine Lippen sind jung, Küssen kennen sie nicht! 
Meine Mutter wird es erfahren, (mich) auf meine Hand schlagen, 
mein Vater wird es erfahren, (seine) Hand mich dabei packen lassen. 

Doch Enlil läßt nicht locker, und dank einer List seines Boten kann 

er sie überwältigen und zeugt den Mondgott. 

Bei seinem einen Begatten, bei seinem einen Küssen ergoß er ihr den 
Samen des (Mondgottes) ins Leibesinnere. 

Die Götter erfahren von der Vergewaltigung und verbannen Enlil 

aus der Stadt. Diese Strafe scheint ihn aber nicht sehr beeindruckt 
zu haben, wie sich aus seinem weiteren Verhalten Ninlil gegenüber 
schließen läßt. Er geht in die Unterwelt. Die junge Göttin folgt ihm 

ihn suchend. Er aber läßt sich dreimal ihr gegenüber verleugnen und 

schwängert sie in anderer Gestalt, ohne daß sie ihn erkennt. In Ge- 

stalt des Türhüters am Stadttor von Nibru begattet er sie, küßt er 
sie. In Gestalt des Flußgottes der Unterwelt begattet er sie, küßt er 

sie. In Gestalt des Fährmanns am Unterweltfluß begattet er sie, küßt 

er sie. Darauf gebiert sie ihm neben dem Mondgott noch drei wei- 

tere Unterweltgottheiten. (Zu Enlil und Sud s. S. 151.) 

? Das heutige Niffer, ca. 40 km nordöstl. von Diwänije. 
® H. Behrens, Enlil und Ninlil. Ein sumerischer Mythos aus Nippur, Studia Pohl, 

SM Nr. 8, 1978, 1 ff. J.S. Cooper, Critical Review: H. Behrens, Enlil und Ninlil, 
JCS, 32, 1980, 175 ff. W.H. Ph. Römer, Enlil und Ninlil, in: W.H. Ph. Römer/D.O. 
Edzard, Mythen und Epen I, (TUAT), 1993, 421 ff. (Zitate 424 ff.). Ähnl. der



  

8 KAPITEL I 

Nergal und Ereskigal 

Von diesem Epos sind zwei Versionen überliefert, eine ältere aus dem 

15. Jh.v.Chr. oder 14. Jh.v.Chr. und eine jüngere. Letztere ist bekann- 

ter, weil eleganter, länger, spannender und besser erhalten. 

In beiden Versionen kann Ereskigal, die Göttin der Unterwelt, an 

einem göttlichen Festmahl nicht teilnehmen, weil sie zwecks Aufrecht- 

erhaltung der Ordnung nicht aus der Unterwelt heraufsteigen kann 

und die Götter nicht herabsteigen können. Im Auftrag der Götter 
sendet sie ihren Wesir, um ihren Anteil des Festmahles zu holen. Er 

erscheint vor den Göttern und wird (offenbar?) von Gott Nergal be- 

leidigt, da der ihn nicht entsprechend grüßt. Die Göttin erfährt davon 

und will sich für die Beleidigung ihres Boten rächen. Die Götter 

verstehen dies und senden ihr den Gott Nergal, der sich anfangs 

ängstlich, weil um sein Leben fürchtend, verstellt und weigert. Aber 

Gott Ea tröstet ihn und gibt ihm für den schweren Weg Hilfen mit. 

So betritt Nergal durch mehrere Tore das Haus der Göttin. 

.. . Im Haus drinnen ergriff er Ereschkigal an ihren Haaren und beugte 
sie tief herunter vom Thron auf den Boden, um ihr Haupt abzuschnei- 
den. Töte mich nicht, mein Bruder! Ich will dir etwas sagen. 

Nergal hörte sie und lockerte seinen Griff. Sie weint und ist bedrückt. 
Du sollst mein Gatte sein, und ich will deine Frau sein! Ich will 

dich die Herrschaft auf der weiten Erde ergreifen lassen. Ich will die 
Tafel der Weisheit in deine Hand legen! Du sollst der Herr sein, ich 
die Herrin! 

Nergal hörte diese ihre Rede, ergriff sie und küßte sie. Er wischte ihre 
Tränen ab: Was Du gewünscht hast seit Monaten, nun denn, so (sei es). 

So die ältere Version, gefunden 1887 in Tell el-Amarna, „der Graphe- 

matik nach dürfte der Text aus dem hurristischen Mittanireich 

stammen“ (ca. 15. Jh.v.Chr.). Nur am Rande, mit knappen Worten, 

ohne tieferes Eingehen, wird in ihr die „Liebesgeschichte“ zwischen 

den beiden Gottheiten geschildert. Nicht eine erkennbare Zuneigung, 

sondern Gewalt bezwingt die Göttin.’ 

Mythos von „Enki und Ninhursaßa“, in: Römer/Edzard I a.O., 363; s.a. G. Leick, 
Sex and eroticism in Mesopotamian literature, 1994, 30 ff. (mit weit. Lit.hinw.). 

° Ältere und jüngere Version: G.G.W. Müller, Nergal und Ereschkigal, in: K. Hecker 
et al., Mythen und Epen II, (TUAT), 1994, 766 ff. (Zitate 768 f., 772, 776 £., 779). 
B.R. Foster, Nergal and Ereshkigal, in: Before the muses. An anthology of akka- 
dian literature, 2. Aufl. 1996, 410. Ältere Version: E.A. Speiser, Nergal and Ereshkigal, 
in: J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, 
3. Aufl. 1969, 103.



    SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT    
                
    
    
    
        
      
    

         

In der jüngeren Version wird die Göttin nicht durch Gewalt, son- 

dern durch die Leidenschaft bezwungen. Gott Nergal wird vor dem 

Abstieg in die Unterwelt vor dem Charme der Göttin gewarnt und 

aufgefordert, dem zu widerstehen. 

Wenn sie das Bad betritt, 
ihr... —- Gewand anzieht, 
sie dir ihren Körper zeigt, . .. 

Nach der Ankunft Nergals in der Unterwelt und seinem Erscheinen 

vor dem Thron der Göttin geschieht genau das, wovor Gott Ea ihn 

gewarnt hat. Die Göttin geht ins Bad, aber Nergal, eingedenk der 

Worte Eas, widersteht der Versuchung. Allerdings nur einmal, denn 

nach ihrem zweiten Badbesuch 

gab er dem Wunsch seines Herzens nach, das zu tun, was Frauen und 
Männer tun. 

   
    

   

          

   

  

   

                    

   
    

Ereskigal und Nergal verbringen sechs leidenschaftliche Tage zusam- 

men. Am siebten Tag muß er die Göttin verlassen, um bei Gott Anu 

zu erscheinen. Über den Abschied ist die Göttin sehr betrübt. 

Erra (Nergal), mein Geliebter, meine Lust! 
Ich bin nicht befriedigt durch seine Lust; er hat mich verlassen! 

Ihr Wesir bietet der Göttin an, Nergal zurückzuholen. Ereskigal wil- 

ligt ein und gibt ihm eine Botschaft für die Götter mit auf den Weg, 

die in der Androhung einer fürchterlichen Strafe bei Nichterfüllung 

ihres Wunsches gipfelt. 

Seit ich klein war, ein Mädchen, 
kannte ich nicht das Spielen der Mägde, 
kannte ich nicht das Scherzen der Kinder. 
Jener Gott, den du mir gesandt, hat mich bel[gattet]. 
Er soll [mit mir] schlafen! 
Jenen Gott schicke mir! Er soll mein Geliebter sein, 

[die Nacht mit mir verbringen]! 
Ich bin befleckt, bin nicht mehr rein und kann nicht 
mehr richten die Rechtsangelegenheiten [der großen 
Götter], der großen Götter, die in Erkalla [wohnen]. 
Wenn du jenen Gott [nicht] schickst, 
werde ich herauflassen [die Toten, und sie werden 

fressen] die Lebenden! ... 

Nergal kehrt zurück: 

Er trat ein in ihren weiten Hof, 
ging auf sie zu und lachte.



  

10 KAPITEL I 

Er ergriff sie bei ihrem Kopfputz. 

Er ergriff sie bei ihrem Haarschopf 
entsprechend seiner Liebe], die in seinem Herzen. 
Es umarmten die beiden einander, 
zum Bett gingen sie in Leidenschaft. 

Nach diesem leidenschaftlichen Wiedersehen bleibt er als ihr Gemahl 

in der Unterwelt.!? 

Inanna und Dumuzi (Inannas Gang zur Unterwelt/ Istars Höllenfahrt) 

Lange galt es allgemein als gesichert, daß es sich hierbei um die groß- 

artige Liebesgeschichte des alten Orients handle, da man glaubte, 
daß die Göttin Inanna ihrem Geliebten aus Jugendtagen und Ehemann 

Dumuzi aus Liebe in die Unterwelt folgte, um ihn daraus zu befreien. 

Durch neuere Übersetzungen und Bearbeitungen läßt sich diese Ver- 

sion grundsätzlich nicht mehr halten. Zu unterscheiden ist zwischen 

der sumerischen und akkadische Fassung. Zuerst nun in knapper 

Zusammenfassung die ältere sumerische (Inannas Gang zur Unterwelt). 

Die Göttin Inanna erwählt den Hirten Dumuzi zum Gatten. (Davon 

erzählt ein anderer Mythos, s. hier S. 33.) Eines Tages beschließt 

sie, die Unterwelt aufzusuchen, um ihr Machtgebiet auszudehnen. 

Vom großen Himmel richtete sie ihren Sinn zur Unterwelt, 
vom großen Himmel [richtete] die Göttin ihren Sinn zur Unterwelt, 
[vom] großen Himmel [richtete] Inanna ihren Sinn [zur Unterwelt]. 
Meine Herrin gab den Himmel auf, gab die Erde auf, stieg in die 
Unterwelt hinunter. 

Auf dem Weg dorthin muß sie sieben Tore durchschreiten. An jedem 

Tor muß sie Teile ihrer Bekleidung und somit Macht abgeben. 

Schließlich steht sie nackt und dadurch schwach vor ihrer Schwester, 

die sie in die Unterwelt bannt. Als Inanna nach drei Tagen noch 

nicht zurück ist, wendet sich ihre Botin, wie vorher besprochen, trau- 

ernd und hilfesuchend unter anderem an Gott Enki in Eridu. Der 

sorgt aus verwandschaftlichen (väterlichen?) Gefühlen durch eine List 

für die Rückkehr der Göttin. Aber diese Rückkehr ist an eine Bedin- 

!% Jüngere Version: A.K. Grayson, Nergal and Ereshkigal — Additions, in: Pritchard 
a.O., 507. E. Reiner, Die akkadische Literatur, in: W. Röllig (Hrsg.), Altorientalische 
Literaturen, 1978, 162. H. McCall, Mesopotamian Myths, Brit. Mus. Press, 3. Aufl. 
19955 27.1,



    

      

11     SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

   
      
    

   

gung geknüpft. Inanna muß der Unterwelt einen Ersatz für sich lie- 

fern. Als sie in die Welt zurückkehrt, bemerkt sie, daß Dumuzi über 

ihre unerwartete längere Abwesenheit nicht nur keine Trauer zeigt, 

sondern statt dessen ihren Thron bestiegen hat. 

   
    
    
    

    
    

      
    

  

    
    

   

                              

   

    

      

Dumuzi saß in einem Festgewand gekleidet, vorzüglich sitzend da. 

Verärgert und enttäuscht über sein Verhalten will sie daraufhin ihn 

als Ersatz für ihre Freilassung in die Unterwelt senden. Er aber flüch- 

tet und wird von seiner Schwester beschützt. Unterweltdämonen 

finden ihn aber doch in einem Schafspferch. Mittlerweile verrät eine 

Fliege (wie es scheint) der Göttin sein Versteck. So entscheidet Inanna: 

die Fliege darf sich von nun an, zur Belohnung für ihre Hilfe, auch am 

kostbaren Bier laben, Dumuzi muß ein halbes Jahr zur Göttin in 

die Unterwelt und Geßtinanna, seine Schwester, das andere halbe Jahr. 

   So glibt] die reine Inanna Dumuzi dabei zum Substitut 
(für sich selbst) heraus! 
(Von dir,) der reinen Ereschkigala, 
ist dein Preis süß!"! 

In der jüngeren akkadischen Fassung (IStars Höllenfahrt) gibt es einen 

gewichtigen Unterschied. Dort wird über einen besonderen Grund 

berichtet, der dazu führt, daß die Göttin aus der Unterwelt geholt 

wird. Nicht Treue einer Botin noch Vaterliebe, sondern lebenswich- 

tige Gründe sind es. Der Wesir der Götter meldet: 

Nachdem Ischtar, meine Herrin, [hinabgestiegen zum Kurnugia],'? 
bespringt nicht mehr der Stier die Kuh, der Esel schwängert die 

Eselin nicht mehr, 
das Mädchen auf der Straße schwängert nicht mehr der Mann, 
es liegt der Mann alllei]n, 

80 es liegt das Mädchen alfle]in. 
Papsukkal, der Wesir der großen Götter, gesenkt ist sein Haupt, 

sein Gesicht [verdüstert], 
mit einem Trauergewand bekleidet, mit ungekämmtem Haar, 
er geht ermattet zu Sin, seinem Vater, er weint, 
vor König Ea fließen seine Tränen: 

!! Sumerische Version: S.N. Kramer, Inanna’s descent to the Nether World, in: 
Pritchard a.O., 52. Jacobsen a.O., s. Anm. 1, Inanna’s descent, 205 ff. W.H. Ph. 
Römer, Inannas Gang ‚zur Unterwelt, in: Römer/Edzard a.O., Anm. 8, 458 fl. 

(Zitate 460 f., 484, 495). 
!? Unterwelt.



  

12 KAPITEL I 

85  „Ischtar stieg in die Erde hinab und ist nicht mehr heraufgekom- 
men. 

Seitdem Ischtar hinabgestiegen zum Kurnugia, 

bespringt nicht mehr der Stier die Kuh, der Esel schwängert die 
Eselin nicht mehr, 

das Mädchen auf der Straße schwängert nicht mehr der Mann, 
es liegt der Mann allein, 

90 es liegt das Mädchen allein. 
Ea, in seinem weisen Herz, schuf einen Plan. 
Er schuf Asuschunamir, den Lustknaben.'? 
„Geh, Asuschunamir, wende dich dem Tor des Kurnugia zu, 
die sieben Tore des Kurnugia sollen geöffnet werden vor dir, 

95  Ereschkigal soll dich sehen und sich freuen über deine Anwesenheit! 

Tatsächlich gelingt es Asusunamir, das Interesse der Unterweltsgöttin 

zu erringen. Offenbar kam es zu einem Schäferstündchen, denn nach- 

dem „ihr Herz sich beruhigt, ihr Gemüt sich erheitert“, bittet er sie, 

gemäß seinem Auftrag, um die Freigabe Inannas. EreSkigal fühlt sich 

ob dieses Wunsches betrogen, fühlt sie doch ihre Zuneigung, ihr 

Vertrauen für seine Interessen mißbraucht. Sie erfüllt ihm zwar den 

Wunsch, verflucht ihn aber (s. hierzu $. 157). Das Ende der akka- 

dischen Fassung ist unvollständig.'* 

Vergleichbar mit diesem Mythos ist der ugaritische vom Wetter- 

und Fruchtbarkeitsgott Ba‘al und seiner Schwester und Geliebten, 

der kriegerischen Jungfrau “Anat, die wie Inanna/Btar zugleich Liebes- 

und Kriegsgöttin ist. Der wohl zwischen 1400-1300 v.Chr. nieder- 

geschriebene Mythos erzählt vom Bau eines Palastes für den Gott 

Ba‘al und dessen Kampf mit dem Todesgott Mot. Ba‘al will dem 
Todesgott die Herrschaft streitig machen. Nach einigen Disputen bie- 
tet er jedoch seine Unterwerfung an. Gott Mot nimmt diese mit 
Freuden an. Gott Ba‘al steigt in die Unterwelt hinab, und die Vege- 

tation auf Erden stirbt ab. Daraufhin machen sich die Göttin “Anat 

und ein anderer Gott auf die Suche nach Baal. 

Wie das Herz einer Wildkuh zu ihrem Kalb, 
wie das Herz eines Mutterschafes zu seinem Lamm, 
so war das Herz der “Anat hinter Ba‘al. 

"» In anderen Übersetzungen ein Eunuch, ein Hermaphrodit. Die Übersetzung 
mit „Lustknabe“ macht aber den meisten Sinn (s. hier S. 157). 

!* Akkadische Version: E.A. Speiser, Descent of Ishtar to the Nether World, in: 
Pritchard a.O., s. Anm. 9, 106 fl. G.G.W. Müller, Ischtars Höllenfahrt, in: Hecker 
et al, a.O., s. Anm. 9, 760 ff. (Zitat 764). Foster a.O., s. Anm. 9, 402 ff.



     

    

  

     

  

     
     

   

                                      

     

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

Abb. 1.2 Goldvase aus Hasanlu 

    

Die Göttin fordert vom Gott der Unterwelt die Rückgabe Ba‘als. 

Sie kämpft sogar gegen Mot, besiegt ihn und vernichtet ihn. Sobald 

er vernichtet ist, kehrt Ba“al aus der Unterwelt zurück und mit sei- 

ner Rückkehr beginnt die Fruchtbarkeit der Erde aufs Neue.'? 

b) Heldensagen 

Etana 

Nach älteren Übersetzungen will Etana, ein Hirte und der erste König 

der Stadt Kis, für seine gebärende Frau das Gebärkraut, „das eine 

leichte Geburt fördern soll“, aus geheimnisvoller Ferne holen. Um das 

Kraut zu finden, fliegt er auf einem Adler sitzend durch die Lüfte. 

Dies könnte als eine mutige Tat aus Gattenliebe angesehen werden, 

und so würde diese Sage gut zum Thema dieses Buches passen. 

Nach neueren Bearbeitungen jedoch sucht Etana das „Kraut der 

Geburt“ wegen seiner Kinderlosigkeit, um dadurch einen Nachfolger 

zu erhalten. So ist es keine Sage um eine große Liebe und gehört 

nicht in diese Abhandlung. Trotzdem ist auf Seite 3 eine Umzeichnung 

von einem altakkadischen Rollsiegel mit dem sogenannten Etana- 

Motiv als Einstieg in die Dichtung dieser Zeitspanne abgebildet. So 

benannt, weil gerne der auf dem Adler sitzende Mann als Etana 

gedeutet wird. Deshalb galt die gleichnamige Sage lange als die ein- 

zige, für die sich Darstellungen mit einer gewissen Sicherheit erken- 

nen ließen. Grund genug, eins der Siegel hier zu bringen. Das Motiv 

5 Ugaritische Sagen: A. Jirku, Die Ausgrabungen in Palästina und Syrien. 2. ver- 
mehrte und verb. Ausg. 1970, 93 ff. (Zitat 96), andere Epen 50 ff. S. v. Reden, 
Ugarit und seine Welt. Die Entdeckung einer der ältesten Handelsmetropolen am 
Mittelmeer, 1992, 327 ff. M. Dietrich/O. Loretz, Der Baal-Zyklus, in: Dies., Mythen 

und Epen IV, (TUAT), 1997, 1091 ff.



  

14 KAPITEL I 

ist aber auch auf einem Rollsiegel aus Iran zu sehen und in die 

Goldvase aus Hasanlu (dort mit Frau?, Iran, um 1000 v.Chr.) getrie- 

ben. So ist es doch fraglich, ob unsere Deutung der Darstellung rich- 

tig ist, zumal die altakkadischen Siegel um ca. 300 Jahre älter sind als 

unsere früheste schriftliche Aufzeichnung. Vielleicht aber war diese Sage 

recht weit und lange, auch schon vor ihrer schriftlichen Aufzeichnung, 

nur oral, in unterschiedlichen Varianten verbreitet. Dann wäre das 

Motiv ein Hinweis und Beweis für die lange Tradition der sumeri- 
schen Dichtung. Das Ende der Sage ist heute nicht bekannt. Da Etana 

nach der sumerischen Königsliste einen Sohn namens Balih und somit 

einen Nachfolger hatte, wird die Suche letztendlich für ihn erfolg- 

reich gewesen sein.'‘ 

Gülgames-Epos 

Dieses große Epos, genannt nach dem Helden Gilgames aus der 

sumerischen Stadt Uruk, schildert dessen Erlebnisse und Taten. Zwei 

Episoden gehören in den in diesem Buch behandelten thematischen 

Zusammenhang. Da ihnen im Thema dieses Buches eine zentrale 

Rolle zukommt, folgen sie in voller Länge in der Ninive-Fassung und 

der Übersetzung von H. Schmökel. 

Istar und Gilgames (Istars Werbung) 

Die Göttin IStar findet Gefallen an dem strahlenden Helden und 

wirbt um ihn: 

Er wusch sein Haar, polierte seine Waffen, 
Warf in den Nacken seines Hauptes Schopf, 
Legt’ ab die schmutz’ gen Kleider, nahm sich reine, 
Tat an den... ., ihn umgürtend. 
Als die Tiara er aufs Haupt gesetzt, 
Hob ihre Augen auf die wunderbare Ischtar 
zu Gilgamesch in seiner Mannesschöne: 

1% Zum Mythos: E.A. Speiser, Etana, in: Pritchard a.O., s. Anm. 9, 114; s.a. A.K. 
Grayson, ebenda, 517. Foster a.O., s. Anm. 9, 437. McCall a.O., s. Anm. 10, 62 ff. 
I. Seibert, Die Frau im alten Orient, 1973, 22. Zum Etana-Mythos und Siegel- 
darstellungen, z.B.: E. Heinrich, Bauwerke in der Altsumerischen Bildkunst, 1957, 
25, Abb. 19, 20 (Abb. 20 entn.). R.M. Boehmer, Die Entwicklung der Glyptik wäh- 
rend der Akkad-Zeit, 1965, 190, Abb. 693 ff. R. Bernbeck, Siegel, Mythen, Riten: 
Etana und die Ideologie der Akkad-Zeit, BaM 27, 1996, 174 ff. B. Hrouda, Zur 
Darstellung des Etana-Epos in der Glyptik, Festschrift für H. Hirsch, WZKM 1996, 
157 ff. W. Heimpel/A. Green, Mythologie, RLA 8, 1993-97, 537 ff., bes. 572 ff. 
Goldvase aus Hasanlu: I,J. Winter, A decorated breastplate from Hasanlu, Iran, 
1980, 101, Abb. 74.



    

    

      

  

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                                                

    

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

   „Komm her, o Gilgamesch, sei mein Gemahl 
Und laß mich deine Manneskraft genießen, 
Werd’ du mein Gatte, und ich sei dein Weib!“!? 

   Enkidu und die Dirme 

Da Gilgames recht tyrannisch, mit starker Arbeitsfron für den Bau 

seiner Stadtmauer regiert, bitten die Bewohner der Stadt Uruk die 

Götter um Abhilfe. Die Götter, ergriffen von dem Flehen, beauftra- 

gen die Göttin Aruru, für Gilgames einen Freund und damit jeman- 

den, der ihn auf andere Gedanken bringt, zu erschaffen. Sie schuf 

aus Lehm ein Ebenbild des Gilgames und legte es in der Steppe 

nieder. Dort lebte der Neuerschaffene, Enkidu genannt, mit den wil- 

den Tieren, bis er von einem Jäger aus der Stadt Uruk an einem 

Wasserloch entdeckt wurde. Der erzählte seine Entdeckung seinem 

Vater. Der gab ihm den Rat, diesen wilden Mann, mit Einwilligung 

des Gilgames, durch eine Dirne nach Uruk zu locken. Dies geschieht. 

Da ging der Jäger mit der Tempeldirne 
Fürbaß, sie wanderten den Weg zurück 
Drei Tage lang, dann waren sie zur Stelle. 
Dort warteten der Jäger und die Dirmne. 
Ein Tag verstrich, der zweite ging dahin — 

sie warteten der Tränke gegenüber. 
Dann kam das Wild, am Wasserloch zu trinken, 
Die Tiere, sich des Wassers zu erfreuen. 
Ihn aber, Enkidu, den Berggebornen, 
Der da von Gras sich nährt gleich den Gazellen, 
Der mit dem Wilde trinkt am Wasserloch, 
Mit dem Getier des Wassers sich erfreut 
Nun sah die Dirne ihn, den fremden Mann, 
Den Wildgebornen aus der Steppen Ferne... 
„Das ist er, Dirne! Zeig ihm deine Brüste, 
Den Schoß tu auf ihm, daß er sich dir nahe! 
Sei ohne Scheu und laß ihn zu dir eingehn, 
Erblickt er dich, so wird er sich dir nahn! 
Wirf ab dein Kleid, daß er sich auf dich lege, 
Errege seine Lust nach Frauenweise. 
Denn (siehe, danach) wird das Wildgetier, 

das in der Steppe aufwuchs, vor ihm fliehn, 
Wenn seine Fülle sich dir mitgeteilt!“ 

Da zeigt ihm die Dirne ihre Brüste, 
tat auf den Schoß ihm, daß er sich ihr nahte, 

" H. Schmökel, Das Gilgamesch-Epos, 5. durchges. Aufl. 1980, 61 (Taf. 6.1 ff.).



  

16 KAPITEL I 

War ohne Scheu und ließ ihn zu sich eingehn, 
Warf ab ihr Kleid, daß er sich auf sie legte, 
Erregte seine Lust nach Frauenweise, 
Und seine Fülle teilte sich ihr mit. 
Sechs Tage, sieben Nächte gingen hin, 

da Enkidu die Tempeldirne liebte, 
Bis er an ihren Reizen sich gesättigt. 
Dann wandte er den Blick nach seinen Tieren. 
Doch nun, als die Gazellen Enkidu 
erblickten, flohen sie vor ihm davon, 
Das Wild der Steppe wich vor ihm zurück, 
Und Enkidu erschrak, sein Leib ward starr, 
Die Kniee wankten, da sein Wild ihn floh. 
Schwach ward er, und es war nicht wie zuvor, 
Doch hatte er nun Wissen; er begriff. 
Umkehrend sank er zu der Dirne Füßen, 
Erhob zu ihrem Antlitz seine Augen 
Und hörte auf die Worte, die sie sprach. 
Es hub die Dirne an zu Enkidu: 
„Klug bist du, Enkidu, nun wie ein Gott! 
Was läufst du jetzt noch nach dem Wildgetier? 
Laß mich dich führn nun zum umwallten Uruk,‘!® 

Beide Episoden sind in der ältesten, der sumerischen Fassung nicht 

enthalten. Erst in der altbabylonischen kommt die „Liebesgeschichte“ 

zwischen Enkidu und der Dirne hinzu. Noch später, in der Ninive- 

Fassung, ist zu lesen von der Werbung der IStar (s. weiter auf S. 39, 

die Schmähung). 

Das Märchen vom Jäger Kessi 

Diese hübsche Geschichte aus dem Hurritischen (neben hethitischen 

liegen etliche hurritische Fragmente wie auch eine akkadische Überset- 

zung aus El-Amarna vor; abgefaßt um 1400 v.Chr.) bringt die Liebe 

auf menschliches Maß. Nicht von der Liebe zwischen Gottheiten und/ 
oder außergewöhnlichen Helden wird hier berichtet, sondern von der 

zwischen zwei Menschen. Die relativ zahlreich erhaltenen Texte 

lassen auf eine gewisse Beliebtheit dieser Geschichte schließen. 
Der Jäger KeSti ist derartig leidenschaftlich in seine frisch an- 

getraute Frau verliebt, daß er nur noch bei ihr sein möchte und nicht 

mehr auf die Jagd geht. Darüber ärgert sich seine Mutter, denn sie 

!8 Ders., ebenda 31 (Taf. 1.III.46 ff.). Eine andere Fass. u. Überset. s. K. Hecker, 
Das akkadische Gilgamesch-Epos, in: K. Hecker et al., a.O., s. Anm. 9, 650 ff. St. 
Dalley, Myths from Mesopotamia, 1989, 137 ff.



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 17 

fing an Not zu leiden. Sie macht ihm wegen seines Verhaltens Vor- 

würfe, und so wird der altbekannte Zwist zwischen Mutter des Mannes 

und der Schwiegertochter bereits hier angesprochen. Um den Ärger 

seiner Mutter zu beschwichtigen, und wohl auch, weil das Feuer der 

Leidenschaft mittlerweile etwas schwächer brennt, geht er daraufhin 

wieder auf die Jagd. Aber da er die Opfer für die Götter ebenfalls 

vor lauter leidenschaftlicher Liebe vernachlässigte, hat er kein Jagd- 

glück mehr. Wie in der vorherigen Geschichte von Enkidu weichen 

die Tiere vor ihm zurück. Ohne Jagderfolg wagt er sich nicht mehr 

nach Hause. Dann wird der Text unklar, offenbar hat er Träume 

über erfolgreiche Jagden.'” 

... Keschschi [nahm] die Sch[wester] des Udubscharri zur Gattin. 
Der Name der Frau (ist) Schintalimeni; sie (ist) wunderbar (und) [mit] 
all[em] ausgestattet. Keschschi ge[horcht] (von nun an nur) seiner Frau 
und Keschschi versorgt die Götter nicht mehr mit Brot (und) Wein. 
In die Berge geht er nicht mehr zum Jagen; er hört nur auf seine Frau. 

Seine Mutter begann zu Keschschi zu sprechen: „Nur deine Frau 
ist dir lieb geworden! In die Berge gehst du nicht mehr zum Jagen 
und bringst mir nichts (mehr)!“ Keschschi nahm (seinen) Speer hoch 
und rief die (Jagd)hunde hinter sich her und ging ins Gebirge Natara 
zum Jagen. Da die Götter gegenüber Keschschi wegen der (ausgeblie- 
benen) Weinration zornig (waren), verbargen sie alles Getier vor sei- 

nen (Augen). 
Keschschi irrte drei Monate lang in den Bergen; zurück in sein Dorf 

möchte er mit leeren Händen keinesfalls gehen, hungrig und durstig. 
Und Keschschi quält (noch dazu) eine schlimme Krankheit. Und Kesch- 

schi [....] sein... wie ein Schmuck[stein] an einer Stange [. . .]” 

c) Liebesdichtung 
Am bekanntesten sind die Liebesverse aus der Ur III-Zeit.?! Es sind 

aber nicht private Gedichte zwischen Liebenden, sondern Verse, die 

ehemals in kultischem Zusammenhang mit dem Ritus der „Heiligen 

Hochzeit“ standen. Ein Beispiel, das bekannteste, weil wohl eindrucks- 
vollste, ist das Lied einer Priesterin für König Süsin von Ur. 

'® In der restlichen, bruchstückhaften Fortsetzung wird von den Gefahren erzählt, 
denen Kesi ausgesetzt ist. In Rs. III ist von seinen Erlebnisträumen die Rede. 

® A. Unal, Das Märchen vom Jäger Keschschi, CTH 361, in: Hecker et al., 
s. Anm. 9, 851. 

2! Allgemein zu Liebesdichtung: C. Wilcke, Liebeslieder, in: Kindlers Literatur- 
lexikon, Vol. VI, 1971, 2134 f. A. Falkenstein/W. v. Soden, Sumerische und akka- 
dische Hymnen und Gebete, 1953, 119 f. Leick a.O., s. Anm. 8, 111 ff. J.G. 
Westenholz, Love lyrics from the ancient Near East, in: Sasson a.O.s. Anm. 4, 2471 ff.  



    

  

   

                                            

    
    
    
    
    

    
    
    
    

    

       

      
    

    

KAPITEL I 

Bräutigam, teuer meinem Herzen, 
Groß ist deine Schönheit, süß wie Honig. 
Löwe, teuer meinem Herzen, 
Groß ist deine Schönheit, süß wie Honig. 
Du hast mich berückt, laß mich zitternd vor dir stehen, 
Bräutigam, du sollst mich in deine Schlafkammer führen. 
Du hast mich berückt, laß mich zitternd vor dir stehen, 
Löwe, du sollst mich in deine Schlafkammer führen. 

Bräutigam, laß dich von mir liebkosen, 
Meine köstliche Liebkosung ist würziger als Honig. 
In der Schlafkammer, mit Honig gefüllt, 
Laß uns deine große Schönheit genießen. 
Löwe, laß dich von mir liebkosen, 
Meine köstliche Liebkosung ist würziger als Honig. 
Bräutigam, du hast Gefallen gefunden an mir. 
Sag es meiner Mutter, sie wird dir Leckerbissen schenken, 
Meinem Vater, er wird dich mit Gaben überhäufen. 
Deine Seele, ich weiß, wie ich deine Scele trösten will. 
Bräutigam, schlaf in unserem Haus, bis der Morgen graut. 
Dein Herz, ich weiß, wie ich dein Herz erfreuen will. 
Löwe, schlaf in unserem Haus, bis der Morgen graut. 
Du, weil du mich liebst, 
Schenk mir, bitte, deine Liebkosungen. 
Mein Herr Gott, mein Herr und Beschützer, 
Mein Schu-Sin, der Enlils Herz erfreut, 
Schenk mir, bitte, deine Liebkosungen. 
Dein Ort, süß wie Honig, bitte, leg (deine) Hand darauf, 
Deck ihn zu mit (deiner) Hand wie mit einem gischban-Gewande, 
Deck deine hohle Hand darüber wie ein gischban-Gewand.”? 

Neben diesem persönlichen Liebeslied machen andere eher den Ein- 

druck von volkstümlichen Gesängen, die vielleicht nicht nur zu einem 

Ritus gesungen wurden. Auch bei ihnen steht der erotische Aspekt 

im Vordergrund. 

   
Soweit die Beispiele aus der sumerisch-akkadischen Dichtung des 

3.-Ende 2. Jahrtausends v.Chr. Viel ist schon darüber geschrieben 
worden, doch meine ich einige neue Gedanken hinzufügen zu können. 

Diese relative „Jungheit“ der hier zitierten Dichtung macht es natür- 

lich fragwürdig, auf vor ihr liegende ältere Zeit zurückzuschließen. 

Und doch bietet sich diese Vorgehensweise an, weil ganz eindeutig 

in ihr Geschichten aus einer älteren Zeit des Zweistromlandes ent- 

2 Kramer, a.O., s. Anm. 6, Geschichte beginnt, 170. 

 



  

    

     SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 19 

  

halten sind, denn sie schildern ältere Verhältnisse dieses Gebietes. Um- 

gekehrt formuliert: manche Motive lassen sich nur verstehen, wenn 

man in ihnen Überreste einer älteren Zeit, vielleicht sogar bis aus 

der schriftlosen Zeit, mündlich tradiert, sicht. 

Fassen wir den Eindruck, den diese frühe Dichtung auf die heu- 

tigen Leser und Leserinnen macht, zusammen, so verstehen wir 

darunter eine Beschreibung der sexuellen Liebe. Am Anfang waren 

Vergewaltigung und Gewalt zwischen den Geschlechtern anschei- 

nend so häufig, daß sie Thema der Dichtung waren, weil sich jede/ 

jeder mit den Geschichten identifizieren konnte.”” Dann hatte man 

die Sexualität offenbar in den Griff bekommen. In den Beschreibun- 

gen erscheint diese dann nämlich bereits von hoher Zivilisiertheit, 

nicht nur, weil öfter beschrieben wird, daß vorher der Körper geba- 

det, gesalbt, verschönt wird mit Gewändern sowie Schmuck und ein 

entsprechendes Lager vorbereitet wird, kurzum, auch die gesamte 

Situation „kultiviert“ ist, sondern auch, weil sie stellenweise mit psy- 

chischer Feinheit besungen wird. Man fand bereits Worte für die 

körperliche Vereinigung, die von Sinnlichkeit, Leidenschaft und Ein- 

fühlungsvermögen sprechen und durch ihre Bildhaftigkeit auch die 

heutige Leserschaft berühren. Die Liebeslieder der Ur III-Zeit sind 

die bekanntesten Beispiele dafür. Neben dieser „Hof-Dichtung“ gab 

es auch eine Dichtung für das tägliche Leben, vielleicht nicht ganz 

korrekt bezeichnet mit „Volksdichtung“. Einige Gebete und Sprüche 

für Liebeszauber sind erhalten geblieben, besonders aus der Mitte des 

2. Jahrtausends v.Chr. Zwei Beispiele sollen dies veranschaulichen. 

Beim ersten, dem frühesten, altakkadischen ist die direkte Sprache 

typisch für diese Art der Dichtung. Das zweite, jüngere hingegen ist 

nicht typisch in seinen cher romantischen Bildern, aber schön. Beim 

ersten Spruch will man die Unnahbare zur Gegenliebe beschwören, 

beim zweiten erhofft man Heilung vom Liebesschmerz durch die 

Wunscherfüllung. Dabei ist zu bedenken, daß diese Verse nicht ein- 

fach Phrasen sind. In frühen Zeiten glaubte man an die magische 

Wirkung der Worte und meinte durch ihre Zauberkraft die Situation 

im gewünschten Sinne zu verändern. 

l Ich packte deinen Mund der Unnahbarkeit, 
Ich packte deine bunten Augen, 

3 Damit erinnern sie an die jüngeren griechischen Göttersagen. Ich deute diese 
Parallele als Hinweis auf das längere Beharren der Griechen in dieser Bewußtseinslage 
(s.a. S. 104, 184). 

    

 



20 KAPITEL I 

Ich packte deine Vulva des Urins (d.h. woher der Urin kommt), 
Ich sprang in den Garten des Mondgottes, 
Ich fällte seine Pappel ... 
Kreise unter den Buchsbäumen, 
Wie der Hirt die Schafe, 
Die Ziege ihr Zicklein, 
Das Mutterschaf sein Lamm, 
Die Eselin ihr Füllen umkreist. 

2 Die Herzenspflanze wächst in den Bergen. 
Ich pflückte sie, aber sie packte mein Herz. 
Ich sprach zu Samaß, aber sie packte das Herz des Samas. 
Ich sprach zu den Tieren, aber sie packte das Herz der Tiere. 
Ich sprach zum Feld und zu den Höhen, aber sie packte das Herz 

des Feldes und der Höhen. 
Ich sprach zum Berg und zum Wadi, aber sie packte das Herz 

des Berges und des Wadi. 

Ich sprach zu meinem Herrn Asalluhi, dem Herrn der Be- 
schwörungskunst, und zwar: 

„Mein Herz soll gelöst werden. 

Wie mein Herz gelöst wird, so soll das Herz des Samas gelöst 
werden. 

Wie das Herz des Sama$ gelöst wird, so soll das Herz der Tiere 

gelöst werden. 

Wie das Herz der Tiere gelöst wird, so soll das Herz des Feldes 
und der Höhen gelöst werden. 

Wie das Herz des Feldes und der Höhen gelöst wird, so soll das 
Herz des Berges und des Wadi gelöst werden. 

O S$amas, diese Pflanze ist deine Pflanze; wer sie trinkt, soll 
genesen, 

Wer sie trinkt, soll gedeihen, wer sie trinkt, soll von seiner Krankheit 
befreit werden, 

Wer sie trinkt, soll heil werden, wer sie trinkt, soll seine Wünsche 
erreichen“. 

Insgesamt sind auch sie cher als Hinweise auf Sehnsucht nach Sinn- 

lichkeit zu deuten. Es berührt zwar der Hauch von Individualität, 
der uns durch das Aussprechen von persönlichen Wünschen und 
Problemen entgegentritt, doch würden wir aus heutiger Sicht hinter 

dieser Praktik des Liebeszaubers einen Zwang, eine Unterwerfung des 

?* Leick a.O., s. Anm. 8, 193 ff, 220 ff. C.G. Wilcke, Schrift und Literatur, in: 
B. Hrouda, Der Alte Orient, 1991, 280. Reiner a.O., s. Anm. 10, S. 190, 192 
(Zitate entn.). Zu Liebeszauber allgem.: R.D. Biggs, Liebeszauber, RLA 7, 1987-90, 
Ir:  



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 21 

Partners unter die eigenen Vorstellungen sehen. Dies ist das Gegenteil 

von echter Liebe. Noch also ist der Weg zu ihr weit. 

Die auf die Leserinnen stellenweise wie aus weiblicher Sicht beschrie- 

ben wirkende Sexualität gilt allgemein als Rest einer matriarchali- 

schen Familien- und Gesellschaftsstruktur. Bei dieser Deutung wird 

übersehen, daß es spätestens ab dem 3. Jahrtausend v.Chr. im meso- 

potamischen Raum, also zu einer bereits patriarchalischen Zeit, gebil- 

dete Frauen als Schreiberinnen, Sängerinnen und Priesterinnen im 

Dienste der Tempel und Paläste gab. Einige von ihnen waren auch 

literarisch tätig oder übten zumindest großen Einfluß auf das litera- 

rische Schaffen aus. Als berühmte Beispiele hierfür gelten Enhedu- 

anna, die Tochter Sargons von Akkad (um 2300 v.Chr.), und die 

Priesterinnen der Ur III-Zeit (2047 v.Chr.-1939 v.Chr.). Aber auch 

Königinnen und Prinzessinnen scheinen gedichtet zu haben.” 

Und was ist mit emotionaler Liebe? Ein sumerischer Liebeszauber 

aus der altbabylonischen Zeit erzählt von einem jungen Mann, der 

sich „Herzensliebe“ ersehnt, aber auch bereit ist zu geben. Er sieht 

eine schöne Dirne und will sie gewinnen. Da es ihm nicht gelingt, 

will er ihren Widerstand durch einen Liebeszauber überwinden. 

Es folgt die vollständig erhaltene Beschwörung. 

Das schöne junge Mädchen, das auf der Straße steht, 
das junge Mädchen, die Dirne, die Tochter Inannas, 
das junge Mädchen, die Tochter Inannas, die in der Herberge 

sich aufhält, 

ist (wie) reichliches Fett, reichliche Dickmilch, 
5 ist die Kuh, das hohe Weib Inannas, 

ist der große Speicher Enkis. 

Wenn das junge Mädchen sitzt, ist es ein blühender Garten von 

Apfelbäumen, 
wenn es lest, macht es m Freude, ...u.2......0% \ 
ist es ein Zedernast, der Schatten spendet. 

10. Ich strecke: nach ihm (mein)... aus, dass... der 

Herzensliebe, 

ich strecke nach ihm (meine) Hand aus, die Hand der Herzensliebe, 

ich richte auf es (mein) Auge, das Auge der Herzensliebe, 

ich lenke zu ihm (meinen) Fuß, den Fuß der Herzensliebe. 

3 Seibert a.O., s. Anm. 16, 12 ff, 21. W.W. Hallo, Origins. The ancient Near 

Eastern. background of some modern Western Institutions, 1996, 262 fl. (Women 

as authors). L.E. Pearce, The scribes and scholars of ancient Mesopotamia, in: 

Sasson a.O., s. Anm. 4, Vol. IV, 2.265 ff.  



    

  

   

              

   

    

          

   

KAPITEL I 

Wenn es von der reinen Schwelle, der strahlenden............. 
19.2... rer ‚ von der Schwelle? herabkommt, 

die Herzensliebe auszubreiten, 
die. Herzenslebe zu >... 
nachdem es die Herzensliebe von oben wie ............... hat, 
hat es die [Brjust des jungen Mannes wie mit einem Rohr ge- 

schlagen. 

20 Asarilubi sah dies, 

trat zu seinem Vater Enki ins Haus, sprach zu ihm: 

„Mein Vater! Das schöne junge Mädchen, das auf der Straße 
steht. 

Nachdem er es ein zweites Mal gesagt hat, (fährt er fort): 
„Was ich in diesem Fall tun soll, weiß ich nicht. Was wird ihn 

beruhigen?“ 

25 Enki antwortete seinem Sohn Asariluhi: 
„Mein Sohn! Was weißt du nicht, was könnte ich dir hinzufügen? 

Asariluhil Was weißt du nicht, was könnte ich dir hinzufügen? 
Was ich weiß, weißt auch du. 

Fett einer reinen Kuh, Milch einer Silam-Kuh, 
30 Fett einer Kuh, Fett einer weißen Kuh 

gieße in eine Schale, die zu einem grünen Sakan-Gefäß gehört, 
und sprenge es auf die Brust des jungen Mädchens! 

  

    

  

Dann wird das junge Mädchen mir die offene Tür nicht ver- 
schließen, 

wird es sein weinendes Kind nicht wegstoßen, 
35 wird es hinter mir herlaufen.“ 

Beschwörungsformel der Beschwörung des &-nu-ri.? 

  

    

        

  

Besonders schön ist die Zeile 19 mit der Schilderung des Empfindens 

der plötzlichen Verliebtheit. Beschreiben wir sie mit Vergleichen wie 

„ein Blitzschlag aus heiterem Himmel“ oder „dem Treffen von Amors 

Pfeilen“, so erfahren wir hier den altbabylonischen Ausdruck dafür: 

„die Brust wird wie mit einem Rohr geschlagen“. 

Ob hier tatsächlich die emotionale Liebe in unserem heutigen, 

westlichen Sinne beschrieben wird, ist fraglich, denn häufig ist diese 

„Herzensliebe“ ein Ausdruck für sexuelle Leidenschaft. 

Die gleiche Aussage gilt auch bzw. wird bestätigt, für/durch einen 

weniger bekannten altbabylonischen Dialog, genannt „Ein Zwie- 

gespräch Hammurabis mit einer Frau“. Solche Streit- oder Zwiege- 

  

        

    
    
    
    

  

     

  

  

  

    
     ?° Liebeszauber: A. Falkenstein, Sumerische religiöse Texte, ZA NF 22 (Band 56) 

1964, 113 ff. Vgl. Leick, s. Anm. 8, S. 197 (engl.). 

  

   



    23 SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

      

     
     

   

    

spräche waren damals eine beliebte Literaturgattung. Die Frau sagt in 

dem insgesamt schlecht erhaltenen, deshalb schwer zu interpretieren- 

den und für eine vollständige Wiedergabe ungeeigneten Werk an 

einer für uns zentralen Stelle: 

   

     

  

    
    

      
    

                                      

   

  

   

   
    

Ich suche [seine] Manneskraft, 
Herr, ich dürste nach [seiner] Liebe. 
ee dein Lachene 2. Al... 8] 

mag emlauch ae... anıden Pagen, Mehl 2... ... 1 
Tag und Nacht werde ich red[en.] 

Antwort Hammurabis (stark zerstört) 

Darauf die Frau: 

Ja, meine Augen suchten ihn] gar sehr, 
ich bleibe schlaflos, da ich immer wieder nach ih[m] ausschaue. 
Er könnte doch vielleicht durch mein Stadt[viertel] gehen: 
(doch,) der Tag ist jetzt vergangen, wo [ist er?].” 

Trotzdem wird es die emotionale Liebe auch damals gegeben haben. 

Als Hinweis darauf gelten kleine Figürchen aus sumerischer Zeit 

(s. Abb. 1.3-1.5). Die dargestellten Paare strahlen auf die Betrachter 

persönliches Glück und tiefe Harmonie aus. So bietet sich neben all- 

gemein menschlichen Überlegungen die Schlußfolgerung an, daß 

auch in dieser frühen Zeit den Menschen diese Form der Liebe 

bekannt war.” Es ist der Arm, den der Mann wie beschützend um 

die Frau legt, der diesen Eindruck von Liebesglück vermittelt. Als 

ein solches Paar stellt man sich, obwohl nicht genauer geschildert, 

auch Utnapitim und seine Frau im Gilgames-Epos vor.” 

Ein Vergleich mit Ehepaar-Darstellungen aus dem alten Ägypten 

macht den heutigen Betrachter erst auf das Besondere dieser Arm- 

haltung bei den altorientalischen Ehepaaren aufmerksam. In Ägyp- 

ten gibt es verschiedene Variationen bei Ehepaar-Darstellungen: die 

Frau legt den Arm um den Mann auf dessen Schulter, Mann und 

” Dialog: W. v. Soden, Ein Zwiegespräch Hammurabis mit einer Frau. ZA NF 
15 (Band 49) 1949, 171 (Zitat). M. Held, A faithful lover in an old babylonian dia- 
logue, JCS 15, 1961, 1 ff; vgl. ders., JCS 16, 1962, 37 ff. 

2® Grundsätzlich: M. Dietrich, Semiramis oder: War die Frau im Alten Orient 
nur schön? in: B. Schmitz/U. Steffgen, Waren sie nur schön? Frauen im Spiegel 
der Jahrtausende, 1989, 117 ff. (mit weit. Lit.hinw. und Gedanken). Vgl. hierzu 

Seibert, Anm. 16, S. 30. 
® Schmökel, s. Anm. 17, S. 105 fl. (Taf. 11, Zeile 190 ff). 

 



Abb. 1.3 Nippur, Inanna-Tempel 

Frau halten sich bei der Hand, beide umarmen sich, indem sie sich 

gegenseitig die Hand auf die Schulter legen, sie zeigen ihre Zuneigung 

durch eine zärtliche Gebärde, oder sie stehen bzw. sitzen einfach 

nebeneinander. Die erste Form ist am häufigsten zu sehen (manch- 

mal auch mit erster und zweiter Frau). Äußerst selten hält der Mann 

die Frau im Arm, wie bei den mesopotamischen Figürchen. Drückt 

sich bei letzteren darin aus, daß er derjenige ist, der mehr liebt? 

Oder äußert sich in dieser Haltung eher die männliche Dominanz, 

seine Überlegenheit? Ob als Gestus großer Zuneigung oder der Besitz- 

nahme - auf jeden Fall beginnt hier bei den Paarabbildungen die 

Darstellung der männlichen Dominanz in der altorientalischen Kunst.   
 



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 25 

Mä
ri

, 
Is

ta
r-

Te
mp

el
 

Ab
b.

 
1.

4 
(a 

un
d 

b) 

 



  

Abb. 1.5 Hafägi, Sin-Tempel und House Area  



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßBLICH KASSITISCHE ZEIT 27. 

Entweder ist der Mann größer, hat die bequemere Sitzgelegenheit 

oder ist in den Vordergrund gerückt. Im Grunde paßt diese Darstel- 

lungsweise gut zusammen mit erhaltenen Texten über Ehegesetze. 

Ihnen zufolge hat Urukagina von Lagas (Frühdynastische Zeit, ca. 

2350-2340 v.Chr.) die patriarchale Familienstruktur per Gesetz ver- 

ordnet. Zumindest wird der nachfolgende Text in dieser Hinsicht inter- 

pretiert. „Die Frauen der früheren Zeit, zwei Männer konnten heiraten, 

die Frauen der (jetzigen) Zeit (wenn sie das tun)...“. Es folgt die 

Nennung einer Sanktion für die verbotene Dyandrie, die leider heute 

noch unverständlich ist.3° Diese äußere Änderung im Zusammenleben 

von Mann und Frau muß auch eine gefühlsmäßige bewirkt haben. 

Wie dem auch sei - ein Thema für die Dichtung war die Schilderung 

von Gefühlen, einer gefühlsmäßigen, romantischen Liebe in unserem 

Sinne, noch nicht. 

Insgesamt vermittelt die Dichtung das Bild einer Gesellschaft, die 

sich der Sinnenfreude hingibt. Beide Geschlechter erfreuen sich daran. 

Diese Einstellung, im Leben, so lange es währt, möglichst alle irdi- 

schen Freuden auszukosten, und zu denen gehören die Liebesfreuden, 

zieht sich von jetzt ab durch die Liebesgeschichten. Ja, es scheint so, 

als ob sie als Ersatz für die Unsterblichkeit, welche die Götter den 

Menschen versagt haben, und als Entgeltung für alles Leid auf die- 

ser Welt gesehen werden (s. weiter S. 187 f.). Viele sehen darin den 

Beginn einer Lebenseinstellung, die der griechische Philosoph Epikur 

(341-270 v.Chr.) formulierte mit dem Satz: „Sinn/Ziel des Lebens 

ist die Lust“. Er meinte damit jedoch nicht jede augenblickliche Lust 

des Fleisches, sondern die geistige Lust, die zur Weisheit führt. „Wenn 

wir sagen, daß die Lust das Ziel sei, meinen wir nicht die Lust des 

Wüstlings, die ganz im Genießen aufgeht, ... sondern die Freiheit 

von körperlichen Beschwerden und von Beunruhigungen der Seele. 

Und auf die letzte kommt es vorzüglich an.“ Erst nach Epikur ent- 

wickelte sich seine Lehre in Richtung „Genußsucht“ und wurde auch 

weitgehend als eine Bejahung derselben verstanden. So ist diese 

® Ägypt. Abbildungen: C. Vandersleyen, Das Alte Ägypten, PKG 15, 1975, Taf. 
140 (um 2330), 279 (zw. 1780-1700 v.Chr.). Schmitz a.O., s. Anm. 28, Abb. 18, 
27, 30, 35. W. Westendorf, Das alte Ägypten, Tb-Heyne 1979, 84 (Hofzwerg Seneb, 
um 2300 v.Chr.). Zitat: M. San Nicolö, Dyandrie, RLA 2, 1938, 256; s.a. E. Ebeling, 

Familie, RLA 3, 1957-71, 9 ff.  



  

28 KAPITEL I 

Lebenseinstellung eher vergleichbar mit dem Hedonismus, der Lustlehre 

des Aristipp (435-355 v.Chr.), einem Vorläufer des Epikur.°! 

Die Sinnenfreude auf Erden hat ihre Entsprechung im Ritus der 

„Heiligen Hochzeit“ und in der darstellenden Kunst in Form von 

Liebesszenen, die allgemein mit dem Terminus „Heilige Hochzeit“ 

versehen werden. Das Ritual, gemeint ist die Hochzeit zwischen einer 

Gottheit und einem Menschen, in deren Vertretung zwischen einer 

Priesterin und dem König, läßt sich bis in die frühdynastische Zeit 

zurückverfolgen.”” Dies ist, anders ausgedrückt, die Zeit des ent- 

wickelten Matriarchats®® und der Anfänge des Patriarchats. Erotische 
Darstellungen sind aus noch früherer Zeit bekannt. Als älteste gilt 

eine Schnitzerei aus grünlichem Gestein, gefunden in Gatal Hüyük 

(s. Abb. 1.6). Sie zeigt einen Mann und eine Frau in enger Umarmung. 

Ein ebenso bekanntes Lehmfigurenpärchen aus Hacilar (hier nicht 

abgebildet) ist nicht ganz so klar zu deuten. Beide Bildnisse werden 

datiert ins 6. Jahrtausend v.Chr. Diese Szenen häufen sich dann auf 

Stempelsiegeln (s. Abdrücke aus Tepe Gaura XIIXI, s. Abb. 1.7 und 

ähnlichen zeitgleichen aus Tepe Gijän, Stempelsiegeln in Form eines 

Paares aus Süsa B, s. Abb. 1.8) ab der Uruk-Zeit, Vasen (s. althe- 

thitische Vase aus Bitik, Abb. 1.9) auf Rollsiegeln, Tonreliefs (s. Abb. 

1.10), und Metallfigürchen (hier nicht abgebildet). Diese Darstellun- 

gen reichen von rein sexuell verstandenen (s. Abb. 1.6) bis hin zu 

emotional empfundenen (s. Abb. 1.9, 1.10). Besonders schön ist letz- 

tere auf dem hier gezeigten altbabylonischen Tonrelief aus Girsu/Tellö 

(s. Abb. 1.10, H 11 cm, B 6.4 cm) zu schen. Die beiden Figuren, ein 

Mann und eine Frau, liegen auf einem ausgebreiteten Tuch mit seit- 

lichen Fransen. Sie sind sorgfältig frisiert und gekleidet und umarmen 

einander. Ihre Blicke und Gesten bringen „eine gewisse unerwartete 

®! Schmökel a.O., s. Anm. 17, S. 88 (Taf. 10, Zeile 3 ff.). J. Fürstauer, Eros im 
Alten Orient, o,). (vermutl. 1965), 166. W.F. Otto, Epikur, Cotta’s Bibl. d. Moderne, 
2. Aufl. 1975, 40. 

’? J. Renger/J.S. Cooper, Heilige Hochzeit, RLA 4, 1972-75, 251 ff. E. Ebeling, 
Geschlechtsmoral, RLA 3, 1957-71, 223. 

 Matriarchat: Mutterrecht, d.h. Frauen sind rechtlich und wirtschaftlich unabhän- 
gig vom Mann, Erbrecht, Familientradition u. -zusammenhalt gehen über die Frauen, 
weibliche Gottheiten, Priesterinnen und Ahnfrauen sind wichtig. Nach H. Göttner- 
‚Abendroth, z.B. S. 32 ff., 132 ff., gab es zwei Stufen: das einfache und das entwickelte 
Matriarchat. Die letztere Stufe ging über in die frühpatriarchale Stufe (Patriarchat = 
Vaterherrschaft).



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 29 

  
Abb. 1.7 Tepe Gaura  



  

30 KAPITEL I 

  

Abb. 1.8 Süsa, Stempelsiegel 

  

Abb. 1.9 Althethitische Vase aus Bitik



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

Abb. 1.10 Rollsiegel, Uruk-Zeit 

Vertrautheit zwischen zwei gleichgestellten Partnern zum Ausdruck.‘ 

Derartige Szenen sind abzugrenzen von Ehepaar-Darstellungen, 

obwohl die Übergänge fließend und die Unterscheidungen deshalb 

schwierig sind. 

# Zitat: W. Orthmann, Der alte Orient, PKG 14, 1975, 302 Zu Hacilar s. z.B., 
J. Mellaart, Excavations at Hacilar, 1970, Taf. 210 ff, Taf. 502 (Schicht VI = 
5620/5699 v.Chr.). Tepe Gijän: Deutl. Ansicht z.B. G. Contenau/R. Ghirshman, 
Fouilles du T&pe-Giyan, 1935, Taf. 38, Nr. 24 (hier nicht abgebildet). Weitere 
Abbildungen: U. Winter, Frau und Göttin, 1983, Abb. 340 ff, F. Pinnock, Erotic 

art in the ancient Near East, in: Sasson a.O., s. Anm. 4, 2521 ff.  



   
   

                      

   

      

   

    

32 KAPITEL I 

Mit diesem Ritus, der als Fruchtbarkeitskult das Gedeihen und die 

Fortpflanzung von Menschen, Tieren und Pflanzen sichern soll, wird 

die Sexualität als lebensspendendes Prinzip der Natur geheiligt, erhält 

die geschlechtliche Liebe ihre religiöse Erhöhung. Sie wird eingebet- 

tet in die Suche nach einer Antwort auf das Mysterium des Lebens. 

So zeichnet sich schon auf dieser frühen Stufe ab, daß der Mensch 

die geschlechtliche Liebe im Transzendentalen, sei es emotional oder 

religiös, zu verankern versucht. 

So die Deutung über einen Ritus, der uns überliefert ist aus einer 

Zeit, in der er schon recht alt war. Die Ursprünge bzw. Vorstufen 

liegen aber länger zurück und waren sicher anders, zumindest im 

mesopotamischen Raum. 

„Wegen seiner Frühgeburtlichkeit kommt der Mensch nicht nur kör- 

perlich, sondern vor allem auch psychisch unfertig zur Welt. Nur die 

kontinuierliche Beziehung zu einer mütterlichen Person und die Aus- 

bildung eines ausgeprägten Abhängigkeitsverhältnisses mit den entspre- 

chenden Aflekten können diese Unfertigkeit ausgleichen. Wir können 

heute mit einiger Sicherheit sagen, daß diese elementaren Gefühle 

sich in den religiösen Bindungen an ein barmherziges, allmächtiges 

und gütiges Wesen widerspiegeln.“ ... Diese Bewußtseinsstufe ent- 

spricht der 1. Phase des Matriarchats, in der man sich ganz bezo- 

gen fühlte zu einer allmächtigen großen Mutter. Es scheint, als ob auf 

der 2., der entwickelten Phase, der Heros/Held, ein besonders angst- 

freier Vertreter der Männer, zaghaft beginnt, sich aus dieser engen 

Symbiose teilweise zu befreien. Aber „das individuelle Ich erlebte 

sich in den Frühstadien der Kultur als so schwach, daß nur das Zu- 

rückgehen auf einen rituellen Vollzug ausreichende Stabilität für eine 

eigenständigere Aktion verlieh. Alles eigenbestimmte Handeln kann 

Angst- und Schuldgefühle auslösen, die letztlich auf die Urhandlung 

des Sich-zur-Welt-Bringens zurückgehen, was gleichzeitig bedeutet, die 

ursprüngliche Einheit von Mutter und Kind zu opfern. Insofern ist 

eigenständiges Handeln immer zutiefst mit dem Bruch einer ursprüng- 

lichen Symbiose, mit einer Ursünde behaftet. Die innere Verarbeitung 

dieser tiefreichenden Gefühle kann im Opfer ausgetragen werden.“® 
Und so kann der Held in dieser Entwicklungsstufe sein eigenstän- 

Zum Gestus der Umarmung s.a. Figur aus Assur: E.D. van Buren, Clay figurines 
of Babylonia and Assyria, 1930, Taf. XL, Abb. 192 (Text 147). 

® L. Janus, Wie die Seele entsteht. Unser psychisches Leben vor und nach der 
Geburt, dtv. 1993, 26, 168 (Zitat), s.a. 172 ff. 

     

    

   

  

  



    
    

    
SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 33 

diges Handeln psychisch leichter verkraften, indem er seine großen 
Taten für die Göttin vollbringt. In der Wechselbeziehung darauf er- 
kennt sie ihn als Diener, Sohn und Geliebten an. 

Von diesem psychologischen Hintergrund ausgehend, läßt sich dann 

die weitere Entwicklung verstehen. Man überträgt menschliche Erfah- 

rungen auf Gottheiten. Als in Mesopotamien diese beschlossen ihre 

Macht, aber auch ihre Fürsorge und Verantwortung für die Men- 

schen an Menschen zu delegieren, suchten sie nach geeigneten Män- 

nern für diese Aufgaben und Führungsposition. Es ist anzunehmen, 

daß die Auswahlkriterien Tüchtigkeit, Mut, Verläßlichkeit und 

Gesundheit waren. Nach S. Freud ist der Mensch gesund, der arbei- 

ten, lieben und genießen kann. Arbeiten im Sinne der altorientali- 

schen Gottheiten konnte der, der in der Lage war, die Herden und die 

Menschen zu schützen — also der Hirte, später der Jäger und noch 

später der Krieger. Früh ging schon die Wahl über den friedlichen 

Landmann hinweg. In der Geschichte „Inanna bevorzugt den Land- 

mann“ soll die Göttin sich einen Ehemann wählen. Sie hat die Wahl 

zwischen dem Hirten und dem Landmann. Sie tendiert zu einer Bevor- 

zugung des, wie aus der Beschreibung zu ersehen, friedfertigen, be- 

dächtigen Ackermanns. Aber ihr Bruder Utu empfiehlt ihr, den Hirten 

zu wählen (vgl. S. 158). Der zählt ihr wortreich seine eigenen Vorzüge 

gegenüber denen des Landmannes auf; zeigt ihr, daß er in keiner 

Weise diesem nachsteht, im Gegenteil. 

Mehr als ich, was hat der Ackersmann mehr als ich? 
Sollte er mir sein schwarzes Gewand geben, 
Würde ich ihm, dem Ackersmann, mein schwarzes Schaf dafür geben. 
Sollte er mir sein weißes Gewand geben, 
Würde ich ihm, dem Ackersmann, mein weißes Schaf dafür geben. 
Sollte er mir sein bestes Bier einschenken, 
Würde ich ihm, dem Ackersmann, meine gelbe Milch dafür einschenken. 
Sollte er mir sein gutes Bier einschenken, 

Sollte er mir sein gutes Brot geben, 
Würde ich ihm, dem Ackersmann, meinen Honigkäse dafür geben. 
Sollte er mir seine kleinen Bohnen geben, 
Würde ich ihm, dem Ackersmann, meine kleinen Käschen dafür geben. 
Nachdem ich gegessen, nachdem ich getrunken habe, 
Lasse ich ihm den restlichen Rahm übrig, 
Lasse ich ihm die restliche Milch übrig. 
Mehr als ich, was hat der Ackersmann mehr als ich?” 

% Zum Epos: S.N. Kramer, Dumuzi and Enkimdu, the dispute between the



   

                                                                        

    

34 KAPITEL I 

Inanna läßt sich überzeugen. Es ist wohl letztendlich seine aggressive 

Form der Selbsteinschätzung, welche Inanna veranlaßt sich für ihn 

zu entscheiden. Auch der Landmann ist wohl von der aggressiven 

Art des Hirten beeindruckt, denn er ist über Inannas Entscheidung 
nicht gekränkt, obwohl der Hirte ihn auch noch in einen Streit ver- 
wickeln wollte, vielmehr wird er ein Freund der beiden, ist eingeladen 

zur Hochzeit und bringt Landprodukte als Hochzeitsgeschenke. Mit 

ihrer Entscheidung für den Hirten Dumuzi wird der zum Idealtypus 

des tapferen und tüchtigen Hirten. 

Nun zum zweiten Aspekt des nach S. Freud gesunden Menschen, 

der Fähigkeit zu lieben. Liebe im Sinne des alten Orients zu dieser 

Zeit war die sexuelle Potenz. Noch König Sargon von Akkad (2325- 

2280 v.Chr.) „weiß“, daß er von der Göttin zum Herrscher erwählt 
worden war, weil, so die Schriften aus allerdings späterer Zeit, sie 

ihn lieb gewonnen hat. Kennt man die anderen Geschichten um die 

Große Göttin, so ahnt man, daß sie ihn vermutlich in erster Linie 

wegen seiner „Mannesschönheit“ (vgl. S. 14) liebgewann, d.h. statt- 

liches, gesundes, potentes Äußeres. Erst in zweiter Linie traf sie ihre 

Wahl dann auch auf Grund seiner Gesamtpersönlichkeit. So stellt 

ihn die Überlieferung in die Reihe mit anderen von ihr Geliebten 

(s. S. 39). In der sumerischen Sargon-Legende, die von Sargons Zeit 

am Hofe König Urzababas von Ki$ erzählt, wird mehrmals darauf- 

hin gewiesen, wie Inanna im Hintergrund und an der Seite Sargons 

wirkt und ihm dadurch zur Herrschaft verhalf. Die spätere altbaby- 
lonische Pseudobiographie, die mit den Worten beginnt: „Ich bin 

Sargon, geliebt von IStar“ und die „Geburtslegende Sargons“ sind 

dann geradezu Liebesgeschichten und gehören hierher. Letztere ist 

erhalten in neuassyrischen Kopien sowie einem neubabylonischen 

Fragment. Sie lassen Sargon sagen: 

Ich bin Sargon, der mächtige König, König von Agade. 
Meine Mutter war eine Priesterin; meinen Vater kenne ich nicht. 
Meine Stadt ist Azupiranu (d.h. die Gebirgsstadt), die am Euphratufer 

liegt. 

Meine Mutter hatte mich empfangen, als sie eine Priesterin war, sie 
gebar mich heimlich, 

Darauf legte sie mich in einen Rohrkorb, verpichte die Öffnung, 
Sie setzte mich in den Fluß, daß ich nicht stromaufwärts triebe. 

Shepherd-God and the Farmer-God, in: Pritchard a.O., s. Anm. 9, 41 ff. Ders., a.O., 
s. Anm. 6, Geschichte beginnt ..., 107 £. (Zitat). H. Balz-Cochois, Inanna, Wesensbild 
und Kult einer unmütterlichen Göttin, 1992, 94 ff. 

    

          

  

  



   

                

   

                              

    
    
    
    
    
    
    

      
    

      

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 35 

Der Fluß trug mich fort, er brachte mich zu Aqgqi, dem Wasserschöpfer. 
Der Wasserschöpfer Aqgi schöpfte mich beim Eintauchen seines Eimers 

aus dem Wasser. 
Der Wasserschöpfer Aqgi erzog mich wie seinen eigenen Sohn, 
Der Wasserschöpfer Aqgi setzte mich als Gärtner ein. 

Während ich Gärtner war, hat mich Btar liebgewonnen, 
Da übte ich vierund... Jahre lang das Königtum aus, 
Herrschte und regierte über alle schwarzköpfigen (Menschen)? 

Seine sexuelle Potenz sollte der erwählte Held der Göttin, und an ihrer 

Stelle der hohen Priesterin, beweisen durch den Ritus, den wir heute 

mit dem Terminus „Heilige Hochzeit“ bezeichnen. Praktische Tüch- 

tigkeit und sexuelle Gesundheit — warum war dies beides für die 

Wahl wichtig? Dahinter steckt die uralte Lebenserfahrung, daß ein 

Mensch, der über beides verfügt, ein unabhängiger Mensch ist, ein 

Mensch, der deshalb gerechte Entscheidungen trifft, der sich nicht so 

schnell von übelwollenden Menschen beeinflussen läßt. An so einen 

Mann wollte die Göttin, zum Wohl der anderen Götter, der Menschen 

und des Viehs, ihre Macht delegieren. Hier verspüren wir schon die 

Wunschvorstellung vom idealen König, wie sie in den folgenden 

Zeiten immer wieder auftaucht. In diesem Sinne hat. I.J. Winter recht, 

wenn sie darauf hinweist, daß auf der Stele des Naramsin, (s. Abb. 

1.11), des Nachfolgers Sargons, die offensichtlich vor Kraft und Potenz 

strotzende Darstellung des Königs ein Regierungsprogramm enthält.” 

Wie er oben auf dem gebirgigen Gelände steht, von der Aura des 

nahezu Unbesiegbaren umgeben, ein Teil der Feinde zu Boden sinkt, 

während die anderen offenbar um Gnade flehen, macht er noch heute 

einen gewaltigen Eindruck auf die Betrachter/innen. Das war bezweckt. 

Allein durch sein Auftreten sollte der König schon Macht und damit 

verbunden Ordnung und Sicherheit ausstrahlen und garantieren. 

S. Freuds dritte Eigenschaft des gesunden Menschen, das Genießen, 

wird schon im Gilgames-Epos angesprochen (s. S. 27 und 187 f.) und 

läßt sich in der gesamten altorientalischen Literatur feststellen. 

Diese Auswahlkriterien wurden, wie bereits ausgeführt, auch als 

   

    
    
    
    

      
    

# J.S. Cooper/W. Heimpel, The sumerian Sargon legend, JAOS 103, 1983, 67. 
B. Lewis, The Legend of Sargon: A study of the akkadian text and the tale of the 
hero who was exposed at birth, 1976, 142. Reiner a.O., s. Anm. 10, 178 (Zitat). 
H. Hirsch, Eannatum von Laga$ und Sargon von Agade, in: Studies Oppenheim, 
1964, 136 ff. 

® Stele Naramsins: D. Bänder, Die Siegesstele des Naramsin und ihre Stellung 
in Kunst- und Kulturgeschichte, 1995, 1 ff. 1,J. Winter, Sex, rhetoric, and the 
public monument, in: N.B. Kampen (Hrsg.), Sexuality in ancient art, 1996, 11 ff.



 
 

gs 
‘2 8 8 g S 
2 Q © 
o u u an -S 
"QD 
< 

 
 

 
 

 



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 87. 

nach der sumerischen Königsliste „das Königtum vom Himmel kam“, 

auf alle Könige übertragen. Der Göttin mußten sie sich im Kult der 

„Heiligen Hochzeit“ beweisen und gleichzeitig bekamen sie dadurch 

von der Göttin die Legitimation für ihr Amt, sicherte ihnen die Göttin 

und damit dem Lande ein gutes Schicksal zu.” 

In der Heldenepik aber bahnt sich etwas anderes, eine neue Ent- 

wicklung, an. 

Grundsätzlich überrascht die herausragende Stellung der Göttin 

Innin/Inanna/IStar in einer patriarchalisch strukturierten Gesellschaft. 

Sie ist die Hauptgöttin mit vielen Eigenschaften bzw. Wirkungsbereichen 
und damit Erscheinungsformen. Ein allmählicher Wandel läßt sich 

aber im Wesen der Göttin feststellen. Bei der sumerischen Innin/Inanna 

überwiegt der Aspekt der Göttin der Liebe (Sexualität) und Frucht- 

barkeit, speziell für die Herden. Bei der sich aus ihr seit der Akkad- 

Zeit entwickelten IStar überwiegt der aggressive Aspekt, und so ist 

sie dann die Göttin der Liebe (Sexualität) und des Krieges. In den 

Darstellungen erweckt sie den Eindruck einer jungen Frau. So denkt 

man sogleich an Völker, bei denen tatsächlich die jungen, unverhei- 

rateten Frauen auch mit Waflen umzugehen verstanden. Gleichzeitig 

aber ahnt man, warum IStar die Göttin der Liebe und des Kampfes/ 

Krieges ist. Wohl nicht nur, weil in sexueller Leidenschaft und im 

kriegerischen Kampf die Betroffenen gleichermaßen in Ekstase gera- 

ten können, sondern wohl auch, weil man aus trauriger Erfahrung 

wußte, daß aus Liebe leicht Eifersucht und Kampf/Krieg entstehen 

kann. Die Sage von „Paris und Helena“ ist ein bekanntes Beispiel dafür. 

Ein weiterer Grund könnte auch sein, weil man gegen andere Gruppen 

um Frauen kämpfte bzw. im Krieg Frauen als Beute gewinnen konnte. 

Kampf und Liebe/Liebe und Kampf waren also für den Menschen 

nahe beieinander. Diese erotisch-aggressive Erscheinung der Göttin 

kann aber auch noch anders erklärt werden. Am Ende des Matriarchats 

wird im alten Sumer die weibliche Gottheit nicht einfach abgesetzt 

durch männliche Gottheiten, sondern sie wird beibehalten, aber ihre 

Aspekte werden den patriarchalischen, männlichen Bedürfnissen ange- 

paßt. Dies geschieht langsam, vermutlich unter dem Einfluß der ein- 

wandernden Sumerer, von denen allgemein angenommen wird, daß 

® Zur Deutung der Hl. Hochzeit vgl. auch: K.-H. Golzio, Der Tempel im Alten 
Mesopotamien und seine Parallelen in Indien. Eine religionshistorische Studie, 1983, 
bes. 158.  



    

  

   

                                    

     

        

   

       

    
    
    
      
    

      

        

38 KAPITEL I 

sie den Kult der Inanna/IStar wahrscheinlich einführten. Zunächst hat 

die sumerische Inanna dank ihrer Fürsorge für das Vieh auch noch 
mütterliche Aspekte. Dann, mit dem Durchsetzen der semitischen Btar, 

wird sie immer mehr zur Göttin der herrschenden Männer, indem 

sie deren Ideale (Kampf, Mut, Tatkraft, Leidenschaft) verkörpert — 

quasi deren „Helden-Anima“ symbolisiert.‘ Insofern ist die Erzählung 

von „Inanna bevorzugt den Landmann“ auch eine Andeutung für 

den Wandel der Göttin, weg von der friedlichen, hin zur eher aggres- F 

siven, kriegerischen. In der zunächst erfolgten Bevorzugung des fried- 

fertigen Landmannes zeigt sich, meiner Meinung nach, noch ihr 

älterer friedlicher Aspekt. Die friedliche Göttin fühlt sich zum fried- | 

licheren Mann hingezogen. Dann, unter dem Einfluß ihres Bruders, 

des Helden und Kriegers Utu (!), ändert sich ihre Meinung, also än- 

dert sich ihr Aspekt, und so wählt sie den kämpferischen Hirten. Die 

kriegerische Göttin findet diesen Helden- bzw. Männertypus nun at- 

traktiver. Das eine Erklärungsmodell schließt das andere nicht aus, 

und eigentlich erklären erst alle zusammen die beiden aus heutiger 

Sicht so wenig zusammenpassenden, sich geradezu widersprechen- 

den Aspekte der Göttin. Immer aber fühlte sich der „Herrscher“ von 

ihr abhängig. Im „Enmerkar-Epos“ (1. Teil, genannt „Enmerkar und 

der Herr von Aratta“) wird dies mit einer geradezu märchenhaften 

Einleitung ausgedrückt: 

  
Es war einmal, daß der König, auserwählt von Inanna in ihrem heiligen 

Herzen, 
Auserwählt aus dem Lande Schuba von Inanna in ihrem heiligen 

Herzen, Enmerkar, der Sohn Utus. 

   
Im 2. Teil, genannt „Enmerkar und Ensuhkesda ‘anna“ glaubt zu- 

nächst der Herr von Aratta, nämlich Ensuhkesda “anna, daß er der 

Favorit der Göttin sei. Später meint er, weil ihn das Kriegsglück 

verläßt, daß sie ihm nicht mehr liebend zugeneigt sei, und sagt zu 

Enmerkar von Uruk, dessen Oberherrschaft damit anerkennend: 

Du bist der Geliebte Inannas, du allein bist gepriesen. 
Inanna hat dich wahrlich für ihren heiligen Schoß erwählt. 
Von den unteren Landen bis zu den oberen Landen bist du der Herr, 

ich komme nach dir, 

   
® D. Wolkstein/S.N. Kramer, Inanna. Queen of heaven and earth, 1983, 4 fl. 

Kramer a.O., s. Anm. 6, Geschichte beginnt ...., bes. 145 ff. Ders. a.O., s. Anm. 6, 
Sumerians, 197 ff. C.G. Wilcke, Inanna/Btar, RLA 5, 1976-1980, 74 ff. Balz-Cochois 
a.O., s. Anm. 36, 87 ff.



  

    

    

       

    
39 

  

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

Von dem Augenblick an, da du empfangen wurdest, war ich dir nicht 

ebenbürtig, du bist der „Große Bruder“. 
Nimmer kann ich mich mit dir vergleichen.“ 

Auch Sargon von Akkad (s. S. 34) sieht sich als Geliebten der Göttin 

und seine Macht durch ihre Liebe begründet. Erst nach und nach 

lösen sich die Helden in der Dichtung aus dieser Abhängigkeit, da 

sie wissen, daß Liebe und Laune der Göttin über ihr Schicksal, das 

heißt, über Glück und Sieg oder Untergang und Schaden bestimmen. 

Da ist Dumuzi, der auf das Wegbleiben der Göttin Inanna/Innin 

gar nicht mit Trauer reagiert, sondern schnell und offenbar freudig 

die Alleinherrschaft antritt - was ihm, wie bekannt, von der Göttin 

sehr übelgenommen wird. 
Auch Gilgames distanziert sich langsam von ihr. In der sumeri- 

schen Erzählung „Gilgames und Agga von Kis“ wird er noch als 

jemand beschrieben, „der für Inanna heldenhafte Taten begeht.“ 

In der Erzählung „Gilgames und das Land der Lebenden“ wird ge- 

schildert, wie er der Göttin anfangs bereitwillig hilft. Er befreit ihren 

„Huluppu-Baum“ von einer Schlange, dem Anzu-Vogel und der Lilith, 

um dann aus dem Baumholz ein Bett und einen T'hron für die Göt- 

tin zu zimmern. Sie gibt ihm dafür Geschenke, mit denen er dann 

aber offenbar nicht ihren Vorstellungen entsprechend umgeht - also 

beginnt eigenständig (!) zu handeln. Und in der Erzählung „Gilgames, 

Enkidu und der Himmelsstier“ nimmt er gar die vermutliche Werbung 

(die ersten 50 Zeilen sind unbekannt) der Göttin nicht an also ent- 

scheidet selbständig. Über die Ablehnung erzürnt, sendet sie als Strafe 

den Himmelsstier. Gilgame$ und Enkidu reagieren darauf distanziert 

mit der Tötung des Stieres. Eine Steigerung erhält diese Distanzierung 

von der Göttin in der Ninive-Fassung (um 1200 v.Chr. beendet) des 

Gilgames-Epos mit der sogenannten „Schmähung der IStar“, die auf 

Btars Werbung (s. S. 14) folgt: 

Darauf hub Gilgamesch zu sprechen an 
Und sagte zu der wunderbaren Ischtar: 
„[Was gäb’ ich dir], um dich (zur Frau) zu nehmen? 

25 [Öl wohl] für deinen Leib, Gewänder auch? 
[Bring’ ich vielleicht dir] Brot und Nahrungsmittel? 

[Ich habe keine] götterwürd’ge Speise, 
Nicht göttlichen, nur(?) königlichen Trank! 

#! Kramer a.O., s. Anm. 6, Geschichte beginnt, 30 ff. und 159.



   
50 

on
 

a 

60 

70 

75 

KAPITEL I 

      

     
    

        

   

          

   
   

                            

    

     

   

      

Die Mandelkrähe, die dir zugeflogen? 
Wohlan, ich zähl’ dir auf, die du geliebt: 

Dem Tammuz, dem Geliebten deiner Jugend, 
Hast Tränen du für jedes Jahr bestimmt. 
Du liebtes (auch) den farbenfrohen Vogel, 
Doch schlugst du ihn, zerbrachest ihm die Flügel, 
Nun sitzt er im Gehölz und ruft „kappi“! (Krähe) 

Den Löwen liebtest du, der Stärke Urbild, 
Und hobst ihm (doch) der Gruben aus je sieben! 
(Auch) liebtest du den kampferprobten Hengst, 
Bestimmtest doch ihm Peitsche, Stich und Hieb: 
So muß er jagen sieben Doppelstunden, 
Das aufgewühlte, (schlammige) Wasser trinken, 
Daß drob Silili, seine Mutter weint! 

(Dann) liebtest du den Hirten [bei den Schafen], 
Brotkuchen häufte er dir ohne Rast 
Und schlachtete dir Zicklein jeden Tag: 
Du schlugst ihn, ließest einen Wolf ihn werden — 
Nun scheuchen ihn die eignen Hütejungen, 
Und seine Hunde beißen-ihn ins Bein! 

(Dann) packte Liebe dich zu Ischullanu, 
der deines Vaters Palmengärtner (war), 

Der stets dir Körbe voller Datteln brachte 
Und täglich reich versorgte deine Tafel. 
Du sahst ihn an, du nähertest dich ihm 

(und sprachest zu ihm:) „O mein Ischullanu, 
komm, laß uns doch genießen deine Kraft, 
Reich deine Hand, berühre meinen Schoß!“ 
(Doch) Ischullanu gab dir drauf zur Antwort: 
„Was stellt du da an mich für ein Verlangen? 

Buk Brot mir nicht die Mutter, aß ich’s nicht, 
Daß ich nun üble Speise wählen sollte 

Und nur mit Bastgeflecht(?) mich wärmen müßte?“ 
Als du nun diese [seine Antwort] hörtest, 
Da schlugst du ihn, ließt’ einen Frosch(?) ihn werden 
Und hießest ihn inmitten... wohnen, 

Daß ihm hinauf, hinab der Weg versperrt. 
Mir brächte deine Liebe Gleiches ein! 

Auch Enkidu darf sich über die Göttin lustig machen. Nach der 

Tötung des Himmelsstieres ergibt sich folgende Szene: 

Doch Enkidu, der Ischtars Schreien hörte, 
Riß aus des Himmelsstieres einen Schenkel, 
er schleuderte ihn gegen sie (und rief):   



  

  

    

     

  

SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 

O© könnt’ ich nur heran an dich, ich würde 

Mit dir das gleiche wie mit diesem tun, 
Ja, seine Eingeweide um dich schlingen!*? 

Und aus den Hethitischen ist ein Mythenfragment überliefert, in dem 
die Göttin Inara den menschlichen Helden Hupaija um Hilfe bit- 

tet. Er wagt es gar, als Bedingung für diese Hilfe einen Beischlaf 

mit ihr zu fordern. Sie willigt ein. Das Ende ist trotzdem für ihn 

tragisch. Die Göttin will ihn danach bei sich behalten, sie sperrt ihn 
in ihr Haus, verbietet ihm sogar, während ihrer Abwesenheit aus 

dem Fenster zu schauen, weil er dann seine Frau und Kinder schen 

würde. Was bedeutet, daß sie sich seiner nicht sicher ist. Er befolgt 

zunächst diese Anweisung, aber nach ihrer Abwesenheit von 20 

Tagen öffnet er das Fenster und sieht Frau und Kinder. Als Inara 

nach Hause kommt, bittet er sie: „laß mich nach Hause!“ Es kommt 

zu einem Streit, bei welchem sie ihn tötet.” Wir sehen, von der 

Macht der Göttin ist nicht mehr viel übrig. Psychologisch stimmig 

wird ihr Verhalten beschrieben wie das eines Menschen, der seinen 

Machtverlust erkennt, aber mit Unverständnis, Verlustangst, Ratlo- 

sigkeit, Enttäuschung und daraus resultierender Wut reagiert. 

Über das Deuten von Mythen und Sagen ist viel geschrieben wor- 

den. Charakteristisch für sie ist, daß sie mehrdeutig sind. Einerseits 

können sie als Hinweis für historische Ereignisse, historische Personen 

und deren Taten/Erlebnisse angesehen werden, andererseits dienen 

diese Personen und Ereignisse als Symbole.“ Die hervorgehobene Stel- 

lung der Göttin und der ihr verbundenen Helden kann somit eben- 

falls historisch wie auch psychologisch gedeutet werden. Zuerst die 
historische Deutung. Da sie schon besprochen wurde, nochmals in 

Kürze. Dieses Motiv wird allgemein als Rest eines ehemaligen Matri- 

archats — genauer der Endphase bzw. der höheren, der entwickelten 

Phase angesehen. In ihr wählt die Göttin, und an ihrer Stelle die 

höchste Priesterin, jenen Mann aus, die ihrer Meinung nach zur 

#2 Schmähung: Schmökel a.O. s. Anm. 17, 62 ff. (Taf. 6, 23-79). Enkidus Worte: 

ebenda, 67. 
# A, Goetze, The myth of Illuyankas, in: Pritchard a.O., s. Anm. 9, 125 £. 

H. Otten, Hupasija, RLA 4, 1972- 75, 500. Ders., Ilujanka, RLA 5, 1976-1980, 60 f. 
Andere Übersetzung mit anderem Ende: A. Unal, Der Mythos vom Schlangendämon 
Iluyanka, CTH 321, in: Hecker et al., s. Anm. 9, 808 ff. 

* H. Frankfort, Before philosophy, 1964, 11. J. Schreier, Göttinnen. Ihr Einfluß 
von der Urzeit bis zur Gegenwart, 1978, 9 ff. Vgl. J.G. Fraser, The Golden Bough 
(deutsch: Der goldene Zweig), 1968, Kap. XI.



   

                                                                    

   

   

42 KAPITEL I 

Herrschaft fähig ist. Mit ihrer Wahl teilt sie mit ihm die Herrschaft, 
solange er ihr Günstling ist. Läßt sie ihn fallen, so ist dies sein 
Untergang. Einer Lehrmeinung zufolge stehen hinter diesem, im übri- 
gen in der Dichtung weit verbreiteten Motiv des „geschädigten 
Liebhabers“ weit zurückliegende historische und kulturelle Ereignisse.* 
Nun zur psychologischen Deutung und damit zu einem Grund, wes- 
halb sich dieses Motiv so lange gehalten hat und so weit in der 
Dichtung verbreitet ist. Nach S. Freud erleben Jungen und Mädchen 
im Alter zwischen 4-7 Jahren eine Phase, in welcher der anders- 
geschlechtliche Elternteil besonders geliebt wird. Das Ende findet sie 
im Normalfall mit dem inneren Loslassen dieses Elternteiles und der 
Identifikation mit dem gleichgeschlechtlichen Elternteil. Für den 
Jungen stellt diese Lösung von der Mutter nach N. Chodorow einen 
besonders schmerzlichen Prozeß dar, denn er muß sich abgrenzen 

durch Abwehr und Ablehnung alles Weiblichen, auch in sich selbst. 

Dieser Prozeß ist zusätzlich belastet, wenn die Mutter, was häufig 

geschieht, diese Lösung verhindern will.“ So scheinen mir diese 
Szenen eher eine kollektive männliche Reifungserfahrung aus der 
ödipalen Phase widerzuspiegeln als weit zurückliegende historische 
und kulturelle Ereignisse. Vermutlich aber ist es beides. Die Schilderung 
einer historischen Phase und einer Bewußtseins- und Entwicklungsstufe 

des Mannes, die dieser historischen Phase entspricht. 

Schön wird in der Epik die Bewußtseinsentwicklung des Helden 

(und beispielhaft durch ihn des Mannes) beschrieben. Aufgrund zunch- 
mender Leistungen erstarkt sein Selbstbewußtsein, und deshalb ist er 
psychisch in der Lage, sich endgültig von der weiblichen/mütterli- 
chen Dominanz zu befreien. Hatte man bei den Beschreibungen der 
Göttin Inanna, aber auch anderer Göttinnen, den Eindruck, daß sie 
recht eigenständig und eigenwillig verstanden, ihre Wünsche in die 
Tat umzusetzen, so ist es jetzt der männliche Partner, in Gestalt des 

Helden Gilgames$,, der selbständig und tatkräftig seinen Weg geht. 

Wie wenig sich der Mensch grundsätzlich als Einzelwesen wahrnahm, 

erkennt man an der stereotypen Darstellung. Das ist nicht künstle- 

risches Unvermögen, wie im Vergleich zu den dargestellten Tieren 

zu ersehen ist. Diese werden mit großer Sorgfalt und Detailgenauigkeit 

® H. Göttner-Abendroth, Die Göttin und ihr Heros, 1980 (10. Aufl. 1993), 16 ff. 
Helck, s. Anm. 5, 72 ff., s.a. Anm. 44, 

® N. Chodorow, Das Erbe der Mütter. Psychoanalyse und Soziologie der Ge- 
schlechter, 1985, z.B. 68 f. 

     

          

  

  



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEßLICH KASSITISCHE ZEIT 43 

gezeigt. Alles Wesenszüge, die bei der Darstellung der Menschen feh- 

len. Lediglich bei dem Helden, verkörpert durch den König, läßt sich 

auf den Darstellungen eine psychische Entwicklung erkennen. Noch 

in der Frühdynastischen Zeit unterscheidet er sich äußerlich nicht 

von den anderen Zeitgenossen. Lediglich durch eine größere Darstellung 

wird er hervorgehoben. Ab der Akkad-Zeit unterscheidet er sich 

durch eine komplizierte Frisur und ein Schultergewand (s. Abb. 1.11) 

von den anderen. Noch später sind es dann weitere Kleidungs- bzw. 

Bewaffnungseigentümlichkeiten durch die er zu erkennen ist.” All 

diese Unterschiede wurden bisher als Zeichen von Macht und Prestige 

angesehen. Nun unter dem Aspekt der Bewußtseinsentwicklung bekom- 

men sie noch eine weitere Bedeutung. Der Held/König beginnt sich 

seiner persönlichen Kraft bewußt zu werden durch eigene Leistungen. 

Somit ist er ein Vorläufer und Vorbild auf dem Weg zur Individualität. 

Mit diesem befreiten Bewußtsein ist es dann auch Zeit für eine neue 

psychische Entwicklung in der Liebe. Sie zeigt sich klar ab der neu- 

assyrischen Zeit. 

* Unterscheidung n. E. Braun-Holzinger, Vortrag gehalten anläßl. II. Internatio- 
nalem Coll. d. Deut. Orient Gesell. e.V., Berlin, 24.3.1998.  



KAPITEL II 

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 

Abb. 2.1 Stele der Libälli-Sarrat 

In dieser Zeit (1000-550 v.Chr.) hatte sich das Machtzentrum in 

den Norden des Zweistromlandes verlagert und so dominieren Dich- 

tungen aus diesem geographischen Raum und dessen Einflußgebieten. 

Mit der neuassyrischen Zeit, so hat der europäische Leser des 20. 

Jahrhunderts den Eindruck, kommt in der Dichtung etwas hinzu, 

was als Beschreibung der emotionalen (romantischen) Liebe bezeich- 

net werden kann. 

Die älteren Dichtungen bestehen weiter und werden zeitgemäß noch 

verändert (s. z.B. Nergal und Ere kigal, S. 8 £.). 

Neu hinzu kommen weitere Sagen, wohl als Teil einer Volksdich- 

tung, und Inschriften sowie Gedichte, als Teile einer Hof- und Hoch- 

dichtung. Bei den Sagen stehen an erster Stelle die Sagenkreise um   
  

  
 



  

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 45 

zwei großen Frauengestalten des beginnenden 1. Jahrtausends v.Chr. 

Wann genau sie im einzelnen entstanden sind, ist unbekannt. 

Sage von Ninos und Semiramis 

Herodot (ca. 480-429/26 v.Chr.) erwähnt in seinen Historien (I. 184) 

kurz die Königin Semiramis. 

Über... Babylon herrschten viele andere Könige, .. ., dann aber auch 
zwei Frauen; die zuerst geherrscht hat, fünf Menschenalter vor der 
späteren — ihr Name war Semiramis —, hat in der Ebene Dämme 
geschaffen, .... 

Ausführlicher erwähnt der griechische Geschichtsschreiber Ktesias 

von Knidos (ca. 430/25-358/57 v.Chr.) ihr Leben. Er war 12 (?) 

Jahre bis 393/2 v.Chr. als Kriegsgefangener Leibarzt am Hofe des 

persischen Königs Artaxerxes II. in Süsa. In seinem Buch „Persika“ 

(Persische Geschichten), erhalten im 2. Buch der „Historischen 

Bibliothek“ des Diodorus Siculus (1. Jh.v.Chr.), erzählt er in den 

ersten sechs von insgesamt 23 Büchern assyrische Geschichten, unter 

anderem die der Königin Semiramis. 

In Syrien liegt eine Stadt des Namens Askalon, und nicht weit von 
dieser ein großer und tiefer See, voller Fische, und neben diesem liegt 
der heilige Hain einer berühmten Göttin, welche die Syrer Derketö 
nennen. Diese hat das Gesicht eines Weibes, der übrige Körper aber 
ist der eines Fisches, und zwar hat es damit folgende Bewandtnis. 

Die Gelehrtesten unter den Einwohnern erzählen, Aphrodite habe 
der vorerwähnten Göttin gezürnt und ihr eine hefüge Liebe eingeflößt 
zu einem Jüngling, der unter den Opfernden war und von nicht unan- 
sehnlicher Gestalt. Diesem Syrer nun habe Derketö ihre Gunst gewährt 
und darauf eine Tochter geboren. Nun aber habe sie wegen ihres 
Fehltritts tiefe Scham ergriffen, und sie habe den Jüngling getötet, das 
Kind aber in einer felsigen Einöde ausgesetzt. [ ] Sie selbst habe sich 
dann aus Scham und Schmerz in den See gestürzt, und ihr Leib sei 
in die Gestalt eines Fisches umgewandelt worden. Dies sei auch der 
Grund, weshalb sich die Syrer dieses Tieres enthielten und die Fische 
wie Götter verehrten. 

An jenem Platze aber, wo das Kind ausgesetzt wurde, hätte eine 
Menge Tauben genistet, und von diesen sei das Mägdlein durch wun- 
derbare Schicksalsfügung genährt worden. Einige dieser Vögel näm- 
lich hätten den Körper des Kindes von allen Seiten mit ihren Flügeln 
bedeckt und erwärmt, andere aber aus den benachbarten Gehöften, 
wenn sie die Rinderhirten und andere Leute ausgehen gesehen, im 
Munde Milch herbeigetragen und das Kind damit genährt, indem sie 
ihm dieselbe zwischen die Lippen flößten.  



    

    

   

    

    

      

KAPITEL II 

Als dann das Mägdlein ein Jahr alt geworden war und schon fester 
Nahrung bedurfte, hätten die Tauben von den Käsen Stücke losge- 
pickt und ihr so ausreichende Nahrung gewährt. Als aber die Hirten 
nach Hause zurückkehrten und die Käse ringsum angebissen sahen, 
hätten sie sich darüber sehr verwundert. Sie stellten sich nun auf die 
Lauer, und als sie die Ursache entdeckt, fanden sie das Kind, das von 
wunderbarer Schönheit war. 

Sie trugen es sogleich nach dem Gehöfte und schenkten es dem 
Aufseher über das königliche Vieh, namens Simmas. Der aber war 
kinderlos und zog das Kind mit aller Sorgfalt auf, wie seine eigene 
Tochter, und gab ihr den Namen Semiramis, was in der Sprache der 
Syrer von dem Worte für die Tauben hergenommen ist, welche denn 

auch die Syrer von jener Zeit an wie Göttinnen verehren. 
So ungefähr lautet die Sage von der Geburt der Semiramis. Als sie 

aber in das Alter der Mannbarkeit trat und die anderen Jungfrauen 
an Schönheit weit übertraf, kam, vom König geschickt, ein Beamter, 
um die königlichen Herden zu besichtigen. Menones war sein Name, 
und im königlichen Rate war er der Erste und zum Statthalter gesetzt 
über ganz Syrien. Dieser kehrte beim Simmas ein, erblickte die Semiramis 
und wurde durch ihre Schönheit bezaubert. Er bat denn auch den 
Simmas, daß er ihm die Jungfrau zum ehelichen Weibe gebe, führte 
sie nach Ninos, heiratete sie und erzeugte mit ihr zwei Söhne, den 

Hyapates und den Hydaspes. 
Da aber Semiramis außer dem Reize ihrer Schönheit auch noch 

andere Vorzüge besaß, so ließ sich ihr Mann ganz und gar von ihr 
beherrschen, und da er nichts gegen ihre Meinung unternahm, so 

gelang ihm alles wohl. 
Um eben diese Zeit nun unternahm der König, nachdem er den 

Bau der nach ihm benannten Stadt vollendet, den Kriegszug gegen 
die Baktrer.... 

Alle übrigen Städte nun gewann Ninos leicht, Baktra aber konnte 
er wegen ihrer Festigkeit und der Verteidigungsanstalten nicht mit 

Gewalt nehmen. 
Da sich nun die Belagerung schr in die Länge zog, so schickte der 

Mann der Semiramis, der den Feldzug mit dem Könige machte und 
von Liebessehnsucht nach seiner Frau gequält wurde, nach derselben, 
um sie kommen zu lassen. Diese nun, wie sie denn mit Einsicht und 
Kühnheit und den übrigen Eigenschaften begabt war, welche schließ- 
lich Auszeichnung gewähren, benutzte die Gelegenheit, die eigene 
Tüchtigkeit zu zeigen. 

Zuerst nun, da ihr eine Reise von vielen Tagen bevorstand, machte 
sie sich ein Gewand, welches nicht unterscheiden ließ, ob der damit 
Bekleidete ein Weib oder ein Mann sei. Dasselbe war zu gleicher Zeit 
geeignet, um in der Hitze des Weges die Haut des Körpers zu schüt- 
zen, und zugleich gestattete es ihr auch jede beliebige Bewegung und 
Tätigkeit, da es nach Art der Jugendgewänder dem Körper freien 
Spielraum ließ. Und im ganzen war dieses Gewand so gefällig, daß 

     
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                        

    



  

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 47 

später die Meder, als sie die Herren Asiens waren, die Tracht der 
Semiramis annahmen, und nach ihnen auch die Perser. 

Als sie nun in Baktriana angekommen war und den Stand der 
Belagerung in Augenschein genommen hatte, bemerkte sie, daß man 
zwar in der Ebene und gegen die leichter zugänglichen Stellungen 
Angriffe mache, daß sich aber an die eigentliche Burg ihrer Festigkeit 
wegen niemand wagte, und daß auch die Besatzung derselben ihren 
Posten verließ, um an den gefährdeten Stellen der unteren Mauern 
Beistand zu leisten. 

Sie nahm sich daher aus den Soldaten die des Felsensteigens Ge- 
wohnten, stieg mit ihnen durch eine schwer zugängliche Schlucht den 
Berg hinan, nahm durch Überraschung einen Teil der Burg und gab 
den Belagerern in der Ebene das Zeichen. Die in der Stadt aber, als 
sie die Höhen genommen sahen, verließen in ihrer Bestürzung die 
Mauern und gaben alle Hoffnung auf. 

Auf diese Weise wurde die Stadt genommen, und der König bewun- 
derte die Tapferkeit dieses Weibes und ehrte sie durch große Geschenke, 
dann aber wurde er durch die Schönheit ihrer Person gefesselt und 
versuchte zuerst, ihren Mann zu überreden, daß er sie ihm freiwillig 
abtrete, für welche Gunst er ihm seine eigene Tochter Sösane zu geben 
verhieß. 

Da aber der Mann das übel aufnahm, so drohte er, ihm die Augen 
auszustechen, wenn er nicht ohne weiteres seinem Befehle gehorche. 
Menones aber, teils aus Furcht vor der Drohung des Königs, teils aus 
Liebesverzweiflung, fiel in Wahnsinn und Raserei, knüpfte sich den 
Strick und erhenkte sich. Auf diese Weise war Semiramis zu königli- 
cher Würde emporgestiegen. 

Ninos aber nahm in Baktra die Schätze weg, die viel Silber und 
Gold enthielten, und nachdem er die Regierung des Landes geordnet, 
entließ er sein Heer. Danach gebar ihm Semiramis einen Sohn, den 
Ninyas, und er selbst starb dann und hinterließ das Reich seiner 
Gemahlin. ' 

Bei den beiden Männern, bei König Ninos, vor allem aber bei Meno- 

nes erahnen wir aus ihren Reaktionen so etwas wie eine über die 

geschlechtliche Liebe hinausgehende Beziehung zu Semiramis. Neu 

ist, daß dies in der Dichtung angesprochen wird. 

Geschichten von Ninos und Semiramis entstanden so zahlreich, 

daß eine weitverzweigte Sagenbildung mit verschiedenen Erzähl- 

traditionen (griech.-pers., griech.-ägypt., armen., griech., latein. und aus 

! Ktesias von Knidos: Fr. W. König, Die Persika des Ktesias von Knidos, AfO, 
Beih. 18, 1972, 37 und 136-139 (Zitat). Diodorus Siculus 11.3.4 ff.  



   

    

48 KAPITEL I 

späterer Zeit) vorliegt.” Dementsprechend gibt es auch verschiedene 

Varianten und Überschneidungen mit älteren Motiven. Wichtig ist 

im Rahmen der altorientalischen Dichtung noch die armenische 

Version, übereinstimmend überliefert von den armenischen Historikern 

Sebeos und Moses von Chorene (letzterer vermutl. 5. Jh.n.Chr.). In 

ihr tritt uns die Königin nicht als begehrte Frau entgegen, dort erfah- 

ren wir etwas von ihr als liebende und begehrende Frau. Bereinigt 

von Übertreibungen ergibt sich eine nachvollziehbare Geschichte. 

Königin Semiramis hatte von der Schönheit des armenischen Königs 
Ara, eines auch ansonsten hochgeschätzten Herrschers, gehört. Nach 
dem Tode ihres Gatten warb sie um ihn. Sie sandte ihm Geschenke, 
lud ihn nach Ninive ein. Er lehnte eine Verbindung mit ihr ab, wies 
sie ab. Erzürnt über die Zurückweisung, wollte sie ihn mit Gewalt holen 
und erklärte ihm den Krieg. König Ara, den sie lebend erobern wollte, 
fällt in der Schlacht. Tief betrübt kann sie nur noch seinen Leichnam 
in ihre Arme nehmen. Sie legt ihn auf einen Felsen und bittet die 
Götter um die Heilung seiner Wunden. Da die Götter nicht helfen, 
gibt Semiramis, um die aufgebrachten Armenier zu beruhigen und den 
Krieg zu beenden, einen ihrer Höflinge für den Verstorbenen aus und 
lebt mit ihm zusammen. Aus der Verbindung stammt ein Sohn. 

In einer romantischeren Version beendet sie den Krieg, nachdem ihre 
Gebete nicht erhört wurden. Aber ihre Liebe zu König Ara reicht 
über seinen Tod hinaus. Sie ernennt deshalb seinen Sohn zum Statthalter 
über das besiegte Gebiet. 

Diese Geschichte erinnert ein wenig an Inannas vergebliche Werbung 

um Gilgame$ (s. S. 14, 39). 

Im späteren Leben hatte die Königin, nach griechischen und arme- 

nischen Überlieferungen (die aus ihr grundsätzlich eine sehr sinnen- 

frohe Frau machen), durchaus psychologisch stimmig, offenbar das 

Interesse an einer tiefergehenden emotionalen Bindung verloren. 

Diodorus Siculus (II. 13.4-5) berichtet, daß sie geradezu Angst vor 

einer legalen Eheschließung hatte, weil sie befürchtete, dann aus ihrer 

? griech.-pers.: Ktesias/Diodorus Siculus, s.o.; griech.-ägypt.: Ninos-Roman, ent- 
standen im ca. 2. Jh.v.Chr., Fragmente sind erhalten aus dem 1. Jh.n.Chr. auf 
Papyrus aus Ägypten; griech.: z.B. Athenaios, zit. bei Diod.Sic. 

% Dietrich, a.O., S. 118 f. M. Riemschneider, Das Reich am Ararat, 1966, 24 ff. 
W. Eilers, Semiramis — Entstehung und Nachhall einer altorientalischen Sage. 
Sitzungsberichte der Österr. Akad. d. Wissensch., Wien, 274.2, 1971, 12 ff. J.B. 
Pritchard (Hrsg.), Solomon and Sheba, 1974, 65 fl., 85 ff., 104 ff. W. Nagel, Ninus 
und Semiramis in Sage und Geschichte, 1982, 16 ff. G. Pettinato, Semiramis, 1988, 
10 ff. (mit vielen Lit.hinw.). R. Rollinger, Herodots Babylonischer Logos. Eine kri- 
tische Untersuchung der Glaubwürdigkeitsdiskussion, 1993 (mit weit. Lit.hinw.). 

  

   

    

 



  

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 49 

  

  

Abb. 2.2 Königin Naqıja, Bronzetafel 

Position verdrängt zu werden. So wählte sie unter ihren Soldaten 

die bestaussehenden aus, ließ sie aber, wenn ihrer überdrüssig gewor- 

den, beseitigen.* 

Die Stele der Königin Libälli-Sarrat (s. Abb. 2.1; ältere Leseart: Assur- 

Sarrat), Gattin des Königs Assurbanipal (669-629/27 v.Chr.), vermit- 

telt einen Eindruck von der Erscheinung einer neuassyrischen Königin. 

So ähnlich wird man sich Semiramis, die mit der historisch beleg- 

ten Königin Sammuramat, Gattin des Königs Sam&i-Adad V. (824-811 

v.Chr.), identisch ist, vorstellen können. Von ihr ist kein Bildnis über- 

liefert, wie überhaupt assyrische Frauen und Königinnen nicht bild- 

lich dargestellt sind. Eine Ausnahme machen nur Königin Naqija 

* Sebeos und Moses von Chorene erzählen diese Geschichte „nach dem angeb- 
lichen syrischen Historiker und Philosoph Mar Abas Katinä“, um 383 n.Chr. Das 
Motiv läßt sich angeblich bis ins 4. Jh.v.Chr. zurückverfolgen. (Zit. n. Kerenyi a.O., 
243 f). 

Da zum Bild des altorientalischen Herrschers ein sinnenfrohes Leben inmitten 
eines Harems gehört, wird dieses Bild nun auf die Königin übertragen und geschlechts- 
spezifisch umgewandelt. Vielleicht ist dies eine Erklärung für diese Beschreibung.  



    

   50 KAPITEL II 

(assyr. Zakütu), welche die Gattin Sanheribs (705-681 v.Chr.) und 

Großmutter Assurbanipals ist, und Königin Libälli-Sarrat.” Aber 

Königin Naqja ist nur auf einer Bronzetafel und hinter dem König 

stehend dargestellt, während Königin Libälli-Sarrat alleine (!) auf der 

obigen Stele aus Assur und auf einem Palastrelief, zusammen mit 

ihrem Mann, in einer Bankettszene abgebildet ist (s. Abb. 2.4).° 

Königin Naqija galt zu ihrer Zeit als energisch und mächtig. Und 

so mögen sich Züge ihrer Persönlichkeit mit Ereignissen aus dem 

Leben der Königin Sammuramat in der Sage von Semiramis ver- 

mischt haben. Aus dem Leben der Königin Libälli-Sarrat ist, abge- 

sehen von einem Brief an sie, nichts überliefert. Und so läßt sich 

ihre Hervorhebung vor allen anderen neuassyrischen Königinnen 

eigentlich nur, wie sich in den nachfolgenden Ausführungen zeigt, 

als Zeichen einer großen Liebe erklären, zumal angenommen wird, 

daß es sich bei der Darstellung auf dem „Weinlaubenrelief“ vermut- 

lich weniger um eine rituelle Szene, sondern eher um eine aus dem 

Privatleben des Königspaares handelt. So paßt ihr Bildnis auf zwei- 

fache Weise gut in diese Abhandlung. 

‚Sage von Salomon und der Königin von Saba 

Im Gegensatz zu König Salomon von Israel (regierte zw. 961-922 

v.Chr.) ist über die Königin historisch nichts bekannt. 

Auch ihr Herkunftsland ist bis heute nicht einwandfrei wissen- 

schaftlich geklärt. So liegen drei Theorien vor: der heutige Jemen, 

weil er als reiches Land, aus dem man Gold, Edelsteine, Gewürze 

und Weihrauch importierte, in der Bibel mehrfach erwähnt wird; 

Äthiopien, weil es hierfür ebenfalls Hinweise aus der Bibel und auch 

eine Sage gibt, und letztlich eine Landschaft im nördlichen Arabien, 

weil sie in assyrischen Texten erwähnt wird. 

° Zur Person der Libälli-Sarrat (früher Assur-Sarrat) s. F.H. Weissbach, RLA 1, 
1928, 225. H. Tadmor, Autobiographical apology in the royal assyrian literature, 
in: H. Tadmor/M. Weinfeld, History, historiography and interpretation, 1983, 54. 
K.-H. Deller, Assurbanipal in der Gartenlaube, BaM 18, 1987, 229 ff. 

Zum Bildnis der Libälli-Sarrat s. deutl. Ansicht z.B.: W. Andrae, Die Stelenreihen 
in Assur, WVDOG 24, 1913, 7, Abb. 3 (Abb. entn.). Ders., Das wiedererstandene 
Assur, 1938, 54, Abb. 28. Vgl. B. Hrouda (Hrsg.), Das wiedererstandene Assur 
(zweite, durchges. u. erweit. Aufl.), 1977, 83, Abb. 59. Zu Bronzetafel der Königin 
Naqfja, s. deutl. Ansicht z.B.: B. Hrouda, Vorderasien I, 1971, Taf. 105. Börker- 
Klähn a.O., Taf. 220 (Abb. entn.). % 

° Zur Gleichsetzung von Semiramis = Sammuramat, Naqija (Zakütu) = Nitokris 
gibt es unterschiedliche Meinungen und demzufolge eine reiche Literatur; vgl. Lit. 
hinw. 3. 

    

  

     

    

                            

 



NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT Sl 

Vermutlich steht hinter der Geschichte der Aus- und Aufbau von 

gegenseitigen Handelsbeziehungen zwischen Israel und diesem unbe- 

kannten Land. 
Trotz dieser vielen vagen Angaben hat sich um dieses Herrscherpaar 

eine reiche Sagenbildung vollzogen. 

Ihr Zusammentreffen wird in der Bibel zweimal in nahezu glei- 

chen Worten erwähnt (l. Buch der Könige, 10.1-13; 2. Buch der 

Chronik, 9.1-12). 

Die Königin von Saba hörte vom Ruf Salomos und kam, um ihn mit 
Rätselfragen auf die Probe zu stellen. Sie kam nach Jerusalem mit 
sehr großem Gefolge, mit Kamelen, die Balsam, eine gewaltige Menge 
Gold und Edelsteine trugen, trat bei Salomo ein und redete mit ihm 
über alles, was sie sich vorgenommen hatte. Salomo gab ihr Antwort 
auf alle Fragen. Es gab nichts, was dem König verborgen war und 
was er ihr nicht hätte sagen können. Als nun die Königin von Saba 
die ganze Weisheit Salomos erkannte, als sie den Palast sah, den er 

gebaut hatte, die Speisen auf seiner Tafel, die Sitzplätze seiner Beamten, 

das Aufwarten der Diener und ihre Gewänder, seine Getränke und 

sein Opfer, das er im Haus des Herrn darbrachte, da stockte ihr der 
Atem. Sie sagte zum König: Was ich in meinem Land über dich 
und deine Weisheit gehört habe, ist wirklich wahr. Ich wollte es nicht 
glauben, bis ich nun selbst gekommen bin und es mit eigenen Augen 
gesehen habe. Und wahrlich, nicht einmal die Hälfte hat man mir 
berichtet; deine Weisheit und deine Vorzüge übertreffen alles, was ich 

gehört habe. Glücklich sind deine Männer, glücklich diese deine Diener, 

die allezeit vor dir stehen und deine Weisheit hören. Gepriesen sei 

Jahwe, dein Gott, der an dir Gefallen fand und dich auf den Thron 
Israels setzte. Weil Jahwe Israel ewig liebt, hat er dich zum König 

bestellt, damit du Recht und Gerechtigkeit übst. Sie gab dem König 

hundertzwanzig Talente Gold, dazu eine sehr große Menge Balsam 

und Edelsteine. Niemals mehr kam so viel Balsam in das Land, wie 

die Königin von Saba dem König Salomo schenkte. 

  
König Salomo gewährte der Königin von Saba alles, was sie wünschte 

und begehrte. Dazu beschenkte er sie reichlich, wie es nur der König 
Salomo vermochte. Schließlich kehrte sie mit ihrem Gefolge in ihr 

Land zurück. 

Auch der Koran schildert in der sog. Ameisensure (27.15-45) den 

Besuch der Königin bei König Salomon. 

15. Und wahrlich, wir gaben David und Salomo Wissen, und sie 
sprachen: „Das Lob sei Allah, der uns erwählt vor vielen seiner gläu- 

bigen Diener!“  



  

52 KAPITEL I 

16. Und Salomo beerbte David. Und er sprach: „O ihr Leute, gelehrt 
ward uns die Sprache der Vögel und gegeben ward uns von allen 
Dingen. Siehe, dies ist wahrlich offenkundige Huld.“ 

17. Und es versammelten sich zu Salomo seine Heerscharen von 
den Dschinn und Menschen und Vögeln, und sie waren in geschlos- 
sener Ordnung. 

18. Bis, als sie zum Ameisental gelangten, eine Ameise sprach: O ihr 
Ameisen, gehet hinein in eure Wohnungen, auf daß euch nicht Salomo 
und seine Heerscharen zermalmen, ohne daß sie’s wissen.“ 

19. Da lächelte er über ihre Worte und sprach: „Mein Herr, treibe 
mich an, deiner Gnade zu danken, mit der du mich und meine Eltern 
begnadet hast, und rechtschaffen zu handeln nach deinem Wohlgefällen. 
Und führe mich ein in deine Barmherzigkeit zu deinen rechtschaffe- 
nen Dienern.“ 

20. Und er musterte die Vögel und sprach: „Was sehe ich nicht 
den Wiedehopf? Ist er etwa abwesend? 

21. Wahrlich, ich strafe ihn mit strenger Strafe oder schlachte ihn, 
es sei denn, er bringe mir eine offenkundige Entschuldigung.“ 

22. Und er säumte nicht lange und sprach: „Ich gewahrte, was du 
nicht gewahrtest, und ich bringe dir von Saba gewisse Kunde. 

23. Siehe, ich fand eine Frau über sie herrschend, der von allen 
Dingen gegeben ward, und sie hat einen herrlichen Thron. 

24. Und ich fand sie und ihr Volk die Sonne anbeten an Stelle 
Allahs; und ausgeputzt hat ihnen der Satan ihre Werke und hat sie 
abseits geführt vom Weg, und sie sind nicht rechtgeleitet. 

25. Wollen sie nicht Allah anbeten, der zum Vorschein bringt das 
Verborgene in den Himmeln und auf Erden, und welcher weiß, was 
sie verbergen und oflenkund tun? 

26. Allah - es gibt keinen Gott außer ihm, dem Herrn des herrli- 
chen Thrones.“ 

27. Er sprach: „Wir wollen schauen, ob du die Wahrheit sprachst 
oder logst. 

28. Geh hinfort mit diesem meinem Brief und wirf ihn vor sie. 
Alsdann wende dich ab von ihnen und schau, was sie erwidern.“ 

29. Sie sprach: „O ihr Häupter, siehe, zu mir ward ein edler Brief 
geworfen. 

30. Siehe, er ist von Salomo, und siehe, er ist im Namen Allahs, 
des Erbarmers, des Barmherzigen: 

31. Erhebet euch nicht wider mich, sondern kommt als Muslime zu 
mir.“ 

32. Sie sprach: „O ihr Häupter, ratet mir in meiner Sache; ich ent- 
scheide keine Sache, ehe ihr mir nicht Zeugnis ablegt.“ 

33. Sie sprachen: „Wir sind begabt mit Kraft und starker Macht; 
der Befehl ist jedoch der deine und schau zu, was du gebietest.“ 

34. Sie sprach: „Siehe, wenn Könige eine Stadt betreten, zerstören 
sie sie und machen die mächtigsten ihrer Bewohner zu den niedrig- 
sten; also tun sie.



    

    
NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 58 

35. Und siehe, ich will zu ihnen ein Geschenk senden und will war- 

ten, was die Gesandten zurückbringen.“ 
36. Und da er zu Salomo kam, sprach er: „Wollt ihr etwa mein 

Gut vermehren? Aber was mir Allah gegeben, ist besser, als was er 
euch gab. Ihr jedoch freut euch eures Geschenks. 

37. Kehre heim zu ihnen, und wahrlich, wir werden mit Heerscharen 
zu ihnen kommen, denen sie nicht widerstehen können, und wir wer- 
den sie in Schanden und gedemütigt vertreiben.“ 

38. Er sprach: „O ihr Häupter, wer von euch bringt mir ihren 

Thron, bevor sie zu mir als Muslime kommen?“ 
39. Ein Ifrit von den Dschinn sprach: „Ich bringe ihn dir, bevor 

du dich von deinem Platze erhebst, denn siehe, wahrlich, ich bin stark 

dafür und getreu.“ 
40. Da sprach der, bei dem Wissen von der Schrift war: „Ich bringe 

ihn dir, bevor dein Blick zu dir zurückkehrt.“ Und da er ihn vor sich 
stehen sah, sprach er: „Dies ist eine Huld meines Herrn, mich zu prü- 
fen, ob ich dankbar oder undankbar sei. Und wer dankbar ist, ist nur 
dankbar zu seinem Besten, und wenn einer undankbar ist - siehe, so 
ist mein Herr reich und großmütig.“ 

41. Er sprach: „Machet ihr ihren Thron unkenntlich; wir wollen 

sehen, ob sie rechtgeleitet ist oder nicht.“ 
42. Und da sie ankam, ward gesprochen: „Ist also dein Thron?“ Sie 

sprach: „Es ist so, als ob er’s wäre.“ „Und uns ward Wissen gegeben 

vor ihr und wir wurden Muslime. 
43. Aber was sie außer Allah verehrte, führte sie abseits; siehe, sie 

gehörte zum ungläubigen Volk.“ 
44. Gesprochen ward zu ihr: „Tritt ein in die Burg.“ Und da sie 

sie sah, hielt sie sie für einen See und entblößte ihre Schenkel. Er 
sprach: „Siehe, es ist eine Burg, getäfelt mit Glas.“ 

45. Sie sprach: „Mein Herr, siehe, ich sündigte wider mich selber, 
und ich ergebe mich mit Salomo Allah, dem Herrn der Welten.“ 

In beiden heiligen Büchern wird keine Liebesgeschichte im eigentli- 

chen Sinne zwischen den Königsgestalten geschildert. Aber vor allem 

die Bemerkung in der Bibel (1 Kön. 10:13, Chron. 9:12),.... „König 

Salomon gewährte der Königin von Saba alles... .“, niedergeschrie- 

ben nach sicherlich längerer mündlicher Tradition, regte die Phantasie 

späterer Zeiten mächtig an. So machten erst die verschiedenen 

Volksüberlieferungen den König zum Verliebten, der sich sehr um 

die Gunst der Königin bemüht. 

In der jüdischen Tradition bildet einen gewissen Höhepunkt die 

Beschreibung des Königstreffens im Targum II (Scheni), der aramä- 

ischen Bibelübersetzung des Buches Ester. 

Als König Salomon hörte, daß die Königin kam, setzte er sich in ein 
Badehaus. Als sie ihn dort sah, dachte sie, er sitze im Wasser. So hob



   KAPITEL I 

sie ihr Kleid, um durch das Wasser zu ihm zu waten. Da bemerkte 
er ihre behaarten Beine und und machte eine ungalante Bemerkung 
darüber. „Deine Schönheit ist die Schönheit von Frauen, aber deine 

Behaarung ist die von Männern. Behaarung ist zwar schön bei einem 
Mann, aber peinlich bei einer Frau.“ Die Königin überging diese Worte 
und stellte ihm Rätselfragen, um seine Weisheit zu erproben. 

Aus der Verbindung sollen Vorfahren Nebukadnezars II. oder gar 

er selbst hervorgegangen sein. 

Diese Geschichte wurde in späteren Zeiten ausgebaut. 

Nach der Ankunft der Königin am Hof Salomos habe der große König 
zu seinem Entsetzen vernommen, sie habe Füße wie eine Ziege. Da 
er sie nicht in Verlegenheit bringen wollte, indem er sie bat, ihre 
Röcke zu lüften und ihm ihre Füße zu zeigen, dachte Salomo sich 
einen schlauen Plan aus. Seine Baumeister bauten einen großen Fußbo- 
den aus Kristall, der genau wie Wasser aussah. Eines Tages nun stand 
Salomo am anderen Ende des Kristall-Fußbodens und forderte die 
Königin von Saba auf, zu ihm herüberzukommen. Die Königin, im 
Glauben, sie habe Wasser zu durchschreiten, lüftete ihre Röcke auf 
höchst damenhafte Weise und trat vor. Salomo gewahrte zu seiner gro- 
ßen Erleichterung, daß sie völlig normale Füße besaß. Darauf näherte 
er sich ihr.’ 

   

Die äthiopische Tradition, die ebenfalls auf langer mündlicher Über- 

lieferung beruht, findet ihren Ausdruck in der Nationalsage „Kebra 

Nagast“. 

Nach dem Zusammentreffen von Salomon und der Königin, habe 

die Königin, 

die eine tugendhafte Frau war,... unablässig dem Liebeswerben des 
Königs Widerstand entgegengesetzt. In seiner Verzweiflung gab ihr 
Salomo eines Abends einige schr scharf gewürzte Gerichte zu essen. 
Sodann stellte er einen Krug kühlen Wassers neben sein eigenes Bett 
und einen leeren Krug neben das ihre. Nachdem die Königin sich zur 
Ruhe begeben hatte, begannen die scharfen Gewürze ihre Wirkung 
zu tun und machten sie über alle Maßen durstig. Schließlich ging sie 
auf Zehenspitzen ins Schlafgemach des Königs, um sich ein wenig von 
seinem Wasser zu holen, und lieferte sich so in ahnungsloser Unschuld 
Seiner Majestät dem König aus, der sie begehrlich erwartete.® 

7 Behaarung und Ziegenfuß werden auch gedeutet als Symbol des dämonischen 
Charakters der Königin. Salomon hatte der Überlieferung nach Macht über Dämonen. 

® I. Diederichs, Märchen aus dem Land der Königin von Saba, 1987, 33 f, 51 f, 
58 f. H.L. Kaster, Die Weihrauchstraße. Handelswege im alten Orient, 1986, 173 ff. 
G. Mandel, Das Reich der Königin von Saba, 1976, 61 f. (Zitat). 

    

  



    

    
    

  

    

       

  

55 

  

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 

Sie bekam einen Sohn, Menelik, der, als erwachsen, seinen Vater in 

Israel besuchte und die Bundeslade mit sich nach Äthiopien führte. 

In der islamischen Tradition, die auf der Schilderung im Koran 

fußt, stehen etliche kleinere Erzählungen, die z.B. berichten, daß 

Salomon für Bilqis, so hier der Name der Königin, Paläste als Hoch- 

zeitsgabe baute. Zu dieser Tradition gehört auch eine persische Sage. 

Sie erzählt, 

daß der König Salomo die Königin von Saba, die er geheiratet hatte, 
durch kein Mittel dazu bringen konnte, ihn zu lieben. Er war alt, und 
sie war jung. Vergeblich erprobte er alle Reize, schließlich aber schickte 
er die Vögel unter dem Himmel aus und gab ihnen den Auftrag, den 
kältesten Ort der Welt zu suchen. Am nächsten Morgen um die 
Dämmerung waren sie alle wieder da - nur nicht der Wiedehopf. Der 
blieb den ganzen Tag aus. Als die Nacht hereinbrach, kehrte auch er 
zurück, verneigte sich vor seinem König und erklärte sein langes 
Ausbleiben. Er hatte nämlich einen Gipfel gefunden, der so kalt war, 
daß seine Flügel am Boden festfroren, als er sich niedergelassen hatte, 
und erst die Mittagssonne hatte ihn wieder befreit. Dann hatte er sich 

beeilt, seinem König die Nachricht zu überbringen. 
Auf dem Gipfel dieses Berges nun schlug Salomo sein Bett auf und 

nahm die Königin Bilkis mit sich. Als aber die Kälte der Nacht her- 

absank, konnte sie die nicht ertragen, sondern kroch in das Zelt des 

Gatten. Am Morgen berührte König Salomon den Felsen, und eine 
warme Quelle sprudelte hervor, zum Bade für die Königin. Und die 

Quelle sprudelt noch bis auf diesen Tag. 
Das ist die Geschichte, und der Berg heißt heute noch „Salomos 

Thron“, Takht-i Suleiman, und steht südlich des Kaspischen Meeres 
und nordöstlich des Elburs; es ist der höchste Gipfel Persiens west- 

lich des Demawand und der dritthöchste Berg des ganzen persischen 

Landes.” 

  

Diese Varianten sind eher derbe Erzählungen aus dem Volke denn 

höhere Literatur. Ob sie wirklich bis ins 1. Jahrtausend v.Chr. zurück- 

reichen, ist unbekannt. Aber sie zeigen, und dies ist hier wichtig, daß 

der Zeit König Salomons eine Beziehung zwischen den Geschlechtern 

zugetraut wird, die über die leidenschaftlich, sexuelle Liebe hinaus 

reicht. Man spürt, so meine ich, obwohl das beschriebene Benehmen 

Salomons der Königin gegenüber, vor allem in der ersten Fassung, 

zum kritischen Nachdenken anregt, daß mit dieser Überbetonung 

9 Tatsächlich gibt es noch weitere Berggipfel im Norden Irans, die diesen Namen 

tragen. 

0 F, Stark, Im Tal der Mörder (deutsch 1991), 275 f.



         

   

  

56 KAPITEL II 

   
von Sexualität etwas anderes ausgedrückt werden möchte. Dahinter 
spürt man die Ahnung von einer über die kurzfristige Leidenschaft 
hinausgehende, tiefere emotionale Beziehung und den Versuch, diese 
auszudrücken. 

  

        

      

Um drei weitere Frauengestalten (Medea, Ariadne, Dido) bildeten 
sich in dieser Zeit (um 1000-800 v.Chr.) Sagen. Sie werden aus 
inhaltlichen Gründen weiter hinten aufgeführt (s. S. 103). Ihre Ge- 
schichten bezeugen, daß sich auch in den Randgebieten der altorien- 
talischen Welt (Schwarzmeer-Küste, Kreta, Phönizien — Karthago) 
die gleiche emotionale Entwicklung hin zur großen Liebe und deren 
Schilderung in der Dichtung vollzogen hat. 

      
     

     
    

    

   
Inschrift Sanheribs 

Inschriften Sanheribs auf Löwen- und Stierfiguren im Hof LXIV des 
Südwestpalastes in Ninive künden von seinen privaten Gefühlen einer 
seiner Frauen gegenüber. Sie gelten als bisher einzigartiges Liebeszeugnis 
unter den assyrisch-babylonischen Königsinschriften. 

  

    

     
    

  

Und für Tasm&tum-Sarrat, die „Palastdame“, meine geliebte Gattin, 
deren Gestalt (die Muttergöttin) Balet-ili schöner als (die) alle(r) ande- 

ren Frauen gemacht hat, liess ich einen Palast der Liebe, der Freude 
und des Jubels erbauen. apsasztu-Kolosse aus weissem Kalkstein stellte 

ich an seinen Toren auf. 
Auf Befehl Assurs, des Vaters der Götter, und der Königin Istar 

mögen in Gesundheit und Lebensfreude 
innerhalb jener Palastanlagen wir beide lange leben und uns sättigen 
an Wohlergehen (o.ä.). Ein gnädiger Sedu und eine gnädige lamassu 

mögen neben jenen Palastanlagen 
ewig verweilen und von ihren Seiten nicht weichen.!! 

  

   

   

      

   
   

            

   
   

    

Trauergedicht 

Einer persönlichen, romantischen Liebe des Herzens entspricht auch 
ein assyrisches Gedicht. Es drückt in Form eines letzten Dialoges die 
tiefen Gefühle zwischen einem trauernden Ehemann und seiner ihn 
liebenden, im Kindbett verstorbenen Frau aus. 

Mann: „Warum treibst du wie ein Schiff inmitten des Flusses,!? 
Deine Sprossen zerbrochen, deine Seile gekappt? 
Dein Gesicht verhüllt, überquerst du den Fluß der Innenstadt 

(Assur).“ 

"" R. Borger, König Sanheribs Eheglück, ARRIM (Annual Review Royal Inscriptions 
of Mesopotamia Project) 6, 1988, 5 ff. 

"? Totenreich.   



NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 517. 

Frau: „Wie sollte ich nicht treiben, sollten meine Seile nicht gekappt 

sein? 
Am Tag, an dem ich ihm meine Reize darbot, wie froh war 

ich! 
Froh war ich, froh war mein Bräutigam. 
Am Tage meines Kreißens verfinsterte sich mein Gesicht, 
Am Tage meines Gebärens verhüllten sich meine Augen. 
Mit offenen Händen betete ich zur Herrin der Götter: 
„Du (selbst) bist eine gebärende Mutter, rette mich!“ 
Doch hat mich die Herrin der Götter nicht erhört, sie ver- 

hüllte ihr Gesicht. 
Sie sagte: „Du bist. .., warum betest du mich immerfort an?“ 

Viele Tage war ich mit meinem Bräutigam, 
Ich lebte mit ihm, der mich liebte, 
Dann ist der Tod in mein Schlafzimmer geschlüpft, 
Hat mich aus meinem Haus gedrängt, 
Hat mich von meinem Bräutigam getrennt, 
Hat meine Füße in eine... Gegend versetzt.“'? 

Das Hohelied (Das Lied der Lieder) 

Es stellt in einer Folge von Gedichten, die gleichsam wie ein Kranz 

ineinander verwoben sind, die Liebe zwischen Mann und Frau, „die 

sich verbinden, verlieren, sich suchen und finden“ dar. Sie werden 

in der deutschen Bibel als „Hohelied/Hohes Lied“ bezeichnet. Es 

gehört zur Weisheitsliteratur des Alten Testaments und wird nach 

der Überlieferung König Salomon zugeschrieben. „Bei keinem alt- 

testamentlichen Buch klaffen die Auslegungen so weit auseinander 

wie hier. Neben der neuen Meinung, das Hohelied entstamme dem 

Kult der Fruchtbarkeitsgöttin Astarte und übertrage den im Alten 
Orient weit verbreiteten Ritus der heiligen Hochzeit auf die Jahwe- 

Verehrung, nimmt die Auflassung zu, es handle sich bei diesem Buch 
um eine realistische Darstellung und Verherrlichung der ehelichen 

Liebe... Älter ist jedoch die allegorische Auslegung: Die Liebe 

Gottes zu seinem Volk wird dargestellt unter dem Bild der Liebe 

zwischen Eheleuten.“ 

”Du, den meine Seele liebt, / sag mir: 
Wo weidest du die Herde? / Wo lagerst du am Mittag? 

Wozu soll ich erst umherirren/ bei den Herden deiner Gefährten? 

!3 Leick a.O., S. 175 ff. E. Reiner, Poetry from Babylonia and Assyria, 1985, 86 fF. 
A. Livingstone, Court poetry and literary miscellanea, State archives of Assyria III, 
1989, 37 ff. Reiner a.O., Akkad. Lit., 186 f. (Zitat).  



   

Fürstauer a.O., 257 ff. 

  

KAPITEL I 

          

®Wenn du das nicht weißt, / du schönste der Frauen, 
dann folge den Spuren der Schafe / dann weide deine Zicklein / 

dort, wo die Hirten lagern. 

    

Ich bin eine Blume auf den Wiesen des Scharon, / eine Lilie der 
Täler. 

°Eine Lilie unter Disteln / ist meine Freundin unter den Mädchen. 
’Ein Apfelbaum unter Waldbäumen / ist mein Geliebter unter den 

Burschen. 

In seinem Schatten begehre ich zu sitzen. / Wie süß schmeckt seine 
Frucht meinem Gaumen! 

‘In das Weinhaus hat er mich geführt. / Sein Zeichen über mir 
heißt Liebe. 

’Stärkt mich mit Traubenkuchen, / erquickt mich mit Äpfeln; / 
denn ich bin krank vor Liebe. 

°Seine Linke liegt unter meinem Kopf, / seine Rechte umfängt mich. 
"Bei den Gazellen und Hirschen auf der Flur / beschwöre ich euch, 

Jerusalems Töchter: 

Stört die Liebe nicht auf, / weckt sie nicht, / bis es ihr selbst gefällt. 
®Horch! Mein Geliebter! / Sich da, er kommt. 
Er springt über die Berge, / hüpft über die Hügel. 
’Der Gazelle gleicht mein Geliebter, / dem jungen Hirsch. 
Ja, draußen steht er / an der Wand unsres Hauses; 
er blickt durch die Fenster, / späht durch die Gitter. 

"Der Geliebte spricht zu mir: / Steh auf, meine Freundin, / meine 
Schöne, so komm doch! 

"Denn vorbei ist der Winter, / verrauscht der Regen. 
"Auf der Flur erscheinen die Blumen; / die Zeit zum Singen ist da. 
Die Stimme der Turteltaube / ist zu hören in unserem Land. 
"Am Feigenbaum reifen die ersten Früchte; / die blühenden Reben 

duften. 

Steh auf, meine Freundin, meine Schöne, so komm doch! 
"Meine Taube im Felsennest, versteckt an der Steilwand, 
dein Gesicht laß mich sehen, deine Stimme hören! 

Denn süß ist deine Stimme, lieblich dein Gesicht. 
»Fangt uns die Füchse, / die kleinen Füchse! 
Sie verwüsten die Weinberge, unsere blühenden Reben. 
!$Der Geliebte ist mein, / und ich bin sein; / er weidet in den Lilien. 
"Wenn der Tag verweht / und die Schatten wachsen, 
komm du, mein Geliebter, / der Gazelle gleich, 
dem jungen Hirsch / auf den Balsambergen.'* 

   
    

   

   

   

  

  

    

    

  

'* Die Bibel. Einheitsübersetzung, Altes und Neues Testament, 1980, 733 ff. Vgl.   



         

   

                    

   

   

                    

     

   

        

      

  

     

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 59 

Schön ist zu sehen, wie sich in der Volksdichtung (s. Salomon und 

die Königin von Saba, S. 54 f.) der erotische Aspekt erhalten hat. 

| Auch in der Hof- und Hochdichtung hat er sich gehalten (s. Nergal 

| und Ereskigal, Sultantepe Version, dat. 7. Jh.v.Chr., S. 8 ff.). Aber 

in dieser Gattung bahnt sich im Kultur- und Machtbereich Assyriens, 

das auch Vorbildwirkung für die Randgebiete hatte sowie von ihnen 

beeinflußt wurde, eine Entwicklung hin zur Schilderung der emotio- 

nalen Liebe ab. Insgesamt scheint, soweit die erhaltenen Texte diese 

Aussage zulassen, die indirekte Erwähnung der emotionalen Liebe, 

die Andeutung von Gefühlen der Zuneigung als etwas Neues in der 

Literatur aufzutauchen. Das heißt nicht, daß die Beschreibung der 

sexuellen Liebe verschwindet, aber die der emotionalen tritt doch 

daneben auf bzw. läßt sich aus Sagen und Gedichten herauslesen. 

Gerne würde man auch die folgende, offensichtlich wahre Begeben- 

heit, die allgemein als Parallele zur Semiramis-Sage zitiert wird, als 

Zeichen der echten, großen romantischen Liebe deuten und in ihr 

einen Beweis für die veränderte emotionale Lage der damaligen Men- 

schen sehen. Ein neuassyrischer Text berichtet von einem Staatsstreich, 

den ein Gouverneur, vielleicht der spätere Sargon II. (722-705 v.Chr.), 

durchführte, nachdem ihm der König seine Gattin genommen hatte, 

um sie als königlichen Gattin in seinem Harem aufzunehmen. Erfolg- 

reich gelang die Befreiung der Frau, worauf sich der Sieger auch 

gleich zum Herrscher erklärte." 
Das Motiv „König begehrt die Frau eines anderen“ erscheint häu- 

figer in der Geschichtsschreibung und Dichtung (s. z.B. die zeitlich 

ältere Geschichte von König David und Batseba, Altes Testament, 

2 Samuel 11.1 ff; s.a. hier S. 80, 91 ff), ohne daß es immer als Bei- 

spiel großer emotionaler Liebe angesehen werden muß. Es sind die 

Gesamtumstände, die erst eine Deutung in diese Richtung erlauben. 

Auch in Babylonien läßt sich diese psychische Entwicklung hin zur 

emotionalen Liebe beobachten. 

Die Volksüberlieferung schrieb schon im 1. Jahrtausend v.Chr. 

die „Hängenden Gärten“ von Babylon der Semiramis zu. Aber Dio- 

dorus Siculus (II.10.1-6) betont ausdrücklich, daß sie nicht von ihr, 

   5 R. Campbell Thompson, An assyrian parallel to an incident in the story of 
Semiramis, Iraq 4, 1937, 35 ff. Pettinato a.O., s. Anm. 3, 18, 84.



   

   

          

   
   

          

   
   

   

    

   

   

KAPITEL U 

Abb. 2.3 Kamee Nebukadnezars II. 

sondern von dem späteren babylonischen König Nebukadnezar II. 

(605-562 v.Chr.) auf Bitten seiner Lieblingsfrau Amytis (Amuhia), 

Tochter des medischen Königs, die Heimweh nach den bewaldeten 
Bergen ihrer Heimat hatte, erbaut wurden. Die aus Terrassen, Wasser- 

läufen und exotischen Pflanzen bestehenden „Hängenden Gärten“ 

sollten ihr die Hügel ihrer persischen Heimat ersetzen. Sie galten 

nicht nur wegen der dahinterstehenden technischen Leistungen bei 

den Griechen als eines der Sieben Weltwunder, sondern von jeher 

auch als Zeichen tiefer Zuneigung, Ausdruck großer emotionaler 

Liebe.!® Und so verwundert nicht mehr die Zuordnung der tragischen 
Liebesgeschichte zwischen „Pyramus und Thisbe“ ins antike Babylon 

(s. S. 146). 

Hinter dieser literarischen Entwicklung steht eine psychische, die 

sich wiederum literarisch äußert. Es mutet seltsam an, daß in der 

Zeit, die den Überlieferungen nach bekannt war für größte Grausam- 

keiten, die zarte, seelische Liebe erblühte — aber vielleicht waren es 

gerade die seelischen Erschütterungen angesichts dieser Grausamkeiten, 

welche die Menschen nachdenklicher sowie sensibler machten und 

eine Sehnsucht nach positiven, guten Gefühle weckten. Aus der 

modernen Psychologie sind diese Zusammenhänge bekannt. Je grauer 

'% Zu den „Hängenden Gärten“: D.W.W. Stevenson, A proposal for the irriga- 
tion of the Hanging Gardens of Babylon, Iraq 54, 1992, 35 ff. St. Dalley, Nineveh, 
Babylon and the Hanging Gardens. Cuneiform and classical sources reconciled, Iraq 
56, 1994, 45 ff. W. Nagel, Where were the „Hanging Gardens“ located in Babylon?, 
Sumer 35, 1979, 242. A.L. Oppenheim, On royal gardens in Mesopotamia, Festschrift 
Schmidt, JNES 24, 1965, 328 fF. J.-C. Margueron, Die Gärten im Vorderen Orient, 
in: M. Carroll-Spillecke (Hrsg.), Der Garten von der Antike bis zum Mittelalter, 
1992, 45 ff. 

  

    

    

   

  

  

  



NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 61 

die Gegenwart und je schwärzer die Zukunft, desto größer die Sehn- 

sucht nach einer heilen Welt mit verläßlichen, starken Menschen 

und Gefühlen wie Sicherheit und Geborgenheit. Diese gibt es nur 

in der positiven Hinwendung, z.B. zu einem Menschen in Form der 

emotionalen Liebe. Durch sie entsteht so viel Glücksgefühl, das sie 

gleichzeitig stark für die Probleme des Alltags, der Welt macht. 

Diese Entwicklung hin zu großen Gefühlen und vor allem einer 

Beschreibung derselben wurde vermutlich noch durch ägyptische 
Einflüsse unterstützt. Spätestens ab Tiglatpilesar II. (745-727 v.Chr.), 

aber auch unter Sargon II. (722-705 v.Chr.) gab es friedliche Kontakte 

mit Ägypten. Nach ägyptischen Aktivitäten in Palästina wurden von 

assyrischer Seite, während der Zeit Sanheribs (705-681 v.Chr.), 

Versuche unternommen, nach Ägypten vorzudringen. Dies gelang 

unter Asarhaddon (681-669 v.Chr.) ab 671 v.Chr. Die Besetzung 

Ägyptens durch die Assyrer währte unter Assurbanipal bis 655 v.Chr. 

Während dieser kriegerischen Phase lebten ägyptische Gefangene, 

auch der Sohn des besiegten ägyptischen Pharaos Taharka samt 

Harem, in Ninive. In der ornamentalen Kunst machte sich schon 

vorher ein ägyptischer Einfluß sichtbar in Form der Übernahme von 

Lotosblüten und -knospen als Dekor, z.B. bei Schmuck, Steinmetzar- 

beiten, Gefäßmalerei. Dieser Einfluß läßt sich auch erklären über 

die Beliebtheit der phönizischen Elfenbeine, wie überhaupt über phö- 

nizische Einflüsse — aber eben auch über direkte Beziehungen. Was 

sich im handwerklichen Bereich abspielte, kann auch im literarischen 

Bereich gewesen sein. Dies ist sogar wahrscheinlich, gab es doch 

schon ab der mittelassyrischen Zeit, vermutlich ab der Eroberung 

Babylons durch Tukulti-Ninurta I. (Ende 13. Jh.v.Chr.) im assyri- 

schen Raum Bibliotheken. Sie waren übernommen worden von den 

Babyloniern. In Assyrien wurden in vielen Städten im Bereich der 

Paläste, Tempel, Schulen und reichen Häuser Bibliotheken geführt. 

Die größte und bekannteste war die in Ninive. Sie war schon von 

Assurbanipals Vorgängern angelegt worden. Bei so viel Wertschätzung 

von Literatur und Wissenschaft wäre es verwunderlich, wenn keiner- 

lei Beziehungen zur ägyptischen Literatur und Wissenschaft bestan- 

den hätten. Durch die ägyptische Literatur aber lasen/hörten zumindest 

die gebildeten Assyrer von einer ganz anders verstandenen Liebe, 

als sie bisher im alten Orient beschrieben wurde. In der Liebespoe- 

sie des alten Ägypten, niedergeschrieben in der 19./20. Dynastie 

(ca. 1300-1185 v.Chr.), stehen Gefühle, zärtliche, sehnsüchtige und 

liebevolle Gedanken an den Partner, die Partnerin im Vordergrund.  



     62 KAPITEL I 

  

   

  

   
   

Die zärtliche Liebe zum geliebten Menschen findet ihren Ausdruck 

in der zarten Zuneigung zur Natur, aber auch in hübschen Bildern 

und Gedanken. 

  

    

        

Wenn der Wind kommt, will er zur Sykomore.' 
Wenn du kommst, =... — [willst Du zu mir!]       

Die Wandbilder in den Gräbern des Neuen Reiches bezeugen diese | 

zärtliche Zuneigung zwischen den Ehepartnern. Sicher, es handelt 

sich bei dieser Dichtung sowie den Bildnissen um Idealvorstellungen 

von glücklichen Liebesbeziehungen — aber dennoch bezeugen sie ein | 

stärkeres gefühlsmäßiges Verständnis von der Liebe, als es im alten | 

Orient zuvor üblich war. Heiter und leicht werden Sehnsucht (1), | 

Macht der Liebe (2), Liebeskummer (3) und Liebeszauber (4) in den | 

nachfolgenden Gedichten, die nur eine kleine Kostprobe sein kön- 

nen, beschrieben. So wundert nicht, daß ein ägyptischer Einfluß auch 

beim Hohelied vermutet wird. 

   
       
    
        

  

     
     

      l. Mein Herz springt eilends, 

sobald ich an meine Liebe zu Dir denke. 
Es läßt mich nicht wie ein Mensch gehen 
und hüpft auf seinem Platze. 

    

            

     

   

              

    

Nicht läßt es mich ein Kleid ergreifen. 
Nicht nehme ich meinen Fächer. 
Nicht lege ich Schminke an mein Auge. 
Nicht salbe ich mich mit Wohlgeruch. 

„Halte nicht an! Du erreichst das Ziel!“ 

sagt es mir, so oft ich an ihn denke. 
Mache mir, mein Herz, keinen Kummer! 
Warum handelst Du töricht? 

Warte gefaßt! Der Geliebte kommt zu Dir, 
ebenso aber die Augen der Vielen. 
Laß nicht die Menschen über mich sagen: 
„Jene Frau ist in Liebe gefallen!“ 

Mögest Du fest bleiben, so oft Du an ihn denkst, 
mein Herz, und nicht springen! 

2. Die Liebe zu Dir hat sich mit meinem Leibe vermischt 
wie [Salz] in Wasser taucht, 
wie ein Liebesapfel, dem Fett beigerieben ist, 
wie man ein Extrakt mit [Wein] mischt. 

> 

" wilder Feigenbaum (griech.).   



NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 63 

[Ach mögest] Du eilen, 
Deine Geliebte zu sehen, 
wie ein Pferd auf dem Schlachtfeld, 
wie ein Stier, [der zu] seinem Futter [läuft]. 

Der Himmel gibt seine Liebe, 
wie eine Flamme [in Stroh] zündet, 
wie ein Segel den Falken (lockt). 

3. Ich verehre die Goldene 
und preise ihre Majestät. 
Ich rühme die Gebieterin des Himmels, 
ich künde Lob der Hathor und Ruhm der Herrin. 

Ich flehte zu ihr. Sie erhörte meine Bitten 
und sandte mir meine Herrin. 
Sie ist von selbst gekommen, mich zu sehen. 
Etwas sehr Großes ist mir geschehen. 

Ich habe gejubelt, mich gefreut und groß gefühlt, 

als es hieß: „Siehe, sie ist da!“ 
Sieh, als sie kam, verbeugten sich die Jünglinge 
aus großer Liebe zu ihr. 

Ich machte meiner Göttin ein Gelübde. 
Sie gab mir die Geliebte als Geschenk 
drei Tage, nachdem ich sie bat 
auf ihren Namen. Sie ging von mir vor fünf Tagen. 

4. Sei gegrüßt, Re-Harachte, Göttervater! 
Seid gegrüßt, Ihr sieben Hathoren, 
die Ihr mit roten Bändern geschmückt seid! 
Seid gegrüßt, Ihr Gottheiten, 
Ihr Herren des Himmels und der Erde! 

Laßt die N.N., Tochter der N.N., hinter mir her laufen 

wie ein Ochse hinter dem Futter, 
wie eine Dienerin hinter ihren Kindern, 

wie ein Hirt hinter seiner Herde. 

Wenn Ihr sie nicht hinter mir her laufen läßt, 

werfe ich (Feuer) an Busiris 
und zünde es an." 

1% Liebesdichtung mit hier verwendeten Zitaten: $. Schott, Altägyptische Liebes- 
lieder, 1952, 7, 41 f., 46, 85 (Zitate). Vgl. Fürstauer a.O., 15 fl. W.M. Müller, Die 
Liebespoesie der Alten Ägypter, 1899, 13 fl. A. Erman, Die Literatur der Ägypter, 
1923, 303 ff. A. Hermann, Altägyptische Liebesdichtung, 1959, 33 ff. L. Manniche, 

Sexual life in Ancient Egypt, 1987, 74 ff. (engl.).  



   

  

64 KAPITEL II 

Den ägyptischen Kontakt mit Syrien, aber auch Nordmesopotamien 
schildern verschiedene ägyptische Dichtungen. Sinuhe der Ägypter 
flüchtete nach Syrien und Byblos, in der Geschichte „Die Reise des 
Un-amun“ wird berichtet, daß der Fürst von Byblos um 1100 v.Chr. 
sich eine ägyptische Sängerin am Hofe hielt, und das Märchen „Der 
verwunschene Prinz“ spielt teilweise in Nordmesopotamien. Dieses 
altägyptische Märchen, aufgeschrieben um 1350 v.Chr. in hierati- 
scher Schrift (unter Sethos I./Ramses II.) ist eine Liebesgeschichte. 
Im Überblick ergibt sich folgender Verlauf: 

Es war einmal ein König, dem keine Knabe geboren wurde. Also bat 
er die Götter darum, und tatsächlich, ihm und seiner Gemahlin wurde 
ein Knabe geboren. Es wurde ihm prophezeit, daß er durch das 
Krokodil oder durch die Schlange oder durch den Hund sterben werde. 
Also ließ der König ein Haus in der Wüste bauen und den Jungen 
darin einsperren, um ihn vor dem angekündigten Unheil zu bewah- 
ren. Als der Junge zum Jüngling herangewachsen war, hielt ihn nichts 
mehr in diesem Hause, und er bekam die Erlaubnis, sich frei zu bewe- 
gen. Er zog durch die Wüste und kam in das Land Naharina am obe- 
ren Euphrat. Dort lebte eine Prinzessin in einem hohen Turme. Der 
König, ihr Vater, ließ alle Prinzen aus Syrien holen mit dem Versprechen, 
daß der seine Tochter zur Frau bekomme, der bis zu dem 70 Ellen 
vom Boden entfernten Fenster springe. Alle Prinzen, auch der aus 
Ägypten, übten das Springen. Aber nur ihm gelang der Sprung, und 
die Prinzessin küßte und umarmte ihn, denn sie hatten sich schon vor- 
her durch Blickkontakte liebgewonnen. Der Vater der Prinzessin wollte 
aber von dieser Verbindung mit einem Fremden nichts wissen. Doch 
die Prinzessin bestand mit starkem Willen und furchtlos auf der Hoch- 
zeit. So geschah es. Der Prinz erzählte dann seiner Frau von den 
Prophezeiungen. Umsichtig beginnt sie ihren Mann zu behüten. Es 
gelingt ihr sogar, die Schlange zu besiegen. 

Dann aber ist der Papyrus zerstört und darum das Ende des Märchens 
offen.!? 

    

Das Märchen wurde an mancher Stelle ausführlicher erzählt, da es 
bereits Elemente enthält, die in den späteren altorientalischen Liebes- 
geschichten typisch sind: spontane Liebe, Abenteuer, Zusammenhalt 

'® Märchen vom verwunschenen Prinzen: Schott a.O., 188 ff. Erman a.O., 
209 fl. E. Brunner-Traut, Altägyptische Märchen, übertragen und bearbeitet von 
E. Brunner-Traut, 1963, 24 ff. u. 256 f. M. Lichtheim, Ancient Egyptian literature, 
Vol. II, New Kingdom, 1976, 200 ff. G. Roeder, Altägyptische Erzählungen und 
Märchen, Sig. Diederichs, 1927, 102 ff. G. Moers, Die Reiseerzählung des Wenamun, 
in: E. Blumenthal et al., Mythen und Epen III, (TUAT), 1995, 912 ff. 

    

    

  



NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 65 

der Liebenden, selbständiges Verhalten der Frau. Es ist, als ob das 

altägyptische Märchen dieser Entwicklung schon voraus ist. 

Entsprechend dem Blickwinkel der Dichtung erscheint nun gera- 

dezu folgerichtig auch in der darstellenden Kunst der neuassyrischen 

und neubabylonischen Zeit das „Mann — Frau — Motiv“ verändert. 

Die bekannteste Darstellung in diesem Sinne, das „Weinlaubenrelief“ 

König Assurbanipals (dat. 7. Jh.v.Chr.), wird aus der veränderten 

Liebesliteratur erst wirklich verständlich (s. Abb. 2.4). Freilich erin- 
nert die Szene auf den ersten Blick an Symposienszenen auf Weih- 

platten und Rollsiegeln, die sehr viel älter sind (s. Abb. 2.5 und Abb. 

2.6, dat. frühdyn., 3. Jt.v.Chr.). Aber es gibt doch einen wesentli- 

chen Unterschied im Aufbau. Bei den älteren sitzen die männlichen 

und weiblichen Partner weit auseinander, sie sind förmlich getrennt 
durch die Bediensteten und weisen damit auf eine emotionale Distanz 

hin. Eine gewisse Ausnahme bilden lediglich Rollsiegel, auf denen 

Mann und Frau durch Trinkrohre aus dem zwischen ihnen stehen- 

den Gefäß trinken. Aber auch bei diesen Siegelbildnissen kann ein 

Diener zwischen den Trinkenden und neben dem Gefäß stehen. Bei 

dem neuassyrischen Relief sitzen Mann und Frau in einer gewissen 

Verbundenheit und Nähe zusammen. Die Bediensteten befinden sich 

dahinter. So wie hier sind noch weitere Symposiendarstellungen aus 

dieser Zeitspanne aufgebaut. Auf einem Tropfenbecher, dat. 10. 

Jh.v.Chr., aus der Gegend von Kermänsäh sitzen zwei Figuren, wohl 

ein Mann und eine Frau, auf einer Couch, umgeben von zwei Bedien- 

steten (s. Abb. 2.7). Ein Orthostatenrelief aus Zincirli (s. Abb. 2.8a) 

zeigt eine Frau und einen Mann bei einem Mahle (Totenmahl?). 

Diesem vergleichbar sind mehrere andere Darstellungen, wie z.B. 

von einer hethitischen Pyxis (s. Abb. 2.8b) und einem Relief aus 

Karaburglu (s. Abb. 2.8c). Ebenfalls späthethitisch (8. Jh.v.Chr., 

s. Abb. 2.9) ist ein Basaltrelief, wahrscheinlich ehemals über einem 

Grab aufgestellt, aus Maras. Es zeigt wohl ein Ehepaar, diesmal aber 

mit Umarmungsgestus. Beachtenswert ist dabei, daß Mann und Frau 

jeweils einen Arm auf die Schulter des Partners bzw. der Partnerin 

20 Zu Vorformen und Bedeutung s. G. Selz, Die Bankettszene. Entwicklung eines 

„überzeitlichen“ Bildmotivs in Mesopotamien von der Frühdynastischen bis zur 

Akkad-Zeit, 1983, 1 ff. Deutungen als Trinkszene anläßlich der Heiligen Hochzeit, 

des Neujahrsfestes, Totenmahls liegen vor.  



   

  

66 KAPITEL II 

gelegt haben. Dies gilt als eine im alten Orient äußerst seltene Dar- 

stellung. Sie ist z.B. belegt auf altbabylonischen Tonreliefs (s. Abb. 

1.10 mit weit. Lit.hinw.) und geläufig im alten Ägypten (vgl. S. 23), 
so daß ein Einfluß von dort nicht auszuschließen ist. Das still neben- 
einander sitzende späthethitische Paar (s. Abb. 2.10, dat. zw. 10.-8. 

Jh.v.Chr., königlich oder göttlich, gefunden in Tell Halaf, im soge- 

nannten Kultraum) zeugt nicht von großer Zuneigung, aber von 

Verläßlichkeit, Zusammengehörigkeit und Geborgenheit. Vergleichbare 

Darstellungen gibt es ebenfalls in Ägypten. Beide Bildnisse erinnern 

daran, daß bei den Hethitern, und vielleicht hielten sich in späthe- 

thitischer Zeit noch Nachwirkungen davon, wie bei den Ägyptern 

die Ehen partnerschaftlicher waren als im übrigen Orient. Auch die 

vielen späthethitischen Familiendarstellungen kann man als Zeugnis 

für diese andere Einstellung deuten. Alle Bildnisse aus dieser Zeit- 

spanne zusammen verstärken und bestätigen den Eindruck größerer 

emotionaler Nähe, der sich schon aus der Dichtung ablesen läßt. 

    

 



NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 

  

 



KAPITEL II 

    

  

    
  

Abb. 2.5 Altmesopotamische Weihplatten  



    
  

    

  

    
  

  

  
  
  

      

  

“ ; 

 



   KAPITEL 

  

u 

  

  

  
  

    
  

   

        Abb. 2.7 Tropfenbecher, Kermänsäh 

  

  
Abb. 2.8a     Orthostatenrelief aus Zincirli  



  

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 7 

  

  
    

Abb. 2.8c Relief aus Karaburglu  



KAPITEL I 

Abb. 2.10    



  

KAPITEL II 

ACHAEMENIDISCHE ZEIT 

  

  

Abb. 3.1 Skythische Schmuckplatte 

Nun verlagert sich das Machtzentrum nach Iran. Gestalten aus die- 

sem geographischen Gebiet und Einflußbereich treten folgerichtig jetzt 

in Erscheinung. 

Aus dieser Zeit (550-330 v.Chr.) liegt im Original keine altorien- 

talische Liebesdichtung vor, aber über griechische Dichter sind etliche 

volkstümliche, genauer persische Liebesgeschichten überliefert. Die 

Abbildung 3.1 zeigt eine skythische Goldarbeit, die möglicherweise eine 

solche Liebesgeschichte illustriert. Hier nun die allgemeine bekannten. 

Zariadres und Odatıs 

Athenaios überliefert in seiner „Gelehrten Tischgesellschaft“ eine Ge- 

schichte (XII.575), die Chares von Mytilene, ein Hofbeamter Alex- 

anders d. Gr., im 10. Buch seiner „Alexandergeschichten“ erzählt. 

Hystaspes herrschte über Medien und die angrenzenden Länder, 
Zariadres über das Land oberhalb der Kaspischen Tore bis zum Don. 
Über die Marather jenseits dieses Stromes herrschte ein König Homartes,  



   

                                          

   

                                  

   

    

KAPITEL III 

der eine Tochter namens Odatis hatte. Diese erblickte, wie in den 
Geschichtsbüchern aufgezeichnet ist, einst den Zariadres im Traume 
und verliebte sich in ihn, und ganz ebenso erging es ihm mit ihr. 

Beide verzehrten sich von dem Augenblicke an, da sie die Erscheinung 
im Traum gesehen hatten, in Sehnsucht nacheinander, denn Odatis 
war die schönste aller Jungfrauen Asiens, aber auch Zariadres war ein 
schöner Mann. Nun sandte Zariadres Botschaft an Homartes und warb 
mit allem Ernste um die Hand der Jungfrau. Homartes aber verwei- 
gerte seine Einwilligung, weil er keine Söhne hatte, er wollte sie des- 
halb einem seiner Verwandten geben. Und bald darauf lud er die 
Großen seines Reiches, seine Freunde und Verwandten zusammen ein, 
um die Hochzeit zu feiern, sagte aber dabei nicht vorher, wem er 
seine Tochter geben wolle. Als nun das Zechgelage in vollem Gange 
war, rief der Vater die Odatis in den Kreis der trunkenen Gesellschaft 
und sagte, so daß alle Gäste es hörten: „Jetzt feiern wir deine Hochzeit, 
meine Tochter Odatis. Schau dich also hier im Kreise um und betrachte 
dir alle, dann nimm eine goldene Schale, fülle sie und gib sie, welchem 
du willst: dessen Frau wirst du werden und seinen Namen tragen.“ 
Da blickte sie alle im Kreise an und ging weinend davon; denn sie 
hatte voll Sehnsucht erwartet, den Zariadres zu erblicken, dem sie 
Botschaft gesandt hatte, daß ihre Vermählung bevorstehe. Er aber 
hatte sich aus seinem Heerlager am Don ganz heimlich aufgemacht 
und den Fluß überschritten, und war niemand bei ihm denn ein 
Wagenlenker; noch in der Nacht war er aufgebrochen und durcheilte 
auf seinem Wagen eine große Strecke Landes, gegen achthundert 
Stadien [140 km] weit. In der Nähe des Dorfes angekommen, in dem 
die Hochzeitsfeier stattfand, ließ er den Lenker samt dem Wagen 
irgendwo zurück und zog selbst in skythischer Tracht weiter. So kam 
er in den Hof, erblickte Odatis, die am Schenktisch stand und unter 
Tränen langsam den Trank in der Schale mischte, trat zu ihr hin und 

sagte: „Odatis, so bin ich denn bei dir, wie du gewünscht hast: ich 
bin Zariadres.“ Wie sie des schönen fremden Manns gewahr wurde, 
der dem im Traume Gesehenen so ganz glich, da gab sie hocherfreut 
ihm die Schale; darauf entführte er die Odatis in Eile, brachte sie zu 
seinem Wagen und floh mit ihr davon. Die Pagen und Dienerinnen, 
die um die Liebe ihrer Herrin wußten, waren verschwiegen, und als 
der Vater von ihnen Auskunft forderte, erklärten sie, sie wüßten nicht, 
wohin sie sich begeben hätte. 

Die Geschichte dieser Liebe ist bei den Barbaren in Asien wohlbe- 
kannt und vielbewundert, und in Tempeln und Königshallen so gut 
wie in Bürgerhäusern finden sich Gemälde, die sie darstellen. Und die 
meisten Fürsten geben ihren Töchtern den Namen Odatis.? 

' Ein Brauch, von dem häufiger berichtet wird. Entweder war er weiter verbrei- 
tet, oder das Motiv ist gewandert, d.h. weiter erzählt worden oder mit Aus- bzw. 
Einwanderungen von Bevölkerungsgruppen verbreitet worden. 

? E. Rohde, Der Griechische Roman und seine Vorläufer, 3. Aufl. 1914, 47 ff. 

      

   

  

  

    



  

    

  

   

                                      

   

ACHAEMENIDISCHE ZEIT 

Abradatas und Pantheia 

Xenophon berichtet in seiner Kyrupädie (TV.6.11, V.I.2-8, V.1.18, 

VLT.31-53,°V4]2 12, VII19233, VIL3:1-15), nachfolgende 

Liebesgeschichte. 

Nach einer erfolgreichen Schlacht wählten die Meder aus den 

Besitztümern der Besiegten für den König Kyros aus das schönste 

Zelt, die beiden besten Musikantinnen sowie die schönste und 

edelste Frau. Dies ist Pantheia, die Frau des Abradatas von Süsa, 

die als die schönste aller Frauen Asiens galt. Da Kyros sie während 

des Feldzuges nicht sehen will, weil er Angst hat, sich zu verlieben 

und dann seine Pflichten als Feldherr zu vernachlässigen, übergibt 

er sie der Obhut des Meders Araspas, eines Freundes und Vertrauten 

seit Kindertagen. Araspas hat Pantheia bereits im feindlichen Feldlager 

gesehen und schwärmt von ihrer Schönheit. Je länger er sich um sie 

kümmert, desto mehr wird aus dieser Schwärmerei Verliebtheit und 

schließlich Leidenschaft. Da er ihre Gesten in seinem Sinne deutet, 

macht er ihr, überwältigt von seinem Verlangen, einen eindeutigen 

Antrag. Sie aber weist ihn zurück und hält ihrem Mann, den sie 

sehr liebt, die Treue. Nun aber, aus dem Schmerz der Zurückweisung 

heraus, droht Araspas ihr, sie mit Gewalt zu nehmen, falls sie nicht 

einwillige. Voller Angst sendet die bedrängte Pantheia ihren Eunuchen 

zu Kyros und läßt ihm alles über ihre Situation mitteilen. Kyros 

sichert ihr seinen Schutz zu, auch weil er meint, sie könne ihm viel- 

leicht noch nützlich sein. 

Araspas aber gerät ob des unglücklichen Verlaufs seiner Liebes- 

geschichte in einen Strudel von Gefühlen. Zu dem Schmerz der 

Ablehnung kommen hinzu die Furcht vor dem Spott seiner Freunde 

und Feinde, die Angst vor einer Strafe durch Kyros, letzteres ver- 

bunden mit der Scham darüber, daß er mit einem ihm anvertrau- 

ten Gut des Königs selbsüchtig und damit unsorgsam umgegangen 

  

   

        

ist. Er bietet eine Wiedergutmachung an. So. ergibt sich nach einem 

Gespräch mit Kyros folgende Lösung. Araspas soll unter dem Vorwand, 

daß er wegen dieser Frau mit Kyros in Streit geraten ist und sich 

nun vor ihm fürchtet, zu den Feinden flüchten und spionieren. 

Als Pantheia von Araspas’ angeblicher Flucht erfährt, bietet sie 

Kyros an, eine Botschaft an ihren Mann zu senden und jenen als 

  

   

        

einen verläßlichen Freund für ihn zu gewinnen. 

    

     (bes. 49). Vgl. Altheim a.O., 82. W. Hausrath, Griechische Märchen, 2. Aufl. 1922, 
146 £. (Zitat).   



   

    

     

    

76 KAPITEL III 

   
Kyros willigt ein, und Abradatas kommt mit seiner Streitmacht, 

um sich Kyros anzuschließen. Er und seine Frau sehen sich wieder, 

umarmen sich und beschließen, für Kyros zu kämpfen. Es kommt 

nach intensiven Vorbereitungen zu einer großen Schlacht, bei wel- 

cher Abradatas als herrlicher, strahlender Held unendlich tapfer 

kämpft, aber am Ende doch tragischerweise umkommt. Pantheia eilt 

zu seiner Leiche, „ergriff einen schon vor längerer Zeit bereitgeleg- 

ten Dolch und stieß ihn sich in den Leib. Dann legte sie den Kopf 

auf die Brust ihres Mannes und starb. Die Amme brach in lautes 

Wehklagen aus und verhüllte beide, wie Pantheia es angeordnet 

hatte,“ in denselben Mantel. Als Kyros davon erfuhr, sorgte er dafür, 

„daß den Toten alle Ehre erwiesen werde, und man errichtete, wie 

es heißt, einen gewaltigen Grabhügel.“ 

  

   

                

    

  

So in knappen Worten eine im Originaltext bzw. deren Übersetzung 

durchaus gewaltig wirkende Liebesgeschichte. 

Enthalten ist darin noch ein Disput zwischen Araspas und Großkönig 

Kyros über die Liebe (V.1.9-18). 

  

  

      

Die Liebe (so Araspas).... wird vom Willen bestimmt: Jeder liebt das, 
was ihm paßt, wie man Kleider und Schuhe liebt. „Wenn demnach,“ 
fragte Kyros, „die Liebe eine Sache des Willens ist, wie kommt es 
dann, daß man mit ihr nicht aufhören kann, sobald man es will? Ich 
habe Leute gesehen, die aus Liebeskummer weinten, die den gelieb- 
ten Menschen sklavisch ergeben waren, obwohl sie den Sklavendienst, 
bevor sie liebten, für ein großes Übel hielten, die vieles opferten, wovon 
sie sich besser nicht getrennt hätten, die den Wunsch hatten, von der 
Liebe wie von irgendeiner anderen Krankheit befreit zu werden, sich 
allerdings nicht davon befreien konnten, sondern durch eine stärkere 
Macht gebunden waren, als wenn sie in Eisen lägen. Sie lieferten sich 
aber den geliebten Personen aus, indem sie sich ihnen auf vielfältige 
Weise blindlings unterwerfen. Aber sie versuchen auch nicht zu ent- 
kommen, obwohl sie so viel Schlimmes ertragen müssen, sondern pas- 
sen sogar auf, daß die Menschen, die von ihnen geliebt werden, nicht 
fortlaufen.“ Araspas meint selbstsicher zu Kyros, daß er sich noch nie 
so verliebt habe und auch nicht verlieben werde... .. „Ja, beim Zeus,“ 
sagt Kyros, „vielleicht bist du nur zu schnell weggegangen und hast 
Eros nicht die Zeit gelassen, die er braucht, um einen Menschen zu 
beeinflussen. ... .? 

    

® Xenophon, Kyrupädie. Die Erziehung des Kyros, herausgegeben und übersetzt 
v. R. Nickel, 1992.  



  

  

   
ACHAEMENIDISCHE ZEIT 1, 

Und, wie man sah, hat Kyros recht. Während Araspas auf Pantheia 

aufpassen muß, hatte Eros offenbar genug Zeit, denn Araspas ver- 

liebte sich. 

Zarinaia und Stryangaios 

Der schon erwähnte Ktesias von Knidos (vgl. S. 45) fügte auch in 

dem persischen Teil seines Werkes spannende und dramatische 
Romane oder Novellen ein. Darunter die folgende Liebesgeschichte. 

Sie ist nur in Bruchstücken erhalten durch zitierte Auszüge bei 

Nikolaos Damask., Demetrios Phalereus, einem anonymen Autor und 

dem Papyrus Oxyrrh. 2330. Ktesias hatte offenbar eine ganze Ge- 

schichte geschrieben, während die späteren Autoren daraus nur noch 

Ancektdoten lieferten. Sie werden hier alle zitiert, weil dadurch ein 

guter Einblick in die literarische Überlieferung gegeben wird. Aus 

ihnen ergibt sich nachfolgender Verlauf: 

Zarinaia; diese wurde nach dem Tode ihres ersten Mannes und Bruders, 
des Saken-Königs Kydraios, dem Mermeros, dem Machthaber des Landes 
der Parther, zur Ehe gegeben. Als der König der Perser zum Krieg 
anmarschierte, führte sie (mit ihm) Krieg und floh verwundet; verfolgt 
von Angaios, flehte sie ihn an und wurde gerettet. Bald darauf nahm 
ihr Mann diesen gefangen und wollte ihn töten. Sie aber bat um sein 
Leben, überredete ihn aber nicht; (daher) befreite sie einige der Mitge- 
fangenen, tötete mit ihnen den Mermeros, übergab ihr Land dem 
Perser und schloß mit ihm ein Bündnis, wie Ktesias erzählt. (Anonymus, 
De mul. in bello clar. 2 = Jacoby 7) 

Und als der Mann (Stryangaios) der Stadt Roxanake nahe kam, wo 
die Saken ihre Königsburg hatten, ging sie ihm entgegen; sie sah ihn 
sehr gerne und begrüßte ihn und küßte ihn vor aller Augen, stieg in 
seinen Wagen und plaudernd kamen sie zur Königsburg. Zarinaia aber 
nahm auch das ihm folgende Heer aufs glänzendste auf. Dann ging er 
in seine Herberge und seufzte über seine Liebe zur Zarinaia. Schließlich 
teilt er sich dem vertrautesten seiner Eunuchen mit, die ihm nachfolgten. 
Der aber macht ihm Mut und ermuntert ihn, seine ganze Mutlosigkeit 
abzuwerfen und der Zarinaia alles zu sagen. Und er folgt ihm und 
eilt schleunigst zu ihr. Als jene ihn gerne aufnimmt, wagt er nach vie- 
lem Seufzen und Zögern und unter Erröten ihr zu sagen, wie er aus 
Sehnsucht nach ihr von heftiger Liebe brenne. Sie aber versagt sich 
ihm zart und sagt ihm, daß die Sache für sie schändlich und schäd- 
lich sei, und für jenen noch viel schändlicher und schädlicher, da er 
ja als Frau die Roitaia habe, des Astibaras Tochter, von der sie höre, 
daß sie viel schöner sei als sie selbst und viele andere Weiber. Er 
müsse also nicht nur tapfer gegen die Feinde, sondern auch gegen sich 

  

  



78 KAPITEL II 

selbst sein, nicht einer kurzen Freude wegen, die er auch von Kebsen 
haben könne, langes Unheil ernten, wenn Roitaia es erfahre; wenn er 
dies beiseite lasse, könne er alles andere fordern, denn nichts werde 
ihm von ihr verweigert werden. Als er das angehört, blieb er ganz 
ruhig, grüßt sie wieder und geht weg, war in größter Mutlosigkeit und 
klagte seinem Eunuchen. Endlich schreibt er auf eine Lederhaut und 
beschwört den Eunuchen, wenn er sich getötet, unverzüglich den Brief 
der Zarinaia zu übergeben; er hatte aber geschrieben: „Stryangaios 
sagt der Zarinaia folgendes: (Nikolaos Damask., Frag. 5 = De virt. I, 
p: 335, 20 = Jacoby II, Teil A, pp. 335 f.) 

„Ich zwar habe dich gerettet, und du wurdest durch mich gerettet, 
ich aber wurde durch dich vernichtet und habe selbst mich getötet; 
denn du wolltest mir keine Gunst erweisen. Ich aber habe diese 
Böswilligkeiten und diese Liebe nicht selbst erlitten, dieser Gott ist 
gemeinsam dir und allen Menschen. Zu wem er also kommt. .... : 
dem gibt er sehr viele Freuden und gibt ihm sehr viel anderes Gute; 
zu wem er aber zornig kommt, wie zu mir jetzt, dem tut er schr viel 
Schlechtes und hat ihn schließlich von Grund aus verdorben; ich 

bezeuge es mit meinem Tode, denn ich wünsche dir nichts (Böses), 
flehe für dich das gerechteste Gebet. Wenn du mir Gerechtes ange- 
tan hast,....“ (Papyrus Oxyrrh. 2330 s. II p = Jacoby 8 b) 

... sollst du teilhaben an allem Guten und glücklich sein; wenn aber 
ungerecht, sollst du gleiches Leid mit mir tragen, denn mich hast du 
gewarnt“. Dies schrieb er, legte es unter das Kopfpolster, und zum 
Abgang in den Hades forderte er das Schwert. Der Eunuche aber... .. 
(s. Nilolaos Damask., Frag. 5 = De virt. I, p. 335, 20) 

„Ein gewisser Stryaglios, ein medischer Mann, warf eine sakische 
Frau vom Pferde (denn es kämpfen bei den Saken die Weiber, wie 
die Amazonen); als er aber sah, daß sie wohlgestaltet und in der Blüte 
der Jahre stand, schickte er sie heil fort; als sie dann sich Eide gelei- 
stet, verliebte er sich in die Frau, tat aber eine Fehlbitte; er beschloß, 
sich durch Hunger zu töten; vorher aber schrieb er dem Weibe einen 
Tadelsbrief: ’Ich habe dich gerettet, und du wurdest durch mich geret- 
tet, ich aber ging durch dich zugrunde.“* (Demetrios Phalereus, De 
eloc. $ 213-215 = Jacoby 8 a) 

Eine andere Anordnung der vier Zitate nimmt F.W. König vor. Der 

Sinn bleibt aber derselbe. Über die Königin Zarinaia berichtet auch 

knapp Diodorus Sic. (II.34), erwähnt aber die Liebesgeschichte nicht. 

* König, a.O., 127, 132, 175 f., 185 f., vgl. 45 f. F. Jacoby, Ktesias, in: PAULY 

xX1.2, 1922, 2042.    



  

  

  

  

  

   
ACHAEMENIDISCHE ZEIT 79 

Nun hat die emotionale Liebe ihren Durchbruch in der Literatur 

geschafft. Vor allem aus der Schilderung des Xenophon meint man 

nicht (nur) leidenschaftliche, sondern tiefe emotionale Verbundenheit 

der Ehepartner zu lesen. Waren es in der Dichtung der sumerischen 

bis kassitischen Zeit nur einzelne erotische Epidsoden, die beschrie- 

ben wurden,’ in der assyrischen Zeit Schilderungen, die eine längere, 

tiefere persönliche Beziehung erahnen ließen, so werden jetzt per- 

sönliche, emotionale Beziehungen geschildert. Sie mögen einen wah- 

ren Kern enthalten, auf jeden Fall sind sie dichterisch ausgestaltet 

und bearbeitet. Diese Ausgestaltung fand sicher nicht erst durch die 

griechischen Autoren, die diese Geschichten überliefert haben, statt. 

Chaares von Mytilene (s. S. 73 £.) bemerkte schon, daß die von ihm 

erzählte Geschichte in Asien wohlbekannt war. Das gleiche wird auch 

für die beiden anderen hier erwähnten Liebesgeschichten gelten. 

Alle drei beschriebenen Frauengestalten, Odatis, die skythische 

Prinzessin, Zarinaia, die sakische Königin, und Pantheia, die Gattin 

eines persischen Noblen aus Süsa, erscheinen als tatkräftige, vernünf- 

tige und selbständig handelnde Frauen. Dies überrascht angesichts 

des vorhandenen altorientalischen Frauenbildes. Aber bei den beiden 

erstgenannten ist zu bedenken, daß sie aus dem nomadischen Raum 

mit selbständigen Frauen kommen. Ihnen ist hier ein Denkmal gesetzt. 

Über die Herkunft der Pantheia ist nichts überliefert. Aus achaeme- 

nidischer Zeit ist über Frauen grundsätzlich wenig Information erhal- 

ten. Auf Darstellungen fehlen sie nahezu völlig. Wirtschaftstexte und 

historische Berichte, in denen Frauen erwähnt werden, zeigen aber, 

daß es zu dieser Zeit im altorientalischen, speziell persischen Raum, 

durchaus wirtschaftlich selbständig waltende Frauen gab. So entspricht 

auch Pantheias Verhalten nicht nur der reinen Phantasie.‘ 

In meinem Buch „Vorderasiatischer Schmuck von den Anfängen 

bis zur Zeit der Achaemeniden“, 1992, schrieb ich, daß sich zur Zeit 

der Achaemeniden so etwas wie die Entwicklung zu einem persön- 

lichen Geschmack in der Hof- und Hochkunst zeigt. Bis dahin hatte 

man bei der Betrachtung des Schmuckes kaum den Eindruck, daß 

er Ausdruck eines persönlichen Geschmackes der Trägerin/des Trägers 

° Der Mythos von „Ba’al und “Anat“ ist aus Ugarit, einem Gebiet mit ägyp- 
tischen Einflüssen; vgl. hierzu 60 ff. 

6 Nagel a.O., 157. H. Döhl, Amazonen — Traumfrauen und Schreckensbilder, 
in: Schmitz/Steflgen a.O., S. 225. Stark a.O., 201 f. W. Hinz, Darius und die 
Perser. Eine Kulturgeschichte der Achämeniden, Vol. I, 1979, 172 ff. (Zur Stellung 
der Frau im alten Persien).     

  

   

 



  

80 KAPITEL IH 

war. Er scheint bis dahin zumindest lokal- und zeitbestimmt gewe- 

sen zu sein. Diese Entwicklung eines persönlichen Geschmacks kann 
als ein Zeichen für den Durchbruch der Individualität verstanden 
werden. Herrschergestalten, Helden und die sie besingenden Dichter 

waren die Vorreiter dieser Entwicklung. Ab der achaemenidischen 

Zeit kam sie offenbar bei breiteren Bevölkerungskreisen zum Vorschein. 

Mit ihr einher, und dies paßt gut zusammen, geht auch eine stär- 

kere Individualität in der Liebesbeziehung bzw. zumindest der Wunsch 

danach, denn die Individualität wird unterstützt durch einen indivi- 

duell passenden Partner. Jetzt waren offenbar die psychischen Vor- 

aussetzungen dafür bei vielen Menschen vorhanden: Selbstbewußtsein 

(Identität) und die Fähigkeit, den Partner als einmalige Person zu 

erkennen und zu schätzen. 

Deshalb sind diese Liebesgeschichten nicht nur als Ausdruck von 

Wünschen zu deuten, sondern als Spiegelbild der emotionalen und 

gesellschaftlichen Verhältnisse. Der Disput zwischen einem medischen 

Offizier und dem Großkönig Kyros über die Liebe, ob von Xenophon 

erfunden oder nicht, beweist, daß man sie mit allen Höhen und 

Tiefen kannte und zwar so gut, daß man sich bereits verwundert 

Gedanken über sie machte. Tatsächlich berichten griechische Histo- 

riker verschiedene tragische Liebesgeschichten, die sich an orienta- 

lischen Höfen, besonders den achaemenidischen ereigneten (vgl. z.B. 

Herodot 1.7 ff, Gyges und die Frau des lydischen Königs; II.31, 

Kambyses und seine Schwester; IX.108, Xerxes und die Frau seines 

Bruders.)’ Vor allem die von Xerxes überrascht wegen des Vor- 

kommens starker Persönlichkeiten und zeigt somit, wie Realität und 

Dichtung übereinstimmen. 

Xerxes hat sich auf dem Rückzug von Griechenland in die Frau sei- 
nes Bruders verliebt.® Diese verweigert sich. Um ihr trotzdem nahe zu 
bleiben und sie vielleicht doch noch zu gewinnen, verheiratet er sei- 
nen Sohn mit ihrer Tochter. Zurück in Süsa, erlischt seine Liebe zu 
ihr. Statt dessen ist er nun verliebt in seine Schwiegertocher. Sie erwi- 
dert diese Liebe. Das Verhältnis wird am Hofe bekannt, als diese sich 

? Bei einem Zusammenfassen und entsprechenden Interpretieren mehrerer anti- 
ker Autoren (Platon, Staat II, 359 D; Xanthos bei Nikolaos 47,6; Athen. 573 A; 
Herodot s.o.) läßt sich möglicherweise der Kern einer alten großen Liebesgeschichte 
zwischen Gyges und der Frau des lydischen Königs, die in offenbar mannigfacher 
Art überliefert wurde, erkennen. Hinw. entn.: W. Aly, Volksmärchen, Sage und 
Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen 2. Aufl., 1969, 34, 228 ff. 

® Zu dem Motiv s. S. 59, 91 fl.  



   

  

  

      

        

  

ACHAEMENIDISCHE ZEIT 8l 

  

einen Umhang wünscht, den die Königin und Hauptfrau des Xerxes 
für ihn gewebt hat. Widerstrebend erfüllt er ihr diesen Wunsch. Die 
Königin aber rächt sich. Da sie meint, daß die Mutter der Schwieger- 
tochter hinter diesem Wunsch steckt, wünscht sie sich diese während 
eines Königsmahls als Geschenk. Wieder steckt Xerxes in der Klemme. 
Will diesen Wunsch aus vielen Gründen, auch weil er Unglück ahnt, 
nicht erfüllen. Da es aber Brauch ist, jeden Wunsch bei einem solchen 
Mahl zu gewähren, muß er es doch tun. Er bemüht sich zwar die Situa- 
tion noch abzuschwächen, indem er seinen Bruder zur Scheidung von 
seiner Frau überreden will und ihm seine Tochter zur Frau anbietet. 
Aber sein Bruder lehnt aus tiefer Verbundenheit mit seiner Frau ab. 
Mittlerweile hat die Königin die Frau des Bruders verstümmeln lassen. 
Entsetzt flieht der Ehemann mit Gefolge nach Baktrien, um dort einen 
Aufstand zu organisieren. Xerxes verfolgt sie und tötet alle.’ 

Nach diesem Abstecher zu einem weniger schönen Bericht aus der 

achaemenidischen Zeit nun zurück zu erbaulicheren Gedanken. 

Man kannte offenbar auch schon verschiedene Erscheinungsformen 

der Liebe. Vor allem eine ist hier weiter beachtenswert. Sie wird ange- 

deutet durch das Motiv des Traumgesichts bei „Zariadres und Odatis“ 

(s. S. 73). Dieses Motiv ist in der indischen Dichtung weit verbrei- 

tet. Es gibt verschiedene Varianten: der junge Mann, die junge Frau 

oder beide sehen das Gesicht des/der zukünftigen Ehepartners/ 
partnerin in einem Gemälde, in einem Standbild, in einem Spiegel 

u.ä., manchmal auch in mehreren dieser Möglichkeiten. Die Helden/ 

Heldinnen müssen zum Teil große Mühen auf sich nehmen, um den 

Menschen zu finden und heiraten zu können. Einerseits ist aus der 

Traumforschung bekannt, daß es solche bzw. ähnliche Träume tatsäch- 

lich gibt, andererseits sind nach C.G. Jung Träume die Spiegelbilder 

der Seele. Dieses Motiv stellt nach seinen Forschungen den Animus, 

die Anima (gegengeschlechtliches Bild, das jeder Mann, jede Frau in 

sich trägt) dar.'’ Ich glaube allerdings, man sollte hier eher im geogra- 
phischen Kontext deuten und nicht tiefenpsychologisch. Im alten 

Orient wurde den Träumen grundsätzlich eine große Bedeutung 

zugemessen. Aus der achaemenidischen Zeit ist folgende Begebenheit 

° J. Wiesehöfer, Das antike Persien, 1993, 84 ff., sieht das Verhalten der Königin 
berechtigt, da sie seiner Meinung nach hinter dem Wunsch nach dem Umhang des 
Königs einen Anschlag auf die Thronrechte vermutet. Den Thron will sie aber für 
ihre Nachkommen erhalten. Deshalb erfährt die Mutter der Schwiegertochter die 
für Aufständische übliche Strafe der Verstümmelungen. 

!° Zur weiteren Deutung s. z.B. V. Kast, Liebe im Märchen, 2. Aufl. 1992, 13, 
51, 105 f.



   8 KAPITEL III 

überliefert, die diese ernsthafte Einstellung zu Träumen veranschau- 

licht. Herodot (I. 107-130) berichtet von einem medischen König: 
    

Astyages, der einen angsterzeugenden Zukunftstraum gehabt hat, ver- 
heiratet daraufhin seine Tochter an einen Perser namens Kambyses, 
weil er davor zurückschreckt, sie mit einem adeligen Meder zu ver- 
binden, der vielleicht versuchen würde, ihn zu entthronen. Dieser Ehe 
entsprang Kyros. Ein neuerlicher Traum jedoch gab Astyages zu ver- 
stehen, Kyros würde ihn verdrängen, also beschloß er den Tod des 
Kindes. Er befahl seinem Hauptratgeber Harpagos, den Knaben zu 
töten, aber Harpagos übergab Kyros einem Hirten, dessen Frau ein 
totes Kind zur Welt gebracht hatte. Der Hirt und seine Frau ersetz- | 
ten Kyros durch ihr totes Kind, und Harpagos war zufrieden. ... Als 
Kyros zehn Jahre alt war, wurde er von Astyages entdeckt, aber die 
Magier gaben den Träumen nachträglich eine andere Deutung, so daß 
die Befürchtungen des Astyages sich beruhigten und er den Kyros zu 
seinen leiblichen Eltern nach Persien schickte.'! 

    

  

   

            

  

  

   

   

                  

   

  

     

    

            

    

Insofern paßt das Motiv des/der Traumgeliebten gut in die achaeme- | 

nidische Zeit. Andererseits steht aus indischer Sicht, wo dieses Motiv, 

wie bereits erwähnt, weit verbreitet ist, dahinter der Glaube an ein 

vorgezeichnetes Schicksal. Dieses Motiv verbindet sich dort auch 

mit dem Glauben an eine Wiedergeburt. Man sucht den Partner aus 

einem früheren Leben und erfährt durch z.B. das T'rraumgesicht, wie 

er in diesem Leben aussieht. Hier wird eine viel tiefere, fundamen- 

talere Form der Liebe beschrieben, als sie im orientalischen Raum 

ansonsten üblich ist. Deshalb hat dieses Motiv, von seltenen Ausnah- 

men abgesehen (vgl. S. 135, Die sieben Geschichten .. .) keine wei- 

tere Verbreitung gefunden. Es stellt den möglicherweise indischen | 

Einfluß auf die Liebesdichtung des alten Orients dar.'? 

Insgesamt ergibt sich aus der Dichtung und mehreren historischen 

Berichten, zumindest für die achaemenidischen Höfe, ein Sittengemälde. 

„Wir sehen, dass die bei Herodot zu findenden Traumtypen in der orienta- 
lischen Literatur geläufig sind. Dieser Befund berechtigt wohl zu dem Schluss, dass 
die Träume dem Herodot alle erzählt worden sind; er hat von seinen Informanten 
Träume gehört, die deutlich auf dem Boden einer sehr alten Tradition stehen.“ 
P. Frisch, Die Träume bei Herodot, in: Beitr. zur klass. Philologie 27, 1968, 6 ff. 
(Zitat 58). S.a. R. Bichler, Die „Reichsträume“ Herodots. Eine Studie zu Herodots 
schöpferischer Leistung und ihrer quellenkritischen Konsequenz, in: Chiron 15, 

1985, 125 ff. 
'2 Rohde a.O., s. Anm. 2, 49 fl. C.G. Jung, Grundwerk, 3. Aufl. 1987, Bd. 3, 

II, 2; s.a. Bd. 5, Traum 6 und 7. I. Hoffmann, Der Kathäko$a. Text und Über- 
setzung mit bibliographischen Anmerkungen (Diss. München 1974), 361, 381 ff. 
(Geschichte von’ Amaradatta und Mitränanda). 

  
  

   

    

   

  

  



  

  

      

     ACHAEMENIDISCHE ZEIT 83 

Demzufolge fanden in Anwesenheit der Königin und einiger Frauen 

aus dem königlichen Harem, von denen die letzteren tanzten und 

musizierten, Gelage statt (Athenaios, IV.145 d). Nach Herodot (V.18 f.) 

verlangten adelige Perser, die von Xerxes zu Amyntas nach Makedo- 

nien gesandt worden waren, entgegen der griechischen Sitte, daß sich 

die Frauen ihrer Gastgeber zu ihnen auf die Kline setzen sollten. 

Und nach Plutarch (Conjugalia praecepta) zogen sich die Perserkö- 

niginnen im Verlauf von Festen, wenn der Rausch naht und man 

die Musiker und Kurtisanen ruft, zurück.” So gab es also einerseits 

Wissen um eine große emotionale Liebe — andererseits ein Leben 

mit Kurtisanen und Nebenfrauen. 

Genau dies zeigen die wenigen Darstellungen mit Frauen aus achae- 

menidischer Zeit. Unter ihnen sind vier bekannt, bei denen ein Ehe- 

paar dargestellt ist. Drei davon sind Reliefs auf Grabstelen aus der 

Umgebung von Daskyleion (Kleinasien), einem achaemenidischen 

Satrapensitz (s. Abb. 3.2-3.4). Das vierte ist ein Bildnis auf einer 

Elfenbeindose aus Demetrias in Thessalien (s. Abb. 3.5). Was genau 

auf ihnen dargestellt ist, ist nicht bekannt. Deshalb liegen mehrere 

Deutungen vor: Totenmahl, symbolisches Mahl mit dem lieben 

Verstorbenen im Jenseits, Szenen aus dem täglichen Leben. Grund- 

sätzlich wird die schon von der neuassyrischen Zeit her bekannte 

Bankettszene auf dem „Weinlaubenrelief“ (s. Abb. 2.4) weitergeführt. 

Es fällt, im Vergleich zu den assyrischen Bankettszenen, die größere 

Nähe der Ehepartner auf den Bildnissen auf. Die Ehefrau sitzt seit- 

lich auf der Kline, eine Geste, welche als Ausdruck von innerer Nähe 

und Vertrautheit zwischen den Eheleuten gedeutet werden kann. 

Andererseits sind die Ehepaare auf den Darstellungen von Personal, 

möglicherweise sogar Nebenfrauen umgeben. 

Als Vorläufer dieser und aller späteren Bankettszenen gilt das „Wein- 

laubenrelief“ Assurbanipals im Nordpalast von Ninive. Zuvor fanden 

die Gelage, soweit Bildnisse dies belegen, im Sitzen statt. Es scheint 

unter Assurbanipal eine Änderung der Gelagesitten stattgefunden zu 

haben. Vielleicht kam diese Neuerung zu den Assyrern durch deren 

Kontakt mit nomadischen Stämmen aus dem iranischen Raum. „Jene 

Völkerschaften lagen beim Mahl auf leicht zu transportierenden 
Liegen... Kimmerier und Skythen brachten gegen Ende des 8. 

bzw. Anfang des 7. Jahrhunderts v.Chr. im Zuge ihres Eindringens 

nach Kleinasien diesen Brauch mit.... Andererseits ist aber auch 

'3 F. Joachim, Treue. Die brisante Seite der Liebe, 1996, 108. 

   

 



   

  

84 KAPITEL III 

bekannt, daß zwischen dem 9. und 7. Jahrhundert v.Chr. in Syrien 

und Phönikien kostbare, mit Gold und Elfenbein eingelegte Betten 
hergestellt wurden, die nach dem schriftlichen Zeugnis auch beim 

Gelage Verwendung fanden. Die Anregung zur Darstellung eines lie- 

genden Mannes beim Mahl auf dem Relief Assurbanipals könnte 
also einen iranischen oder syro-palästinensischen Ursprung haben, 

wobei die Entwicklung in beiden Zonen unabhängig voneinander zu 

sehen ist. Dentzer macht den vermittelnden Vorschlag, daß gleiche 

Lebensgewohnheiten in verschiedenen Regionen auch zur Ausprägung 

ähnlicher Sitten führen könnten.“!* Diese seit der achaemenidischen 
Zeit vermehrt belegte Form der Bankettszenen bleibt bis in die nach- 
sasanidische Zeit erhalten. Auf den achaemenidischen Darstellungen 

sind in verschiedenem Ausmaß griechische und altorientalische Ele- 
mente vereint. 

Einen noch stärkeren Eindruck von großer emotionaler Nähe und 
fast schon Galanterie vermitteln die Goldarbeit (s. S. 73), einige 

Siegel (s. Abb. 3.6a und 3.6b) sowie eine Gravierung auf der Innenseite 

des Deckels einer Silberdose (s. Abb. 3.7). Die Siegeldarstellung 3.6a 

liegt mehrfach vor. Es ist anzunehmen, daß auch diese Motive ein 

Liebespaar aus einer allgemein bekannten Sagenwelt zeigen. Auch 

bei diesen Darstellungen steht der zärtliche Umgang zwischen den 

Liebenden gut in Einklang mit den literarischen Überresten aus die- 
ser Zeit. 

Zum Fortleben und zu Nachklängen der achaemenidischen Zeit in 

der Literatur s. S. 90 ff, 129. 

* Nolle a.O., 80 (Zitat); vgl. Dentzer a.O., 58. B. Fehr, Orientalische und griechi- 
sche Gelage, 1971, 16 ff. 

     

  

    

  



ACHAEMENIDISCHE ZEIT 

  

Abb. 3.2-3.3 Reliefs auf Grabstelen, Daskyleion  



      

          

  

KAPITEL III 

  

  

Abb. 3.4 Relief auf Grabstele, Daskyleion 

DT UNI Vs 

  

Abb. 3.5 Bildnis aus Demetrias (Thessalien)



ACHAEMENIDISCHE ZEIT 

  

Abb. 3.6a/3.6b  



KAPITEL II 

  
Abb. 3.7 Gravierung 

 



  

    

    

  

    
    

KAPITEL IV 

HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE 

(ARSAKIDISCHE) ZEIT 

Abb. 4.1 Erotenohrringe 

Der Internationalität dieser Zeitspanne (330 v.Chr.-224/228 n.Chr.) 

entspricht, daß sich auch für die Dichtung keine geographische Zuord- 

nung vornehmen läßt. 

Durch verschiedene Entwicklungen wie die Feldzüge Alexanders 

d. Gr., die Einwanderungen der Griechen in den vorderasiatischen 
und asiatischen Raum und die Qualität der griechischen Dichtung 

breitete sich der griechische Liebesroman auch im Orient aus. Der 
Beginn dieser Literaturgattung wird angesetzt in das 2. Jh.v.Chr., 

mit einer Spätblüte im 3. Jh.n.Chr. Zu ihm gesellte sich der römi- 

sche Liebesroman, der im 1. Jh.v.Chr. beginnt und zu einer raschen 

Blüte kam. Städte wie Milet, Ephesus and Alexandria waren für das 

intellektuelle Leben, also auch für die Dichtung, wichtige geistige 
Mittelpunkte.! Unter dem Einfluß dieser geistigen Zentren entstanden 

! Rohde a.O., 1 fl. ©. Weinreich, Der griechische Liebesroman, 1962, 3 ff. 
K. Kerenyi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher 
Beleuchtung, 1962, 1 ff. G. Luck, Die Römische Liebeselegie, 1961, 9 ff.



   

  

9% KAPITEL IV 

die fünf Dichtungen, die hier aufgeführt werden. Ausgewählt wurde 

die erste, weil sie eine altbabylonische Geschichte ist, die zweite, weil 

sie vom Hofe eines persischen Großkönigs (vermutlich Artaxerxes’ II.) 

erzählt, die dritte, weil sie typisch für die Liebesdichtung dieser Zeit 

ist, die vierte, weil sie an altorientalisches und altäyptisches Gedan- 
kengut anknüpft und die fünfte, weil sie eine Volkssage aufgreift. Sie 

alle wurden von Männern geschrieben, die zwischen der griechisch- 

hellenistischen und der orientalischen Welt standen. Ihre Geburtsorte 

oder ihre wichtigsten Lebensstationen liegen im orientalischen Raum, 
die Sprache ihrer Dichtungen war griechisch oder lateinisch. So gel- 

ten sie als Vertreter der griechischen bzw. römischen Liebesdichtung.? 

Aufgrund ihrer Lebensläufe ist aber davon auszugehen, daß nicht 

nur Jamblichos, sondern ebenfalls die anderen in ihren Werken, ab- 

gesehen von z.B. orientalischen Schauplätzen, Namen und Personen, 

noch weitere altorientalische Elemente einfließen ließen; denn es muß 

eine traditionsreiche einheimische Dichtung gegeben haben, deren 

Einfluß sie sich sicherlich nicht völlig entziehen konnten. Erhalten 

ist von dieser leider nichts (zu Wis und Ramin s. S. 124). 

Von der Stärke des griechischen Einflusses auf das Geistes- und 

Gefühlsleben zeugen auch die während dieser Zeit in Mode gekom- 

menen sogenannten Eroten-Ohrringe (s. Abb. 4.1). Sie liegen in 

größerer Anzahl und in verschiedenen Formen vor. Sie alle aber 

zeigen: nicht nur in der Dichtung, sondern auch im täglichen Leben 

spielten Gedanken über die Liebe eine große Rolle, bzw. weil die 

Gedanken über die Liebe die Menschen so bewegten, waren die 

großen Liebesromane und Symbole der Liebe so beliebt. 

Alle fünf hier aufgeführten Dichtungen zusammen ergeben ein 

Bild über das Verständnis der Liebe zu dieser Zeit. 

Babyloniaka 

Eine Sonderstellung innerhalb der spätgriechisch-hellenistischen Lie- 

besromane nimmt im hier vorgegebenen Rahmen über die Liebe 

in der altorientalischen Dichtung der Syrer Jamblichos? mit seinem 

? Zusammenschau der einschlägigen Werke s.: B. Kytzler (Hrsg.), Im Reiche des 
Eros. Sämtliche Liebes- und Abenteuerromane der Antike, 2 Bde., 1983. S.a. 
G. Binder/B. Effe (Hrsg.), Liebe und Leidenschaft, Historische Aspekte von Erotik 
und Sexualität. Bochumer Altertumswiss. Collog. 1993 (mit weit. Lit.hinw.). 

° Nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen Philosophen, der wohl zwischen 
275-330 n.Chr. gelebt hat. 

  

  



     
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 91     

   

                       
        
      

        

Werk „Babyloniaka“ (Babylonische Geschichten) ein. Er wurde im 

2. Jh.n:Chr. in Syrien geboren und von einem gebildeten babyloni- 

schen Sklaven erzogen. Der Stoff seiner Dichtung sei, so behauptet 

er, eine altbabylonische Geschichte, die ihm dieser Erzieher mitgeteilt 

habe. Er schrieb sie dann in Griechisch nieder. Sie erzählt, knapp 

zusammengefaßt, folgendes: 

Die schöne Sinonis, welche bereits mit dem von ihr geliebten 

Rhodanes ehelich verbunden ist, wird von dem König von Babylon 

begehrt. Sie verweigert sich, und das Schicksal des sich liebenden 

Ehepaares nimmt daraufhin einen dramatischen Verlauf. Sie müssen 

vor dem Haß des zurückgewiesenen Königs fliehen. Auf der Flucht 

vor seinen Häschern müssen sie unendlich viel erleiden. 

   
    

      
    
    
    

                                              

     

Sie verstecken sich beispielsweise in einer Höhle. Die sie verfolgenden 
Soldaten erahnen sie darin. „‚Einem Soldaten entfällt der eherne Schild 
oberhalb des Höhleneinganges: der Widerhall zeigt den Verfolgern den 
Weg.... Rhodanes und Sinonis, sie weichen ins Innerste der Höhle 
zurück und gelangen durch einen zweiten Ausgang hinaus. Hier nistet 
ein Schwarm wilder Bienen. Hungrig essen die Fliehenden von dem 
Honig. Sie sinken wie Tote am Wege um, denn der Honig enthielt 
Gift; die Bienen hatten ihre Nahrung aus Schlangen gesogen. Den aus 
der Höhle nachdrängenden Soldaten wird von den aufgestörten Bienen 

das Gesicht zerstochen; einige werden getötet... 
Nach der Begegnung mit den wilden Bienen wird die Verfolgung 

fortgesetzt. Die Soldaten schen aber die beiden Menschen am Wege 
liegen, halten sie für irgendwelche Tote (ohne sie zu erkennen) und 
ziehen vorüber. Da die heimische Sitte es verlangt, werden im Vor- 
beireiten schnell ein paar Kleidungsstücke, auch Brot und Fleisch hinge- 
worfen. Das Fleisch lockt Raben an, die sich krächzend darum streiten. 
Ihr Lärm weckt Rhodanes aus seiner tiefen Betäubung. Mühsam erhebt 
er sich und ruft auch Sinonis ins Bewußtsein zurück. Sie entdecken 
zwei Esel in der Nähe, beladen sie mit den Dingen, die ihnen die 
Soldaten zugeworfen hatten, besteigen sie und ziehen in entgegenge- 

setzter Richtung ab. 
Sie suchen eine Herberge auf, ziehen eilends weiter und kommen 

noch vor Mittag zu einem zweiten Rastort. Hier sind zwei Brüder einge- 
kehrt; der ältere bringt den jüngeren mit Gift um und klagt Sinonis 
und Rhodanes des Mordes an. Durch seinen Selbstmord werden sie 
indessen von dem Verdacht befreit. Rhodanes nimmt heimlich das Gift 
an sich und verläßt mit Sinonis die Herberge. 
Kaum dieser Gefahr entronnen, geraten sie in die Hände eines 

Räubers, der von seiner Behausung aus die Vorüberziehenden aus- 
raubt und auflrißt. Damas (ein vom König gesandter Eunuch) schickt 
Soldaten; sie überwältigen den Räuber und werfen Feuer in sein Haus. 
Rhodanes und Sinonis, die noch im Hause sind, kommen in äußerste 

 



92 KAPITEL IV 

Not. In ihrer Bedrängnis schlachten sie ihre Esel, werfen die Leiber 
dem andringenden Feuer entgegen und können sich retten. Bei Nacht 
begegnen sie den Soldaten, die das Feuer gelegt hatten. Als man sie 
fragt, wer sie seien, antworten sie: „Die Geister der Ermordeten!“ Ihr 
blasses und abgemagertes Aussehen sowie die Schwäche ihrer Stim- 
men überzeugt die Soldaten; man läßt sie ziehen. 

Nach Tagesanbruch kommt ihnen ein Trauerzug entgegen: ein junges 
Mädchen wird zu Grabe getragen. ... 

Im leeren Grab des jungen Mädchens bleiben die Gewänder, die 
am Grabe verbrannt werden sollten, auch Speisen und Getränke zurück. 
Rhodanes und Sinonis essen und trinken, hüllen sich in die Gewänder 
und legen sich in dem Grabe zum Schlaf nieder. Die Soldaten, die das 
Strafgericht an dem Räuber vollzogen hatten, erkennen am nächsten 
Morgen, daß man sie getäuscht hatte. Da sie Helfershelfer des Räubers 
hinter den angeblichen Geistern vermuten, verfolgen sie die Spuren, 
die zu dem Grabgewölbe führen. Hier finden sie das Paar, das von 
Wein und Müdigkeit überwältigt in Schlaf gesunken ist. Sie halten es 
für Tote. Obwohl es ihnen unerklärlich bleibt, daß die Spuren sie her- 
führten, ziehen sie ab. 

Auch das Paar verläßt den Platz und überquert den Fluß, dessen 
süßes und klares Wasser dem König zum Trinken bestimmt ist. In 
dem nahen Ort verkauft Sinonis die Gewänder aus dem Grabe. Man 
erkennt die Herkunft der Stücke und hält die junge Frau wegen Grab- 
beraubung fest. Soraichos, der Gerechte, soll sie aburteilen. Er zieht 
es aber vor, sie wegen ihrer Schönheit zu Garmos (dem König) zu 
schicken. Daraufhin beschließen Sinonis und Rhodanes, gemeinsam in 
den Tod zu gehen, und mischen mit dem Gift, das Rhodanes zuvor 
an sich genommen hat, einen Trunk. Eine Dienerin hinterbringt den 
Plan dem Soraichos, der heimlich das Gift mit einem Schlafmittel 
vertauscht. Tiefe Betäubung umfängt die Beiden; Soraichos läßt sie 
auf einen Wagen bringen und fährt zum König. Schon sind sie in 
der Nähe der Hauptstadt, als Rhodanes von einem Traum erschreckt 
aufwacht und mit lautem Ruf auch Sinonis weckt. Sinonis will sich 
mit einem Schwert das Leben nehmen und verletzt sich an der Brust. 
Soraichos fragt nach dem Grund. Als sie Treupfänder für seine 
Vertrauenswürdigkeit von ihm erhalten haben, erzählen sie ihm ihr 
Geschick. Da gibt er sie frei und weist ihnen den Weg zu einem Aphro- 
diteheiligtum, wo Sinonis ihre Wunde heilen soll.“ Nach kurzer Rast 
geht die Flucht weiter. 

Nach weiterem Leid, vielen Gefahren und Prüfungen ihrer Liebe, 

zu denen auch Zorn über vermeintliche Untreue gehört, gelingt es 

endlich Rhodanes, in einer Schlacht den König zu besiegen. Daraufhin 

wird er selbst König von Babylon und kann seine Sinonis, nach einer 

kurzen dramatischen Trennung, wieder erringen.* ° 

* Das Werk wird auch als ein religiöser Roman um den Mithraskult gesehen.  



  
   

      

      

    

   

        
    
    

    
    
    
    
    
    
    
    
    

                                                  

     

     
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSARIDISCHE) ZEIT 93    

    

Chaireas und Kallirhoe 

Chariton aus Aphrodisias in Karien (heute Türkei), 1. oder 2. Jh.n.Chr., 

erzählt dieses Liebesabenteuer. Es vermittelt dank des relativ gradlini- 

gen Handlungsablaufes einen guten Eindruck von den Liebesromanen 

dieser Zeit. 

In Syrakus erblicken sich bei einem zu Ehren der Göttin Aphrodite 
gefeierten Fest Chaireas und die überaus schöne Kallirhoe. Sie erleben 
dabei die Liebe auf den ersten Blick, der bald die Eheschließung folgt. 
Von sogenannten „Freunden“ wird Chaireas zur Eifersucht angestachelt 
und überrascht deshalb seine junge Frau bei einem angeblichen Versuch 
der Untreue. Er wirft sie mit einem brutalen Fußtritt zu Boden. Als 
sie dadurch zu Tode gekommen scheint, wird sie mit viel Schmuck und 
Beigaben in einer Gruft begraben. Kurz nach der Bestattung öffnen 
Grabräuber die Gruft, entdecken die aus dem Scheintod erwachte Frau 
und bringen sie und das geraubte Gut auf einem Schiff nach Kleinasien. 
Dort wird sie als Sklavin an einen Landgutbesitzer bei Milet verkauft. 
Er verliebt sich in sie, und um ihrem noch ungeborenem Kind eine 
gesicherte Zukunft bieten zu können, willigt sie, obwohl im Herzen an 
Chaireas gebunden, einer Eheschließung zu. Chaireas hat mittler- 
weile alles über das weitere Leben seiner Frau erfahren und eilt voll 
Reue und Liebessehnsucht per Schiff nach Milet, um sie zu befreien. 
Er und die Schiffsmannschaft werden aber gefangengenommen und 
als Sklaven verkauft. Kallirhoe hat von dem Befreiungsversuch erfahren, 
denkt aber, Chaireas sei dabei getötet worden. Sie richtet deshalb eine 
große Trauerfeierlichkeit für ihn aus. Während der Feierlichkeiten 
erblickt sie der mächtige Satrap von Karien und verliebt sich in sie. Es 
kommt nun zu einem verwirrenden Ränkespiel zwischen den beiden 
Ehemännern und dem Verliebten, an dessen Ende der persische 
Großkönig Artaxerxes Mnemon informiert wird. Der holt die Schöne 
an seinen Hof nach Babylon und verliebt sich ebenfalls prompt in sie. 
Anstatt nun zu entscheiden, zu wem Kallirhoe wirklich ehelich gehört, 
schiebt er die Entscheidung bewußt hinaus, um die Frau täglich sehen 
zu können. Er versucht sogar ihre Gunst zu gewinnen, aber vergeblich. 

Da wird gemeldet, Ägypten sei von Persien abgefallen. Artaxerxes 
muß mit großem Heer und Gefolge, einschließlich des Harems, gegen 
den Feind ziehen. Um schneller vorrücken zu können, werden die Frauen 
auf der Insel Arados® an der syrischen Küste zurückgelassen. In- 
zwischen ist es Chhaireas gelungen, sich auf die Seite der Ägypter zu 

Das Liebespaar erlebt demzufolge in seinen Abenteuern symbolisch Stufen der 
Weihung. R. Merkelbach, Mithras, 1984, 253 f., s.a. W. Röllig, Iamblichos, in: 
Der kleine Pauly II, 1967, 1307. 

> Babyloniaka: Rohde a.O., S. 388 fl. (Kommentar S. 404) Weinreich a.O., 
S. 15. Fr. Altheim, Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum I, Kap. II: 
Jamblichos’ Babylonische Geschichten, von Ursula Schneider-Menzel, 1948, 48 ff. 
(Zitat 49 ). 

6 Insel Arados: bedeutende phönizische Handelsniederlassung neben Tyros und



    

    

KAPITEL IV 

schlagen. In einer Seeschlacht besiegt er die persische Flotte vor der 
syrischen Küste und nimmt die Insel Arados ein. Im dortigen Rathaus 
begegnen sich Chaireas und Kallirhoe rein zufällig wieder. Sie erken- 
nen sich und bleiben von nun an vereint. Gemeinsam kehren sie nach 
Syrakus zurück. 

Das Werk enthält auch einige tiefe Erkenntnisse über die Liebe, sprach- 

lich schön formuliert. So wird die schlaflose Nacht, die Artaxerxes vor 

dem Tag hat, an dem er eine Entscheidung über Kallirhoes Schicksal 

treffen muß, ausführlich beschrieben. Der Großkönig wälzt sich auf 

seinem Lager. 

Ihr armen Augen, eine Stunde könnt ihr noch den schönsten Anblick 
der Welt genießen. Danach wird ein Sklave von mir glücklicher sein 
als ich. Überlege, meine Seele, was da zu tun ist! Du mußt dich auf 
dich allein verlassen; du hast keinen anderen, der dir einen Rat geben 
könnte. Ein Verliebter hat nur einen Ratgeber: die Liebe selbst. 

Später berichtet ein Bote dem Chaireas, daß Kallirhoe das Rathaus 

von Arados nicht freiwillig verlassen will. Sie weiß nicht, daß der 

Sieger ihr erster Ehemann ist, er weiß nicht, daß die stolze Gefangene 

seine von ihm gesuchte Ehefrau ist. Als er von der Weigerung der 

Frau hört, lacht er und sagt zu dem Boten: 

Ach, du Einfaltspinsel, weißt du denn nicht, wie man eine Frau herum- 
kriegt durch Bitten, Komplimente, Versprechungen, am meisten aber, 
wenn sie geliebt zu werden glaubt 

- und wenn sie liebt, so möchte man heute noch hinzufügen.’ 

(Zum Motiv „König begehrt die Frau eines anderen“ s.a. Alexander- 

roman d. Pseudo-Kallisthenes, Geschichte von Kandaules und seiner 

Frau.)® 
Mit dem Namen eines Großkönigs Artaxerxes (es gibt drei Könige 

mit diesem Namen, gemeint ist im folgenden aber wohl Xerxes I. 

486-465 v.Chr.)? ist literarisch noch eine andere Liebesgeschichte ver- 

Sidon. Strabon (16.2.13) schreibt u.a.: „Arados liegt vor einem felsigen und hafen- 
losen Küstenstrich .. ., 20 Stadien vom Land entfernt. Es ist ein vom Meer umspül- 
ter Felsen mit einem Umfang von ca. 7 Stadien; er ist vollständig bebaut und hat 
bis heute eine so hohe Einwohnerzahl, daß die Häuser viele Stockwerke aufweisen.“ 

” Chaireas und Kallirhoe: Rohde a.O., 517 ff. Chariton von Aphrodisias, Kallir- 
hoe, eingeleit., übers. und erläut. v. K. Plepelits, 1976, Zitate: 117 (6.9-10), 140 
(7.10). Vgl. B.E. Perry, The ancient romances, 1967, bes. 96 ff. 

® Der Alexanderroman des Pseudo-Kallisthenes: F. Pfister, Der Alexanderroman, 
1978, 65. 

° Vgl. Die Bibel, Einheitsübersetzung 1980, 513, Anm. 1, la: „Die griechische



    

    

  

    

     
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 95 

bunden. Es ist das Buch Ester, Teil des Alten Testamentes, aufge- 

schrieben um 300 v.Chr. 

Artaxerxes hatte seine Hauptfrau verstoßen, weil sie öffentlich einen 
Befehl von ihm nicht befolgte.'' Deshalb wird im ganzen Reich in 
allen Schichten der Bevölkerung nach einer schönen neuen Königin 
gesucht. Ester, ein jüdisches Waisenmädchen aus Süsa, wird von ihrem 
Onkel an den achaemenidischen Hof als Brautkandidatin geschickt. Sie 
gefällt dem Großkönig, und er macht sie zur neuen Königin. Im Laufe 
ihrer offenbar guten Ehe gelingt es ihr, durch persönlichen Einsatz die 
Errettung ihres jüdischen Volkes vor Verfolgungen zu erreichen. Das 

Purimfest erinnert daran.'! 

Aithiopika 
Die Internationalität der Liebesdichtung im Vorderen Orient der 

ersten Jahrhunderte nach Christus kommt bei der folgenden Dichtung 

deutlich zum Vorschein. 
Der Phönizier Heliodoros aus Emesa schrieb den Roman „Aithio- 

pika“ (vor 250 n.Chr.), der bis in die byzantinische Zeit der beliebteste 

der damaligen zivilisierten Welt war. Er enthält viele syrische und 

iranische Elemente (z.B. Namen, Rüstungen, Kampfweisen), spielt 

aber ansonsten in Ägypten und Äthiopien, die Romanhelden sind 

Griechen, d.h. er ist Grieche und sie eine äthiopische Prinzessin, die als 

ausgesetztes Kind von Griechen aufgezogen worden ist. Weil damit 

die Handlung außerhalb des hier gesetzten geographischen Raumes 

spielt, wird das Werk der Vollständigkeit halber hier zwar erwähnt, 

aber nicht weiter ausgeführt. 

Wieder geht es um ein Liebespaar, diesmal um eine zur Ehelosigkeit 

verpflichtete Priesterin und ihrem Helden, die sich in räuberischer 

Gefangenschaft kennen und lieben lernen. Sie sind unendlich vielen 

Gefahren ausgesetzt, ständig auf der Flucht, werden durch wunder- 

bare Ereignisse immer wieder gerettet und überwinden dank unwan- 

delbarer Treue und Hilfe der Götter, welche diese für Liebende 

bereithalten, alle Widernisse.'? 

Übersetzung liest in allen Teilen des Buches den Namen des Königs als Artaxerxes; 

die hebräische Übersetzung liest Ahaschwerosch, dessen griechische Form sonst 

Xerxes lautet. Gemeint ist Xerxes I. (486-465 v.Chr.).“ 
!% $, hierzu Athen. XII. 555-556: Bei den Persern bestimmt der König als 

absoluter Besitzer über seine Frau. 
! Frei nacherzählt vgl. Buch Ester: Die Bibel, Einheitsübersetzung. K. JaroS, 

Esther. Geschichte und Legende, 1996. 

1? Rohde a.O., s. 453 fl. Weinreich a.O., s. Anm. 1, 32. Altheim a.O., 93 ff. 

F. Altheim/R. Stiehl, Die Araber in der Alten Welt III, 1966, 136 ff. 

      
    

 



  

96 KAPITEL IV 

Amor und Psyche 

Eine weitere Dichtung dieser Zeit ist die von Apuleius. Er wurde 
125 n.Chr. in Numidia (Algerien) als Sohn einheimischer Eltern 

geboren und wuchs in Karthago auf. Seine Muttersprache war vermut- 

lich das Punische, doch sprach die gebildete Schicht der römischen 
Kolonie, und sein Vater war hoher Gemeindebeamter, Latein, die 

Sprache, in der er, nach Studien in Athen, seinen Roman „Metamor- 

phosen“ (auch als „Der goldene Esel“ bekannt) schrieb. Klar ist, daß 

Apuleius sein Werk auf ältere Vorbilder, welche verlorengegangen 

sind, aufbaut. Das darin enthaltene Liebesmärchen von „Amor und 

Psyche“ erinnert auf den ersten Blick an die ältere Bearbeitung des 

Mythos von Inanna/Istar und Dumuzi und dem ugaritischen von 
Ba‘al und “Anat (vgl. S. 11 ff). Heute sieht man darin cher Wider- 

spiegelungen religiöser Ideen, vor allem der Dionysos- und/oder Isis- 

mysterien.'? Hier nun im Überblick die Geschichte, die im Original 
recht lang, weil liebevoll ausgeschmückt ist. 

„Es waren einmal in einer Stadt ein König und eine Königin, 

die hatten drei ausnehmend schöne Töchter.“ Psyche, die jüngste 

von ihnen, war so voller Liebreiz, daß sie von der Bevölkerung nach 

und nach der Göttin Venus, der Göttin der Liebe und Schönheit, 

gleichgesetzt und statt ihrer verehrt wurde. Die Altäre der Göttin 

blieben schließlich sogar leer, denn die für sie bestimmten Blumen 

  

  

Abb. 4.2 Amor und Psyche 

"» Zur weiteren Deutung s.: G. Binder/R. Merkelbach (Hrsg.), Amor und Psyche, 
1968, 122, Abb. 4.2. E. Neumann, Amor und Psyche. Eine tiefenpsychologische 
Deutung des Märchens mit dem Text von Apuleius, 3. Aufl. 1981.



  

  

    

   
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 97 

und Früchte wurden Psyche geschenkt. Das erweckte den Zorn und 

den Neid der Göttin. Sie beauftragte deshalb ihren Sohn, den Gott 

Amor, auf Psyche einen Liebespfeil abzuschießen, damit sie sich in 

den charakterlich niedrigsten und, was irdische Güter betrifft, elend- 

sten Mann verliebe und somit unglücklich werde. Aber Gott Amor 

erblickte Psyche und verliebte sich selbst. 

In der Zwischenzeit hatte der königliche Vater die beiden älteren 

Schwestern verheiratet und suchte nach einem Mann für seine jüngste 

Tochter. Aber es wollte sich kein passender finden, denn keiner wollte 

eine göttlich verehrte Frau heiraten. So befragte der Vater das Orakel 

in Milet und erfuhr, daß seine Tochter eine andere Bestimmung habe 

und deshalb geopfert werden solle. Große Trauer herrschte allenthal- 

ben über diese Auskunft. Allein Psyche, der die Gesamtsituation über 

den Kopf gewachsen war, blieb ruhig und ließ sich willig als Braut 

festlich schmücken, zu einem Felsen führen und hinabstürzen. Gott 

Amor sorgte dafür, daß der Westwind sie auffing und zu einer Wiese 

trug. Dort stand sein Schloß, festlich für Psyches Empfang her- 

gerichtet mit Speise und Trank, Musik und Bad. Aber kein Lebewesen 

war anwesend. 

Müde von den Aufregungen des Tages, sank sie in tiefen Schlaf. 

Da wurde sie von einem männlichen Wesen, von dem sie nicht wußte, 

wer es war, wir aber wissen, daß es Gott Amor war, besucht. Sie 

mußte ihm versprechen, daß sie nicht nach seinem Namen fragen 

und ihn nicht anschauen werde. Sie versprach es, und der Gott kam 

nun jede Nacht zu ihr. Sie genossen die Liebe, und Psyche wäre 

glücklich gewesen, wenn sie tagsüber nicht so alleine gewesen wäre 

und der Gedanke an ihre trauernden Eltern sie nicht so bedrückt hätte. 

Deshalb ermöglichte ihr Gott Amor, da er ihr aus Liebe eine Freude 

machen wollte, den Besuch ihrer Schwestern. Sie kamen, bemerkten 

das Liebesglück und Luxusleben ihrer Schwester und wurden neidisch. 

So redeten sie ihr bei dem dritten Besuch ein, daß ihr nächtlicher 

Besucher ein Ungeheuer sei, daß ihr Kind, welches sie erwartete, 

ebenfalls so aussehen würde und er beide nach dessen Geburt ver- 

schlingen werde. Entsetzt beschloß Psyche nach dem Abschied von 

ihren Schwestern, sich ihren Gatten heimlich anzuschauen und ihn 

zu töten. Während er in der Nacht neben ihr schlief, betrachtete sie 

ihn im Schein ihrer Öllampe. Da erkannte sie an seinen Flügeln 

sowie dem Bogen und dem Köcher mit den Pfeilen, die er neben 

dem Schlaflager abgestellt hatte, daß er Gott Amor war. Darüber 

erschrak sie so sehr, daß ihre Hand zitterte und ein Tropfen des 

     

 



  

98 KAPITEL IV 

heißen Öls auf eine Schulter des schlafenden Gottes fiel. Vom Schmerz 
wachte er auf, erkannte, daß seine Frau ihr Versprechen gebrochen 
hatte, und flog davon. Doch er brachte es nicht über sich, sie ohne 
eine paar Worte zurückzulassen. Sie gipfeln in der psychologisch tief- 
sinnigen Aussage, daß er sie aus Liebe heimlich, entgegen den Wün- 
schen seiner Mutter, zu seiner Gattin gemacht habe, „auf daß du ein 
Untier in mir sehest und mir das Haupt abzuschlagen suchtest, mein 
Haupt mit diesen, ach! so sehr in dich verliebten Augen!“. 

Nach tiefer Verzweiflung und voll Reue über ihre Neugier beschloß 

sie, Amor zu suchen. Dabei war sie so tapfer, daß die Götter gerührt 
waren und ihr heimlich, obwohl den Zorn der Venus’ fürchtend, 
halfen ihn zu finden. Mittlerweile lag Amor krank im Hause seiner 
Mutter. Eines Tages kam Psyche dort an. Venus, der ein geschwätziger 
Vogel die Liebesgeschichte zwischen ihrem Sohn und Psyche verraten 

hatte, erkannte sie. Da sie ahnte, daß Psyche nur mit Hilfe der an- 
deren Götter ihr Haus gefunden hatte, wagte sie es nicht sie wegzu- 
schicken, sondern nahm sie in ihr Haus auf. Aber sie läßt sie nicht 
zu Amor, sondern tyrannisiert sie in der Küche. Eines Tages will 
sie zu einem Fest: 

Nach dieser Erklärung fährt sie auf sie los, reißt ihr das Kleid in lauter 
Fetzen, zerzaust ihr Haar und schlägt hefüg zu, daß ihr Hören und 
Sehen vergeht. Dann nimmt sie Weizen und Gerste und Hirse und 
Mohn und Erbsen und Linsen und Bohnen, mischt sie in Mengen, 
schüttet sie zu einem Häufchen zusammen und spricht zu ihr: „Du 
scheinst mir nämlich, eine häßliche Magd wie du bist, durch nichts 
anderes als Diensteifrigkeit deine Liebhaber zu gewinnen. Jetzt will ich 
auch selbst deine Brauchbarkeit auf die Probe stellen. Scheide das 
Durcheinander dieses Samengemengsels, lege die einzelnen Körner 
gehörig für sich auseinander und liefere mir gefälligst bis heute abend 
die ausgeführte Arbeit ab!“ 

Da sie ihr also den Haufen all der Samen angewiesen, ging sie selbst 
zu einem Hochzeitsessen aus. Psyche aber legt keine Hand an die 
ungeordnete, unentwirrbare Masse, sondern wird vor Benommenheit 
über den ungeheuerlichen Auftrag still und starr. Da läuft ein Ameislein, 
so ein kleines Feldarbeiterlein - mit solcher schwierigen Mühe ver- 
traut, die Braut bedauernd der großen Gottheit und verwünschend der 
Schwiegermutter Bosheit -, fleißig umher und lockt und lädt die ganze 
Mannschaft der umwohnenden Ameisen zusammen: „Erbarmt euch, ihr 
rührigen Kinder der allgebärenden Erde, erbarmt euch und eilt Amors 
Gattin, der reizenden Maid, in ihrer Not geschwind und hurtig 
zu Hilfe!“ Da stürzen Wogen über Wogen sechsfüßiger Völker herbei, 
lesen mit allem Eifer einzeln kornweise den ganzen Haufen aus- 
einander, sondern und verteilen jede Sorte für sich und verschwinden 
in einem Husch.  



      

     
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 99     

    Als Venus heimkehrte und sah, daß Psyche die Aufgabe ausgeführt 

hatte, ärgerte sie sich und legte sich zur Ruhe. Aber weitere Prüfungen 

fallen ihr ein. Psyche soll bösen, wilden Schafe Wolle von ihrem gol- 

denen Vlies rauben, dann soll sie von dem drachenbewachten Fluß 

Styx einen Krug frischen Wassers holen, und schließlich soll sie aus 

der Unterwelt für die Göttin eine Büchse Schönheitssalbe holen. Hier 

versagt Psyche fast, weil sie, von weiblicher Eitelkeit verleitet, die 

Dose öffnet. Um nach all den Anstrengungen schön für Amor zu 

sein, wollte sie ein wenig von der Salbe für sich selbst verwenden. 

Die Dose enthält aber Gase, durch die sie in einen tiefen Schlaf 

sinkt. Aber wie ihr bei allen Taten die Umwelt geholfen hat, so auch 

jetzt. Gott Amor, in der Zwischenzeit geheilt, eilt ihr zu Hilfe. Dann 

wandte er sich an Gott Jupiter und bat um Regelung seiner Liebes- 

angelegenheit. Der verlieh Psyche die Unsterblichkeit und vermählte 

beide offiziell. Bald gebar sie eine Tochter, die nennen die Menschen 

die Wonne/Lust. 
Die Ähnlichkeit mit dem Sämereien-Motiv im Märchen vom 

„Aschenputtel“ ist augenfällig. Im deutschen Märchen „Das singende 

springende Löweneckerchen“ findet diese Liebesgeschichte einen 

fernen Nachklang.'* 

  

   

                  

   

    

    

   

                        

   

    

  

‚Jason und Medea 

In der „hellenisierten Welt“ waren die Bearbeitungen griechischer 

Sagen, vor allem wenn es sich um Liebesgeschichten handelte, neben 

den Liebesromanen ein beliebtes literarisches Sujet. Drei Sagen um 

liebesstarke Frauen mit orientalischem Hintergrund gehören hierher. 

Die bedeutendste Sage ist die von „Jason und Medea“. Diese Sage 

war im griechischen Raum bereits laut Homer (Odyssee XII. 40) im 

8. Jh.v.Chr. bekannt und beliebt. Pindar (IV. Pythische Ode, um 460 

v.Chr. verfaßt) und Euripides (413 v.Chr.) bearbeiteten sie dichterisch, 

später Apollonios Rhodios. Dieser wurde nach neueren Forschungen 

um 300 v.Chr. auf Rhodos geboren. Er ging als junger Mann, wie 

damals Mode, nach Alexandria. Ptolemaios II. machte ihn um 275/270 

zum Erzieher seines Sohnes (dem späteren Ptolemaios II.) und zum 

Leiter der berühmten Bibliothek von Alexandria. Sein Werk „Argo- 

nautika“ ist die vollständigst erhaltene Version. Folgender Verlauf 

" Apuleius, Der goldene Esel (Metamorphosen), lat. u. deutsch, herausg. u. über- 
setzt v. E. Brandt und W. Ehlers, 3. verb. Aufl. 1980, 159, Anhang 507 ff. (Zitat 
221-223). J. u. W. Grimm, Die Märchen der Brüder Grimm, Goldmann Ausg. 
1975, 301 ff.   



  

100 KAPITEL IV 

der Geschichte von der Suche nach dem „Goldenen Vlies“ ist heute 

allgemein bekannt. 

Der griechische Held Jason soll im Auftrag seines Oheims das 

„Goldene Vlies“, das goldene Fell eines Widders, mit seinen Kamera- 

den aus dem Lande Kolchis, gelegen an der Küste des Schwarzen 

Meeres, holen. Er erscheint dort nach langer abenteuerlicher Schiffahrt, 

betritt den Palast des Königs und begegnet im Hof der jungen Königs- 

tochter Medea. Für sie ist es Liebe auf den ersten Blick, und so ist 

sie bereit, Jason heimlich, weil gegen die Interessen ihres Vaters und 

ihres Volkes, zu helfen. Sie gibt ihm Zaubermittel, verrät ihm geheime 
Vorschriften und lenkt den Drachen, der das „Goldene Vlies“ bewacht, 

ab, damit Jason es von der Eiche, an der es mit Nägeln befestigt ist, 

abziehen kann. Nach dem Raub kehrt er, ihre Liebe mittlerweile erwi- 

dernd, mit ihr als Gemahlin und seinen Kameraden nach gefahrvoller 

Fahrt nach Griechenland zurück. 

Soweit die Fassung der „Argonautika“. Euripides und angeregt 

von ihm andere Dichter des europäischen Literaturkreises, widmeten 

sich dichterisch vor allem dem Ende der Liebesbeziehung. Ihnen zu- 
folge lebten, in der gängigsten Version, Jason und Medea in Griechen- 

land als Ehepaar die nächsten zehn Jahre glücklich und geehrt und 

bekamen drei Söhne. Dann bat Jason sie um Befreiung von der Ehe, 

da er eine jüngere Frau heiraten wollte. Medea ist außer sich vor 

Enttäuschung, Eifersucht und Zukunftsängsten für sich und ihre 

Kinder. In ihrer Not tränkt sie ihre Hochzeitsgeschenke für die junge 

Braut, schöne Gewänder und Schmuck, mit Gift. Diese stirbt dadurch, 

Medea tötet aus Haß auf Jason und Rache an ihm ihre Kinder,'’ 
flüchtet danach auf einem Drachenwagen, während sich Jason in sein 

Schwert stürzt und stirbt. 

Sie, die bisher alle geltenden Normen (Vaterlandsliebe, Kindesliebe, 

Schwesternliebe, s..S. 184) gebrochen hat, bricht nun auch die als 

elementarst verstandene Norm, die als unauslöschbar angesehene 

Liebe der Mutter zu ihren Kindern, indem sie diese tötet. Standen ihre 

Handlungen bis dahin immer im Rahmen ihrer Liebe zu Jason und 
waren damit verständlich und verzeihbar, so wandelt sich jetzt ihre 

Liebe in Haß, und der Haß schließt auch die Kinder von ihm und 

5 Zum Tod der Kinder gibt es noch andere Versionen: Medea tötet sie aus 
Versehen; die Kinder wurden von den Bewohnern der Stadt Korinth getötet und 
das Gerücht in die Welt gesetzt, daß Medea sie getötet habe. Das Motiv von Medeas 
Kindermord wurde im 5. Jh.v.Chr. durch Euripides der Sage hinzugefügt. E.A. 
McDermott, Euripides’ Medea. The incarnation of disorder, 1989, 9 f., 32. 

 



  

  

  

        

  

HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 101 

seine junge Braut mit ein. So wird Medea zum Sinnbild für Chaos, 

zur Furie. 

Das Besondere an der Arbeit von Apollonios Rhodios, darum der 

Hinweis auf sein Leben, ist, daß er, der in einer anderen Zeit, vor al- 

lem aber in einem anderen Kulturraum lebte als Euripides, nicht so 

frauenverachtend die negative Seite der Medea ausbaut. Er, der aus 

Ägypten von großen und bedeutenden Frauen weiß, läßt Medea und 

ihre Liebe in menschlichem Ausmaß erscheinen. „Mit meisterhaftem 

psychologischem Einfühlungsvermögen beschreibt der Dichter das 

Phänomen der ‚Liebe auf den ersten Blick‘, den darauffolgenden ele- 

mentaren Konflikt des Mädchens zwischen ihrer Liebe zu dem frem- 

den Helden und dem vom Vater verlangten Gehorsam und den 

schließlichen Sieg ihrer Gefühle über die von ihr selbst verinnerlich- 

ten Regeln von ‚Moral‘ und ‚Anstand‘.“ 

Da die Göttinnen Hera und Athene dem Helden Jason helfen 

wollen, beschließen sie, daß Medea, die Tochter des Königs Aietes, 

behilflich sein soll. 

  

   

                      

     

    Auf, laß uns zu Kypris'® gehen! Wir wollen uns beide an sie wenden 
und sie auffordern, ihrem Sohn!’ - sofern er folgsam ist - zu sagen, 
er solle die zauberkundige Tochter des Aietes mit seinen Geschossen 
treffen und in Liebe zu Jason entbrennen lassen: Dann wird er, so 
glaube ich, mit Hilfe ihrer Ratschläge das Vlies zurück nach Hellas 
bringen. 

    

  

   

   

   

                  

    

Eros gehorcht: 

Auf der Schwelle im Vorhof spannte er schnell den Bogen und nahm 
aus dem Köcher einen leidbringenden Pfeil, der noch neu war. Unbe- 
merkt überschritt er die Schwelle mit hurtigen Füßen, scharf umher- 
spähend. Dicht hinter dem Aisoniden kauerte er sich nieder, legte die 
Kerbe in die Mitte der Sehne, spannte <den Bogen> mit beiden Händen 
und schoß geradewegs auf Medea: Sprachlose Verwirrung erfaßte 
sie im Herzen. Eros eilte frohlockend zurück aus dem hochgebauten 
Palast; der Pfeil aber brannte tief im Herzen des Mädchens, einer 
Flamme gleich. Sie warf dem Aisoniden ständig verstohlene Blicke zu, 
und in ihrer Verwirrung verflüchtigte sich aus ihrer Brust der klare 
Verstand. Sie konnte keinen anderen Gedanken fassen, und im süßen 
Schmerz zerfloß sie in ihrem Gemüt. Wie eine Frau Reisig auf ein 
glimmendes Feuer schüttet —- eine Handwerkerin, der die Arbeit des 
Wollespinnens obliegt -, um sich des Nachts unter ihrem Dach Licht 

'% Aphrodite. 
"7 Eros.



   

  

KAPITEL IV 

zu verschaffen, da sie sehr früh aufsteht; das aber lodert aus kleiner 
Flamme gewaltig empor und läßt das ganze Reisig zu Asche werden: 
So brannte, in ihr Herz gesenkt, verborgen die verderbliche Liebe, 
und auf ihren zarten Wangen wechselte Blässe mit Röte ab, durch 
den Schmerz ihres Herzens <hervorgerufen>. 

Bei einer weiteren Versammlung im Palast vertiefen sich ihre Gefühle. 

. und unter allen ragte der Sohn des Aison an Schönheit und Anmut 
wunderbar hervor. Auf ihn heftete das Mädchen, verstohlen hinter 
ihrem schimmernden Schleier hervorblinzelnd, die Augen und sah ihn 
bewundernd an; in ihrem Herzen schmolz sie vor Kummer dahin. 
Ihre Gedanken flogen wie ein schwerfälliges Traumbild seinen Spuren 
nach, als er entschwand. Die nun gingen enttäuscht aus dem Palast. 
Chalkiope aber zog sich, um den Zorn des Aietes zu vermeiden, mit 
ihren Söhnen eilig in ihr Gemach zurück. Ebenso ging auch Medea 
mit. Vieles erwog sie im Herzen, was an Sorgen die Liebe hervorzu- 
rufen pflegt; vor Augen stand ihr noch alles: Er selbst, wie er aussah, 
mit welchen Gewändern er bekleidet war, was er gesagt, wie er auf 
dem Sitz gesessen und wie er zur Tür hinausgegangen war. In ihrer 
Leidenschaft glaubte sie, daß kein anderer Mann sei wie er. In ihren 
Ohren klangen noch immer seine Stimme und die bezaubernden Worte, 
die er gesprochen hatte. Sie fürchtete um ihn, daß ihn die Stiere oder 
Aietes selbst töten könnten. Sie jammerte, als wenn erschon wirklich 
gestorben sei, und zarte Tränen flossen ihr über die Wangen in über- 
großem Mitleid und Kummer. Leise weinend schluchzte sie <plötzlich> 
laut auf und sagte: 

„Was ist das für ein Schmerz, der mich Elende überwältigt? Ob er 

nun als bester von allen Helden oder als schlechterer zugrunde geht, 
soll er. doch! Doch nein — er soll unversehrt entkommen! Ja, so soll es 
sein, ehrwürdige Göttin Hekate, möge er nach Hause zurückkehren, 
dem Schicksal entronnen! Wenn es ihm aber bestimmt ist, von den 
Stieren bezwungen zu werden, dann soll er doch vorher erfahren, daß 
wenigstens ich keine Schadenfreude empfinde über sein elendes Unheil.“ 

So also war das Mädchen im Herzen von Kummer bedrängt. 

Weiter beschreibt der Dichter wortreich und mitfühlend ihre psy- 

chische Situation. Er hat damit aus Medea ein Mädchen gemacht, 

„das zwischen die Fronten egoistischer männlicher Ansprüche — des 

Abenteurers Jason und des grausamen Vater Aietes — gerät und für 

seine Liebe gesellschaftliche Ächtung, Exil, ja Lebensgefahr in Kauf 

nimmt.“ (Weiteres s. S. 184.) 

Da die Sage von Jason und Medea etliche orientalische Elemente 

enthält (z.B. gehört der Ort der Handlung, Kolchis, das heutige 

Westgeorgien, zum nördlichen Randgebiet des Orients, des weiteren 

wird zwar Medeas Vater als griechischstämmig, ihre Mutter aber als 

kaukasische Nymphe geschildert, auch das Motiv vom Goldenen Vlies 

        

    



  

  

     
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 103     

  

    ist, wie V. Haas herausgearbeitet hat, nordanatolischen Ursprungs), 

kann sie auch bei den Liebesgeschichten aus dem alten Orient ein- 

gereiht werden. Der Aspekt der vor Haß und Enttäuschung rasenden 

Frau wird auch in Georgien weniger gesehen. Dort, so habe ich gele- 

sen, wird Medea noch heute als eine, im positiven Sinne, machtvolle 

Magierin geschätzt und Mädchen gerne ihr Name gegeben. Mit 

ihrem tapferen, selbständigen und leidenschaftlichen Verhalten, welches 

einem fremden Helden bei der Ausführung seiner Taten entschei- 

dend hilft, erinnert die Prinzessin an zwei andere orientalische Frau- 

engestalten der griech.-röm. Sagenwelt. Die eine ist Ariadne, die 

kretische Prinzessin, und die andere ist die Königin Dido von Karthago. 

Ariadne hilft dem athenischen Prinzen Theseus. Seine Vaterstadt 
muß dem kretischen König Minos jährlich eine Anzahl von Mädchen 

und Knaben senden. Sie werden dem in einem Labyrinth hausenden 

Minotaurus zum Fraß gegeben. Theseus schifft sich mit seinen Kame- 

raden nach Kreta ein, um den Minotaurus zu töten und die Kinder 

zu befreien. Ariadne verliebt sich in den Helden und gibt ihm ein 

Wollknäuel. Mit dem soll er den Weg aus dem Labyrinth zurückfinden. 

Nach erfolgreicher Tat verlassen alle zusammen mit Ariadne Kreta. 

Aber auf dem Weg nach Athen läßt Theseus sie schlafend auf der 

Insel Naxos zurück. Nach der älteren Version von Homer wird sie 

dort auf Geheiß des Gottes Dionysos getötet. Nach einer jüngeren 

Version von Hesiod wird sie dort die Gemahlin des Gottes. Die 

andere Frauengestalt, auf die oben hingewiesen wurde, ist Königin 

Dido, die Gründerin der Stadt Karthago.'® Bei ihr ist der Fremde, 

in den sie sich verliebt, der trojanische Held Äneas. Nach seiner 

Flucht aus der besiegten Stadt und nach langer Irrfahrt kommen er 

und sein Gefolge nach Karthago. Dort herrscht die aus Phönizien 

geflohene Königin Dido. Ihre Liebe wird von Äneas zwar erwidert, 

doch verläßt er sie trotzdem nach einer kurzen Liebesbeziehung, um 

gemäß dem Wunsch der Götter in Italien eine neue Heimat zu 

finden. Dido stürzt sich nach seiner Abfahrt in die Flammen eines 

Scheiterhaufens. So die römische Version (vermutl. 3. Jh.v.Chr.). 

Einer lokalen Version nach tötet sie sich, weil sie nicht durch eine 

Zweckehe mit einem lokalen König die Treue zu ihrem bereits ver- 

storbenen Mann brechen wollte.'” 

  

   

                            

    

                                    

     

'® Von Vergil so benannt, eigentlicher Name Eischo/Elissa; historisch bezeugt 
(wenn die Überlieferung stimmt) als Enkelin des König Matten von Tyros, der um 
814 v.Chr. gestorben sein muß. 

®_R. v. Ranke-Graves, Griechische Mythologie, rororo 1960, 152 a ff. (Argonauten),



   

  

104 KAPITEL IV 

Gemeinsam ist allen drei Frauengestalten eine große Liebesstärke. 
Aus der hier aufgezeigten Entwicklung der Menschen im Bereich der 

Liebe wird verständlich, warum sie scheitern mußten. Sie waren 

Frauen, die entsprechend dem Zeitgeist ihrer orientalischen Heimat 

fühlten und handelten. Sie gerieten aber an Helden, die aus anderen 

Kulturkreisen kamen und zu dieser tiefen Liebesfähigkeit noch nicht 

gereift waren. Nicht nur zwei Kulturen, sondern auch Gefühlslagen 

stießen zusammen und ließen die Frauen scheitern. Obwohl Äneas 
ein Mann aus dem kleinasiatischen Raum ist, wurde er von dem 

römischen Historiker Naevius, der vermutlich die beiden ursprünglich 

unabhängigen Sagen von Dido und Äneas zusammengefügt hat, ganz 

in der Manier der griechischen Helden der homerischen Zeit geschil- 

dert. Und so paßt sein Verhalten zu dem von Jason und Theseus. Das 

Unverständnis, mit dem die griechischen Dichter das Verhalten der 

Frauen in den Griff zu bekommen versuchten, spricht für sich. Viel 

psychologisch Tiefsinniges wurde seither, vor allem über Medea, 

geschrieben. In ihrer Gestalt, so heißt es, drückt sich einerseits die 

Frauenfeindlichkeit der Athener Männerwelt aus, vielleicht die da- 

hinter stehende Angst vor der Frau, der Liebe und starken Gefühlen 

von Frauen, andererseits auch die Angst der Frauen vor dem Verlassen- 

werden wegen einer Jüngeren. Sie, die Fremde, die zudem aus dem 
Orient kam, einem Gebiet, mit dem man Krieg geführt hatte, verkör- 

pert durch ihre Taten all das Negative, was nach Jasons Worten 

„. .. eine Griechin nie getan hätte.“ So wurde Medea, aber dies gilt 

auch für Ariadne und Dido, ein warnendes Beispiel für die schweren 

Gefährdungen, die aus der nach älterer griechischer und frührömi- 

scher Vorstellung als unheimlich empfundenen Macht der Liebe ent- 

springen können. Aber gerade die daraus entstehende Tragik faszinierte 

offenbar, denn anders ist die Beliebtheit des antiken Sagenstoffes in 
der arsakidischen Zeitspanne nicht zu erklären. 

Die „Babyloniaka“ und der Roman „Chaireas und Kallirhoe“ sind 

für die Fragestellung dieses Buches wichtig. Zum einen überrascht 

98 k fl. (Theseus). T. Severin, Auf den Spuren der Argonauten, 1987, 13 ff. 
Apollonios von Rhodos, Das Argonautenepos, herausg., übers. u. erläutert v. R. Glei 
und St. Natzel-Glei, 1996, Bd. 1 und 2. (Zitate entn. Bd. 2, 3, 17, 19, 27.) E.A. 
McDermott, Euripides’ Medea. The incarnation of disorder, 1989. V. Haas, Medea 
und Jason im Lichte hethitischer Quellen, Acta Antiqua Academiae Scientiarum 
Hungaricae 26, 1978, 241 ff. G. Schwab, Die schönsten Sagen des klassischen 
Altertums, o,J., 625 (Dido). S.a. Effe, in: Binder/Effe a.O. Anm. 2. 

     

  

    

  

    



    

  

  

        

  

HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 105 

das Semiramis-Motiv (s. S. 45 fl, 59), zum anderen zeigt die alt- 

babylonische Erzählung, daß Liebesgeschichten, bei denen nicht 

Erotik, sondern Treue zum Liebespartner im Vordergrund steht, auch 

im orientalischen Raum bekannt gewesen zu sein scheinen. Geschildert 

wird aber ganz in der Tradition der griechischen Liebesromane. 

„Das liebende Paar erlebt offenbar innerlich nichts, nichts von den 

heldenmütigen Kämpfen und Siegen eines aller Welt zum Trotze 

einigen und entschlossenen Paares, nichts von jenen verzehrenden 
Qualen, welche in einer unglücklichen Liebe das innerste Herz erschüt- 

tern und aufreiben. Beide scheinen als solche Schablonencharaktere 

gehalten gewesen zu sein,..., welche äußerlich das Wunderlichste 

erfahren, innerlich aber eigentlich nichts erleben können.“”" 

  

   

        

   

  

     

    

Die ersten drei Geschichten sind Liebesromane. Inhaltlich zeigen 

sie beispielhaft, wie diese Literaturgattung im Grunde eine üble An- 

häufung aller Widrigkeiten dieser Welt ist, zu nichts anderem erdacht, 
als eine erlebnishungrige, gelangweilte Leserschar zum Weiterlesen 

zu verleiten. Neben dem soeben erwähnten Fehlen der Schilderung 

von persönlichen Entwicklungen, werden auch Liebes-, Ehe- bzw. 

Partnerschaftsprobleme, wie sie in der heutigen Romanliteratur üblich 

sind und wie sie die durch psychologische Werke heutzutage geschul- 

ten Leser/innen vielfach erwarten, nicht behandelt. Trotzdem kann 

diesen Romanen auch ein Symbolwert zugesprochen werden. Ein 

Grund, weshalb sie vielleicht auch begeistert gelesen wurden. 

Zur Zeit der Achaemeniden wußte man um die emotionale Liebe 

und erzählte sich voll Staunen davon. Sie war verbunden mit Einzel- 

schicksalen, die als etwas Einmaliges angesehen wurden. Jetzt, in der 

parthischen Zeit, wird sie zur Sehnsucht der gebildeten städtischen 

Massen, zum Abenteuer, das gerne jeder/jede zumindest durch Lesen 

erleben, erleiden möchte. In einer Zeit des Verlustes an Geborgenheit 

in Religion und traditionellen Werten, wie es den Überlieferungen 

gemäß in der parthischen Zeit wohl war, scheint diese Sehnsucht 

nach Liebe auch etwas wie ein Ersatz für eben das Verlorene zu 

sein. Ausdruck dieser Sehnsucht ist auch die häufige Verwendung 

von Liebessymbolen, wie zum Beispiel beim Schmuck der Eroten- 

ohrringe (s. Abb. 4.1). Wie wird die Liebe geschildert? Nach einem 

Schema, welches offenbar vom lesenden Publikum erwartet wurde. 

Als vorbildlich und damit erstrebenswert wird vorgestellt die positive 

  

   

    

   

                                

    
2° Altheim a.O., s. Anm. 5, 84 f.   



   

  

106 KAPITEL IV 

Liebe, die als geistig, allumfassend, begierdelos verstanden wird und 

sich in der Ehe entfaltet. Treue im charakterlichen und körperlichen 

Bereich ist die Grundlage. Als negative Liebe gilt die rein sexuelle, 

erotisch aktive, bei welcher der geliebte Mensch nur zur sexuellen 

Befriedigung dient und die Partner häufig gewechselt werden. Mit 

diesem Schema versuchten die Autoren, so die Deutung heute, die 

Angst der Leser/innen vor der als bedrohlich, dämonisch empfun- 

denen Seite der Erotik/Leidenschaft zu nehmen.” Freilich ist dies 
die Sicht der griechischen Leserschaft dieser Zeitspanne. Da aber die 

Autoren auch orientalische Hintergründe haben, kann vielleicht von 

einer vergleichbaren Einstellung nicht nur bei der hellenistisch gebil- 

deten Schicht, sondern allgemein ausgegangen werden. Gleichzeitig 

wußte man um die Wandelbarkeit des Schicksals. Liebe, in welcher 

Form auch immer, konnte dabei eine große Rolle spielen. Drei außer- 

gewöhnliche Frauenschicksale stehen dafür repräsentativ. Im Zusam- 

menhang mit politischen Auseinandersetzungen schenkte Augustus 

21/20 v.Chr. dem parthischen König Phraates IV. die sehr schöne 

Sklavin Musa. Seine Beweggründe sind unbekannt. Auf jeden Fall 

gelang es ihr bald, zur Favoritin des bereits älteren Königs zu werden 

und nach der Geburt ihres Sohnes seine vier anderen Frauen samt 

deren Söhne auszubooten. Sie wurde anerkannte Königin und ihr 

Sohn Phraataces der Nachfolger auf dem arsakidischen Thron. Noch 

abenteuerlicher war der Lebenslauf der Athener Sklavin Thais. Sie 

zog im Gefolge des Heeres mit Alexander d. Gr. nach Persepolis. 

Der Überlieferung nach (Athen. XIII. 576) gab sie bei einem Trink- 

gelage im Xerxespalast die Anregung für die Brandstiftung des Palastes, 
als Rache dafür, daß Xerxes einst Athen in Asche gelegt hatte. Nach 

dem Tode Alexander d. Gr. heiratete sie bzw. wurde sie geheiratet von 

Ptolemaios, einem seiner Generäle und Nachfolger. Er wurde später 

Herrscher von Ägypten und ihre gemeinsame Tochter Eirene die 

Ehefrau eines zyprischen Königs. Bekannt war natürlich auch das 

von Liebe bestimmte Schicksal der ägyptischen Königin Kleopatra VII., 

die durch kriegerische Auseinandersetzungen mit dem Arsakiden- 
könig Phraates IV. verbunden war. 

2! Th. Paulsen, Wunschträume und Ängste. Kaiserzeitliche Gesellschaft und Erotik 
im Spiegel des antiken Liebesromans, in: Binder/Effe a.O., Anm. 2, 45 fl. 

     

  

    

    



   

      

  

  

  

   
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 107    

   
            Abb. 4.3a Münze von Abb. 4.3b Gemme Abb. 4.3c Büste der 

Phraataces und Thea einer unbekannten ptole- Königin Kleopatra VII. 
Musa mäischen Königin     

  

Eine zu Herzen gehende, offenbar wahre Begebenheit wird auch 

vom seleukidischen Hof berichtet (z.B. Plutarch Dem.Pol. 38, Appian, 
Syr. Kap. X, deutsch zit.n. Hausrath, 149 ff., s.a. Fischer, in: Binder/ 

Effe a.O., 123 ff.). 

      

Antiochos, des Königs Seleukos Sohn, verfiel in Liebe zu Stratonike, 
seiner Stiefmutter, des Seleukos Gattin, die diesem auch bereits einen 
Sohn geboren hatte. Da er sich aber des Frevelhaften dieser Leidenschaft 
bewußt war, tat er keinen Schritt zu ihrer Befriedigung und erklärte 
sich nicht, sondern lag krank danieder und siechte willig dem Tode 
entgegen. Auch der hochberühmte Arzt Erasistratos, der gegen sehr 
hohen Lohn des Seleukos Leibarzt war, konnte die Krankheit zunächst 
nicht bestimmen. Als er aber festgestellt hatte, daß keine körperliche 
Störung vorliege, vermutete er ein seelisches Leiden. Denn der Körper 
empfinde es mit, wenn die Seele krank oder gesund sei. Weiter wußte 
er, daß man Betrübnis, Zorn und ähnliche Affekte wohl eingesteht, 
daß aber ein vornehm empfindender Mensch eine Liebesleidenschaft 
verbirgt. Da nun Antiochos auf alle seine Frage schwieg, versuchte er 
insgeheim hinter die Sache zu kommen. Er setzte sich an das Kran- 
kenlager und beobachtete, wie die verschiedenen Besuche auf das kör- 
perliche Befinden des Kranken einwirkten. Er fand nun, daß bei allen 
andern Besuchen der Körper stetig, wie schon in der Auflösung begriffen, 
weiter zu verfallen schien, wenn aber Stratonike kam, um nach Antiochos 
zu sehen, dann war dieser zwar seelisch infolge der Scham und des 
Schuldbewußtseins aufs höchste erregt und hüllte sich in Schweigen, 
sein Körper aber blühte wie in neuer Lebenskraft wieder auf. Ging jedoch 
Stratonike fort, so versank er wieder in die alte Schwäche. 

Da ging er zu Seleukos und sagte ihm: „Dein Sohn ist unheilbar 
krank!“ Wie nun der König vor Schmerz laut aufschrie, fuhr er fort: 
„Das Leiden ist Liebe, Liebe zu einer Frau und aussichtslose Liebe.“ 
Da wunderte sich Seleukos, wie das denkbar sei, daß er, der König 
von Asien, nicht eine Frau durch Bitten, Gold und andere Geschenke 

   
    

                                        

    



    

      

KAPITEL IV 

sollte bestimmen können, diesen seinen herrlichen Sohn zu heiraten. 
Die ganze Herrschaft gehe ja doch einst auf den über, der jetzt so 
schwer darnieder liege, ja sie solle zum Dank für seine Errettung ihm 
sogleich überlassen werden, wenn das gefordert würde. In dieser Zuver- 
sicht verlangte er nur noch den Namen dieser merkwürdigen Frau zu 
wissen. Da sprach Erasistratos: „Er liebt mein Eheweib.“ „Und du,“ 
sagte Seleukos, „der in solchem Maße Gunst und Freundschaft von 

mir genießt, ein Mann, der an Kunst und Weisheit kaum seinesglei- 
chen hat, du willst mir den jungen königlichen Helden nichtretten?“ ... 
Der Arzt sagte zu seiner Verteidigung das scheinbar unwiderlegliche 
Wort: „Auch du, der du doch sein Vater bist, würdest dem Antiochos 
nicht deine Gemahlin abtreten, wenn er diese liebte.“ Da aber schwur 
Seleukos bei allen Göttern, die seine Herrschaft stützten, daß er das 
von freien Stücken und gern tun würde. „So könnte ich ein schönes 
Beispiel von väterlichem Wohlwollen meinem Sohn gegenüber geben.“ ... 
Als der Arzt sah, daß es dem König ernst sei, „da enthüllte er ihm 
des Sohnes wahre Leidenschaft. ... Seleukos aber war hocherfreut.“ 
Er gab seinem Sohn seine Frau und das halbe Reich. „Und damit hat 
er eine Tat vollbracht, die gewaltiger ist und rühmenswerter als alle 
seine Kriegstaten.“ 

War in der achaemenidischen Zeit eine glückliche oder unglückliche, 

wohl auf einem wahren Kern beruhende Liebe das Thema, so ist 

es jetzt in der hellenistischen und parthischen Zeit eine völlig phan- 

tastische Geschichte über ein Liebespaar, das leidgeprüft, getrennt 

und schließlich, über viele Klippen hinweg, wieder vereint ist. Dieses 

Schicksal erleiden seltener verliebte, aber noch unverheiratete Paare 

als solche, die schon verheiratet sind. Dies mag mit dem damals übli- 

chen Brauch der überwiegend arrangierten Ehe zusammenhängen. 

Die unverheirateten jungen Menschen hatten kaum Möglichkeiten, 

sich vor der Ehe kennenzulernen. Ausnahmen wie im Leben gab es 

auch in der Dichtung, z.B. Jason und Medea. Aber dies ist insge- 

samt nicht die Regel. So begann im Grunde mit der Eheschließung 

die Liebe. Sie beginnt in der Geschichte wie im Leben, sofern es 

eine gute Verbindung ist, mit Hoffnung, Träumen, Verliebtheit. Dann 

kommt der Ehealltag, also in den Geschichten der Hauptteil, mit 
Höhen und Tiefen, Prüfungen der Liebesfähigkeit, aber auch der 

Treue. Schließlich am Ende der Geschichte, wie in den Endjahren 

der Ehe, folgt die Reife für ein ruhiges Glück. Andererseits steckt 

hinter diesem Aufbau auch eine tiefe Lebensweisheit.. Nach dem 

anfänglich rauschhaft erlebten Gefühl des Verliebtseins, das vielfach 
mit „lieben“ gleichgesetzt wird, muß man sich tatsächlich auf die 

Suche nach dem anderen machen, um ihn zu erkennen, ihn anzuer- 

  

  

    



  

  

  

     
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 109     

   
kennen, um ihn lieben zu können. Schon in der Bibel heißt es: „Adam 

erkannte Eva, seine Frau“ (Genesis 4.1). Auch das sumerische Wort 

für Liebe könnte sich vielleicht von „erkennen“ ableiten. Dies entspricht 

der modernen Psychologie. In ihr ist Liebe nicht ein Gefühl, das einem 

zufliegt, sondern eine Kunst, an der aktiv gearbeitet werden muß, 

damit sie sich entwickeln und entfalten kann.” 

So werden in diesen Geschichten Träume, Wünsche, Ideale ange- 

sprochen. Die Gefahr dieser Geschichten, damals wie heute: Weckung 

falscher Vorstellungen über Liebe und Partnerschaft, falsche Ideale, 

unrealistischer Weltblick, Erhebung der emotionalen Partnerliebe zum 

Inhalt und Gradmesser des Lebens, als Religionsersatz. 

Schön hat Fr. Altheim gesagt, daß diese Dichtung in immer neuer 

Form nichts anderes ist als ein Abglanz eines alten Mythos, des von 

Osiris und Isis (auf altorientalische Verhältnisse übertragen von Inanna 

und Dumuzi), zu keinem anderen Zweck, als das Wunder der Liebe 

zu beschreiben. Und vor so einem düsteren Hintergrund des Chao- 

tischen, Ungewissen, Abenteuerlichen, Brutalen leuchtet die Liebe 

umso heller und überwindet die düstere Welt. Wir haben gelesen, 

daß diese Liebe verschiedene Facetten hat. „Die Liebe ist der Zufluchts- 

ort der empfindsamen, scheuen Seelen, die unter jener anderen Welt 

leiden. Sie ist die Heilkraft, die die Wunden lindert, die Niederge- 

drückten tröstet. Sie bewirkt, daß der Mensch sich nie ganz verlas- 
«23 

  

   

                              

   

                                      

     

sen zu fühlen braucht... Sie bedeutet die Erlösung. 

Und genau eine solche Geschichte, die im herkömmlichen Sinne 

keine Liebesgeschichte ist und sich bei stärkerem Nachdenken als 

ganz große entpuppt, kommt aus Phrygien, einem Gebiet beiderseits 

des Halys in Anatolien, besiedelt ab etwa 1200 v.Chr. von den 

Phrygern, nach dem Niedergang des Hethitischen Reiches. Im Jahre 

546 v.Chr. eroberten die Perser dieses Land und gliederten es ihrem 

? Vermutlich bezog sich dieses Wort, so deute ich es, ursprünglich auf eine 
Rechts- bzw. soziale Lage, nämlich aus männlicher Sicht diese eine bestimmte Frau 
als Ehefrau anzuerkennen. Erst im übertragenen Sinne setzte man dann das Wort 
mit „lieben“ gleich. 

Im Gegensatz dazu: das deutsche Wort „lieben“ leitet sich ab von gerne haben, 
Freude haben, begehren und ist verwandt mit loben. F. Kluge, Etymologisches 
Wörterbuch der Deutschen Sprache, 21. unveränderte Aufl. 1975, 440. 

Zur aktiven Form des Liebens siehe den deutschsprachigen Klassiker von E. Fromm, 
Die Kunst des Liebens, 1956. 

Zur Deutung dieses Motives vgl. U. Blaschek (Hrsg.), Märchen von Liebe und 
Eros, 1991, 147. 

» Frei nach Altheim a.O., s. Anm. 5, 30 ff, 41 (Zitat).



   110 KAPITEL IV 

Reich ein. Der römische Dichter Ovid (43 v.Chr.-17/18 n.Chr.) 

erzählt in seinen „Metamorphosen“ (VIII. 670-724), den Geschichten 

aus der Welt der griechischen Sagen, die von „Philemon und Baucis“, 

die vielleicht einen anatolischen/phrygischen Kern enthält. In gekürzter 

Form folgt sie nun: 

      

Über zwei Bäume, die einsam auf einer Anhöhe stehen und sich mit 
ihren Ästen umarmen, erzählt man sich diese Geschichte. 

Einst durchwanderte Gottvater Jupiter in menschlicher Gestalt mit 
seinem Sohn Merkur (in anderen Bearbeitungen Zeus und Hermes) 
das Land Phrygien. Eines Abends gelangten sie staubig und erschöpft 
in eine reiche Ortschaft. Aber niemand wollte ihnen ein Nachtlager 
gewähren. Nur in einem kleinen und nur mit Stroh bedeckten Häuschen 
am Rande des Dorfes wurden sie freundlich aufgenommen. Dort lebte 
lange Jahre in Liebe und Eintracht ein altes Ehepaar, Philemon und 
seine Frau Baucis. Das Ehepaar bewirtete sie, so gut es ihren beschei- 
denen Möglichkeiten entsprach, mit Speis und Trank. Sie wußten aber 
zunächst nicht, wer ihre Gäste waren. Aber nachdem der Krug Wein, 
obwohl Philemon nicht nachgoß, sich immer wieder aufs neue füllte, 

erkannten sie, daß sie von Göttern besucht wurden. Bestürzt über ihre, 
so meinten sie, für Götter unwürdige Bewirtungsmöglichkeiten baten 
sie die Götter um Verzeihung. Diese aber hatten erlebt, daß alles, was 
die Alten ihnen angeboten hatten, von Herzen gegeben war, und for- 
derten sie auf, das Haus zu verlassen und mit ihnen eine Anhöhe zu 
besteigen. Philemon und Baucis, auf Stöcken sich stützend, folgten 
den Göttern. Als sie sich auf der Anhöhe umschauten, sahen sie, wie 
das Dorf, als Strafe für seine ungastlichen Bewohner, im Wasser ver- 
sank. Nur ihre Hütte stand noch und verwandelte sich vor ihren Augen 
in einen Tempel. Die Götter fragten die beiden Alten freundlich nach 
einem Wunsch, als Belohnung für ihre Gastfreundschaft. Nach kurzer 
Beratung äußerte das Ehepaar, daß sie Wächter des Tempels werden 
und, wenn ihre Lebenszeit abgelaufen, zusammen sterben wollten. Die 
Götter erfüllten ihnen ihren Wunsch. Und als ihre Todesstunde gekom- 
men war, sah Philemon, wie sich Baucis in grüne Blätter einer Linde, 
und Baucis erblickte, wie sich Philemon in die grünen Blätter einer 
Eiche verwandelte. 

Und als schon über beider Gesichter der Wipfel emporwuchs, 
Tauschten sie Worte, solange sie durften: Leb wohl, 
o mein Gatte! 
Riefen sie beide zugleich, und zugleich verbarg und umhüllte Laubwerk 
ihr Antlitz. 

   

   

                        

    

                            

    

   

    

Gerne möchte man in dieser Geschichte nicht nur einen phrygi- 

schen Kern, sondern darüber hinaus, da Phrygien das Gebiet des 

zeitlich älteren Hethiterreiches umfaßt, Reste der partnerschaftlichen 

Ehe der hethitischen Zeit erahnen (vgl. S. 66). Nicht mehr der Kampf 

     

    

   

  

  

    



  

  

  

     
HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 111     

    

um die Liebe, den geliebten Menschen steht im Vordergrund, son- 

dern die erfüllte, gelebte Liebe eines alten Ehepaares am Ende seines 

gemeinsamen Lebens. Waren die zuerst aufgeführten Geschichten 

eine Literatur für das jüngere Publikum und das des mittleren Alters, 

so werden hier die Schnsüchte des älteren angesprochen. Gleichzeitig 

wirkt das stille Glück der beiden Alten aber auch als Vorbild für 

die Jüngeren. 

  

   

  

    

  

     Nach M. Boyce gab es aber neben dieser sich nur auf bestimmte 

Kreise beschränkenden griechischen und römischen Literatur auch 

eine breite eigenständige orientalische Dichtung. Sie mag überwie- 

gend mündlich weitergegeben worden sein.’* In die sasanidische Dich- 

tung und auch in die spätere islamische mögen manche Motive 

davon eingeflossen sein. In der Paardarstellung auf einer Silberplatte 

(s. Abb. 4.4) könnte sich diese orientalische Tradition erhalten haben. 

Der Mann trägt die für die parthische Zeit typische Hosenbekleidung. 

Die Paare auf den bronzenen Gürtelschließen (s. Abb. 4.5) repäsen- 

tieren eine häufiger gefundene Gürtelzier. Sie, wie auch das Paar auf 

der Nadel (s. Abb. 4.6), zeigen möglicherweise ein Liebespaar aus 

einer beliebten Erzählung. 

  

   

              

   
   

  

>” M. Boyce, Parthian writings and literature, in: The Cambridge History of Iran, 
3.2, 1983, bes. 1154 ff. 

  

   



 
 

KAPITEL IV 

© 
B 
Ss e © 

8 a Er 
=& 

os 2 < 

 



HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 113 

Abb. 4.5 Gürtelschließe   

Abb. 4.6 Nadelkopf    



                    

    

    

    

    

  

KAPITEL V 

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

  

Abb. 5.1 Taq-i Bostan, Großer Liwan 

Abermals liegt das Machtzentrum im Iran, und so sind es wieder 

Gestalten aus diesem Raum, welche die Helden und Heldinnen der 

Liebesgeschichten sind. 

Die spätgriechisch-hellenistische und die römische Liebesdichtung 

war auch in sasanidischer Zeit (224/8-630/650 n.Chr.) weiterhin ein 

bekannter und beliebter Lesestoff. Hinzu kommt aber — oder war es 

umgekehrt? — ein eigenständiges orientalisch-sasanidisches Erzählgut. 

Es schöpft aus Überlieferungen um große sasanidische Herrscher- 

gestalten. Es sind zum einen bekannte Sagen, bei denen die Liebe 

zu einer Frau, vor allem aber deren aus großer Liebe geborene Hilfs- 

bereitschaft und Eigenständigkeit Erstaunen und/oder Bewunderung 

erregen; zum anderen ist es eine elegante Hofdichtung über die Liebe.  



    

  

  

        

   

   
115 

  

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

Zuerst die Sagen, von denen die um König Säpür an europäische 

Märchen und Sagen erinnern. So weckt z.B. die Geschichte von 

„Nadira und Säpür“ Assoziationen zu dem Märchen „Die Prinzessin 

auf der Erbse“ von H.Chr. Andersen. Der dänische Dichter kannte 

die iranische Sage nicht, denn er berichtet, daß dies eins der Märchen 

ist, welches er in seiner Kindheit in Dänemark voll Freude gehört hatte, 

das aber recht unbekannt sei und er nun auf seine eigene Weise 

(1835) erzählt habe.! 

  

   

   

  

    

    

Geschichte des Artachstr i Papakan 

Sie wurde abgefaßt ca. 590 n.Chr., vermutlich gegen Ende der sasa- 
nidischen/Anfang der arabischen Zeit. 

Nach dem Tode Alexanders d. Gr. regierten in Iran Lokalfürsten. 

Einer von ihnen war Ardawan. Er hatte einen Statthalter namens 

Papak. Der war ohne Sohn und Nachfolger. Eines Nachts träumt 

er, daß die Sonne vom Haupte des Hirten Sasan, der von einem 

vormals herrschenden Geschlecht abstammte und sich während der 

Regierungszeit Alexanders d. Gr. bei Hirten versteckt hatte, über die 

ganze Welt leuchte. Die andere Nacht sah er, wie geschmückte, weiße 

Elefanten jenen umringten, und in der dritten Nacht sah er, wie hei- 

lige Feuer im Hause des Sasan groß wurden und der ganzen Welt 

Erleuchtung gaben. Traumdeuter erklärten ihm die Träume, und so 

  

   

              

   

                  

    

    

    

    

ließ Papak den Sasan kommen und gab ihm seine Tochter zur Frau. 

Sie gebar, da die Zeit gemäß der Schicksalsbestimmung entsprechend 

war, den Artachfir. 

Der wuchs zur Freude aller zu einem herrlichen Sohn heran, und 

Papak adoptierte ihn. Nachdem er 15 Jahre alt geworden war, hörte 

Ardawan von ihm und ließ ihn an seinen Hof kommen. Artachsir 

gefiel ihm so gut, daß er ihn zusammen mit seinen Söhnen ausbil- 

den ließ. 

Eines Tages kam es wegen seines Jagderfolges zu einem Zerwürf- 

nis mit Ardawans ältestem Sohn. Von da an mußte er im Pferdestall 

Dienste leisten. 

Ardawän hatte ein herrliches Mädchen, welches er in grösseren Ehren 
hielt als die anderen Mädchen, und sie hatte alle Dienste für ihn 
gethan, welcher Art sie auch waren. Als nun eines Tages ArtachSir im 

! Hierzu und weitere Angaben: E. Bredsdorff, Hans Christian Andersen. Des 
Märchendichters Leben und Werk, 1980, 396 f. S.a.: Hans Christian Andersen, 
Märchen meines Lebens, Insel Tb, 1979, 144.   



116 KAPITEL V 

Rosstall sass und die Handpauke schlug, sang und sich sonst ver- 
gnügte, da sah sie ihn, beobachtete ihn und knüpfte darauf mit ihm 
Liebe, Freundschaft und Einverständniss an. So oft nun Ardawän, des- 
sen Glück entschwunden war, schlief, ging jenes Mädchen heimlich zu 
ArtachSir und blieb bis nahe an den Morgen bei ihm; darauf ging sie 
wieder zu Ardawän. — Eines Tages berief Ardawän die Weisen und 
Sternkundigen, welche am Hofe waren, vor sich und fragte sie: „was 
beobachtet ihr in dieser Zeit über die Sieben (Planeten) und die Zwölf 
(Thierkreisbilder)? wie ist der Stand und der Lauf der Gestirne?“ ... 

Einer sagte, „dass ein neuer Herr und König zum Vorschein kom- 
men, viele Gewalthaber umbringen und die Welt wiederum zum ein- 
heitlichen Reiche machen wird“. Da trat ihr zweiter Führer vor und 
sprach: „deutlich ist (aus dem Stand der Gestirne), dass jeder Diener, 
so in den nächsten drei Tagen seinem Herrn entflieht, zu Grösse und 
Herrscherwürde gelangen und über seinen Herrn Gewalt und Sieg 
erreichen wird“. Als das Mädchen nun Nachts zu Artach$ir kam, 
erzählte sie ihm diese Worte, wie er sie dem Ardawän gesagt hatte. Da 
Artachsir die Worte hörte, stellte er seinen Sinn auf die Flucht von 
dort und sprach zum Mädchen: „wenn dein Sinn gegen mich treu und 
gefügig ist, so wollen wir innerhalb dieser drei auserwählten Tage, 
davon die sternkundigen Weisen gesagt haben, dass ein jeder, welcher 
in ihnen seinem Herrn entflieht, zu Grösse und Herrscherwürde gelan- 
gen werde, von hier fortgehn, um die (ganze) Welt zu gewinnen. So 
Gott uns Unterstützung giebt und uns zu Hülfe kommt, entrinnen wir 
und gelangen zu Glück und Heil, und ich mache, dass in der Welt 
kein seligerer Mensch als du sein soll“. Das Mädchen war einverstan- 
den und sprach: „das halte ich für edel; lass uns Alles thun, was du 
gebietest“. Als sich der Morgen nahte, ging das Mädchen wieder an 
seinen Platz bei Ardawän. Nachts, als Ardawän eingeschlafen war, 
nahm sie aus dessen Schatz ein indisches Schwert, einen goldnen Sattel, 
eineny..s.. Gürtel, eine goldne Krone, einen goldnen Becher voll 
Juwelen, Gold- und Silbermünzen, einen Panzer, viel geschmücktes 
Sattelzeug und viele andere Dinge und brachte alles zum ArtachSir. 
Dieser sattelte zwei Pferde von den Reitthieren Ardawän’s, welche an 
einem Tage 70 Parasangen liefen. Auf eines setzte er sich selbst, auf 
das andre das Mädchen; sie schlugen den Weg nach Pärs ein und eil- 
ten immer vorwärts.? 

Die Flucht glückte. Nach weiteren Ereignissen erfüllte sich die Wahr- 

sagung. So kam Artachsir an die Macht. Er wurde der Begründer der 

sasanidischen Dynastie, welche die Arsakiden besiegte und ablöste. 

? Th. Nöldeke, Geschichten des Artachsir i Papakän, aus dem Pehlewi übersetzt, 
mit Erläuterungen und einer Einleitung versehen, in: Festschrift Theodor Benfey, 
Beiträge zur Kunde der Indogermanischen Sprache 4, 1878, 22 ff. (Zitat 41-43). 

    
  

 



  

    

  

        
    

   
SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE Mi 

  

Im Gegensatz zu den beiden nachfolgenden Frauengestalten ist über 

das weitere Leben der Dienerin nichts überliefert. 
Artachäir hatte einen Sohn und Nachfolger Säpür. Um seine 

Zeugung, Geburt, Kindheit und Jugend ranken sich ebenfalls Sagen. 

Da sie aber von keiner großen Liebesgeschichte erzählen, werden sie 

hier nicht aufgeführt. Ihnen zufolge war Säpür das Kind aus einer 

kurzfristigen Beziehung zur Tochter eines besiegten Königs. (Vgl. 

Tabari, 26 ff; M. Weisweiler, Arabische Märchen II, 1966, 26 ff.) 

            

    

    

Geschichte von Nadira und Säpür 

In verschiedenen zeitlich späteren Geschichtswerken werden unter 

anderem Liebesgeschichten und Anekdoten über sasanidische Könige 

erzählt. Auch in Tabaris „Geschichte der Perser und Araber zur Zeit 

der Sasaniden“ werden zahlreiche Überlieferungen geschildert. 
Säpür I. (241-272 n.Chr.) belagerte eine Stadt recht lange und 

erfolglos. Die Tochter des Königs, der in dieser Stadt herrschte, und 

Säpür sahen sich zufällig und verliebten sich ineinander. Daraufhin 

gab die Königstochter namens Nadira dem Säpür einen Hinweis, 

wie die Stadt zu erobern sei. $Säpür befolgte ihren Rat erfolgreich 

und beging nach dem Sieg, wie versprochen, die Hochzeit mit ihr. 

                

     

   

                            

     

Wie man erzählt, jammerte sie aber die ganze Nacht hindurch über 
die Rauheit des Lagers, das doch von feinstem Seidenzeug und mit 
roher Seide gestopft war. Da man deshalb nachsuchte, was ihr das 
Ungemach verursache, fand man ein Myrtenblatt an einer ihrer Bauch- 
falten, welches sich darin eingedrückt hatte. Weil ihre Haut so zart 
war, konnte man ihr aber bis auf’s Mark schn. Da sprach Säpür zu 
ihr: „sag, was gab dir denn dein Vater zur Nahrung?“. Sie antwor- 
tete: „Rahm, Mark und Honig jungfräulicher Bienen nebst dem fein- 
sten Wein“. „Bei deinem Vater!“ rief er da aus „wahrlich mich kennst 
du erst seit kürzerer Zeit und hast mich doch lieber als deinen Vater, 

der dir solche Nahrung gab!“ 

... Wütend über soviel Undank und Lieblosigkeit dem eigenen 

Vater und der eigenen Familie gegenüber ließ er sie von einem Pferd 

zerreißen. 

Weiter hinten in seinem Werk versöhnt Tabari, der persische Chro- 
nist (339-923 n.Chr.), die Leser und Leserinnen etwas mit der Per- 

son des Königs Säpür I. Dort wird erzählt von einem liebesstarken 

und heldenhaften Verhalten Säpürs I. einer von ihm geliebten Frau 

gegenüber.



   
    

    

    

        

    
    

  

     

   

   

                        

    

118 KAPITEL V 

Sein Vater, König ArtachSir, ließ alle Angehörigen des von ihm 

besiegten Königs Mihrak töten, weil ihm geweissagt worden war, 

daß dessen Nachfahre einmal König und damit sein Nachfolger wer- 

den würde. Nur eine Tochter, klug, schön und stark, konnte entkom- 

men. Sie versteckte sich bei Hirten. Auf einer Jagd begegnete Säpür 

ihr, verliebte sich in sie, ohne zu wissen, wer sie sei, und nahm sie 

als Ehefrau mit. 

„Wenn er aber mit ihr allein war, und von ihr verlangte, was der 
Mann von der Frau verlangt, so sträubte sie sich und bezwang ihn 
beim Ringen in unliebsamer Weise, so dass er über ihre Kraft ganz 
erstaunt war. Als das jedoch länger dauerte, ward er ärgerlich, und 
fragte nach der Ursache. Da theilte sie ihm mit, dass sie die Tochter 
Mihrak’s sei und nur deshalb so gethan habe, um ihn vor Ardatir zu 
schützen. Er aber gelobte, ihre Verhältnisse zu verschweigen; darauf 
wohnte er ihr bei, und sie gebar den Hormizd. Diesen hielt er verbor- 
gen.“ ... Aber bei einem zufälligen Besuch, Jahre später, entdeckte 
Artach$ir den Knaben... „Da fiel Säpür gnadeflehend nieder, gestand 
sein Vergehen und erzählte seinem Vater, wie es sich in Wahrheit 
zugetragen. Der Vater aber freute sich darüber,“ ... verstand, daß 
sich die Weissagung erfüllt und er sie falsch interpretiert hatte, und 
erkannte Hormizd als Enkel an. 

(Hormizd wurde Nachfolger seines Vaters auf dem sasanidischen 

Thron.) 

Geschichte von Bahram Gur und seiner Sklavin Azäda 

In dieser Geschichte ist die Frau zwar nicht so mutig und tatkräf- 

tig wie in den vorherigen, doch zeugt auch diese Geschichte zunächst 

von einer tiefen Liebe zwischen dem Paar. Die Gewißheit geliebt zu 

werden, gab der Frau offenbar eine große innere Unabhängigkeit, eine 

Sicherheit und den Mut bzw. Übermut, der zur folgenden Geschichte 

führte. 

König Bahram Gur (Bahram V., 420-438 n.Chr.), bekannt für 

seine Tapferkeit und Liebe zur Jagd und als Förderer der Künste, 

hatte eine Lieblingssklavin namens Azäda, die sang und die Harfe 

spielte. Sie begleitete ihn zur Jagd, und er zeigte so offiziell seine 

Liebe zu ihr. Aus dieser Liebe heraus wollte er vor ihr mit seinen 

Jagdkünsten angeben. Er sagte, er könne einen Hirsch in ein Reh 

° Th. Nöldeke-Tabari, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden. 
Aus der arabischen Chronik des Tabari. Erstausg. 1879, Neudr. 1973, 37 ff. (Zitate: 
39 und 44). 

     

    

   

  

  



     
   

      

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

    

119     SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

verwandeln, indem er das Geweih abschieße, und ein Reh in einen 

Hirsch, indem er das abgeschossene Geweih durch weitere Pfeilschüsse 

1 auf dem Kopf des Rehes befestige. Auch könne er, so berichten 

| andere, den Hinterlauf eines Rehs an dessen Ohr befestigen, indem 

er erst durch das Blasen von Kügelchen durch ein Rohr das Ohr 

des Tieres kitzele, und dann, wenn es mit dem Hinterlauf sein Ohr 

kratze, diesen durch einen weiteren Pfeilschuß daran befestige. Einer 

Überlieferung nach hat Azäda ihn daraufhin ausgelacht, weil sie diese 
Art von Jagdkunst lediglich als Ergebnis von Übung und im übri- 

gen „kindisch“ fand. Andere sagen, sie sei angewidert gewesen, weil 

sie diese Art von Jagd dem Tier gegenüber grausam und sinnlos 

fand. Bahram Gur jedenfalls war über ihre Reaktion wütend und 

stieß sie vom Rücken des Kamels, auf dem sie beide saßen. Das 

Reittier zertrampelte Azäda.   
   
    

      

                

    
   
    

          

     

Diese Geschichte muß in der sasanidischen Zeit recht beliebt gewe- 

sen sein, denn drei Silberschalen (s. Abb. 5.4a, 5.4b, 5.4c) und Siegel 

(hier nicht abgebildet) mit dem Jagdmotiv daraus sind erhalten 

geblieben. 

Nizami, der so große persische Dichter (1141-1209 n.Chr., s.a. 

S. 130) spinnt Jahrhunderte später diese Geschichte eleganter und 

erbaulicher weiter. Bei ihm wird die Sklavin nicht durch das Reittier 

getötet, sondern einem Ritter zur Tötung übergeben. Nach einem 

Gespräch mit ihr tötet er sie aber nicht, da er es für weiser hält, sie 

am Leben zu lassen. Er versteckt sie in seinem Schloß bis zu dem 

Tage, an dem Bahram ihm einen Besuch abstattet. Da führt er sie 

durch eine List ihm wieder zu. Erfreut schließt Bahram die Sklavin 

nach Jahren der Trennung, so lange dauerte das Verstecken, in 

die Arme, denn ihn hatte sein Tötungsbefehl schon lange arg gereut. 

„Darnach“ lebten sie... „viele, viele Jahre, und nie mehr trübte eine 

Wolke den weiten Himmel ihres Glücks?“ 

König Chosrou und sein Knabe 

Diesen zur damaligen Zeit bekannten Sagen über das Schicksal 

berühmter Liebespaare steht eine Hofdichtung über die Liebe 

gegenüber. 

* Curtis a.O., 61. A.U. Pope/Ph. Ackerman, A survey of Persian art, II, 1967, 
725. R. Gelpke, Die Sage von Behram und Fitne, in: Ewiges Morgenland, 1982, 

91 (Zitat 103).



   
    

    

    

    

   

    

    

   

                                  

120 KAPITEL V 

König Chosrou stellt einem vornehmen jungen Mann mehrere 

Fragen über die feine Lebensart, unter anderem auch die folgende. 

„Welche Frau ist die beste?“ Es sagte der Knabe: „Möget Ihr unsterb- 

lich sein! Die Frau ist die beste, die in ihrem Denken des Mannes 

Freundin ist“. Erst dann folgt eine Aufzählung körperlicher Wünsche 

bzw. Idealvorstellungen. Sie enden mit dem Hinweis: ... „und über 

die Kleidung der Männer kein Wort in unziemlicher Weise spricht.“ 

Im weiteren Verlauf der Geschichte begibt sich der junge Mann 

an einen anderen Ort... „unterwegs sah er eine schöne Frau. Der 

Knabe sagte zur Frau: 

„Wenn es dir gefällt, so gestatte mir, daß ich mit dir die Lust büße.“ 
Die Frau sagte zum Knaben: „Wenn du die Sünden, die ich bis 

heute begangen habe, übernimmst und die guten Werke, die du bis 
heute getan hast, mir überantwortest, dann werde ich dir gestatten, 
daß du mit mir die Lust büßest.“ 

Und der Knabe kehrte sich sofort vor ihr um, ging weiter und büßte 
die Lust nicht. 

In der Dichtung der sasanidischen Zeit werden verschiedene Haltungen 

der Könige (Männer) den von ihnen geliebten Frauen gegenüber 

beschrieben. 
Zunächst erschrickt man über das tragische Schicksal von Nadira 

und Azäda. Diese Schicksale sind nicht als typisch für die Liebes- 

literatur im alten Orient zu bezeichnen. Dahinter stehen wohl tat- 

sächliche Ereignisse. Und damit zeigen sie nicht nur das Verhalten 

von tyrannischen, impulsiven und allmächtigen Herrschern auf, son- 

dern auch das enge Nebeneinander von Liebe und Haß. Schon bei 
Inanna und Dumuzi (s. S. 10 f.), wenn man es so schen will, deutet 

sich dies an. Dies ist eine Erscheinung in der Liebe, die wohl vielen 

bekannt ist und die viele verwundert. Wie können aus tiefen, posi- 

tiven Gefühlen schlagartig so negative, zerstörende werden? Haß ist 

verkrüppelte Liebe, und je stärker vorher die Bewunderung, umso 

heftiger dann die Abneigung. Umso heftiger dann auch eine Handlung, 

eine Entscheidung aus dem ersten Aflekt heraus, die später durchaus 

tief bereut werden kann. 
Dann schildern die Sagen und Dichtungen die Könige als Männer, 

die zu tieferen Gefühlen fähig sind und die tapfer und ehrlich zu 

ihren Gefühlen stehen. 

° J.M. Unvala, Der König Husrav und sein Knabe, herausg., umschrieben, über- 
setzt und erläutert, 1917, 35 ff. 

  

   
    
   

  



      

  

  

    
SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 121 

In der Hofdichtung „König Chosrou und sein Knabe“, die zur 

damaligen Zeit anscheinend ein beliebter Unterhaltungsstoff war und 

von der zwei leicht abweichende Fassungen erhalten sind (eine 
Pahlavifassung, die in die Zeit Chosrous I. Kobäd, 531-578 n.Chr. 

und eine arabische, die in die Zeit Chosrous II. Parwez, 590-628 

n.Chr. gesetzt wird), kommt die höfische Auffassung der Liebe zum 

Ausdruck. Der kultivierte Mann sucht eine Gedankenfreundin, die 

offenbar zugleich auch großzügig und tolerant ist, d.h. nicht auf 
Äußerlichkeiten wie die Kleidung achtet. Ihn um seiner selbst wil- 

len liebt. Die ausschließlich körperliche Liebe kann ihn nicht befrie- 

digen, er steht darüber, weil er in der Lage ist, die Gesamtsituation 

zu reflektieren. Welch Wandel im Bewußtsein des Helden angesichts 

der Verhaltensweise der Götter in der Frühzeit. Nach modernem 

pschologischen Verständnis entspricht diese Aussage genau den gehei- 

men Wünschen des Mannes an eine Frau. Es soll eine Frau sein, mit 

der ihn mehr verbindet als sexuelle Leidenschaft und emotionale 

Liebe. Erst die Freundschaft vermittelt Intimität, Geborgenheit, Ver- 
läßlichkeit und Vertrauen und hilft Einsamkeit, Verlassenheit und 

Lebensängste zu mildern. 

Die sasanidische Zeit mit ihrem überaus luxuriösen Herrscherhof lebt 

weiter in der persischen Volks- und Kunstdichtung. Einflüsse aus der 

byzantinischen, auf jeden Fall aber der arabischen Dichtung vermi- 

schen sich mit ihr zu einem Nachklang in der klassisch-islamischen 

Dichtung um 1200 n.Chr. Dabei kommt der arabischen Dichtung 
eine besondere Stellung zu. Schon spätestens ab dem 5. Jahrhundert 

n.Chr. waren arabische Dichtungen an den sasanidischen Höfen be- 

kannt. So war z.B. der bekannte arabische Dichter “Adi B. Zaid al- 

TIbädi (ca. 550-ca. 600 n.Chr.) am sasanidischen Hofe in Ktesiphon 

als Sekretär tätig.° In dieser Dichtung war die Liebe ein wichtiges 
Thema. Dabei ist zu unterscheiden zwischen der städtischen, recht 

realistischen und der beduinischen, stark idealistischen Liebespoesie. 

Es können und sollen hier nun nicht die Liebesdichtungen ab dem 

Ende der sasanidischen Zeit bis zum 12. Jh.n.Chr. aufgezählt wer- 

den. Es werden hier nur die Geschichten ausgewählt, in denen ein 

Weiterleben der sasanidischen oder sogar früheren Zeit stattfindet. 

6 Rohde a.O., S. 554 ff. Weinreich a.O., 59 f. S.Hunke, Kamele auf dem 
Kaisermantel. Deutsch-arabische Begegnungen seit Karl dem Großen, 1976, 149 ff. 
F. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. II, 1975, bes. 178.   



   

  

192 KAPITEL V 

  

In ihnen kommt durch den arabischen Einfluß, und zwar dem der 

beduinischen Dichtung, die emotionale Liebe voll zum Durchbruch. 

Ja, noch mehr. Durch sie kommt eine neue Form der Liebe, die 

allein gefühlsbetonte, platonische Liebe hinzu. In der letzten hier 

aufgeführten Liebesgeschichte wird sie als höchste Form der Liebe 

besungen. 

Motive aus diesen Geschichten wurden auf persischen Miniaturen 

des 15. und 16. Jh.n.Chr. gerne gemalt. 

Bishan und Manisha 

    

Dieses Märchen ist auch eine großartige Liebesgeschichte. 

Zur Zeit des berühmten Perserschahs Chosroe herrschte auf der 
Mitternachtsseite des Reiches die Wildschweinplage. In ganzen Hor- 
den fiel das Schwarzwild in die Felder, Wiesen und Gärten ein und 
zertrampelte die Ernte, so daß den betroffenen Gebieten eine große 
Hungersnot drohte. Da rief der Herrscher, der sich keinen anderen 
Rat mehr wußte, die tapfersten Jünglinge seines Reiches zusammen 
und fragte sie, wer von ihnen bereit wäre, die Wildschweine zu ver- 

nichten. 
Er hatte kaum seine Rede beendet, da meldete sich der junge Bishan 

zum Wort: 
„Noch kann ich mich nicht solcher Heldentaten rühmen wie meine 

älteren Kameraden, und ich weiß auch nicht den Weg in jene ferne 
Gegend, doch sei versichert, o Höchster, daß es mir nicht an Mut 
fehlt! Ich werde allen Ebern die Köpfe abschlagen und ihre Hauer als 

Trophäen vor deinem T'hron niederlegen!“ 
Dem Schah, der selbst noch nicht viel älter war als Bishan, gefielen 

diese ungestümen Worte. Er ließ für Bishan das schnellste Pferd sat- 
teln, gab ihm die beste Rüstung und viele Geschenke und befahl 
Gurgin, dem erfahrensten Recken aus seinem Gefolge, den Jüngling 
zu begleiten und ihm in Glück und Unglück treu zur Seite zu stehen. 

Als sie nach beschwerlichem Ritt in jenes Gebiet kamen, wo die 
Wildschweine ihr Unwesen trieben, dorthin, wo sich hoch auf dem 
Kamm eines bewaldeten Gebirges die Grenze zwischen Persien und 
dem Reich der Turaner hinzog, wandte sich Bishan an Gurgin: „Wir 

können das Wild zu zweit hetzen, doch wenn du lieber im Hintergrund 
bleiben willst, so bietet das Strauchwerk dort am See ein gutes Versteck. 
Und wenn mein Pfeil ein Tier verfehlen sollte, so kannst du ihm aus 
dem sicheren Schutz heraus mit einem einzigen Hieb deiner Eisenkeule 

den Schädel einschlagen.“ 

Durch diese Worte fühlte sich der stolze Gurgin beleidigt und sann 

auf Rache, während Bishan ein Tier nach dem anderen erlegte und



    

    

  

    

     SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 193 

  

dadurch noch seinen Neid erregte. Er wollte Bishan beseitigen. 

Nachdem der müde von der Jagd zurückgekehrt war, erzählte Gurgin 

ihm listig von der paradiesischen Landschaft im nahen, aber feind- 

lichen Lande Turgan und der dort lebenden, überaus lieblichen 

Prinzessin Manisha. Verzaubert von der Erzählung beschloß Bishan 

sofort dorthin zu reiten. Er fand ihre Zelte, und im Augenblick sei- 

ner Ankunft schaute die Prinzessin aus ihrem bestickten Zelt und 

entbrannte in Liebe zu dem stattlichen Bishan. Sie ließ ihn und 

Gurgin ins Zelt holen und bewirten. Da verliebte sich auch Bishan 

in sie. Als nach einigen Tagen Bishan und sein Begleiter Abschied 

nehmen mußten, weil sie vom Schah erwartet wurden, beschloß 

Manisha, den Geliebten durch einen Schlaftrunk zum Bleiben zu 

zwingen. So half sie, ohne es zu wissen, Gurgins finstere Pläne zu 

erfüllen. Bishan sank schon nach dem ersten Schluck in einen tie- 

fen Schlaf und wurde heimlich in das Schloß der Prinzessin getra- 

gen. Dort erwachte er, und die beiden Liebenden erlebten eine Zeit 

großen privaten, aber verborgenen, Glücks. Aber das währte nicht 

lange, da ein Diener dem Schah von dem Liebespaar berichtete. 

Wutentbrannt über die Heimlichkeiten ließ er Bishan in einer öden 

Landschaft in eine tiefe dunkle Grube werfen und über diese einen 

großen Felsbrocken wälzen. Prinzessin Manisha wurde ebenfalls 

bestraft. Sie wurde wie eine Bettlerin aus der Stadt gejagt. Da irrte 

sie, in Lumpen gekleidet, durch das Land, bis sie die Grube ihres 

Geliebten fand. Mit bloßen Fingern kratzte sie einen Spalt, durch 

den konnte sie mit ihm sprechen und ihm erbettelte Nahrung hinab 

werfen. Nachts aber legte sie ihren Kopf auf den Stein, der die Grube 

bedeckte. So gab sie seinem Körper und seinem Herzen Nahrung 

und Kraft. 

Inzwischen war Gurgin zum persischen Großkönig geeilt, brachte 

Bishans Jagdtrophäen und belog den Schah, indem er ihm sagte, 

daß Bishan sich verirrt haben müsse. Der Schah jedoch glaubte dies 

nicht und befragte seinen „sehenden Becher“. Der zeigte ihm im 

Spiegel eines Zauberwassers den Aufenthaltsort des Bishan. Daraufhin 

sandte Chosrou den großen persischen Helden Rustam nach Turgan 

um Bishan zu befreien. Der Ritter samt Gefolge verkleideten sich 

als Kaufleute und gelangten so in die Nähe der Grube. Manisha 

hörte von den persischen Kaufleuten, eilte zu ihnen und bat um 

Hilfe für eine Befreiung Bishans. Diese gelang, indem die Prinzessin 
mittels eines Feuers die genaue Lage der Grube angab, die Ritter



       

      

124 KAPITEL V 

   den Felsen zur Seite wälzten und Bishan aus der Grube zogen. Als 

Nomaden verkleidet ritten die beiden Liebenden heimlich noch zur 

gleichen Nacht nach Persien. f 
        

   
   

„Meinetwillen hast du alles verloren, Manisha, die Eltern, die Heimat, 
die Gespielinnen, den Reichtum. Du wurdest zur Bettlerin, littest unter 
Hunger und Kälte, der kalte Stein ward dir zur Lagerstatt und ver- 
wundete deine samtene Haut. Wie soll ich dir dies alles je vergelten?“ 
sprach Bishan zu ihr, als sie auf dem Kamm des Grenzgebirges stan- 
den und tief unter sich die Wälder und Steppen Persiens liegen sahen. 

„Liebe fragt nicht nach Lohn, Bishan“, antwortete Manisha, und 

ein Lächeln strahlte in ihren Augen. „Liebe gibt ohne Ende, sonst 
könnte sie nicht leben!“? 

    

       
    

  

         
   

    

   

  

Wis und Ramin 
Zwar ist diese Geschichte bekanntgeworden durch die georgische 

Fassung „Wisramiani“ (vermutlich von Sargis Tmogweli, 12. Jh.n.Chr.), 

doch geht diese auf eine ältere persische zurück, die dem persischen 

Dichter Gurgani (um 1050 n.Chr.) zugeordnet wird. Der Stoff selbst 
stammt aus vorislamischer Zeit, nach Gurgani aus sasanidischer, nach 

heutiger Forschung aber aus parthischer Zeit, vermutlich 1. Jh.n.Chr. 

(89.290). 
Der alte Schah Moabad feierte, wie in Persien Sitte, das Neujahrsfest 

in großer Pracht. Die schönsten Frauen waren eingeladen, und die 

lächelnde Scharo hatte sein Herz erobert. Da sie schon reiferen Alters 

und Gattin eines Fürsten war, blieb die Liebe ohne Hoffnung auf 

Erfüllung. Aber es kam zu einem folgenschweren Schwur der bei- 

den. Falls die Fürstin noch eine Tochter gebären sollte, so solle sie 

ihm diese, da sie sicher ein Abbild der schönen Mutter sein werde, 

zur Gattin geben. 

Die Jahre vergingen, und Scharo hatte den Schwur vergessen. Und 

so begann das Schicksal seinen Lauf zu nehmen. Scharo gebar eine 

Tochter, genannt Wis. Sie wuchs zu einer schönen Frau heran. Zur 

gleichen Zeit bekam Schah Moabad noch einen jüngeren Bruder, 

Ramin genannt. Er wurde im selben Lande wie Wis aufgezogen; beide 

hatten aber keinen näheren Kontakt miteinander. 

Als Wis ins heiratsfähige Alter gekommen war, sollte sie, mit ihrer 

Einwilligung, einem jungen Verwandten? angetraut werden. Doch zu 

  

       

                                    

     

    ’ J. Tichy, Persische Märchen, Verl. Dausien, 1970, 89 ff. 
® In der deutschen Übersetzung, im Original ihr Bruder; nach altpersischem 

Brauch waren Geschwisterehen möglich, sogar erwünscht.   



  

  

    

   

    

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 125 

  

Beginn der Hochzeitsfeierlichkeiten kam ein Bote des Schahinschah 

und forderte die Einhaltung des Versprechens und damit die Über- 

gabe der Prinzessin Wis. Diese war über die Forderung hell empört 

und weigerte sich. Doch dies half ihr nicht. Es kam zu einer Schlacht 

zwischen den Soldaten ihres Vater und ihres Bräutigams auf der 

einen Seite und denen des Schahs auf der anderen Seite. Ihr Vater 
wurde dabei getötet, ihr Bräutigam überlistet. So führte Moabad sie 

in sein Schloß. Noch vor der Hochzeitsnacht bat Wis ihre Amme, 

die sie begleitet hatte, um einen Zaubertrank. Der sollte, zumindest 

für die erste Zeit, Moabads Manneskraft binden. Dies geschah. Aber 

durch eine unvorhergesehene Panne konnte die Verzauberung nicht 

mehr aufgehoben werden, blieb für immer. Was für Schah Moabad 

eine Quelle steter Trauer war, erwies sich für Wis als schicksalhaft. 

Prinz Ramin liebte sie schon seit seiner Kindheit heimlich und 

umschmeichelte nun die Amme, um ihm einen Weg zum Herzen von 

Wis zu zeigen. Wis nämlich hing in zärtlicher Treue und Sehnsucht 

an ihrem Bräutigam Wiro. So hatten die Worte der Amme zuerst 

keine Wirkung auf sie. Aber nach und nach, im Zusammenhang mit 

ihrer Jugend und ihrer Einsamkeit an einem fremden Hof, erweck- 

ten sie erst Neugier, dann Interesse. Als sie Ramin dann heimlich 

durch ein Fester betrachtete, wurde sie von Liebe zu ihm erfüllt und 

begann Wiro zu vergessen. 

Dasselbe Brandmal liegt ihm auf der Seele wie dir... 
Ach, ihr Beide seid in Wahrheit eine einige zweigeteilte Frucht. Wie 

du bist, ist auch er. 

Die Seele aber ist kostbar und würdig der Liebe. Ramin gleicht die- 
ser+Seele,..... 

Mit diesen und ähnlichen Worten machte die Amme der schönen 

Wis klar, daß die Liebe zwischen ihr und Ramin ein von Gott gewoll- 

tes Schicksal sei. Im weiteren Verlauf der Geschichte geht es darum, 

daß niemand ihre Liebesgeschichte erfährt. Aber immer wieder erahnt 

und erfährt der Schahinschah sie doch, und immer wieder können 

sich die Liebenden in letzter Sekunde vor der Entdeckung retten. 

Werden sie aber doch entdeckt und von Moabad bestraft, so reut 

ihn sein Verhalten wenig später, denn er liebt Wis und Ramin, der 

sein Tihronfolger ist, da er keinen anderen Erben hat, wie seinen 
eigenen Sohn. So wollte beispielsweise Wis in einer Nacht zu Ramin. 

Neben ihr im Bett lag aber ihr Mann und schlief. Damit er, falls er 

aufwachte, sich nicht allein im Bett fand, mußte sich die Amme 

 



   

    

  

    

  

    

  

    

126 KAPITEL V 

neben ihn legen. Der Schwindel kam auf, und in letzter Sekunde 

konnte Wis die Situation in ihrem Sinne retten. Es kam nach vielen 
weiteren zermürbenden und entwürdigenden Ereignissen im Leben 

der Liebenden der Moment, in dem Ramin beschloß, ein neues 

Leben zu beginnen. Er wollte in ein anderes Land, weg von Wis. 

Der Schahinschah war beglückt über Ramins Wunsch und erhob 

ihn zum Fürsten und Herrscher über Irak und benachbarte Gebiete. 

Eines Tages sah er dort auf der Jagd die schöne Gul, verliebte sich 

in sie und heiratete sie kurz entschlossen. - 

Nachdem Ramin längere Zeit mit Gul verbracht hatte, bekam er 

Sehnsucht nach seinem alten Leben und nach Wis. Er ritt zu ihrem 

Palast des Nachts. Sie vom Fenster ihres Palastes, er unter ihrem 

Fenster führten ein langes Gespräch, und ihre Liebe erblühte von 

neuem und mit der Liebe das Geheimhalten (vgl. 133, ähnl. Motiv). 

Im Frühjahr wurde vom Schahinschah eine große Jagd veranstal- 

tet. Der war durch sein persönliches Unglück immer unberechenbarer 

und dadurch unbeliebter geworden. So reißt Ramin, während dessen 

Abwesenheit aus der Hauptstadt, durch einen Staatsstreich die Macht 

an sich. Als Moabad davon erfuhr, rief er in einem Zelt in der Nähe 

des Jagdwaldes einen Rat zusammen. Da durchbrach plötzlich ein 

gewaltiger Eber das Unterholz, Moabad verfolgte ihn, sein Pferd strau- 

chelte, er stürzte und wurde von dem Eber tödlich verwundet. 

Ramin war über die gnädige Lösung dankbar und gelobte Gott, 

mit Wis an der Seite, ein gütiger König zu werden. Er hielt diesen 

Schwur ein. Er und Wis bekamen noch zwei Söhne, die tapfere und 

weise Ritter wurden. 

Nach vielen gemeinsamen Jahren starb Wis. Ramin ließ ihr ein 

herrliches Grabmal errichten, übergab seinem ältesten Sohn den 

Thron und betrat das Grabmal. 

Er kam nicht mehr aus Wis’ Grabmal hervor bis zur Stunde seines 
Todes, noch öffnete er das Tor, und keiner sah ihn mehr.? 

Mann im Panther-(Tiger-)Fell 

Das georgische Nationalepos soll von Schota Rustaweli um 1200 
n.Chr. verfaßt worden sein. Es geht aber auf ältere Überlieferungen 

zurück. Im Prolog beschreibt Rustaweli sein Epos als „Geschichte 

aus Persien, wiedergeboren georgisch.“ Die Geschichte spielt in ritter- 

° R. Neukomm/K. Tschenk£li (Übers. u. Bearb.), Wisramiani oder Die Geschichte 
der Liebe von Wis und Ramin, 1957. 

       



  

  

    

     SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 127 

  

lichem Milieu. Sie dreht sich zwar um den „Mann im Panther-/ 

Tigerfell“, ist aber eigentlich die Geschichte von zwei Liebespaaren. 

Die Königstocher Tinatin und der Ritter Awtandil lieben einan- 

der. Aufihren Wunsch durchzieht er die Welt, um dem vom Unglück 

verfolgten Ritter Tariel, dem titelgebenden Mann im Pantherfell, zu 

helfen, dessen Braut, eine verschleppte indische Prinzessin, aus der 

Gewalt eines Dämonenvolkes zu erlösen. Durch allerlei unglückselige 

Verwicklungen und grausame Geschicke, auch aus eigener Feigheit 

verursacht, müssen die Paare um die Erfüllung ihrer Liebe kämpfen 

gegen wilde Tiere, Räuber, Dämonen und verführerische Frauen. 

Dabei sind es vor allem die beiden Helden, die durch das Bestehen 

der vielen Abenteuer und aufopfernde Freundestreue die psychische 

Reife erlangen, um zur emotionalen Verbundenheit mit ihren gelieb- 

ten Bräuten zu gelangen. Als Ausdruck der großen emotionalen Sen- 

sibilität, der verfeinerten Ritterkultur sind die reich ausgeschmückten 

Beschreibungen der großen Liebe und Sehnsucht zu sehen. So sinkt 

der Held schon beim Hören des Namens der geliebten Frau in Ohn- 

macht, die Geliebte ihrerseits oder beide vergießen Ströme von Tränen. 

Doch gibt es auch Zeilen differenzierten Wissens über die Liebe. 

Liebe ist hold und schön, in ihrer Art schwer zu ergründen. 
Wahre Liebe ist ferne treuloser Lust und ist ihr nicht zu vergleichen, 
sie ist etwas für sich und Buhlen etwas anderes, tief ist die Kluft dazwi- 

schen.!? 

Schahnameh 

Das persische Heldenepos, aus älteren Teilen von dem Dichter Fir- 

dausi (zw. 975-1010 n.Chr.) in epische Form gebracht, erzählt die 

Geschichte des iranischen Reiches von den Anfängen bis zur ara- 

bischen Eroberung im 7. Jh.n.Chr. Es bringt zwar keine Beschrei- 

bung einer zarten emotionalen, seelischen Liebe, doch erwähnt es 

die Geschichten mehrerer bekannter Liebespaare, wie von Sal und 

Rudaba (Rustams Eltern), Rustam (der große persische Held) und 

Tahminch, Bahram Gur und Azäda (s. S. 118), Bishan und Manisha 

(s. S. 122) sowie Chosrou und Schirin (s. 130 f.). Die innigste Schil- 

derung erfährt die Liebe zwischen Siawosch und seinen beiden Frauen. 
In der Schilderung zeigt der Dichter, daß nicht nur er, sondern auch 

die Zuhörer/innen und Leser/innen von tiefer Liebe wissen. In der 

Übersetzung von U. v. Witzleben willigt Siawosch, ein überaus edler 

10 Sch. Rustaweli, Der Mann im Pantherfell, 1974, 487. 

    

 



    

  

128 KAPITEL V 

persischer Held, in seine erste Heirat ein mit den Worten: „Sie (die 

Braut) wird meine Seele und meinen Körper erfreuen.“ Aus staats- 
politischen Gründen muß er, der Zeit und Sitte entsprechend, noch- 

mals heiraten. Er heiratet Prinzessin Farangis. Vor allem sie steht 

im weiteren Verlauf der Geschichte über viele tragische Ereignisse 
in Treue zu ihm. Es ist nicht ihre Liebe, um die sie kämpfen müs- 

sen, sondern ein Kampf gegen ein Schicksal, welches es nicht gut 

mit Siawosch meint. 

Ausgang dieses tragischen Schicksals war die von Prinz Siawosch 

unerwiderte, weil unsittliche, Verliebtheit seiner Stiefmutter in ihn. 

Ähnlich wie in der biblischen Geschichte von Josef und der Frau 

des Potifar (Genesis 37.1 ff.) rächt sich die zurückgewiesene Frau, 

indem sie vorgibt, von dem Prinzen belästigt worden zu sein. Kawus, 

der Herrscher und Ehemann, ist hin- und hergerissen zwischen che- 

lichem Vertrauen und Liebe zu seiner Frau, an die er sich emotio- 

nal stark gebunden fühlt, und väterlichem Vertrauen und Liebe zu 
seinem Sohn, auf den er unendlich stolz ist. Wer erzählt die Wahr- 

heit — wie soll er sich entscheiden? Nach vielen weiteren Intrigen von 
Seiten der Frau entschließt sich Siawosch, für den Schah in einen 

Krieg zu ziehen. So kann er dem Hofleben und seiner Stiefmutter 

entkommen, kann dem Vater gegenüber Ergebenheit bezeugen und 

Kriegsehren sammeln. Damit beginnt sich, nach anfänglichem Glück, 
sein von den Sternen angekündigtes Schicksal und das seiner treuen 

Frau Farangis zu erfüllen. Nach Verstrickungen in weitere "Intrigen 

wird er durch Abschneiden des Kopfes getötet. Aber nach seinem 

Tode lebt er weiter: aus seinem vergossenen Blute erwuchs die noch 

heute „Blut des Siawosch“ genannte immergrüne, süßduftende Pflanze; 

aus seinem Samen gebiert Farangis, Monate später, den zukünftigen, 

mächtigen Schah Kai Chosrou (Chosrou 1.). 

So ist der Lauf des uralten Himmels. Er raubt die Kinder von der 
Mütter Brust und läßt plötzlich ein Herz im Staub ruhen, das so sehr 
am Leben hing. Trotze nicht dieser Welt, sondern suche ihre Freuden 
zu gewinnen, sie verbirgt mehr Arges, als du zu ahnen vermagst, doch 
nimm sie wie einen Garten und lebe in ihm, ohne an den Blättern 
des Schmerzes zu riechen, denn die Dauer deiner Tage ist gezählt. 
Plage deine Seele nicht unnütz, diese Heimat hier ist nichts als Trug, 
dein einziger Besitz ist eine schmale Bahre.... Es ist der Lauf des 
hohen Himmels, Prinzen zu erniedrigen und Sklaven zu erhöhen. !! 

" Firdausi, Geschichten aus dem Schahnameh. Ausgewählt und übertragen von 
Uta v. Witzleben, 1960, 200, 248 (Zitate). 

  

  



  

    

        

  

129 SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

  

Die Erzählungen aus den Tausendundein Nächten 

Dieses Werk ist eine Sammlung aus indischen, griechischen, ägyp- 

tischen, arabischen, altmesopotamischen, altpersischen und türkischen 

Erzählungen verschiedenster literarischer Gattungen. Seine Entste- 

hung liegt im Dunkeln der Zeit. Sicher ist, daß es sich über mehrere 
Jahrhunderte zur heute bekannten Form entwickelt hat. Die ältesten 

Zeugnisse liegen aus dem 8. Jahrhundert (nach anderer Meinung 9. 

Jahrhundert) n.Chr. vor mit der persischen Sammlung „Hezär Efsäneh“ 

(Tausend Abenteuer), die ins Arabische übersetzt wurde und dort 

bereits im 10. Jahrhundert n.Chr. unter dem Namen „Alf Laila“ 

(Tausend Nächte) bekannt war. 

Der Bibliothekar Nadim aus Bagdad schreibt im 10. Jahrhundert 
n.Chr. in seinem „el Fihrist“ (Der Katalog) u.a. folgende Worte zu 

dieser Sammlung: „... Die ersten, die Abenteuer verfaßten, Bücher 

aus ihnen machten und sie in Schatzhäusern niederlegten, ... waren 

die alten Perser. Dann beschäftigten sich eifrig mit ihnen die arsa- 

kidischen Könige... . Darauf vermehrte und erweiterte sich jene [Art 

der Bücher] in den Tagen der sasanidischen Könige, und die Araber 

übertrugen sie in die arabische Sprache. ... Das erste Buch, das in 

diesem Sinne ausgearbeitet wurde, war das Buch Hezär Efsäneh.“ 

Angeblich war es für die Tochter Bahrams (hiermit ist wohl der 

Sasaniden-König Bahram V. gemeint) verfaßt worden. Aber es ist 

bekannt, so Nadim weiter, daß schon Alexander d. Gr. sich gerne 

bei Nacht Geschichten erzählen ließ. Auch die späteren Könige 

mochten dies und benutzten dazu bereits das Buch „Hezär Efsäneh“. 

Nach einer anderen Übersetzung hatte man sich die Erzählungen 

Alexanders d. Gr. gemerkt und in dem Buche der 1000 Erzählungen 

vereinigt. 
Das Werk enthält u.a. auch Liebesgeschichten,'” die von stark 

erotisch bis rein emotional reichen. Insgesamt kann zwischen drei 

Gruppen von Liebesgeschichten unterschieden werden: altarabischen, 

frühislamischen aus dem städtischen Milieu von Bagdad und Basra 

und späteren ägyptischen. Interessant ist hier die erste Gruppe. Die 

Erzählungen entstammen der altarabischen Zeit vor dem Islam. Sie 

sind meist kurz, in ihnen wird die reine (platonische) Liebe und Treue 

bis zum Tode geschildert (s. S. 135, Leila und Madschnun). Die zweite 

12 Siehe hierzu: E. Littmann, Geschichten der Liebe aus den 1001 Nächten, 1973; 
Ders., Die schönsten Liebesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT, oJ., 
R. Gelpke, Neue Liebesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT, 1969. 

   



130 KAPITEL V 

und dritte Gruppe sind jünger und hier nicht von Interesse. Altper- 

sische Liebesgeschichten aus der Heimat des Buches sind nicht ent- 

halten, wohl aber Erzählungen um persische Könige (s. unten, Chosrou 

und Schirin oder z.B. von Prinz Bahräm und die Prinzessin ed- 

Datma, 597. Nacht). Auch die Rahmenhandlung weist in das alte 

Persien. Sie ist im Grunde eine Liebesgeschichte, in welcher die sa- 
sanidische Zeit weiterlebt. In der ursprünglichen Fassung war sie 

anscheinend einfacher als die heute bekannte Form, die anschließend 

knapp geschildert wird. 

Zwei Brüdern, sasanidischen Königen, der eine herrschte über 

Samarkand, der andere über Indien und China, waren die Ehefrauen 

untreu. Aus tiefer Enttäuschung wurden sie und alle, die an der 

Afläre beteiligt waren, getötet. Darüber hinaus rächte sich König 

Sahrijar an allen Frauen, indem er sich jeden Abend ein junges 

Mädchen kommen und es am darauflolgenden Morgen töten ließ. 

Dies geht drei Jahre so, bis Schehrezäd, die Tochter des königlichen 

Wesirs, ihren Vater überredet, sie zum König zu lassen. Durch das 

Erzählen von spannenden Geschichten über 1001 Nacht hinweg kann 

sie den König so begeistern, daß er seine Tötungsabsichten immer 

wieder verschiebt. Als sie das Erzählen nach drei Jahren (!) been- 

dete, hat sie einen Wunsch frei. Um der drei gemeinsamen Knaben 

willen, die sie während dieser Zeit geboren hat, bittet sie um ihr 

Leben. Der König erfüllt diesen Wunsch gerne, auch weil er sie 

nicht mehr missen möchte. Von da an leben sie glücklich zusam- 
men. So hat Schehrezäd durch persönlichen Mut, Intelligenz, die 
Macht ihrer Sprache und viel Einfühlungsvermögen den König 

besänftigt und die Liebe das Übel besiegt.'? 

Chosrou und Schirin 

Neben dem Heldenepos und den Volkserzählungen gab es in der 

persischen Literatur das romantische Epos, den Liebesroman. Nizami 

(1141-1209 n.Chr.) ist der eigentliche Schöpfer des persischen Liebes- 

romans. Drei seiner großen Dichtungen werden hier anschließend 
aufgeführt. 

Als erstes wird eingegangen auf die Geschichte mit dem oben 

genannten Titel. König Chosrou II. Parwez (regierte von 590-628 

n.Chr.) und Schirin, eine vermutlich armenische Prinzessin, sind ein 

» E. Littmann, Die Erzählungen aus den Tausendundein Nächten, 1953, Bd. 6, 
660 fl. Rohde a.O., 593, Anm. 1. M. Mahdi, The Thousand and One Nights, 
1995, I 

      

    

  

    

    

 



      

  
  

        

   

                  

    
    

  

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 131 

allgemein bekanntes Liebespaar in historischen und romantischen 

Überlieferungen. Aus der historischen ist vor allem durch Tabari 

(s. S. 117, mit weit. Lit.hinw.) bekannt, daß Schirin die Lieblingsfrau 

von Chosrou II. war. Sie spielte an seinem Hof eine sehr einflußreiche 

Rolle. Sie war Mutter von ein oder zwei Prinzen und Stiefmutter 

von Kronprinz Sahrijar, Sohn aus einer früheren Verbindung des 

Schahs. Für ihre ersehnte Schwangerschaft liegt sogar ein Dankes- 

schreiben des Schahs, verbunden mit dem Hinweis auf Geschenke, 

an den Schrein des Hl. Sergius vor. Schirin war Christin und ließ 

viele Klosteranlagen und Kirchen erbauen, weshalb sie in den 

Dichtungen als große Bauherrin geschildert wird. Sie starb vor Schah 

Chosrou II.; von ihm so tief betrauert, daß er Abbilder von ihr aus 

Stein fertigen ließ und an verschiedene Höfe, z.B. in Rom, sandte.'* 

  

  

Abb. 5.2 Seltene Münze Chosrous I. 

Aus der romantischen Überlieferung ist mir die Geschichte des 

Paares bekannt durch eine Volkssage (s. S. 133, 138), durch ein Mär- 

chen (s. 1001 Nacht, 391. Nacht), durch eine Erwähnung im Schah- 

nameh (vgl. S. 127) und dem Epos von Nizami. 

    

    

    

Das Märchen ist eher eine Lehrgeschichte für Mann und Frau, um 

ihr Zusammenleben erfreulich zu gestalten. Erzählt wird auf eher 

humoristische, anschauliche Weise, wie sich König Chosrou in sei- 

nen Entscheidungen (aus Liebe?) schr von Schirin beeinflussen läßt. 

Ich gebe sie in freier und gekürzter Form wieder. 

      

    

  

   
Auf einigen Münzen Chosrous I. befindet sich auf den Revers eine weibliche 

Büste. Gerne möchte man in ihr, die Gattin Schirin sehen, da es in das roman- 
tische Bild, was durch Überlieferungen von diesem Ehepaar entstanden ist, passen 
würde. Beachtet man aber alle Details ihrer Darstellung, so ist doch eine Göttin, 
wohl Anahita, gemeint. Zu Chosrou und Schirin s. z.B. Rawlinson a.O., 497 f., 
523 f., 531. Vgl. Tabari a.O., Anm. 3, 283, 353, 358 ff, 371 ff., 384. 

  

   

  

   



  
    

132. KAPITEL V 

Da König Chosrou gerne Fisch ißt, bekommt er einen großen von 
einem Fischer geschenkt. Zum Dank läßt er dem Mann 4000 Dirhems 
geben. Schirin ist ob dieser Großzügigkeit ungehalten. Um den Streit 
abzubrechen, einigen sie sich darauf, dem Fischer eine Fangfrage zu 
stellen. Falls er sie richtig beantwortet, soll er das Geld behalten, falls 
nicht, es wieder zurückgeben. Der Fischer soll sagen, ob der Fisch 
männlich oder weiblich ist. Hätte er männlich gesagt, so hätte man 
gesagt, man wünsche nur einen weiblichen, und umgekehrt. Und das 
Geld hätte er zurückgeben müssen, da er ja den Fisch zurückbekom- 
men hätte. Der Fischer aber durchschaute den Sinn der Frage und 
antwortete, daß es ein Zwitter sei. Chosrou ist über die Antwort amü- 
siert und läßt ihm nochmals 4000 Dirhems geben. Wieder ist Schirin 
über die Höhe der Geldsumme ungehalten. Als der Fischer mit dem 
vielen Geld gehen will, fällt ihm ein Dirhem aus dem Sack. Er bückt 
sich und hebt das Geldstück auf. Wieder ist es Schirin, die gegen den 
Fischer stichelt und ihm wegen des Bückens nach dem Geld Habgier 
vorwirft. Wieder läßt Chosrou, um des lieben Friedens willen, den 
Fischer kommen und befragt ihn nach dem Grund seines Benehmens. 
Der sagt, er habe den Dirhem aufgehoben, weil er auf der einen Seite 
das Bild des Herrschers, auf der anderen den Schriftzug seines Namens 
trage und er befürchtet habe, daß, wenn er ihn liegen ließe, jemand 
darauf träte und so den Herrscher entehre. Der König war über die 
Antwort erstaunt, aber sie gefiel ihm, und so ließ er ihm nochmals 
4000 Dirhems geben. Gleichzeitig ärgerte er sich so über Schirins 
Verhalten und seine Beeinflußbarkeit durch sie, daß er durch einen 
Herold in seinem Reich verkünden ließ: Niemand soll sich von Rat- 
schlägen der Frauen leiten lassen. 

Die Moral liegt auf der Hand: der kluge Mann soll sich nicht von 

der Frau abhängig machen, die kluge Frau soll dem Mann nicht zu 

viel „reinreden“. 

  

Das Epos beschreibt (nach dem Schahnameh und anderen Quellen) 

in dichterischer Freiheit ausführlich und in psychologisch einfühlsa- 

mer Weise die Entwicklung der Liebe zwischen dem König und der 
Prinzessin. 

Eines Tages hört Chosrou durch einen Freund von der schönen 

Prinzessin Schirin aus einem Königreich am Kaspischen Meer. Allein 

die Beschreibung reicht für ihn aus, um sich unsterblich in sie zu ver- 

lieben. Chosrou läßt ihr durch diesen Freund dreimal ein Bildnis von 
sich zeigen, und sogleich ist auch Schirins Herz von Liebe zu ihm 

erglüht. Nun geht es darum, daß und wie sich die beiden Liebenden 
finden. Dabei zeigt diese Geschichte im Grunde die Unfähigkeit des 

Mannes, hier König Chosrou, mit seinen Gefühlen, vor allem dem der  



  

  

  

     

      

   
SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 133 

  

Liebe, umzugehen. Erst nimmt er, trotz anfänglicher Bemühungen, 

die Liebe nicht ernst, dann ist ALLES wichtiger als seine Liebe zu 

Schirin, er nimmt falsche Rücksichten und findet schließlich keine 

entsprechenden Umgangsformen. König Chosrou muß, da die Be- 

ziehung zunächst an seiner Unreife zu scheitern droht, durch viele 
Irrungen hindurch erst zur Reife für die emotionale Liebe gelangen. 

Schirin hilft ihm dabei durch Eigenständigkeit und Geduld, bis die 
emotionale Liebe in Verbindung mit der sinnlichen ihre Erfüllung 

findet. Dazu gehören auch Situationen, die recht gerne in persischen 

Miniaturen des 15. und 16. Jh.n.Chr. illustriert wurden. So z.B. 

nachfolgende. Es war Winter, und Chosrou hatte Sehnsucht nach 

Schirin. Er ritt deshalb spontan ohne Begleitung und die übliche 

Anmeldung zu ihrem Schloß und erwartete eingelassen zu werden. 

Sie aber, in Furcht um ihren guten Ruf, ließ ihn nicht ein, sondern 

unterhielt sich mit ihm von den Zinnen ihres Schlosses herab, wäh- 

rend er auf seinem berühmten Pferd Schabdez unten am Schloßtor 

stand (s. a. S. 126, die vergleichbare Szene bei Wis und Ramin, 

Abb. 6.3). Ein anderes Motiv ist die Geschichte zwischen Schirin 

und ihrem Baumeister Ferhäd. Der ist an sie in unerwiderter Liebe 

gebunden. König Chosrou erfährt davon und verordnet ihm aus 

Eifersucht einen Tunnelbau fernab des Schlosses von Schirin. Sie 

besucht Ferhäd dort, um sein Werk zu besichtigen und ihn zu ermu- 
tigen. Als Chosrou von diesem Besuch erfährt, läßt er dem Baumeister 

eine Nachricht über den angeblichen Tod Schirins zukommen. Als 

der dies hört, bricht er entseelt zusammen. Er war an gebrochenem 
Herzen gestorben. Aber auch Chosrou ereilt ein trauriges Ende. 

Zunächst jedoch wird die Liebe zwischen ihm und Schirin durch 

eine Hochzeit besiegelt. Aber noch während der Feierlichkeiten ver- 

liebt sich Chosrous Sohn, Kind aus einer seiner früheren Ehen, in 

Schirin. Da er sie selbst heiraten möchte, tötet er seinen neben 

Schirin liegenden Vater im Schlaf. Am Tage von Chosrous Beerdigung 

schließt sich Schirin in dem Grabmal ihres Mannes ein, tötet sich 

und wird, nachdem man sie gefunden, neben ihm bestattet. 

Da dieses Epos im Grunde ein Lehrgedicht über die wahre, d.h. 

Leib, Geist und Seele umfassende Liebe zwischen Mann und Frau 

ist, enthält es im Prolog nachfolgende Worte über sie. 

    

                              

   

                            

    

     

Da mir kein besser Wort bekannt als Lieben, 
will lebenslang ich mich im Lieben üben! 
"Des Firmaments Mihrab ist Liebe nur,



134 KAPITEL V 

der Staub der Liebe Tau der Erdenflur.'? 
Der Liebe diene! Sie ist der Behuf, 
den herzlich Fühlenden sie der Beruf. 
Die Welt ist Liebe - sonst nur Blendwerk viel, 
ein leeres Spiel, wär nicht der Liebe Spiel! 
Was wär des Kosmos Seele ohne Liebe? 
Was blieb lebendig in der Welt Getriebe? 
Wer ohne Liebe lebt, ist kern-verdorben, 
mit hundert Leben — liebelos — erstorben. 
Wüßt auch die Liebe nichts von Hexerei, 
aus ihrer Haft ließ sie dein Herz nicht frei. 
Kein Esel sei, mit Fraß und Schlaf zufrieden; 
sei’s nur ein Kätzchen — hab was lieb hienieden! 
Besser, daß dich des Kätzchens Liebe stillt, 
als daß du selbst dir wirst zur Löwin wild! 
Ohn Liebes-Samen niemand Keime triebe: 
Geborgen ist man nur im Heim der Liebe. 
Was gleicht an Gut der Liebe Glut, die macht, 
daß Wolken weinen, daß die Rose lacht? 

Die Magier, die so das Feuer schätzen. 
aus Sonnen-Liebe sich ins Feuer setzen. 
Sieh auf das Herz, dem Lebens Macht gegeben, 
der Liebe folg, sie ist des Lebens Leben! 

Wenn Liebe fällt in des Gesteines Brust, 
erzeugt Juwelen dort der Liebe Lust. 
So der Magnet, wär er nicht liebumfangen, 
er lockte nicht das Eisen voll Verlangen. 
Und würde Liebe nicht am Wege weben, 
der Bernstein würd nicht nach dem Strohhalm streben. 
Sind Stein und Stoffe viele doch vorhanden, 
die niemals Stroh noch Eisen an sich banden. 
All jene Stoffe unermeßner Zahl 
zu ihrem Zentrum streben allzumal: 
Das Feuer, das im Erdreich fand kein Tor, 
die Erde spaltend, rast ans Licht empor. 
Und Wasser, das zu lang am Himmel schwebt, 
durch Neigung der Natur nach unten strebt. 
Anziehung ist’s, was die Naturen kennen 
und was die Philosophen „Liebe“ nennen. 
Und denkst du nach, wie’s rechte Einsicht tut: 

» „Die gleiche Bedeutung, die die Gebetsnische in der Moschee hat, soll die 
Liebe gemäß dem von Nizami hier entwickelten neuplatonischen Liebesbegriff im 
Kosmos haben.“ (J.Chr. Bürgel, Nizami, Chosrou und Schirin, 1980, 368, Anm. 2.)    



  

  

     

    

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

Die Schöpfung nur allein auf Liebe ruht. 
Sollt je der Himmel frei von Liebe sein, 
wie könnte dann die Erde noch gedeihn?'‘ 

        

     Die sieben Geschichten der sieben Prinzessinnen 

Geheimnisvoll und romantisch beginnt Nizami dieses Werk. „Sieben 

Frauen hatte König Behram, und er hatte sie alle schon geliebt, ch 

ihm nur eine von ihnen leibhaftig begegnet war.“ Als junger Prinz 

hatte der sasanidische König Behram (gemeint ist Bahram Gur/Bahram 

V., 420-438 n.Chr.) in einem sonst verschlossenen Palastzimmer ihre 

Bildnisse gesehen, zusammen mit dem Hinweis, daß er sie, wenn 

dereinst Herrscher geworden, heiraten solle. Jede dieser sieben Prinzes- 

sinnen aus sieben verschiedenen Ländern liebte er auf seine Weise. 

Nach der Vermählung besuchte er an jedem Abend der Woche eine 

andere, und jede erzählte ihm eine Geschichte aus ihrem Lande. Es 

sind sieben Liebesgeschichten, voller Symbolik. Besonders die letzte, 

„Die Geschichte von der Heimsuchung der Liebenden“ paßt gut in 

den Rahmen dieser Abhandlung, denn sie hebt die Bedeutung der 

reinen emotionalen Liebe für eine glückliche Verbindung hervor. Sie 

zeigt aber auch, daß dieses Glück nur zu erreichen ist, wenn die 

Würde und Belange des anderen beachtet werden.” 

  

   

                        

   

                    

    

      

    

Leila und Madschnun 

Die Geschichte dieses Liebespaares beruht auf vermutlich tatsäch- 

lichen Vorfällen im 7. Jh.n.Chr. im Westen der arabischen Halbinsel. 

Sie war seitdem bekannt, erhielt aber ihre literarische Form durch 

den persischen Dichter Nizami 1188 n.Chr. 

Dem Stammesfürsten der Banü Amer war nach langer Kinder- 

losigkeit ein Sohn geboren worden. Der Vater schickte ihn, als es 

an der Zeit war, in die Schule zu einem gelehrten Manne, zu dem 

alle vornehmen Araber der Gegend ihre Kinder brachten. Unter 

den Schülern befanden sich auch immer einige Mädchen. Zu ihnen 

gehörte eines Tages Leila. Sie und der Sohn des Fürsten verliebten 

sich ineinander. 

16 Nizami, Chosrou und Schirin. Aus dem Persischen übersetzt von J.Chhr. Bürgel, 

1980 (Zitat 8-9). 
"7 Nizami, Die sieben Geschichten der sieben Prinzessinnen. Aus dem Persischen 

verdeutscht und herausgegeben von R. Gelpke, Manesse, 7. Aufl. 1987 (Zitat 7).   



  

136 KAPITEL V 

Die Gefährten buchstabierten und schrieben; 
sie lernten die Augensprache zu zweit. 
Jene zählten bis auf hundert mal sieben; 
sie hatte Liebe vom Zählen befreit... 

Bald aber fiel den anderen die Verliebtheit der beiden auf, und sie 

fingen an, darüber zu reden. Um die Ehre ihrer Tochter und des 
ganzen Stammes zu retten, schickten die Eltern ihre Tochter nicht 

mehr in die Schule, behielten sie zu Hause. Die Trennung der Lie- 

benden war geschehen, und diese Trennung raubte dem Jüngling 

den Verstand - er wurde aus unerfüllter Liebe zum Verrückten, zu 

Madschnun. Alle Versuche, ihm zu helfen, ihn zu heilen, änderten 

nichts daran. An einen solchen Mann wollte der Vater Leilas, trotz 

vielfacher Bemühungen von verschiedenen Seiten, seine Tochter nicht 

verheiraten. Er gab sie einem anderen Mann zur Ehefrau. Dieser 

wußte um Leilas Liebe zu Madschnun. Aber da er sie liebt, respek- 

tiert er ihre Gefühle, und hofft auf einen Sinneswandel zu seinen 

Gunsten. Madschnun aber zog aus Verzweiflung in die Wüste. Er 

floh die Menschen, aber die wilden Tiere suchten seine Nähe und 

scharten sich friedlich um ihn. ' 

Der Wolf riß das Lamm nicht mehr, der Löwe zog vom Wildesel die 
Pranke zurück, die Löwin gab dem verwaisten Gazellenjungen Milch, 
und der Schakal begrub seine uralte Fehde mit dem Hasen. Es war 
ein Heer des Friedens, das Madschnun auf seiner Wanderung durch 
die Wildnis begleitete. Seine Tiere wichen ihm nicht mehr von den 
Fersen. Und war ihre Liebe etwa geringer, als die von Menschen hätte 
sein können? Glaube nur das nicht! 

Wollte Madschnun ein wenig schlummern, so fegte ihm vorher der 
Fuchs mit seinem Schwanz den Ruheplatz sauber. Der Wildesel bot 
ihm seinen Nacken zur Stütze dar, der Hirsch schob ihm seinen Schenkel 
als Kopfkissen unter, die Gazelle liebkoste seine Füße, der Löwe war 
sein sprungbereiter Wächter, und Wolf und Panther umkreisten als 
scharfäugige Kundschafter das Lager. 

So lebte Madschnun als großer Einsiedler und Dichter seiner roman- 

tischen Liebe bis zu Leilas und letztendlich seinem Tode. Leila starb 
nach einem kurzen, freudlosen Leben an gebrochenem Herzen. Als 

er von ihrem Tod erfuhr, zog er immer wieder, begleitet und bewacht 

von seinen Tieren, zu ihrem Grab. Eines Tages umfing er den 

Grabstein mit beiden Armen, preßte sich an ihn und verstarb mit 
den Worten „Du Liebe ...“ auf den Lippen (s. Abb. 6.2). 

Und ein anderer Dichter, Feriduddin-i ‘Attar (gest. 1220? n.Chr.), 

läßt in einer anderen Geschichte Madschnun mit einem Derwisch  



  

    

    

  

  

  

     

  

   
137 

  

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

zusammentreffen. Dieser fragt ihn, wie alt er sei. Madschnun ant- 
wortet: 

    

Tausend und vierzig Jahre bin ich alt... Davon währte tausend Jahre 
der Augenblick, in dem mir einst Leila ihr Antlitz enthüllte, und der 
Rest sind die Jahre, die ich vorher und nachher allein blieb ... 

    

Madschnun gilt als der große Liebende der orientalischen Literatur. 

Aber auch der Ehemann von Leila ist ein großer Liebender. Stets 

respektiert er, aus Liebe zu ihr, ihre Gefühle für Madschnun. Gleich- 

zeitig bemüht er sich um sie in der Hoffnung auf eine glückliche 
Wende in seinem Sinne. Dann, nachdem er merkt, daß sich seine 

Träume nicht erfüllen werden, begnügt er sich mit ihrer Nähe, ihrem 

Anblick, denn dies erscheint ihm besser, als ohne Leila, die mit ihrem 

Tode droht, falls er sich ihr nähere, zu leben. So sagt er: 

   

          

    
   

Sieh, mein Herz ist schon zufrieden, wenn ich dich nur anblicken darf. 
Ich wäre ein gemeiner Dieb, wenn ich mehr von dir verlangen sollte. 

Und so war und blieb es denn auch.      

    

In dieser Geschichte erfährt die seelische, emotionale Liebe ihre 

Mystifizierung, zeigt aber auch, daß die ausschließlich vergeistigte 

Liebe für den Menschen, genau wie die rein sexuelle, keine wirk- 

liche Erfüllung für das normale Erdendasein bringt. (Vgl. 1001 Nacht, 

384. Nacht; s.a. 689. Nacht.)'® 

    

   

   

                            

    
    

In der darstellenden Kunst der Sasaniden-Zeit sind häufig Paare 

abgebildet. In einigen Fällen ist klar, daß es sich bei den weiblichen 

Personen um Frauen, die dem König nahestanden, handelt. Drei 

Silberplatten (s. Abb. 5.4a, 5.4b, 5.4c) zeigen König Bahram Gur 

und Azäda (s. S. 118), die vierte zeigt König Bahram Gur und Sapinüd, 

seine Hauptfrau (s. Abb. 5.5), von den weiteren Schalen (s. Abb. 

5.6-5.8) ist über den Inhalt der Darstellungen nichts bekannt. Unklar 

ist, ob es sich bei den abgebildeten Frauen auf den Felsreliefs immer 
um die Göttin Anahita oder auch um menschliche Frauen (Köni- 

ginnen ?) handelt (s. Abb. 5.9-5.11)."° Die weibliche Gestalt auf dem 

'% Nizami, Leila und Madschnun. Aus dem Persischen übertragen von R. Gelpke, 
1963 (Zitate 15, 160, 199). I.J. Krafkovskij (übers. v. H. Ritter), Die Frühgeschichte 
der Erzählung von Macnün und Lailä in der arabischen Literatur, Oriens 8, 1955, 
l fl. S.a A.E. Khairallah, Love, madness, and poetry. An interpretation of the 
Maßönun legend. Beiruter Texte und Studien 25, 1980. S.a. J.T.P. de Bruijn, Book- 
review, Persica 12, 1987, 152 fl. Gelpke a.O., s. Anm. 4, Die Jahre des Liebenden, 
nach ‘Attar, 109. 

'% Gute Zusammenstellung bei D. Levit-Tawil, Re-dating the sasanian reliefs at



  

138 KAPITEL V 

  

Abb. 5.3 Sasanidische Silberschale 

Relief von Sar MaShad (s. Abb. 5.11) und im Gesims des Bogenfeldes 

in der großen Grotte des Tlag-i Bostan (s. Abb. 5.1) zeigen die Göttin. 
Ältere Forschungen machen aus ihr auf dem erstgenannten Relief 

eine Gattin Bahrams II., Volkserzählungen machen aus ihr im zweit- 

genannten die Prinzessin Schirin und aus dem Gott Ormuzd ihren 

unglücklich in sie verliebten Baumeister Ferhäd (s. S. 133).2° Auf 

dieses Motiv aus der Volkserzählung, das sich fragmentarisch vom 

10. Jahrhundert n.Chr. ab in arabischen Quellen finden läßt, weist 

vielleicht auch ein nicht mehr sehr gut erhaltener Silberteller hin 

(s. Abb. 5.3).°! Deutlich ist auf ihm die Außenfassade des großen 

Liwan vom Taq-i Bostan dargestellt. In der Mitte steht ein Schah, 

Tang-e Oandil and Barm-e Dilak. Composition and style as dating criteria, in: IA 
28, 1993, 141 ff. Nach höfischer Sitte ist bei den Frauen die eine Hand von einem 
überlangen Ärmel bedeckt. 

°F. Sarre/E. Herzfeld, Iranische Felsreliefs, 1910, 202. H. Herzfeld, Am Tor 
vor Asien, 1920, 89 ff. S.a. H.W. Duda, Ferhäd und Schirin, 1933. 

?! Harper a.O., Taf. 34, Text 115 ff.  



      

      

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

  
Abb. 5.4a 

  
Abb. 5.4b Silberplatte König Bahram Gur und Äzäda  



  

140 KAPITEL V 

  

Abb. 5.4c Silberplatte König Bahram Gur und Azäda 

  

Abb. 5.5 Silberplatte König Bahram und Sapinüd  



SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

  

   



 
 

KAPITEL V 

Abb. 5.8 

Abb. 5.9 Relief von Tang-e Qandil 

 
   

112 

 



      

     
  

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 

  
Abb. 5.10 Relief von Barm-e Delak 

  

    Abb. 5.11 Relief von Sar Ma$had  



  

144 KAPITEL V 

wegen der an Chosrou II. erinnernden Krone wohl er, vor einer 

Sitzgelegenheit (Thron ?). Rechts und links stehen zwei Personen, 

die eine ist aufgrund der Zerstörung nicht mehr zu erkennen. Es 

könnte ein Mann sein. Die andere zeigt eine Frau mit einem für 

armenische Frauen typischen Mundschleier. Es könnte Schirin sein, 

denn den Überlieferungen nach kam sie aus Armenien.” Da diese 
Silberplatte in Kezwin (Iran) gefunden wurde und ins 8./9. Jn.n.Chr. 

datiert wird, wäre diese Darstellung ebenfalls ein Hinweis auf das 

hohe Alter dieser Erzählung. Deshalb wurden die Figuren aus dem 

Bogenfeld des Taq-i Bostan zur Hinführung und Einstimmung auf 

die sasanidische Dichtung ausgesucht. Auf Siegeln (hier nicht abge- 

bildet) gibt es Paare, entweder in Büsten, stehend oder auf einer Couch 
sitzend.” Die stehenden Paare halten zwischen sich einen Kranz/ein 

Diadem/einen Ring mit oder ohne Schärpe oder in einer Hand eine 

Blume. Die auf einer Couch sitzenden Paare sind vergleichbar mit 

den Darstellungen auf den Silbertellern (s. Abb. 5.5-5.8). In der sasa- 

nidischen Numismatik werden diese Siegel als Ehesiegel bezeichnet, 
da sie die Ehezeremonie darstellen sollen. So repräsentiert der Ring/ 

das Diadem/der Kranz den Ehevertrag und den nicht mehr endenden 

Bund zwischen den Ehepartnern. Die Blume mag als Zeichen der 
Zuneigung gedeutet werden. Die Couch wird als Symbol für das 

häusliche Leben gesehen. Aus dem Blickwinkel dieser Siegeldeutungen 

könnten die Silberteller 5.5-5.8 und die Felsreliefs nicht nur Hinweise 

auf allgemein bekannte Liebesgeschichten sein, sondern auch auf 

bestimmte königliche Hochzeiten. Bei Teller 5.5 überreicht der König 

seiner Hauptgattin allerdings keinen Ring im herkömmlichen Sinn, 

sondern eine Arm- oder Fußspange, vielleicht Brautgaben. Diesem 

Teller entspricht in dem Motiv Teller 5.6. Bei den Tellern 5.7 und 5.8 

” Nach anderer Meinung weist der Mundschutz auf einen Feuerpriester oder 
auf Diener am Königshof hin. Noch Marco Polo berichtet, daß am Hofe des Großen 
Khan die Diener beim Mahle Mundschutz trugen, um die Speisen und Getränke 
nicht mit ihrem Atem zu verunreinigen. Ich meine aber bei der Figur den Ansatz 
eines Busens zu schen und deute den Kopfputz als typisch für Frauen. Die Hosen 
können auch zu einer bestimmten Frauentracht gehören. Vgl. ähnl. Figur hier, Abb. 
5,8; s.a. Pope/Ackerman, Persian art, Bd. VII, Taf. 230 B. 

® Siegel: Pope/Ackerman a.O., Vol. VII, Taf. 256 A (Bahram Gur u. Azäda). 
A.D.H. Bivar, Catalogue of the Western Asiatic Seals in the British Museum, 1969, 
Taf. 8, CF 1 ff. (Text 25). R. Göbl, Der säsänidische Siegelkanon, 1973, Taf. 8, 
Nr. 15 a ff. (stehende Paare, Bankettszenen, mit Kind ?). Ch.J. Brunner, Sasanian 
stamp seals in T'he Metropolitan Museum of Art, 1978, 63, Nr. 154, 64, Nr. 44.  



  

     
    

  

  

  

        SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLÄNGE 145 

  

    werden sogar die dazu gehörenden Feierlichkeiten mit Musikanten, 

Akrobaten und Speisen dargestellt. 

Über die Einflüsse dieser Dichtung auf die europäische Minne- und 

Liebesdichtung ist bereits viel geschrieben worden. 

    

   Tristan und Isolde 

Gottfried v. Straßburg (gest. um 1210 n.Chr.) erzählte diese schon 

damals in Irland, Schottland, England und Frankreich seit Jahrhun- 

derten bekannte Geschichte in Versen neu. Sie ähnelt so stark der 

Liebesgeschichte von „Wis und Ramin“, daß sie einer Theorie nach 

von dieser altorientalischen Dichtung abgeleitet ist. Wieder ist es ein 

Paar, welches jenseits der gesellschaftlichen Normen (Isolde ist wie 

Wis die Ehefrau eines anderen Mannes) um seine Liebe kämpfen 

muß.?* Aber bei den häufig verglichenen Paaren traut man offenbar 

dieser tiefen seelischen Verbundenheit der Liebenden nicht so recht. 

So wird sie erklärt und gerechtfertigt bei „Wis und Ramin“ durch 

eine Verhexung des Ehegatten. Diese Verhexung durch eine Dienerin 

(Amme), die nur zum Teil von ihr gewollt war, brachte die Impotenz 

des Gatten und damit der Untreue der Prinzessin Wis ihre Berechtigung 

für diesen langanhaltenden Ehebruch. Bei „Tristan und Isolde“ ist 

es eine Vertraute der Prinzessin Isolde, die aus Versehen einen Zau- 

bertrank nicht sicher genug aufbewahrte, wodurch der „falsche“ Mann, 

nämlich Tristan, davon trank. Da auch Isolde davon trank, sind 

beide nicht mehr verantwortlich für ihr Verhalten, sind Opfer einer 
schicksalhaften Verstrickung. So sind beide Paare letztendlich Teile 

eines göttlichen Planes, und ihre Liebe steht über den gesellschaft- 

lichen Normen. 

    

        

    

    

                          

   
   

     

Lanzelot und Guinevere ’ 

Parallelen zwischen „Wis und Ramin“ und der Liebesgeschichte zwi- 

schen Guinevere, der Gattin des König Arthur, und Lanzelot, einem 

der Ritter seiner Tafelrunde, fallen ebenfalls auf. 

* G. de Bruyn, Tristan und Isolde. Nach Gottfried von Straßburg neu erzählt, 
1975. G. Schoepperle, Tristan und Isolt, 1960. H. Newstead, The origin and growth 
of the Tristan legend, in: R.S. Loomis (Hrsg.), Arthurian literature in the Middle 
Ages, 1959. Göttner-Abendroth a.O., 215 ff. R.A. Johnson, Traumvorstellung Liebe. 
Der Irrtum des Abendlandes, 2. Aufl. 1986, 7 ff.



  

146 KAPITEL V 

Dante und Beatrice 

Auch bei diesem Paar aus Dantes „Göttlicher Komödie“ sieht man 

altorientalische Vorbilder. Berichte über Seelenreisen mit der weib- 

lichen Dualseele sind im alten Persien seit den Sasaniden überliefert.’ 

Romeo und Julia 

Als literarische Vorlage wird häufig „Leila und Madschnun“ gese- 

hen. Demnach wäre ihr Schicksal eine europäische Variante dieser 

orientalischen Liebesgeschichte. 

Eine andere Vorlage könnte die bei Ovid (4. Buch der Metamor- 

phosen) erwähnte Liebesgeschichte von „Pyramus und Thisbe“ sein. 

Sie wohnen in Babylon in benachbarten Häusern, verlieben sich, 

dürfen aber nicht heiraten. Sie wollen sich am Grabe des König 

Ninos heimlich treffen. Die wartende T'hisbe wird von einem Löwen 

verscheucht. Ihr zurückgelassener Schal wird von seinem, von einem 

getöteten Rind blutigen, Maul zerrissen. Pyramus findet dieses vom 

Blut besudelte Tuch, glaubte die Geliebte tot und ersticht sich. Thisbe 

kommt zurück, findet den Sterbenden und tötet sich. 

3 W. Hinz, Dantes persische Vorläufer, AMI NF 4, 1971, 117 ff.  



     
ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

  

Abb. 6.1 Felsrelief von Sar-i Pol-i Zohab    
Literarische Quellen und auch zweckgebundene Texte wie z.B. 

Bauinschriften zeigen, daß bis in die neuassyrische/neubabylonische 

Zeit die Liebe einer der Bereiche der Göttin Inanna/IStar war. Sie 

war die Hauptgöttin, die wichtigste Göttin des Zweistromlandes. 

Inschriftlich gesicherte Darstellungen von ihr sind überraschender- 

weise nur drei erhalten geblieben. Das älteste, um 2000 v.Chr. auf 
dem Felsrelief von Sar-i Pol-i Zohab (Iran, s. Abbildung 6.1) zeigt 

die große Göttin mit ihrem Stern in ihrem kriegerischen Aspekt. Und 

doch paßt, symbolhaft gesehen, diese ihre Darstellung auch gut zur 

Liebe. So gebunden, am Gängelband bzw. an der Nase herumge- 

führt, klein und nackt fühlt sich mancher Mensch, wenn ihn eine 

Liebe, vor allem eine unglückliche oder unerwiderte, besiegt hat. 
Inanna/IStar scheint in der iranischen Göttin Anahita, der Göttin      



  

148 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

der Liebe und der Fruchtbarkeit, bis in die sasanidische Zeit weiter- 

gewirkt zu haben (s. Abb. 5.1).' 

Was zeigt eigentlich diese Zusammenschau? Warum ist sie inter- 

essant? 

Nach E. Neumann u.a. sind Sagen Hinweise auf evolutionäre Be- 

wußtseinsstufen der Menschheit.” Dies gilt ohne Frage auch für die 

altorientalische Kunstdichtung, zumal sich in ihr auch Sagenelemente 
erhalten haben. 

Welche Bewußtseinsstufen lassen sich aus der altorientalischen 

Dichtung erschließen? Auch wenn sie bis ins 3. Jahrtausend v.Chr. 

zurückreicht, so tritt uns doch bereits klar keine ursprüngliche, sondern 

bereits eine höher entwickelte Stufe entgegen. Wenn wir davon aus- 

gehen, und etliche archäologische Befunde sprechen dafür, daß im 

altorientalischen Raum die ursprüngliche Bewußtseinslage eine engere 

Mutterbeziehung, eine Dominanz der Frauen, die wir Matriarchat 

nennen, gewesen ist, so hat sich der Mann, in Form der Götter und 

Helden (Krieger, Feldherren), bereits aus dieser ursprünglichen Be- 

ziehung weitgehend gelöst. Ganz klar ist er der Handelnde, ganz 

klar hat sich sein Denken, seine Geisteswelt in der Literatur bereits 

durchgesetzt. Den Mann, der sich seiner Kraft bewußt ist, verlangt 

es danach, seinen Einflußbereich auszudehnen. Dies geschieht, indem 

er fremde Gebiete befehdet und besiegt. Darum sind in seiner krie- 

gerischen Welt wichtig Aggressionen bzw. Kraft, Mut, Besitz und 

damit Bedeutung und Macht. Die Frauen erscheinen bereits in der 

Defensive. Viele Faktoren führten dazu: veränderte wirtschaftliche 

Begebenheiten (Entwicklung von Ackerbau, Viehzucht, Handwerk, 

Gewerbe) und soziale (Entwicklung von Zusammenleben in großen 

Ansiedlungen und Gemeinwesen), die geringere körperliche Kraft der 
Frauen, die Aufzucht der Kinder, für welche sie zu Sicherheit, zur 

Versorgung durch den Mann (unter diesen Verhältnissen) tendieren, 

und wie bei allen Spezies, über größere Emotionalität, gepaart mit 
sensiblerem psychologischen Gespür und wohl damit verbundenem 

Bedürfnis nach Harmonie verfügen. All dies ließ sie langsam in eine 

untergeordnete Rolle geraten. So verwundert nicht die Sichtweise 

eines männlichen Geistes, die in der altorientalischen Dichtung von 

! U. Seidl, Inanna/IStar, RLA 5, 1976-1980, 87. (Abb. entn. im Ausschnitt bei 
Herzfeld a.O., 4, Abb. 1; s.a. Börker-Klähn a.O., Taf. 31.) 

? E. Neumann, Ursprungsgeschichte des Bewußtseins, Reihe Geist und Psyche, 
Kindler Tb, 2. Aufl. 1974, 112 ff.  



149     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Anfang an dominiert. Nur ab und an erscheinen Motive, die an eine 

schon damals ältere Bewußtseinslage und historische Phase, vor allem 

die des entwickelten Matriarchats (Endphase des Matriarchats) erin- 

nern. So kommen in der ältesten Dichtung, der aus der sumerischen 
bis kassitischen Zeit, mehrere gesellschaftliche Strömungen zusam- 

men. Da aber der männliche Geist bereits dabei ist, die Welt zu for- 

men, ist es auch seine Sichtweise der Liebe, die dominiert, denn in 

demselben Maße, wie er sich von der Mutterbindung und Bindung 

an das Weibliche löst, fühlt er sich als Träger der Partnerbeziehung 
zwischen Mann und Frau.’ 

Nach Ansicht vieler, die sich mit dem Phänomen der Liebe zwi- 

schen den Geschlechtern beschäftigt haben, kann unterschieden wer- 

den zwischen körperlicher Liebe (Sexualität) und der seelischen 

(emotionalen, romantischen) Liebe. Hierzu Th. Reik: „Was ist das 

Ziel der Sexualität? ... die Auflösung eines körperlichen Spannungs- 

zustands, eine Entladung und eine Befreiung. Und was ist das Ziel des 

Verlangens, das wir Liebe nennen? Die Auflösung eines seelischen 

Spannungszustands, Erleichterung... . Die Sexualität sucht Befriedigung, 

die Liebe sucht Glück. Die sexuelle Begierde braucht nicht unbe- 

dingt ein bestimmtes Objekt als Ziel, wohl aber die Liebe. Sie ist 
immer eine persönliche Beziehung. Die Sexualität sucht nach wol- 

lüstigem Vergnügen; die Liebe sucht nach Seligkeit und Glück.“* Im 

Idealfall kommen körperliche und emotionale Liebe zusammen. 

Diese Abhandlung hat gezeigt, wie sich beide Arten der Liebe in 

der altorientalischen Dichtung entwickelt haben. Drei Schwerpunkte 
der Betrachtung ergaben sich dabei: a) Gedanken zur Sexualität in 

der altorientalischen Literatur, b) Entwicklung von Gefühlen zwi- 

schen den Geschlechtern und c) daraus resultierend die Rolle der 

Frau/des Weiblichen in dieser Dichtung. 

   

    

                          

a) Gedanken zur Sexualität in der altorientalischen Dichtung 

Am Anfang, so berichten uns die Sagen bzw. so kann man aus den 

Sagen schließen, herrschten chaotisch anmutende sexuelle Verhältnisse 
zwischen den Geschlechtern. Gewalt zwischen ihnen gab es offenbar 
häufig. Aber schon in den ältesten Dichtungen wird aufgezeigt, daß 

diese sexuelle Gewalt nicht richtig ist. Man distanziert sich bereits 

3 Frei nach Fürstauer a.O., 43 ff. 
* Zit. n. E. Walster/W. Walster, Liebe. Liebe ist mehr in der modernen Partner- 

schaft, 1987, 27.       

      

 



       

    

150 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

davon. In der Sage von „Enlil und Ninlil“ bestrafen die Götter den 

Enlil. In der Sage von „Inanna und dem Gärtner“ wird geschildert, 

wie sich die Göttin für die ihr angetane Gewalt, und dies wird ihr 

ganz offensichtlich zugestanden, selbst rächt. Und der zum „Menschen“ 

gewordene Enkidu erfaßt sofort das „unmenschliche“ Verhalten des 

Gilgames, der sich als großer Held und König von Uruk das Recht der 

ersten Nacht nimmt (in der altbabyl. u. Ninive-Fass., zit. n. letzerer). | 

     
      
    
    
    
    
    
    
    
        

   

       

  

     
   

    

                    

    

Im weiten Uruk ist zuerst dem König 
Geöffnet nun das Bett beim ganzen Volk. 
Für König Gilgamesch im weiten Uruk 
Geöffnet ist das Bett beim ganzen Volke! | 
Er schläft bei den erwählten Ehefrauen 
Als erster, erst danach der Ehemann! 
So ist’s verordnet nach dem Rat der Götter. 

   
Diese wohl ursprünglich auf magisch-religiösen Vorstellungen beru- | 

hende Sitte wurde ganz offensichtlich von Gilgame$ nur noch als 

Mittel der Machtausübung und Unterdrückung benutzt. Neben sei- 

nem sonstigen despotischen Verhalten ist dies der „Gipfel“. Dieser 

Gipfel des Herrschaftsanspruches empört Enkidu derartig, daß er 

Gilgames zum Zweikampf auffordert. 

Als Enkidu des Mannes Wort vernommen, 
Ward fahl die Farbe seines Angesichts. 

Gewillt, dem Gilgamesch den Weg zu sperren. 

Er schritt voran und ging (stracks) auf ihn zu. 
Sie stießen auf des Landes Markt (?) zusammen.’ 

Damit beginnt Enkidu seine ihm von den Göttern auferlegte Aufgabe 

zu erfüllen. Sie bestand darin, wir erinnern uns (vgl. S. 15 f., s.a. 

162), gegen den übergroßen Machthunger des Gilgames einzuschrei- 

ten und so der Bevölkerung von Uruk Erleichterung zu verschaffen. 

Dieser Einstellung zu einer bereits „zivilisierten“ Sexualität ent- 

sprechen auch zwei andere Mythen. 

Im Mythos von „Enki und Ninhursaga im Lande Dilmun“ wird, 

zumindest kann man dies so interpretieren, die Entstehung der Sexua- 

lität geschildert. Im paradiesischen Dilmun ist es frisch und hell, es 

gibt kein Altern, keine Krankheiten und keine Feindschaft zwischen 

’ Schmökel a.O., Gilgamesch, 38 (Taf. 2, Zeile 27 ff.).    



        

     

      
    
    
    

      

     

      

  

    

  

      

                      

   
    

  

     

151     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

    

den Tieren. Aber es gibt auch keine Weiterentwicklung, kein Leben. 

Erst als Gott Enki seine Frau schwängert, beginnt sich Leben zu 

entwickeln. Da aber der Gott seine Sexualität in weiterer Folge recht 

ungehemmt auslebt und nicht in Gleichgewicht mit den Lebensver- 

hältnissen bringt, entstehen Konflikte.‘ 

Diese Handlung ist wohl zu verstehen als ein Abbild der Konflikte, 

die es offenbar auf der Erde durch eine ungesteuerte Sexualität gab. 

So schildert das „Atramhasis-Epos“, wie die von den Göttern erschaf- 

fenen Menschen Kultur erwerben. 

    

indem sie die Beherrschung ihrer Sexualität erlernen und sich nicht 
mehr, wo sie gehen und stehen (in Gärten und auf den Straßen), paa- 
ren, vielmehr in [ihren Häusern], indem sie Betten aufstellen, sollen 
die Ehefrau und ihr Ehemann einander erwählen. 

  
   Und diese Wahl soll anscheinend mit einem Fest zu Ehren der IStar 

gefeiert werden: 

    

Zur Zeit der Gattin[schaft] und der Gattenschaft 
möge im Hause [....]... sich Ischtar freuen! 
Neun Tage lang [möge] ein Freudenfest gefeiert werden,’ 

So wird im Epos die Entwicklung eines geordneten Sexuallebens 

geschildert. Es mußte sich entwickeln, da man wußte, welch zerstö- 

rende Wirkung auf das Sozialleben ein ungeordnetes hat. Die Regelung 

gelang offenbar durch die bereits oben erwähnte Einbettung in reli- 

giöse Zusammenhänge, durch Aufstellung sozialer Regeln und durch 

Kultivierung des Sexuallebens über entsprechende Bäder und Ähn- 

liches. Auch Gott Enlil paßt sich im Mythos „Enlil und Sud“, einer 

anderen Liebesgeschichte des Gottes, den geordneten gesellschaftli- 

chen Verhältnissen an. Steht er in „Enlil und Ninlil“ noch außerhalb 

der Ordnung, so hält er sie jetzt ein. 

Er hat noch keine Frau und sucht deshalb in ganz Sumer nach 

einer passenden. Er findet sie in der Stadt Eres. Es ist Sud, die ihm 

gleich sehr gefällt. Sie ziert sich aber, und so wirbt er um sie. 

6 Kramer, in: Pritchard a.O., 38 ff. W.H.Ph. Römer, Enki, Ninsikila und Nin- 
chursaga, Römer/Edzard a.O., 363 ff. A. Schweizer-Vüllers, Gilgamesch. Von 
der Bewusstwerdung des Mannes. Eine religionspsychologische Deutung, 1991, 208. 

” Zum Atramhasis-Epos: McCall a.O., 50 f. Wilcke a.O., Schrift und Literatur, 
293 (1. Zitat). W.v. Soden, Der altbabylonische Atramchasis-Mythos, in: Hecker 
et al. a.O., 625 (2. Zitat 626). 

    

 



  

152 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Come, I want to speak to you. I will have a little talk with you, please 
be my wife. Kiss me, my darling of the beautiful eyes, the matter rests 
in your hands. 

Aber sie ziert sich weiter. So hält sich der Gott diesmal an die lan- 

des- und zeitüblichen Hochzeitsregelungen: Gespräch mit der Mutter, 

Wartezeit, Hochzeitsgeschenke und -feierlichkeiten.° 

Überschaut man die literarischen Hinterlassenschaften, so erscheint 

der Eindruck, daß bereits alle Facetten der Sexualität bekannt waren 

und gelebt wurden. So heißt es im GilgameS-Epos über das Leben 

in Uruk: 

Wo Buhlknaben sind, um Freude zu schaffen, 
Und Dirnen, anzusehen, wie sich’s gebührt.” 

In der Dichtung „Inanna, Enki und die Übergabe der Künste der 

Kultur“ brachte die Göttin Inanna aus der Stadt Eridu, die eine der 

ältesten Städte Mesopotamiens war, nach Uruk, einer jüngeren Stadt, 

unter anderen Kulturgütern auch die Transvestiten, die Eunuchen, 

die Kunst des Liebesspieles, das Küssen und die Prostitution. 

In der ältesten und mächtigsten Stadt Sumers, in Eridu, gab es diese 
und weitere Kenntnisse und Fähigkeiten (Künste) bereits. Inanna, die 
Göttin der jungen und erst aufblühenden Stadt Uruk, wollte ihre Stadt 
fördern und deshalb diese „Künste“ nach Uruk bringen. Aber wie? 

Gott Enki, der Herr von Eridu, gab sie freiwillig nicht her. Während 
eines Gastmahls der Götter umschmeichelte sie Enki in weiblicher 
Weise, machte ihn trunken. Dann entlockte sie ihm die „Künste“ und 
schiffte sich mit ihnen nach Uruk ein. So sehr Enki, nachdem wieder 
nüchtern, sich auch bemühte, er bekam sie nicht wieder zurück — die 
„Künste“, zu denen auch bereits differenzierte sexuelle Kenntnisse 
gehörten, waren von nun an in Uruk.! 

Die Freude an der Sexualität ist in dieser Zeit aber nicht eine aus- 

schließlich oder überwiegend männliche Domäne. Im Gegenteil. Die 

sexuellen Bedürfnisse der Frauen werden ernstgenommen. Die Be- 

® Zu Enlil und Sud: M. Civil, Enlil and Ninlil: The marriage of Sud, JAOS 
103, 1983, 43 ff. (Zitat 58). 

° A. Schott/W.v. Soden, Das Gilgamesch-Epos, 1958, Taf. 1, Zeile V, 9. Bei 
Schmökel u. Hecker a.O. fehlt diese Übersetzung. J. Bottero/H. Petschow, Homo- 
sexualität, RLA 4, 1972-75, 459 ff. 

!% S.N. Kramer, Sumerian Mythology, 1961, 66. Ders. a.O., Sumerians, 116. 
Ders. a.O., Geschichte beginnt....., 83 ff. Balz-Cochois a.O., 57. G. Farber-Flügge, 
Der Mythos „Inanna und Enki“ unter besonderer Berücksichtigung der Liste der 
me, Studia Pohl 10, 1973, 27 ff.  



  

  

  

  

   
ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 153    

   
friedigung ihrer Bedürfnisse scheint wichtig zu sein. Damit fällt wie- 

der auf, daß von früh an die Verfeinerung und Kultivierung des 

sexuellen Triebes durch Erotik im Sinne einer Liebeskunst einen 

wichtigen, positiven und selbstverständlichen Platz in der Kultur des 

alten Orients einnehmen. Zarte Gefühle werden aber in dieser frü- 

hen Zeit zusammen mit der Sexualität nicht beschrieben. 

    

     
     Und doch enthält auch die ausschließlich körperliche Liebe Gefühle. 

Gedanken über den Umgang mit ihnen, Gedanken über den Umgang 

mit der Sexualität, die Verbindung von beidem, der Stellenwert von 

Sexualität im Leben des einzelnen bewegten die Menschen damals, 

genauso wie heute. So schreitet in der altorientalischen Literatur die 

Entwicklung von der ungesteuerten, rohen Sexualität zur kontrol- 

lierten sexuellen und weiter zum Übergang von der körperlichen zur 

emotionalen Liebe. Der Schilderung von Enkidus Menschwer- 

dung (s. S. 15) kommt dabei eine Schlüsselstelle zu. Wichtig für die 

Beurteilung dieses Motives ist zu wissen, daß es erst in der altbaby- 

lonischen Fassung des Gilgames-Epos (um 1600 v.Chr.) zu finden 

ist. Zwar spielt Enkidu als Diener und Vertrauter des Gilgame$ in 

der älteren sumerischen Fassung eine wichtige Rolle, aber seine 

Erschaffung, Zivilisierung, der Kampf zwischen den Helden fehlen 

dort. Sumerische Vorformen sind nicht bekannt. Es wird deshalb 

angenommen, daß hier Motive aus anderen Volkserzählungen in das 

Gilgames-Epos eingefügt worden sind.'' Eindeutig ist, daß hier beschrie- 
ben wird, wie der Mensch (Mann) erst durch das Erlebnis der Sexua- 

lität und das damit verbundene „DU“ zum wahren Menschen und 

erwachsen wird. So kommt der Sexualität in der frühen Dichtung 

ein großer Stellenwert zu. Man wundert sich über die Bedeutung, 

welcher der sexuellen Liebe bei der Menschwerdung Enkidus zukommt. 

Ist nicht Sexualität etwas, was Tieren und Menschen gemeinsam ist — 

ja universell, denn auch bei Pflanzen ist sie belegt. Das kann es wohl 

nicht sein - es muß etwas anderes, etwas für uns heutige Menschen 

nicht mehr Erfaßbares mit dieser Szene gemeint sein. Viele Ideen 

bieten sich an. Enkidu als Vertreter der Nomaden, als Vertreter der 

letzten Menschen der Frühzeit, die sich symbolisch angedeutet durch 

den sexuellen Akt verführen lassen vom fortschrittlicheren, beque- 

meren Stadtleben. Mir kommt es so vor, als könnten hier Reste eines 

älteren Initiationsritus’ für Knaben gemeint sein. Nach den ersten 

  

   

                

   

                                

   !! B. Foster, Gilgamesch: Sex, love and the ascent of knowledge, in: Festschrift 
M.E. Pope, 1987, 21 ff. Th. Jacobsen, The treasures of darkness, 1976, 208 fl.



  

154 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

sexuellen Erfahrungen gilt er als erwachsen, kennt das Geheimnis des 

Lebens, hat von nun an Teil an ihm und damit am Erwachsenenleben - 

ist aufgenommen in den Kreis der Erwachsenen, d.h. er ist nun 

erwachsen, reif - und Erwachsensein, ein Mann sein, heißt im Pat- 

riarchat „Menschsein“. So schließt sich der Kreis der Argumente: 
kurz, durch sexuelle Erfahrungen wird man ein Mensch. Heißt es 

doch auch heute noch in einem deutschen Schlager: „Du gingst als 

Junge... kamst zurück als ein Mann.“ Wir wissen es aber nicht 

wirklich. 

Und so bleibt uns heutigen Menschen nur eine psychologische 

Deutung, die aber recht gut zum Thema dieses Buches paßt. Schon 

der römische Staatsmann und Philosoph Cicero (107-43 v.Chr.) weist 

darauf hin, daß aus der sexuellen Intimität, wenn häufiger mit der 

gleichen Person vollzogen und, so kann man weiter folgern, als kör- 

perlich befriedigend erlebt wird, Zuneigung und Vertrauen erblühen 

können.!? Und so ist es auch bei Enkidu — aus dem sexuellen Akt 

erblüht Vertrauen. Und dieses Vertrauen zu einem Menschen macht 

ihn erst zum Menschen. Seine Wildheit verliert er, und darum wei- 

chen die wilden Tiere vor ihm zurück. So kommt ein Moment der 

Unsicherheit und Einsamkeit, ähnlich wie bei einer aufbrechenden 

Liebe oder beim Übergang von der Kindheit zum Erwachsenenalter. 

Die vertraute Umgebung des bisherigen Lebens, der Kindheit und 

frühen Jugend muß verlassen werden. Dies bringt Unsicherheit und 

Angst. Die vertraute Frau (Dirne) aber führt ihn behutsam in die neue 

Welt ein. Wie eine zweite Mutter kleidet sie ihn, gibt ihm Nahrung 

und erklärt ihm die Regeln des menschlichen Zusammenlebens. So 

gedeutet, möchte man fast meinen, daß hinter der Dirne ein viel 

älteres religiöses Motiv steckt, nämlich das der Göttin und des jugend- 

lichen Liebhabers, entsprechend dem oben erwähnten Initiationsritus. 

Dieses Motiv entspricht aber auch Wunschträumen der Frau und 

des Mannes. Die reifere, ältere Frau identifiziert sich in ihrer Phantasie 

mit der Göttin. Genau wie diese gibt sie großzügig ihre Liebes- und 

Lebenserfahrung und damit Sicherheit und Geborgenheit dem jun- 

gen, unerfahrenen Mann. Dadurch fühlt sie sich in ihrem Frausein 

bestätigt. An der Seite des jugendlichen, unerfahrenen Geliebten 

erlebt sie noch einmal den Frühling der Liebe, den sie aber auch dem 

Manne bringt. Dieses gemeinsame Erlebnis gibt beiden eine Intensität 

" W.L. Moran, Ovid’s „Blanda Voluptas“ and the humanization of Enkidu, JNES 

50, 1991, 121 ff, bes. 125.  



  

  

  

     

  

   

   
ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 155 

  

des Erlebens, wenn auch beide, vor allem aber die Frau, wissen, daß 

dieses Erlebnis von begrenzter Dauer ist. Für den Mann werden 

in dieser Schilderung seine Sehnsüchte danach, geliebt zu werden, 

umsorgt und verwöhnt zu werden, ohne Gegenleistung wie in der 

Kindheit, angesprochen. Außerdem entspricht es der Realität, daß 

der unerfahrene junge Mann gerne von einer erfahrenen Frau in die 

Sexualität eingeführt wird.” 

Dieses Motiv ist noch aus zwei weiteren Gründen interessant. 

Erforscht man Motive in Märchen und Sagen, so beginnt hier das 

Motiv „der durch ihre Liebe den Mann erlösenden Frau“. Hier ist 

es noch der wilde, als tierähnlich empfundene Mann, der durch die 

sexuelle Liebe aus seinem Zustand befreit wird. Später ist es der psy- 

chisch unreife Mann, der durch die emotionale Liebe der Frau wie 

aus einer Schale gelöst wird. Andererseits erinnert uns dieses Motiv 

auch daran, daß man sich die Tempeldirnen, zumindest einen Teil 

von ihnen, als gebildete Frauen vorzustellen hat (s. vorne), die eben 

auch lehren konnten und denen dies zustand. Schön wird hier die 

kultivierende, zivilisierende Wirkung der Frau bzw. ihre tragende kul- 

turelle Bedeutung und ihr Beitrag zur Kulturentwicklung gewürdigt. 

    

                            

   

   

                    

   

   
    

     

Wie in der Märchenforschung das Märchen zunehmend zum Objekt 

verschiedener Methoden, Richtungen, Theorien und sogar Weltan- 

schauungen geworden ist, so sind es auch die Sagen und Epen. Eine 

Methode ist die Natur- und Astralmythologie. Ihr zufolge handelt 

es sich bei dem Gilgame$-Epos insgesamt um ein „astronomisch- 

astrologisch-theologisches Mysterienspiel“, und demzufolge ist die 

Begegnung zwischen Enkidu und der Dirne eine Mond (Enkidu)- 

Venus (Dirne)-Konstellation am Himmel der Zeit um 2340 v.Chr.'* 

Aber über die Sexualität ist die Menschwerdung des Enkidu noch 

nicht abgeschlossen. Sie beginnt eigentlich erst - und es ist letztend- 

lich die Summe menschlichen Verhaltens: gepflegtes Aussehen, men- 

schenübliche Nahrung, Anerkennung von Ordnungsprinzipien, die 

seine Menschwerdung abschließen.'? Damit entspricht das Motiv von 

13 V. Kast, Paare. Beziehungsphantasien oder Wie Götter sich in Menschen spie- 
geln, 1984, 10. Aufl. 1991, 12, 70, 74, 79 £. 

4 W. Papke, Die Sterne von Babylon. Die geheime Botschaft des Gilgamesch 
nach 4000 Jahren entschlüsselt, 1987, 87. Ders., Ich suchte Gilgamesch, in: Die 
Suche nach Eden. Wege zur alternativen Deutung menschlicher Frühgeschichte, 
hrsg. v. S. Scherer, 1996, 115. Vgl. V. Schneider, Gilgamesch, 1967, 7 ff. 

15 Moran a.O., s. Anm. 12, 125 ff.



     156 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

  

   

    

der „Zivilisierung des Enkidu“ älteren sumerischen Vorstellungen über 

die Erschaffung der Menschen. G. Pettinato hat klar herausgearbeitet, 

wie diese Vorstellungen ganz offensichtlich in das Gilgames-Epos 
eingeflossen sind. Dem Menschenbild der Sumerer zufolge waren durch 

einen ersten Schöpfungsakt die Menschen zwar geschaffen, aber sie 

lebten wie wilde Tiere und „fraßen Gras“. Erst nachdem ihnen durch 

Beschluß der Götter Ackerbau und Viehzucht, also Zivilisation, gege- 

ben wurde, was einem zweiten Schöpfungsakt gleichkam, wurden sie 

zu wahren, d.h. zivilisierten Menschen. '® 

Und seltsam — oder doch nicht? -, als Enkidu zivilisiert ist, das 

menschliche Leben mit seinen Höhen und Tiefen kennengelernt hat, 

verflucht er die Dirne, die ihn in die Zivilisation geführt hat. 

     
      
    
    
    
    
    
    
      

    

  

Komm, Dirne, daß dein Los ich dir bestimme, 
[Ein Schicksal] das in Ewigkeit nicht ende! 
Verwünschen will ich dich mit mächt’gem Fluche, 
[Der schon in aller] Früh dich treffen soll! 

  

    
    

  

Was in der Gosse schwimmt, sei deine Speise, 
Und was im Rinnstein fließt, das sei dein Trunk! 
Ja, auf der Gasse sollst du hausen müssen, 
[Der Mauerschatten] sei dein Aufenthalt! 
Es soll der Trunkene wie der, der dürstet, 
(ohn’ Unterschied) dich auf die Wange schlagen! 

  

   

    

     

   

                    

   

Auf den Einspruch des Gottes Sama$ hin verwandelt Enkidu den 

Fluch gegen die Dirne in einen Segen. 

So kehre, [Dirne, in dein Haus] zurück (?), 
Daß [Könige, Fürsten] Mächtige [dich] lieben, 
[Die Männer sich] auf ihren Schenkel schlagen, 
Den Kopf [der Greis (zwar)] deinetwegen schüttle, 
[Der Jüngling] (aber) seinen Gürtel löse! 
[Empfange] ... Lapislazuli und Gold! 

[Der Priester] soll dich vor die Götter leiten, 
Die Frau verlasse man [um deinetwillen], 
(ja,) eine Mutter von sieben Kindern (gar)!' 

Kommt es einem bei der ersten Begegnung zwischen Enkidu und 

der Dirne (s. S. 15 f.) so vor, als ob ein älterer Sagenteil eingebaut 

16 G. Pettinato, Das altorientalische Menschenbild und die sumerischen und akka- 
dischen Schöpfungsmythen, 1971, 32 ff. 

" Schmökel a.O., Gilgamesch, 71 £, Taf. 7., Assyr. Version III.6-IV.11.     



  

      

     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 157 

worden ist und damit auch eine ältere Vorstellung über die gesell- 

schaftliche Stellung der Dirne, so kommt bei Enkidus Fluch und 

Segen eine neuere, veränderte Einstellung zu ihr und ihrem ganzen 

Berufsstand zum Ausdruck. Diese Worte drücken die ambivalente 

Stellung der Dirne, welche sie bis in die heutige Zeit in der Gesellschaft 

hat, aus. Warum ist dies so? 

Dieser Teil des Gilgame$-Epos entstammt der Ninive- bzw. Assyri- 

schen Fassung (entstanden um 1200 v.Chr.). Zu dieser Zeit war man 

bereits auf dem Wege, die emotionale Liebe anzustreben. So war 

die Dirne, die ja „nur“ die sexuelle Liebe anbot, eigentlich nicht 

mehr zeitgemäß, der Rest einer älteren, überholten und damit „pri- 

mitiveren“ Auffassung der Liebe, und wurde folgerichtig verachtet. 

Freilich ohne dabei zu einer Sexualfeindlichkeit zu gelangen. Man 

blieb sexualfreundlich., wußte aber, daß es noch eine andere Dimension 

im Kontakt zwischen Mann und Frau gibt. Für die Dirne aber kam 

noch negativ verstärkend hinzu, daß sie keinem Mann „gehörte“, 

also schutzlos war, in der Regel keine Kinder gebären sollte/durfte/ 

wollte, also, in sehr elementarer Sichtweise, für den Fortbestand von 

Familie und Gemeinschaft nutzlos war. Diese Einstellung drückt sich 

im Fluch aus. Ein Fluch, der in der akkadischen Fassung von „Inannas 

Gang zur Unterwelt“, genannt „IStars Höllenfahrt“ (s. S. 12) auch 

den männlichen Prostituierten trifft. 

Die Brote der -Pflüge der Stadt- seien dein Essen! 
Die Abwasserröhren seien der Ort, wo du trinkst, 
der Schatten der Stadtmauer der Ort, wo du stehst, 
die Türstelle der Ort, wo du wohnst! 
Der Trunkene und der Nüchterne sollen dich auf die 
Wange schlagen!" 

Den männlichen Prostituerten trifft kein Segen. Dieser Gebrauch des 

Segensspruches entspricht dem Realitätssinn der Dichter, denn man 

kannte die Lebensläufe mancher Dirnen und drückte dies im Segens- 

spruch des Enkidu aus. Und vielleicht - spinnen wir den Gedanken- 

faden weiter und erinnern uns an das erste Zusammentreflen zwischen 
Enkidu und der Dirne - schimmert hinter diesem Segensspruch auch 

18 J. Bott&ro, Mesopotamia. Writing, reasoning, and the Gods, (engl. 1992), 185 fF. 
Müller a.O., 765 (Zitat). W.G. Lambert, ‚Prostitution, in: V. Haas (Hrsg.), Außenseiter 
und Randgruppen, Konstanzer Althistorische Vorträge und Forschungen 32, 1992, 
127 f£. S. a. St. M. Maul, „kurgarrü“ und „assinnu“ und ihr Stand in der baby- 
lonischen Gesellschaft, ebenda, 159 ff. 

   
   



  

158 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

das im Patriarchat ins Vergessen geratene Wissen um zwei für den 

Mann wichtige Frauentypen durch: den einen, der den Mann ins 

Unglück führt, und den anderen, der den Mann, soweit dies auf der 

Welt möglich ist, in ein irdisches Glück führen kann. Für den erste- 

ren Typ der Fluch, für den zweiten der Segensspruch. Aber natür- 

lich ist auch hier die Realität häufig anders. 

Soweit die gesellschaftliche Deutung. Aber wie immer ist auch hier 
eine psychologische möglich. Zunächst kann man Enkidu verstehen. 

Er gibt die Schuld für sein Unglück (seinen nahen Tod) der Dirne, 

weil sie ihn aus seinem unschuldigen Paradies geführt hat. Darum 

verflucht er sie in seiner ohnmächtigen Hilflosigkeit. Aber dann ver- 

steht man hinter diesem Fluch noch eine tiefere männliche Regung. 

Aus den europäischen Heldensagen ist uns dieses Motiv der versto- 

ßenen Helferin recht vertraut. In der altorientalischen Dichtung ist 

es selten. Will der erfolgreich gewordene Held die Helferin, die ihn 

auch schwach kannte, nicht mehr sehen, weil sie ihn an seine Schwä- 

chen erinnert, seine Schwächen kennt? So ist diese Szene ein Bild 

der psychischen Reifung des Enkidu. Sein Fluch kommt einer Loslösung 

gleich. Erst auf den Rat des Gottes Sama$ hin kommt er zur Einsicht, 

der Frau, die ihm so viel gegeben hat, Glück zu wünschen. So spannt 

sich in der altorientalischen Literatur der Bogen von der rohen, un- 

reflektierten Sexualität zur kontrollierten und macht dann den Weg 

bereit zur emotionalen Liebe. 

b) Entwicklung von Gefühlen/ Emotionen 

Zarte Gefühle werden in der Dichtung der sumerischen bis kassiti- 
schen Zeit nicht im Zusammenhang mit Ehe oder Sexualpartner 

geschildert. 

So ist in der Erzählung „Inanna bevorzugt den Landmann“ (1. Hälfte 

2. Jt.v.Chr., vgl. S. 33) bei der Wahl des Ehepartners nur von prakti- 

schen Erwägungen die Rede, nicht von Gefühlen der Zuneigung. 

Ihr Bruder, der Held, der Krieger, Utu 
Sagt zu der reinen Inanna: 
O meine Schwester, laß den Hirten dich heiraten, 
O Jungfrau Inanna, warum bist du nicht willig? 
Sein Rahm ist gut, seine Milch ist gut, 
Der Hirte, alles, was seine Hand anrührt, wird hell, 
O Inanna, laß den Hirten Dumuzi dich heiraten, 
O du, die du geschmückt bist mit Juwelen, warum bist du nicht 

willig? 
Seinen guten Rahm will er mit dir essen, 
O Beschützerin des Königs, warum bist du nicht willig?  



  

    
    

  

  

  

  

        

  

   
ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 159 

  

Inannas Antwort ist ein glattes Nein, sie ist entschlossen, den Ackers- 

mann Enkimdu zu heiraten. 

Mich soll der Hirte nicht heiraten, 
Nicht in sein neues Gewand soll er mich hüllen, 
Seine feine Wolle soll mich nicht kleiden. 
Mich, die Jungfrau, soll der Ackersmann heiraten, 
Der Ackersmann, der die Pflanzen üppig gedeihen läßt, 
Der Ackersmann, der das Korn üppig gedeihen läßt... 

    

   

Nach mehreren Zeilen, deren Sinn unklar ist, fährt der Text mit 

einer langen Ansprache des Hirten fort, die sich wahrscheinlich an 

Inanna richtet. Darin schildert er ausführlich, wieviel größer seine 

Vorzüge sind als die des Ackersmannes. 

  

   

  

Der Ackersmann mehr als ich, der Ackersmann mehr als ich, der 
Ackersmann, was hat er mehr als ich?      

    

Auch in den weiteren Worten Dumuzis, mit denen er für sich wirbt, 

versucht er Inanna zu überzeugen, daß seine Produkte, gewonnen 

aus der Tierhaltung, denen des Landmanns vergleichbar sind. Von 

Gefühlen ist zwischen den beiden, wie überhaupt in dieser Dichtung, 

nicht die Rede. Auch der Mythos von „Inanna und Bilulu“, in wel- 

chem die Göttin um ihren toten Gatten weint, zeigt keine Zeichen 

persönlicher Trauer, sondern, meines Erachtens, eine allgemein 

menschliche Betrübnis und Verständnislosigkeit über den allzu plötz- 

lichen und frühen Tod eines tüchtigen Hirten. 

    

    

          

    

   

                

     

Du, der du mit dem Sonnenaufgang aufgestanden bist 
und meine Schafe bewacht hast. 
Du, der du mit der Dämmerung dich niedergelegt hast 
und meine Schafe bewacht hast.'? 

Zwar gibt es auch Lieder, in denen sich die Göttin auf die Hochzeit 

freut, doch scheinen dies eher stereotype Brautgesänge denn indivi- 

duelle Aussagen von Gefühlen zu sein. Es ist auch nicht anzuneh- 

men, daß das Formulieren von Gefühlen ein Tabu-I'hema war, etwas 

worüber man nicht sprach, wie es zu manchen Zeiten und in etli- 

chen Kulturen üblich war bzw. ist. Private Frauenbriefe, die aus 

Märi erhalten geblieben sind, zeigen die gleiche emotionale Lage. 

Nur gelegentlich lassen sich in ihnen persönliche Gefühle erahnen, 

statt dessen ist zu lesen von Ergebenheit dem Ehemann gegenüber, 

1% Kramer a.O., Geschichte beginnt. .., 106 f. (Zitate). Th. Jacobsen/S.N. Kramer, 
The myth of Inanna and Bilulu, JNES 12, 1953, 160 ff. (deutsch: B. Musche).



  

160 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Besorgnis um sein Wohlergehen — es sei denn, letzteres deutet man 

als Zeichen großer Liebe von Seiten der Frau.”” Heute ahnen wir, 
daß Fürsorge, Güte, Verständnis bzw. Geduld und persönliche Beschei- 

denheit der Anfang, der Mittelpunkt und das Ergebnis tiefer emo- 

tionale Liebe sind. 
Zarte Gefühle werden aber in anderen Beziehungen geschildert, 

so in Form von Kindesliebe zwischen Sohn und Mutter (z.B. Gilgames 

und seine Mutter), Tochter und Vater (z.B. Göttin Inanna und Gott 

Enki bzw. Btar und Gott Anu, letztere im Gilgames-Epos), Ge- 

schwisterliebe zwischen Bruder und Schwester (z.B. Göttin Inanna 

und ihr älterer Bruder Utu, der Held Dumuzi und seine Schwester 

Gestinanna) und/oder von Männerfreundschaft (zwischen Gilgames und 
Enkidu). In den Fällen der Mutter- und Schwesternliebe der Helden 

und Götter könnte man zunächst an eine im heutigen Sinne übli- 
che positive Beziehung zu Mutter und Schwester denken. Bei genauer 

Betrachtung und Kenntnis der einschlägigen Literaturforschung scheint 

diese Betonung der Beziehung der Helden und Götter zu ihren Müt- 
tern und Schwestern nicht nur den Rest einer matriarchalischen Fami- 

lienstruktur widerzuspiegeln, sondern auch die besondere Bedeutung 

der Schwester in frühen Kulturen. Sie vor allem war es, die Gebor- 

genheit vermittelt. Sie setzt sich ein für den Bruder, sie ist für ihn 

da. Sexualität und Leidenschaft sind die eine Seite der Liebe - 
Geborgenheit ist die andere. Dieses Gefühl aber gibt es in dieser 

frühen Zeit offenbar nur in der vertrauten Herkunftsfamilie. 
Damit spiegelt die Dichtung emotionale Verhältnisse wider, wie 

sie von Ethnologen und Reisenden aus vielen Teilen der Welt bis 

auf den heutigen Tag geschildert werden. Dahinter steht eine andere 
Vorstellung von der Bedeutung des Individuums - nicht der Einzelne, 

sondern die Familie, die Gruppe, der Stamm sind wichtig. Intimität 
in Form einer engen Zweierbeziehung zwischen Mann und Frau sind 

weder notwendig noch erwünscht, denn der Mensch ist emotional 

eingebettet in die Gemeinschaft. Allzu schnell wird auch übersehen, 

daß tiefere Gefühle aufgrund der recht häufigen frühen Sterblichkeit 
durch Kindbett, Seuchen, Krankheiten, Krieg, Hungersnöte für das 

Überleben eher als belastend angesehen wurden. Die Ehe hatte wirt- 

schaftliche, biologische (Nachkommen) und religiöse (Durchführung 

  

20 Brautlieder: z.B. S.N. Kramer, in Pritchard a.O., 637 ff. Jacobsen a.O., The 
harps, 13 ff. Mari-Briefe: B.F. Batto, Studies on women at Mari, 1974, 8 ff.  



  

    
  

     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 161 

  

des Ahnenkultes) Zwecke. In der patriarchalischen Ehe des alten 

Orients, und diese Form hatte sich zur Zeit der schriftlich nieder- 

gelegten Dichtung bereits durchgesetzt, wurden, wenn es auch Aus- 

nahmen gab, grundsätzlich die Ehepartner von den Eltern ausgesucht. 

Je nach Vermögen und sozialem Stand gab es neben der Hauptfrau 

die Nebenfrauen und die Konkubinen in oder außerhalb des Hauses, 

d.h. sexuelle Freiheiten waren nur den Ehemännern gestattet. Es gab 
aber offenbar auch Verträge, um Nebenfrau/en zu verbieten und/oder 

den Erwerb von Nebenfrau/en und Konkubinen zu regeln. Rechtlich 
war die Frau völlig abhängig von ihrem Ehemann (spätestens ab 

Codex Hammurabi, altbabyl. Zeit). Davon gab es regionale und zeit- 

liche Abweichungen. Aber im großen und ganzen war dies der gesetz- 

liche und emotionale Hintergrund, vor dem die Liebesdichtung des 

alten Orients gelesen, erzählt und vorgelesen wurde.’ 
Über den emotionalen Hintergrund vieler Ehen geben Sprichwörter 

der Sumerer einen Einblick (aus der Sicht des Mannes). 

Wer nie ein Weib oder ein Kind versorgt hat, 
Dessen Nase hat nie die Koppel getragen (gemeint ist die Nasenkoppel 

der Gefangenen). 

Ein rastloses Weib im Haus 
Fügt Schmerzen zur Pein. 

Zum Vergnügen: Heirat. 
Wenn er sich’s überlegt: Scheidung. 

Zustand vor der Hochzeit: Ein frohes Herz: Die Braut, 

Ein bekümmertes Herz: Der Bräutigam. 

Die Wüstenschenke ist das Leben des Mannes, 

Der Schuh? ist der Augapfel des Mannes, 
Das Weib ist die Zukunft des Mannes, 
Der Sohn ist die Zuflucht des Mannes, 

2! Leick a.O., S. 80 fl. Jacobsen a.O., Treasures, 13 ff. S.N. Kramer, The sacred 
marriage rite, 1969, 68-73, 102 £. I. Vielhauer, Bruder und Schwester. Untersuchungen 
und Betrachtungen zu einem Urmotiv zwischenmenschlicher Beziehung, 1979. 
N. Branden, Verliebt fürs ganze Leben. Psychologie der Zärtlichkeit, 1980 (deutsch 
1982), 17 ff. E. Ebeling, Familie, RLA 3, 1957-71, 9 ff. Ders., Freudenmädchen, 
RLA 3, 1957-71, 113. E. Ebeling/V. Korosec, Ehe, RLA 2, 1938, 281 ff. J.M. 
Asher-Greve, Frauen in altsumerischer Zeit, BiMes 18, 1985, 1 ff. C. Wilcke, 
Familiengründung im Alten Babylonien, in: E.W. Müller (Hrsg.), Geschlechtsreife 
und Legitimation zur Zeugung, 1985, 213 ff. 

22 Nach heutigem psychoanalytischem Verständnis wohl ein Gleichnis für die 

    
   



  

162 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Die Tochter ist die Rettung des Mannes, 
Die Schwiegertochter ist die Hölle des Mannes.” 

Bei der Männerfreundschaft ist es so, als ob bereits der Mensch der 

Frühzeit wußte, daß ein leeres Herz kompensiert wird mit Macht- 

streben, Übereifer u.ä. Als für die Bewohner von Uruk der Fron- 

dienst, erzwungen von dem oflensichtlicht unzufriedenen, weil innerlich 

unausgefüllten Gilgame$, unerträglich wurde, baten sie die Götter 

um Hilfe. 

Es schreckt [der Schlag der] Trommel(?) seine Leute, 
Erregt in ihren Häusern Uruks Bürger: 
„Nicht läßt zum Vater Gilgamesch den Sohn, 

Rast ohne Maß bei Tage und bei Nacht 

Nicht läßt zum Liebsten Gilgamesch das Mädchen, 
Des Helden Tochter und des Edlen Wahl! 

Die großen Götter hörten ihre Klagen, 
Die Himmelsgötter riefen Uruks Herm: 

Als Anu ihre Klagen nun vernommen, 
Rief man Aruru: „Du schufst Gilgamesch — 

Schaff nun den Ausgleich seinem Ungestüm, 
Laß streiten sie, daß Uruk Frieden finde!” 

Die Göttin erschuf Enkidu (s. S. 15, 150), aus dem Streit der beiden 

Männer wird Freundschaft, und sie bestehen zusammen Abenteuer. 

Mit dieser Freundschaft wird eine andere Form der Geborgenheit 

und des Vertrauens besungen. In ihr tritt für die Schwester der 

Freund als „Bruder“ für den Helden auf und bildet die Grundlage der 

Heldenfreundschaft. Über diese Freundschaft, über die gemeinsamen 

Erlebnisse, durch den Schmerz über den Tod des Freundes wird 

Gilgames menschlich, seine Persönlichkeit gestärkt, findet der Held 

zur Liebe. Voll Trauer sagt er am Lager des verstorbenen Freundes: 

Mein Freund, den ich von ganzem Herzen liebte, 
er, der mit mir durch alle Nöte zog, 
(Ja) Enkidu, mein Freund, den ich so liebte, 
er, der mit mir durch alle Nöte zog - 

Geliebte, Dirne. Diese Deutung würde zudem gut in den Zusammenhang des 
Sprichwortes passen und es besser verstehen lassen. 

® Kramer a.O., Geschichte beginnt ..., 100 £. 
>: Schmökel a.O., Gilgamesch, 27 ff. (Taf. 1.10 ff.).  



  

    
    

  

      

    

    

ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Das (bittre) Los der Menschheit nahm ihn weg! 
Ich weint’ um ihn sechs Tag’ und sieben Nächte, 
Ich gab nicht zu, daß man zu Grab ihn trüge 
Bis daß die Würmer sein Gesicht befielen. 

Mein Freund, den so ich liebte, ward zu Erde, 
zu Erde wurde Enkidu, mein Freund!? 

Wie Enkidu, der Vertreter des noch sehr elementaren Menschen, über 

die Sexualität zum Menschen wird, so wird Gilgames, als Vertreter 

des schon „entwickelten“ Menschen, durch die Freundschaft und 

Liebe zum Menschen. So der Anfang der altorientalischen Dichtung. 

Und am Ende, in der nachsasanidischen Zeit, sagt Prinzessin Wis 

zu Prinz Ramin im gleichnamigen Roman (s. S. 124). „Willst du 

mit mir dein Menschsein begründen?“ 

Aber was für eine Art der Liebe, der sexuellen wie der emotio- 

nalen, ist dies zunächst? Tiefgründig schreibt Th. Jacobsen über die 

Liebe von Tammuz (Dumuzi), Inanna und den dort aufgeführten 

Personen, was meines Erachtens grundsätzlich für diese Zeit gilt: 

„Their love is innocently selfish, innocently possessive, the loving self 

asks little from the beloved beyond his mere presence — at most, in 

the bride, material security.... But also the loving self gives little; 

it is not conscious of the beloved as a person in his own right, in 

the separateness of his individuality; it has no real concern for his 

needs as such, as his, only for the occasion they afford of being... 

necessary to him.... the beloved exists for the loving self only in 

a single one of his aspects, as satisfaction of needs in that self for 

being with, caring for, and being necessary to; as object, not also as 

subject.“° 

Dann aber, mit zunehmendem Fortschritt in der gesamten Lebens- 

gestaltung durch Wissenschaft, Technik, Medizin, Luxus, persönliche 

Erfahrungen reichte diese sexuelle und egozentrische Form der Liebe 

den Menschen nicht mehr. Langsam und zögernd, im Grunde ab der 

altbabylonischen bis zur neuassyrischen Zeit, begann der Durchbruch 

® Der Vers wird gerne als Hinweis auf Homosexualität zwischen Gilgame$ und 
Enkidu gesehen. So kann man, muß man aber diese Worte nicht deuten. Außerdem 
hat solche Deutung im Zusammenhang mit der Fragestellung dieses Buches keine 
Bedeutung. Schmökel a.O., Gilgamesch, 87 f., Taf. 10. II.1-11 (Zitat). 

” Th. Jacobsen, Toward the image of Tammuz and other essays on mesopota- 
mian history and culture, 1970, 92 (Zitat).



       

164 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

der emotionalen Liebe, zumindest als Thema in der Dichtung. Viel- 

leicht brauchte man so lange, bis man verstand, die Sexualität mit 

der romantischen Liebe zu verbinden. „Jung hat gezeigt, daß auch 

Mythen ein symbolischer Ausdruck des Unbewußten sind. Wenn ein 
Traum das Kräftespiel innerhalb eines Individuums zum Ausdruck 
bringt, so drückt ein Mythos das Kräftespiel innerhalb des kollekti- 

ven Unbewußten einer Gesellschaft, einer Kultur oder einer Rasse 

aus. Ein Mythos ist wie ein ‚kollektiver Traum‘ eines ganzen Volkes 

zu einem bestimmten Zeitpunkt in der Geschichte. Es ist, als ob die 

gesamte Bevölkerung zusammen träumen würde, und dieser ‚Traum‘, 

der Mythos, bricht aus dem Unbewußten hervor und gestaltet sich 
in Gedichten, Gesängen und Geschichten. Ein Mythos lebt aber nicht 
nur in der Literatur oder in der Vorstellung. Er findet sofort seinen 

Weg in die Verhaltensregeln und die Wertvorstellungen einer Kultur 

und in das tägliche Leben der Menschen.“ 
Endgültig ab der neuassyrischen Zeit setzt sich die emotionale 

Liebe als Thema in der Dichtung durch. Grundsätzlich ist Liebe im 

allgemeinsten Sinn unsere gefühlsmäßige Reaktion auf das, was wir 

hochschätzen, ... was erfreut. So kann man auch z.B. Blumen usw. 

lieben. Bei der Liebe zum anderen Geschlecht liegt zugrunde, daß 

dem Menschen ein Streben nach Vollkommenheit zu eigen ist. Er 

spürt, daß er dazu einen Partner braucht. Warum? Von der Geburts- 

minute ab ist der Mensch auf mitmenschliche Beziehungen angewie- 

sen. Ohne Versorgung, körperliche Berührung und Ansprache würde 

er nicht überleben, wäre er nicht lebensfähig. Historische Berichte 

über isolierte, verwilderte oder verwahrloste Kinder belegen dies auf 
traurige Weise ausführlich. So ist die Grundlage jeder emotionalen 

Liebe zwischen den Geschlechtern die Erfahrung in der Mutter-Kind- 

Beziehung. Läßt uns das sexuelle Verlangen die körperliche Trennung 

und Verschiedenheit von Mann und Frau überwinden, so ist es die 

romantische Liebe, welche die emotionale Trennung und Verschieden- 

heit von Mann und Frau überwinden hilft. Die körperliche Verschie- 
denheit der beiden Geschlechter ist bekannt. Die emotionale weniger. 

Sie scheint in unterschiedlichen Bedürfnissen von Männern und 
Frauen zu liegen. Männer brauchen hauptsächlich Vertrauen, Akzeptanz, 

Anerkennung, Bewunderung, Zustimmung und Ermutigung. Frauen 

brauchen in erster Linie Fürsorge, Verständnis, Respekt, Hingabe, 

Wertschätzung und Sicherheit. Wenn diese primären Liebesbedürfnisse 

” Johnson a.O., S. 18. 

    

 



  

    

    

     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 165 

befriedigt sind, können auch die jeweils andersgeschlechtlichen in das 

eigene Leben integriert werden.”? So gesehen stimmt es, wenn es all- 
gemein heißt, daß der Mensch erst im „Du“ eine Einheit findet, sich 

in Harmonie fühlt und deshalb glücklich und geborgen. Und Gebor- 

genheit ist eins der Grundbedürfnisse des Menschen. So die psycho- 

logische Erklärung. In biologischer Sprache klingt es sachlicher: „Wer 

die Liebe ergründen will, muß mit dem Gehirn beginnen. Das Gehirn 
steuert die Ausschüttung von Hormonen, Botenstoffen und Signal- 

molekülen. In wenigen tausendstel Sekunden verarbeitet es durch 

Augen, Ohren oder Nase aufgenommene Informationen und trifft 

Entscheidungen für uns, die wir mit unserem Verstand nicht beein- 

flussen können... .. In unserer Kindheit lernen wir durch unsere sozi- 

ale und psychische Umwelt — Eltern, Kindergarten und Freunde — was 

gefühlsmäßige Bindungen zu einem anderen Menschen bedeuten: 
Schutz, Trost, Wohlbehagen. ... Wer später Traumfrau oder Traum- 

mann wird, entscheidet sich im Kindesalter zwischen fünf und acht 

Jahren. In diesem Alter werden entscheidende Informationen gespei- 

chert: Wie umarmt und liebkost die Mutter das Kind? Wie schimpft 

und straft sie? Wie bewegt sich der Vater, wie benimmt er sich, wenn 

er Scherze macht? Aus einer Fülle solcher Mosaiksteinchen formt 

sich im Hirn des Kindes das Bild vom zukünftigen Traumpartner. ... 

Die Hormonproduktion in der Pubertät schafft die Basis für sexuelle 
Anziehung, das Gehirn sortiert nach dem soeben beschriebenen 

Raster aus und schafft große zwischenmenschliche Gefühle. Im Laufe 

der nächsten Jahre erproben wir unterschiedliche Liebessituationen, 

verlieben uns schnell, aber nehmen genauso schnell wieder Abschied. ... 

Aber im Laufe der Zeit lernen die meisten von uns sich sicherer zu 

verlieben. Das bedeutet: In späteren Jahren versucht man die Gefühle 
einzuordnen, sie zu bewerten.“ 

In diesem Sinne heben die erotische und die emotionale Liebe die 

Trennung der Geschlechter auf, lassen sie zueinander streben, da sie 
den anderen körperlich wie emotional brauchen. Erst in der Ver- 

bindung mit dem andersgeschlechtlichen Menschen kann man sich, 

im allgemeinen Falle, komplett fühlen. Insofern gibt die Aussage der 

griechischen Sage, vermittelt durch Platon in seinem Werk „Das 

Gastmahl“ anläßlich eines Gastmahles (416 v.Chr.), durchaus Sinn. 

® J. Gray, Männer sind anders. Frauen auch, Tb 1993, 150 f. 
® G. Miketta/C. Tebel-Nagy, Liebe und Sex - über die Biochemie leidenschaft- 

licher Gefühle, 1997. 

   

 



    

                                              

        
    

    
    
                                                    
      
  
   

166 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Zunächst nämlich gab es damals drei Geschlechter von Menschen, 
nicht nur zwei wie jetzt, männlich und weiblich, sondern ihnen gesellte 
sich noch ein drittes hinzu, eine Verschmelzung jener beiden... 

Ferner war damals die ganze Gestalt eines jeden Menschen rund, 
indem Rücken und Seiten eine Kugel bildeten; Hände aber hatte ein 
jeder vier und ebensoviele Füße und zwei einander völlig gleiche 
Gesichter auf einem kreisrunden Halse. Für beide einander entgegen- 
gesetzt liegende Gesichter aber hatten sie einen gemeinsamen Kopf, 
zudem vier Ohren und zwei Schamglieder und alles andere, wie man 
es sich hiernach wohl ausmalen kann. Man ging nicht nur aufrecht 
wie jetzt, beliebig in der einen oder anderen Richtung, sondern, wenn 
sie es eilig hatten, machten sie es wie die Radschlagenden, die mit 
gerade emporgestreckten Beinen sich im Kreise herumschwingen: auf 
ihre damaligen acht Gliedmaßen gestützt bewegten sie sich im Kreis- 
schwung rasch vorwärts. So gab es denn der Geschlechter drei und 
von dieser Beschaffenheit; und das aus dem Grunde, weil das männ- 
liche ursprünglich von der Sonne stammte, das weibliche von der Erde 
und das aus beiden gemischte vom Mond; denn dieser hat teil an 
beiden, an Erde und Sonne. 

...Da sie überheblich werden, fühlen sich die Götter gefährdet. 
Aber sie wollen die Wesen nicht ausrotten, da die Götter sie für Ehr- 
bezeugungen und Opfer brauchen. 

So entscheidet Gott Zeus, jedes dieser Wesen in zwei Hälften zu 
zerschneiden. 

Gesagt, getan: er schnitt die Menschen in zwei Hälften 
Und immer, wenn er einen zerschnitten hatte, wies er Apollon an, 

ihm das Gesicht und die Halshälfte nach der Schnittfläche umzudre- 
hen, auf daß der Mensch angesichts der vollzogenen Zerschneidung 
sittsamer würde; im übrigen ließ er Apollon die Heilung vollziehen. 
Dieser drehte ihnen das Gesicht um, zog von allen Seiten die Haut 
über der jetzt Bauch genannten Fläche zusammen wie einen Schnür- 
beutel, indem er eine Öffnung ließ, die man jetzt Nabel nennt. Und 
die meisten Falten glättete er und fügte die Brust zusammen mit einem 
Werkzeug, ähnlich wie es die Schuster haben, wenn sie über dem Leisten 
die Falten des Leders glätten; nur einige wenige ließ er zurück am 
Unterleib und Nabel, als Denkzeichen des ehemaligen Eingrifls. 

Als nun so ihre ursprüngliche Gestalt in zwei Teile gespalten war, 
ward jede Hälfte von Sehnsucht nach Vereinigung mit der anderen 
getrieben: sie schlangen die Arme umeinander und schmiegten sich 
zusammen, voll Begierde, zusammenzuwachsen. . . 

Da erbarmte sich Zeus und schuf auf andere Weise Abhilfe, indem 
er ihre Schamteile nach vorn versetzte; ... 

Diese Verlegung nach vorn und die damit verbundene Erzeugung 
ineinander durch das Männliche in dem Weiblichen bewerkstelligte er 

  
® So wird auch die Homosexualität beschrieben. Die Wesen, die nur Männer 

waren, suchen Männer; die nur Frauen waren, suchen Frauen.     



ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 167 

   

  

in folgender Absicht: wenn bei der Umarmung ein Mann auf ein Weib 
träfe, so sollte zugleich eine Zeugung erfolgen zur Fortpflanzung des 
Geschlechts; .. . 

Jeder von uns ist daher nur das Halbstück eines Menschen, weil 
wir, gespalten wie die Schollen, aus einem zwei geworden sind. Jeder 
sucht demnach beständig das ihm entsprechende Gegenstück.’ 

  

   

  

Die Entzweiung des ursprünglich androgynen Menschen ist als Thema 

weitverbreitet, wohl nicht nur, weil sich Sagen unter entsprechend 

günstigen Umständen weit verbreiten, sondern weil sie eine Urahnung 

vieler Völker und Zeiten, eine weitverbreitete menschliche Sehnsucht 

formulieren. Einige Beispiele hierzu: 

Das erste aus den indischen „Upanishaden“: 

   

    

   
   

  

Am Anfang gab es nichts außer dem Selbst, in Form eines Menschen. 
Aber das Selbst fühlte sich nicht glücklich in der Leere und wünschte 

sich ein Zweites. 
Da teilte sich das Selbst in zwei und daraus entstanden Mann und 

Frau. 
Wir zwei sind daher, jedes von uns, wie die Hälfte einer Muschel. 
Er umarmte sie, und die Menschheit war geboren.” 

  

         
Ein ähnliches Wissen mag im alten Orient auch vorhanden gewesen 

sein, denn so kann der hethitische Kumarbi-Mythos, der aus einem 

wesentlich älteren hurrischen Text übersetzt wurde, gedeutet werden. 

  

Als die Götter noch um das Königtum im Himmel stritten, diente der 
Gott Kumarbi als Mundschenk bei Gottkönig Anu. Im neunten Jahr 
kam es zu einem Machtkampf zwischen beiden Göttern. Im Kampf 
biß Kumarbi dem Gott Anu die Genitalien ab und seine „Mannheit 
vermischte sich in Kumarbis Innerem wie Bronze (mit Zinn). Zuerst 
freute sich Kumarbi darüber. Dann aber vernahm er Anu’s Worte: 
„Freue dich (aber) über dein Inneres nicht; (denn) in dein Inneres habe 
ich eine Last gelegt. Erstens habe ich dich mit dem ehrwürdigen 
Wettergott geschwängert. Zweitens habe ich dich mit dem unwider- 
stehlichen Fluß Aranzach geschwängert. Drittens habe ich dich mit 
dem ehrwürdigen Taschmischu geschwängert. (Dazu noch) drei furcht- 
bare Götter habe ich in dein Inneres als Last gelegt.“ ... 
Das Ende der Geschichte ist abgebrochen, aber so viel ist klar, daß 
Kumarbi die Gottheiten geboren hat.” 

  
»! Platon, Das Gastmahl. Übersetzt und erläutert von O. Apelt, (2. Aufl. neu- 

bearb. v. A. Capelle), 1960, 49-55 (14d-16e/14.189-16.192). 
®” A. Hillebrandt, Upanishaden. Indische Weisheit, Verl. Eugen Diederichs, 1958, 

53 (ausführlicher). A.T. Mann/J. Lyle, Mystische Sexualität, 1996, 60 (Zitat). 
® A. Unal, Der Mythos vom Königtum der Götter und Kumarbi, CTH 344, 

in: Hecker et al., 828 ff. (Zitat). S.a. V. Haas, Hethitische Berggötter und hurriti- 

sche Steindämonen, 1982, 132.     

        

  

   

 



      

     

   

        

    

   

          

       
      

       

    
    

      

    

      

    

168 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Der Rest dieser Vorstellung läßt sich auch in der sumerischen Sage 

von „Enki und Ninhursaga“ (s.a. S. 150), deren Text recht fragmen- 

tarisch erhalten ist, erahnen. 

Gott Enki schwängert in wilder Reihenfolge verschiedene Göttinnen. 
Eine von ihnen wischt sich seine Spermien ab und gibt sie in die Erde. 
Daraus entstehen verschiedene Planzen. Gott Enki erblickt sie, nascht 
neugierig von ihnen, gibt jeder ihre Bestimmung, denn er hat ihr 
Wesen erkannt, und wird, da sie von seinen Spermien sind, von ihnen 
schwanger. Da er als Mann aber nicht gebären kann, hilftihm die 
Göttin Ninhursaga dabei. Sie nimmt ihn in den Arm und gebiert an 
seiner Stelle, aus jedem der acht Körperteile, der ihn schmerzt, eine 
Gottheit.’ 

Aus Ägypten liegt eine vergleichbare Anschauung vor. 2 

Der erste Gott war der Ur-Schöpfergott Atum, der sich aus dem 
Urgewässer erhebt. Er ist noch Mann und Frau, Vater und Mutter 
zugleich. Durch Selbstbegattung befruchtet er sich selbst und speit das 
erste göttliche Paar aus. Die Trennung von Männlich und Weiblich 
war vollzogen.” 

Auch Paulus schreibt nach seiner 2. Missionsreise in seinem ersten 

Brief an die Korinther Christengemeinde zw. 53 und 55 n.Chr. 
(1. Paulin. Brief an die Korinther, 11,112). 

Wie Gott aus Sich Selbst die ganzheitlichen Seelen entließ, so entließ 
eine jede Seele aus sich selbst heraus eine andere durch Selbstteilung, 
um Gesellschaft zu haben.      

Wie die Menschen dieser frühen Zeit zu dieser Aussage kamen, läßt 

sich für uns nicht nachvollziehen. Tatsächlich aber erleben auch wir 

heutigen Menschen bei Trennung, vor allem durch Tod oder in der 
Sehnsucht nach dem geliebten Menschen, gleichermaßen in geradezu 

körperlichem Schmerz, „als ob die andere Hälfte von uns fehlt.“ So 

der Ausspruch, der in diesen Fällen häufig von Männern und Frauen 

zu hören ist. 

   
Allgemein wird bei der emotionalen Liebe unterschieden zwischen 

menschlicher Wärme, Sympathie in verschiedener Intensität bis hin 

zur Freundschaft, Verliebtheit und echter Liebe. Für letztere werden 

    

    
® Römer a.O., s. Anm. 6, 363 ff. 
% Grimal a.O., 44. Neumann a.O., 28.



   

  
  
    

    
ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 169 

  

weitere Begriffe, wie emotionale oder romantische Liebe, aber auch 

seelische Liebe verwendet. Möglicherweise gibt es aber einen gra- 

duellen Unterschied zwischen emotionaler/romantischer und seeli- 

scher Liebe. Dieser Unterschied wird hier nicht gemacht. Beim 
Verliebtsein ist der Betroffene auf seine eigenen Projektionen, eige- 
nen Erwartungen und Phantasien gerichtet — also egozentrisch an 

sich orientiert. Bei der Liebe wird der Partner gesehen, so Dostojewski, 
„wie Gott ihn oder sie gemeint haben könnte.“ Dies schließt auch 

die Unvollkommenheit ein. So besteht die echte Liebe im Respektieren, 

Wertschätzen und Verstehen des anderen, darin, ihn auch als eigen- 

ständiges Individuum zu schen, auf seine Wünsche einzugehen, sich 

ihm wohlgesonnen und zärtlich zuzuwenden und den eigenen Egois- 

mus aufzugeben. Es ist eine bejahende ganzheitliche Teilnahme am 

Sein und Leben des Partners. Aber nicht im altruistischen Sinne, 

sondern durchaus egoistisch, denn das Glück des Partners ist von 

eigenem Interesse.’® 
In den Überlieferungen der neuassyrischen und neubabylonischen 

Zeit klingt dies alles erst zaghaft und eher indirekt an. Die Schilderung 

der Liebe ist noch vage. Nur aus den Taten und Verhaltensweisen 

lassen sich Rückschlüsse auf ihr Vorhandensein schließen. Das wich- 

tigste Beispiel hierfür ist die Anlage der „Hängenden Gärten“ aus 

Liebe zu einer Frau. Man versuchte der geliebten Person eine Freude 

zu machen, ihre Wünsche zu erfüllen und sie so zu respektieren. In 

der achaemenidischen Zeit sind die großen Liebesbeziehungen in 

der Literatur Einzelerlebnisse von Paaren, in durchaus glaubhaftem 

Zusammenhang. Bei den Arsakiden wird die Suche nach der großen 

Liebe zu einem „Massenphänomen“, wohl der städtischen Bevölkerung. 

In der sasanidischen Zeit unterscheiden wir zwischen Volkssagen, die 

einige wenige Geschehnisse aus dem Leben einzelner Liebespaare 

schildern, und der Hofdichtung, die schon ein reflektiertes, differen- 

ziertes Verhältnis zu Liebe und Sexualität zeigt. Die Liebesdichtung 
der sasanidischen Zeit hat dann noch Nachklänge, die eine Verherr- 

lichung der emotionalen Liebe in ihren verschiedenen Erscheinungs- 
formen zeigen. 

36 Frei nach: Walster/Walster a.O., s. Anm. 4. Branden a.O., s. Anm. 21, 
S. 250. P. Lauster, Liebe. Psychologie eines Phänomens, 1980 (Tb 1995), 17 ff. 
V. Kast, Liebe im Märchen, 2. Aufl. 1992, 49. Dies. a.O., s. Anm. 13, 15. 

 



   

  

170 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Vertreter und Wegbereiter dieser emotionalen Liebe sind Helden. 

Auf der männlichen Seite sind es Krieger, Feldherren und Könige, 

auf der weiblichen Seite Prinzessinnen, Königinnen oder hochge- 

stellte Frauen. Nach E. Neumann ist der Held in der Sage und 

Dichtung der Vorreiter/Wegbereiter für den Mann - die Prinzessin 

oder Königin für die Frau. Sie leben vorbildlich eine psychische Ent- 

wicklung vor, welche die breite Masse der Leser und Zuhörer noch 

nicht erreicht hat, aber erreichen möchte. Sie sind somit schon einen 

Schritt weiter in ihrer Persönlichkeitsentwicklung und bieten dadurch 

Reifungsvorbilder und Identifizierungsmöglichkeiten.”’ In der achae- 

menidischen und den folgenden Zeiten geht diese Entwicklung wei- 

ter. Nach J. Lee gibt es verschiedene „Stile“ der emotionalen Liebe. 

Es ist die von ihm als Manie (abgeleitet von griech. theia mania, 

von den Göttern gesandter Wahnsinn) bezeichnete Form, die Stoff 

für die Dichtung ist, da sie voller tiefster Gefühle ist, der Nährboden 

für höchstes Glück und tiefstes Unglück. Dies zu hören oder zu lesen 

ergreift Zuhörer wie Leser zu allen Zeiten.?® Geschildert werden 

Liebesbeziehungen zwischen gleichberechtigten, offenbar psychisch 

erwachsenen Partnern. Sie wollen den persönlich zu ihnen passen- 

den, individuellen Liebespartner, sind willens, für ihn/um ihn zu 

kämpfen und ihn glücklich zu machen. Er wird als Ergänzung der 

eigenen Persönlichkeit erlebt. Liebe ist ihnen eine Einheit von Körper 

und Seele. Sie wird zum Schicksal. 

Mit Beginn der Individualität in der achaemenidischen Zeit, einem 

Prozeß, der parallel läuft mit vergleichbaren Strömungen in Grie- 

chenland und Israel, beginnend im ca. 7. Jh.v.Chr.,®” nimmt auch 

die Individualität in der Partnerbeziehung zu - gesucht wird der 

individuell passende Partner für die emotionale Liebe. Zu ihr gehört 

die Treue. In der achaemenidischen Zeit ist sie noch nicht so aus- 

geprägt in der Dichtung (pos. Beispiel: Abradatas und Pantheia), in 

der Literatur der hellenistischen und parthischen Zeit aber wird sie 

ein wichtiges Thema der Liebesdichtung. Liebe — Sexualität — Treue 

verschmelzenen jetzt zu einer unlöslichen Einheit. 

Damit kommen wir zu der uralten Frage, ob der Mensch von 

Natur aus monogam ist oder nicht. Während die Biologen dies eher 

%” Neumann a.O., s. Anm. 2. 
® J. Lee, zit. n. Walster/Walster a.O., s. Anm. 4, 59 ff. 
® B. Halpern, Sybil, or the Two Nations?, in: J.S. Cooper/G.M. Schwartz, The 

study ofthe ancient Near East in the Twenty-First Century, 1996, 291 ff., bes. 304 ff. 

  

     

  

    

  
  



  

      
   

ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 171 

  

verneinen, meinen die Psychologen, Soziologen und Völkerkundler 

aufgrund von Vergleichen, eher eine Tendenz dazu beobachtet zu 

haben. Wie dem auch sei - ob angeboren oder anerzogen -, alle 

menschlichen Gruppen haben das Zusammenleben von Mann und 

Frau geregelt. Es entsprach einer Notwendigkeit, um ein Überleben 

der Gruppe zu ermöglichen. Inzestschranken für Familienmitglieder, 

Clan-, Totem-, Stammesgenossen u.ä., die nur aufgrund religiöser 

Vorstellungen durchbrochen werden konnten, wurden zuerst aufge- 

stellt, dann (oder zugleich) folgten auch Regeln für den Umgang zwi- 

schen dem einzelnen Mann und der einzelnen Frau ganz allgemein. 

Abgesehen davon, wie weit diese Regeln tatsächlich eingehalten wur- 

den, sie existierten als äußerer Rahmen, um Sicherheit und Ordnung 

im Zusammenleben der Geschlechter zu garantieren. 

Wie aber sah es in den Menschen aus? Die Helden, und als ihr 

Repräsentant Gilgames, wehren sich gegen die Launenhaftigkeit der 

Göttin Inanna/IStar. Sie ist nicht treu und kann es nicht sein. Auf 

ihre Zuneigung ist kein Verlaß, man kann keine Zukunft darauf auf- 

bauen. Dies ist es, was den Helden Gilgame$ erzürnt und was er 

der Göttin, als sie um ihn wirbt, vorwirft. 

                                  

   

        

   

          

   

              

   

    

[Wie ging’s mir wohl, wenn] ich zur Frau dich nähme! 
[Ein Ofen bist du, der nicht wärmt] bei Kälte, 
Ein gegen Zug und Wind untauglich Tor, 
Bist ein Palast, der niederschmeißt die Mannen, 

Ein Elefant(?)... ihrer Decke, 
Bist Erdpech, das besudelt, [wer es anfaßt], 
Ein Wasserschlauch, der seinen Träger [näßt], 
Bist Kalkstein, der die Mauer(fugen) sprengt, 
Ein Sturmbock, [hergeführt aus(?)] Feindesland, 
Ein Schuh, der seines Trägers (Füße) beißt(?)! 
Wo ist der Buhle, [den du] treu [gehegt]?” 

Man erschrickt zunächst förmlich über diese lästernden Worte des 

Helden. Dann aber, wenn man sie auf sich wirken läßt, erkennt man 

hinter ihnen eine tiefe Sehnsucht nach Geborgenheit, Sicherheit, 

Stabilität in menschlichen Beziehungen, nach festen, dauerhaften und 

verläßlichen Gefühlen, die wärmen. Modern formuliert würden wir 

sagen, der Held äußert den Wunsch geliebt zu werden, angenommen 

zu werden. Nicht als kurzfristiger Zustand, sondern als dauerhafte 

Geborgenheit in einer stabilen Zweierbeziehung. Damit drückt er eine 

'% Schmökel a.O., Gilgamesch, 62 f. (Taf. VI, 32 f.).



   

  

172 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

allgemein menschliche Sehnsucht aus, die Mann und Frau gemein- 

sam haben, und, so hat man den Eindruck, je nach Umweltbedin- 

gungen unterdrückt oder ausgedrückt und ausgelebt wird. Die einfachen 

Menschen suchen diese Stabilität ihrer Liebesbeziehungen durch Liebes- 

zauber, die Helden und Heldinnen in der Liebesdichtung durch eine 

geistige Leistung, durch eine Charakterstärke, die wir Treue nennen, 

zu erreichen. 

Wenn eine „Beziehung reif und durchformt ist, dann weist sie in 

den allermeisten Fällen auch viele Elemente auf, die uns ermögli- 

chen, in der partnerschaftlichen Intimität einen Ersatz für die müt- 

terliche Geborgenheit, Nestwärme also, zu finden. Nachhausekommen 

zum Partner bedeutet auch Schutz vor den Widrigkeiten der Umge- 

bung, Eintauchen in Harmonie, Rückkehr in die Symbiose mit dem 

mütterlichen Schoß. Die ‚echte Liebesbeziehung‘ wird damit zum 

Hafen, in dem in begrenztem Ausmaß regressives Verhalten — quasi 

als Erholung von den Anforderungen an Stabilität, Autonomie und 

Reife — erlaubt wird, ein Rückfall in die frühkindliche Eltern-Kind- 

Intimität.“*! Den Menschen wurde dieses Bedürfnis nach Geborgenheit 

in unruhigen Zeiten offenbar immer wichtiger. Darum wird der 

Bruch der Treue dann auch so hart vom Partner empfunden. Verschie- 

dene Gefühle treffen zusammen: Verlassenheitsangst, das Gefühl belo- 

gen worden zu sein, weil die Liebesworte wohl nicht ehrlich gemeint 

waren, Minderwertigkeitsgefühle, weil der neue Partner des Ungetreuen 

wohl besser sein muß, Neid auf das Glück der Partners, Angst, die 

eigene Identität zu verlieren, weil man sich als Teil des Partners emp- 

fand, Trauer um ein zerbrochenes Glück bzw. den Träumen davon, 

Verlust der Macht über den Partner, Eifersucht, Furcht vor Spott, 

Scham über die Verletzung der sexuellen Intimsphäre, Enttäuschung 

über den Partner, weil er die Erwartungen nicht erfüllt hat, Ohnmacht, 

Angst vor der Zukunft.*? 
Gründe für die Untreue waren auch schon damals sicherlich be- 

kannt. Ob man bedachte, daß es auch recht banale Gründe für die 

Treue gibt, wie Gewöhnung, Feigheit, Bequemlichkeit, Mangel an Gele- 

genheit, Abwägen von Vorteilen, ist nicht bekannt. Damals sah man 

wohl eher in der Treue die erstrebenswerte Kulturleistung der Psyche. 

Die großen Liebespaare leben dem lesenden und/oder zuhörenden 

* Joachim a.O., 284. 
* Joachim, ebenda, 303 ff. 

  

   
    

  
  



  

  

  
    

     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 173 

Publikum, wohl eher einer wohlhabenden und gebildeten Schicht, 

deren Träume, Wünsche und Sehnsüchte vor. Männer wie Frauen 

können sich offenbar mit den Helden und Heldinnen identifizieren, 

anders ist die Beliebtheit dieses Unterhaltungsstoffes nicht zu erklä- 
ren. Es muß aber noch weitere Gründe für diese Beliebtheit geben. 

Wieder sind mehrere Deutungen möglich. Hinter den Abenteuern, 

welche die Liebenden zu bestehen haben, stehen sicherlich in irgend- 

einer Form, zumindest teilweise, wahre Begebenheiten aus dem hö- 

fischen und ritterlichen Leben längst vergangener Zeiten. Zu allen 

Zeiten interessierten sich die unteren Schichten für das Leben der 

oberen und hofften durch diese Geschichten einen Blick in deren 

Welt zu erhaschen. Aus literarischer Sicht handelt es sich bei der 

Aneinanderreihung aufregender Motive um ein Mittel der Spannungs- 

steigerung für die Leser. Menschlich gesehen, und das ist bekannt, 

tragen Hindernisse, Ängste, Ungewißheit zur Entwicklung einer lei- 

denschaftlichen Liebe geradezu bei — andererseits gilt das Überwinden 

dieser Hindernisse auch als Zeichen einer großen Liebe, einer Liebe, 

wie die Leser/innen erfahren, die durch NICHTS zerstört werden 

kann. Aus psychologischer Sicht sind aber diese Abenteuer anders 

zu deuten. Der Held, in der patriarchalisch orientierten Literatur ist 

er es, muß um seine Liebe kämpfen, Mühen auf sich nehmen. Obwohl 

die Frauen auch tapfer sind, steht doch er im Vordergrund. So der 

äußere Rahmen. Aber dieser steht stellvertretend für einen inneren, 

psychischen Kampf. Hat der Mann sich während seiner Kindheit 

von der Mutter bzw. weiblicher Betreuung nach teilweise schmerz- 

lichen Prozessen gelöst (s. S. 42), hat Mechanismen von Distanz, 

Kontrolle, Macht, Sachlichkeit entwickelt, so muß er, um „erwachsen 

zu werden“, sich wieder der Liebe zu einer Frau zuwenden. Diese 

psychische Entwicklung aber empfindet der männliche Reifende als 

eine Strecke voller persönlich empfundener „Gefahren und Ängste“, 

die überwunden werden müssen, und als psychisches, inneres Aben- 

teuer, das es zu bestehen gilt. Die glückliche Vereinigung der beiden 

Liebenden ist dann ein Zeichen der gelungenen persönlichen Rei- 

fung. Für die Frau ist es angenehm zu lesen, wie der Held um die 

Liebe kämpft, träumt doch auch jede Leserin/Zuhörerin davon, einem 

Manne zu begegnen, der es derartig „ernst“ mit seiner Liebe zur 

ihr meint. Einen Mann, der in ihr Leben einbricht und sie mit sei- 

ner Liebe davonträgt, einer Liebe, die ein Leben dauert und alle 

Hürden überwindet. Grundsätzlich entsprechen diese Schilderungen 

nicht ganz der Psyche der Frauen, aber in einer patriarchalischen 

   

 



   

  

174 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Gesellschaft dienen sie ihrer Sozialisation - und im übrigen sind viele 

der beschriebenen Heldinnen durchaus als aktiv und tapfer zu bezeich- 

nen, weshalb sich auch die aktive Frau, die im Patriarchat beson- 

ders unterdrückt wird, ohne Schwierigkeiten mit ihnen identifizieren 

kann. Für beide Geschlechter aber erfüllt sich in diesen Geschichten 

der Wunschtraum vom idealen Partner. Alle Menschen träumen, 

nachdem sie nach der Kleinkinder- und Kinderzeit die starke Beziehung 

zur Mutter bzw. Pflegeperson verloren haben, diese zurückzugewin- 

nen in Form des idealen Partners. Den Helden in den Romanen ist 

dies gelungen, und so befriedigt ihr Schicksal die Schnsüchte der 

Leser/innen und, Zuhörer/innen. 

Erst in der nachsasanidischen Dichtung, die aber Motive der sa- 

sanidischen Zeit aufgreift, wird dann die emotionale Liebe sogar wich- 

tiger und findet ihren absoluten Höhepunkt in der Dichtung von 

„Leila und Madschnun“. Diese Überbetonung der seelischen Liebe 

bis hin zur ausschließlich geistigen Verehrung des geliebten Partners 

ist wohl vergleichbar mit der in der europäischen Minnedichtung. 

Und seltsam, diese mystische bzw. seelische Liebe in ihrer Vollkom- 

menheit läßt den Menschen fliehen und Zuflucht und Geborgenheit 

bei den Tieren der Wildnis finden. Und so schließt sich der Kreis. 

Enkidu, der Mann, der mit den Tieren der Wildnis lebte und aus 

der Wildnis kam, wird erst Mensch durch die Liebe, hier im Sinne 

von Sexualität, und die Tiere fliehen dann vor ihm. Madschnun in 

seiner ohne sexuelle Begierde reinen seelischen Liebe flieht vor den 

Menschen, und die Tiere der Wildnis suchen seine Nähe und wer- 

den in seiner Gegenwart friedfertig. Diese Parallelität zwischen der 
ältesten Dichtung über die Liebe und der letzten der altorientali- 

schen Welt fällt mir auf, ohne daß ich sie zu deuten vermag. Vielleicht 

könnte man sagen, die Tiere weichen vor Enkidu zurück, da er 

durch seine gelebte Sexualität Teil der Menschheit geworden ist. 

Dahinter steht wohl auch der Gedanke, daß Sexualität mit Tieren 

außerhalb der sozialen Normen steht. Madschnun hingegen, durch 

seine platonische, allumfassende vergeistigte Liebe, die ihn außerhalb 

der menschlichen Gesellschaft bringt, zieht die Tiere wieder an.” 

Diese vergeistigte, platonische Liebe geht nach allgemeiner Ansicht 

auf arabischen Einfluß zurück (s. S. 121). Die Araber unterschieden 

® Die Anregung zu dieser Deutung kam freundlicherweise von Prof. B. Halpern, 
Penn State University. 

  

    



BuRS 
F 

>
 

SS 

 
 

2 Leila und Madschnun 6 Abb. 

% < 8 Z E 2 = ° = er eg 
& 2 2 2 Bi 2 & & S < A D N 

 
 

 



   

  

176 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

zwischen verschiedenen Arten der Liebe. Die hier beschriebene ver- 

geistigte, „reine“, weil ohne sexuelle Wünsche, allein auf der Seelenkraft 

beruhende „echte“ Liebe ist die ‘udritische Liebe. Sie wird benannt 

nach dem im nördlichen Higäz lebenden Stamm der Banü “Udra. 

„Diese Liebe verkörpert eine konventionelle Auffassung der Beziehungen 

der beiden Geschlechter zueinander, gekennzeichnet durch Sentimen- 

talität und Spiritualisierung. Diese Liebesauffassung, die in der ara- 

bischen Literatur eine immer größere Bedeutung erlangt hat, hat 

nicht die junge Liebe, die zur Ehe führt oder in der Ehe sich erfüllt, 
zum Gegenstand, sondern betrachtet sie von vornherein als eine 

Sehnsucht, die keine Erfüllung im Diesseits findet oder finden kann. 

Deshalb ist der Liebestod eine zwingende Konsequenz aus dieser 
Liebe. Die Trennung, das wichtigste Motiv der ‘udritischen Liebe, 

ist eine unmittelbare Folge der bestehenden Gesellschaftsordnung 
und leitet sich aus der Tatsache ab, daß sich zwischen den Angehörigen 

der arabischen Stämme zur Trockenzeit, während der sie an bestimm- 

ten Weideplätzen zusammenkamen, persönliche Beziehungen anknüpf- 
ten, die dann, wenn die Regenzeit begann und die Stämme wieder 

auseinanderzogen, notwendigerweise abgebrochen werden mußten. 

Die individuelle Liebe fand auf diese Weise keine Erfüllung und 

scheiterte an den gesellschaftlichen Banden der herrschenden Stammes- 

ordnung.‘“** Obwohl Madschnun nicht zum Beduinenstamm der Banü 
“Udra gehörte, ist er ein bekannter Vertreter dieser Liebe geworden. 

Als Ausdruck dieser voll vergeistigten Liebe kann sicher folgender 

Vers als Beispiel gelten. 

Würde mir der Kopf, weil ich sie liebe, abgeschlagen, 
fiele er, so groß ist meine Liebe, rasch zu ihr.“ 

Diese Form der Liebe fand, ausgehend von der arabischen Literatur, 

über Spanien und Südfrankreich durch die Troubadoure und den 

Minnegesang ab ca. 1000 n.Chr. im europäischen Hofleben Eingang. 

Sie gilt als Zeichen für den Beginn der romantischen (psychischen, 

seelischen, emotionalen) Liebe in Europa. Bis die sich als allgemein 

anerkannte Glückserwartung in diesem Jahrhundert durchgesetzt hat, 

dauerte es Jahrhunderte. 

* Ibn al-Wassä’, Das Buch des buntbestickten Kleides, aus dem Arab. übersetzt 
u. herausg. v. D. Bellmann, 1984, Bd. 3, 25. 

® Abu l-Faradsch, Und der Kalif beschenkte ihn reichlich. Auszüge aus dem 
„Buch der Lieder“. Aus dem Arabischen übertragen und bearbeitet von G. Rotter, 

1977, 52. 

  

  
  



   

  

  

  
    

     

    

177 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

  

Insofern beweist die europäische Entwicklung hin zur romanti- 

schen Liebe die Richtigkeit meiner Deutung der altorientalische Ver- 

hältnisse. 
Sexualität, Liebe und Ehe waren lange in Europa drei Bereiche, 

die nicht unbedingt zusammengehörten. Eine romantische Liebe gar 

als Ideal und Ausgangspunkt für eine Ehe war lange Zeit unbe- 

kannt, wurde weder erhofft noch erwartet. So ist die Entwicklung des 

Verhältnisses zwischen Mann und Frau Teil der Evolutionsgeschichte 

des menschlichen Bewußtseins und spielt sich in den verschiedenen 

Ländern und Kulturen unterschiedlich ab. 
Ursprünglich mag es tiefere Beziehungen zwischen einzelnen Män- 

nern und Frauen gegeben haben, denn auch im Tierreich läßt sich 

dergleichen zwischen männlichen und weiblichen Tieren beobach- 

ten. Dann, mit der Zunahme der Bedeutung des Horden- und Stam- 

meslebens, wurde der Einzelne immer unwichtiger. Nicht primär 
Sympathie und Zuneigung, sondern wirtschaftliche Erwägungen wur- 

den die treibende Kraft für die Familiengründung. Weder Griechen 

noch Römer kannten, im modernen Sinne, die romantische Liebe 

im Zusammenhang mit Ehe. Auch der Minnedienst kannte sie nicht. 

Er bestand in einer vergeistigten Liebe zwischen einem Mann und 

der Ehefrau eines anderen. Erst ab der Renaissance beginnt eine 

Änderung. Die Kultur wird immer weltlicher, und eine Mittelschicht 

entwickelt sich, die langsam beginnt, so aus der Literatur dieser Zeit 

zu schließen, die Liebe als Vorbedingung der Ehe zu würdigen. Aber 

die Vorstellung von der romantischen Liebe als allgemein gültigem 

kulturellem Wert und Idealvoraussetzung der Ehe bildet sich erst im 
19. Jahrhundert, dem Zeitalter der Romantik, ausgehend von den 

USA und als Folge bzw. im Zusammenhang mit verschiedenen Ent- 

wicklungen heraus: Aufhebung der Heiratsbeschränkungen, Bauern- 

befreiung, Landflucht, Verstädterung, Industrialisierung, zunehmende 

Berufstätigkeit der Frau und damit ihre wirtschaftliche Unabhängigkeit, 

verbesserte Schulbildung für alle, Aufhebung von Stammes- bzw. 

Landsmannschafts-, Konfessions-, Standes- und Familienbindungen, 

Aufklärung und Individualismus, Frauenbewegung, wissenschaftliche 

Erkenntnisse verschiedenster Art.” 
Einzelschicksale wird es immer, abweichend von dieser Grundten- 

denz, gegeben haben. 

# Branden a.O., s. Anm. 21, S. 17 ff. Johnson a.O., S. 65 ff. Hunke a.O., 
134 ff.



  

178 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

c) Rolle der Frau/des Weiblichen in dieser Dichtung 

War der Mann, weil in der Dichtung im Vordergrund stehend, bis- 

her im Blickpunkt der Betrachtungen, so soll und muß nun den 

beschriebenen Frauen Augenmerk geschenkt werden. 

Die westlichen Leser und Leserinnen der altorientalischen Liebes- 

dichtung überrascht die insgesamt starke Stellung der Frau. Zunächst 

sind es Göttinnen und die mit ihnen verbundenen Priesterinnen, ab 

dem 1. Jahrtausend v.Chr. sind es Königinnen und Prinzessinnen. Noch 

später, in den sasanidischen Sagen, kommen vereinzelt Sklavinnen 

hinzu. Aber wie agieren sie? Aus heutiger Sicht würde man sagen: 

selbständig, selbstverantwortlich, vernünftig, be- und durchdacht, ja 

sogar geduldig und weise, vorausschauend und -planend. Auch bei 

den Nebenpersonen finden wir tatkräftige, selbstbewußte, selbstlose, 

hilfsbereite, verschwiegene, treue und weise Frauen in Form von 

Müttern, Schwestern, Ehefrauen und Dienerinnen. Natürlich gibt es 

auch faule, falsche, feige Frauen in den Nebenrollen, wie im wah- 

ren Leben auch, aber meines Erachten sind diese insgesamt weni- 

ger dominierend in der Dichtung als die anderen. Leila bildet in 

ihrer passiven Leidensrolle geradezu eine Ausnahme. 

Woher mag dies kommen? In der ältesten Dichtung hängt es klar 

mit der dominanten Rolle der Göttinnen, besonders der Göttin 

Inanna/Btar, und ihre Priesterinnen zusammen. Diese Dominanz 

wird heute allgemein gedeutet als Hinweis auf eine matriarchalische 

Gesellschaftsstruktur. Und tatsächlich entspricht die Geschichte zwi- 

schen Enkidu und der Dirne (s. S. 15 und 156) den Beziehungs- 

phantasien reifer Frauen. Auch in etlichen Liebesdichtungen sahen 

wir Hinweise auf Dichterinnen (s. S. 17 und 21). Wie aber sah das 

Leben der Großen Göttin Inanna/Innin/Istar als Frau aus? Erst wird 

sie vergewaltigt, d.h. ist Opfer sexueller Ausbeutung (s. S. 6), dann 

muß sie eine große Enttäuschung überwinden, weil Dumuzi/ Tammuz 

nicht über ihr Wegbleiben trauert (s. S. 11), dann muß sie den 

Schmerz der Ablehnung ertragen, da Gilgame$ (und in den anderen 

Sagen mit ihm vergleichbare Helden) ihre Werbung ablehnt (s. S. 39), 

und letztendlich muß sie den Spott durch die Worte Enkidus (s. S. 40) 

hinnehmen. So zeigt sich uns in ihrer Gestalt ein Frauenschicksal, 

das all das, was die selbständige Frau in einer Gesellschaft, die patri- 

archalisch geprägt ist, erleiden mußte und muß. Zwar ist die Göttin 

in der Literatur auch die Tochter, Geliebte, Schwiegertochter und 

wohl auch Mutter, aber die Passagen ihrer Enttäuschungen und 

Demütigungen nehmen hervorragende Plätze in der Dichtung ein.  



  

    ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 179    

  

   

Auch der Göttin Ereskigal, der Schwester Inannas, ergeht es nicht 

besser. Sie muß erleben, wie ihr Vertrauen und ihre Hingabe von 

Anfang an gezielt vom Partner für andere Zwecke ausgenutzt wurde. 

Und die junge Göttin Ninlil muß neben der Vergewaltigung noch 

Verleumdung ertragen. Damit werden die Göttinnen zu Vorbildern 

der Frauen, insofern, als auch sie Enttäuschungen mit Männern zu 

ertragen haben, lernen müssen zu ertragen. So waren sie es, die den 

Preis für die männliche Entwicklung zur Selbständigkeit in diesem 

gesellschaftlichen Stadium zahlen mußten. Diese Schlußfolgerung 

drängt sich schnell auf. Doch muß vorsichtiger argumentiert werden. 

Auf dieser frühen Bewußtseinsstufe war allen Menschen, ob Mann, 

ob Frau, gemeinsam eine große Abhängigkeit und Angst vor geisti- 

gen Mächten. Die vielen erhaltenen Zaubersprüche und magischen 

Zeichen zeugen davon. Die ersten, die sich daraus befreiten, waren 

die Helden. Da sie besonders kämpferische Männer waren, bezog 

ihr Kampf auch gleich den der Unabhängigkeit von den Frauen mit 

ein, ging auf deren Kosten. Trotzdem hatten auch sie Gewinn an 

der sich verändernden Bewußtseins- und Gefühlslage.'” Als die sich 

in der neuassyrischen Zeit durchgesetzt hatte (s. S. 43 f.), treten (fol- 

gerichtig) Königinnen und Prinzessinnen in den Mittelpunkt der 

Geschichten. Es ist, als ob, nachdem sich das Patriarchat endgültig 

durchgesetzt hat in seiner Unterdrückung der Frau und seiner För- 

derung der Selbständigkeit des Mannes, eine Sehnsucht, vielleicht 

sogar Rückbesinnung bei Männern und Frauen auf eine starke, 

zumindest ebenbürtige Frau die Literaturszene bewegt. Die Antwort 

kommt in Form von Königinnen und Prinzessinnen. Sie, nicht mehr 

Göttinnen sind von jetzt ab die Heldinnen in den Geschichten. Dies 

mag mit einem möglichen Einfluß aus dem ostiranischen Raum und 

den Steppenvölkern zusammen hängen. Solche mit Pfeil und Bogen 
und zu Pferd kämpfenden Frauen gab es aber auch später noch. So 

erzählt z.B. F. Stark, daß ihr auf ihren Reisen durch Iran (Luristan) 

Anfang dieses Jahrhunderts von mehreren derartigen Frauen, die 

ca. um die Jahrhundertwende gelebt hatten, berichtet wurde. Und 

wird nicht von ‘A’ischa, einer der späteren Frauen des Propheten 

Mohammed, überliefert, daß sie nicht nur mit den Gefährten des 

  

    

                              

   

                          

     

    

  

    

  

7" Vergleichbar in gewissem Maße mit der Frauenbewegung im 19. und 20. 
Jahrhundert in Europa. Besonders kämpferische, starke Frauen brachten sie in 
Bewegung. Rechte und Möglichkeiten der Männer wurden damit begrenzt. Im 
Endeffekt zogen aber, zwar in unterschiedlichen Bereichen, Männer und Frauen 
Gewinn aus der Bewegung.



   

    

180 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Propheten diskutierte, sondern im Jahre 656 sogar an einer Schlacht 

teilnahm? Auch aus der älteren orientalischen Zeit sind starke, aktive 

Frauen historisch belegt. Herodot (I. 214) berichtet, daß Kyros I. 

im Kampf gegen die Königin der Massageten umkam. Im Zweistrom- 

land war es, neben den bereits vorne erwähnten assyrischen Königinnen 

Sammuramat und Nagija-Zakütu, noch Königin Adad-guppi, die 

Mutter König Nabonids von Babylonien. Auch von den Hethitern 

sind etliche tüchtige Königinnen als Gattinnen und Mütter bekannt, 

ebenso aus dem syrisch-palästinensisch-phönikischen Raum. In den 

Annalen der assyrischen Könige werden zudem arabische Königinnen 

genannt, die besiegt worden waren, mit denen man Kontakte ver- 

schiedenster Art pflegte, die Tribut zahlen mußten.“ 
Diesen starken Frauengestalten konnte in der Literatur ein Denkmal 

gesetzt werden, denn sie erfüllen dort mehrere Funktionen. Es muß 

im Dispositionsgefüge des Mannes und der Frau eine Bereitschaft zur 

Akzeptanz derartiger Frauengestalten vorhanden sein. Beim Manne 

beschrieb ich schon, daß der „reife“ Mann, d.h. der, der sich nichts 

mehr beweisen muß, sich nach einer gleichwertigen Partnerin sehnt, 

um seinem Herzen Ruhe zu geben. Kann zunächst ein leeres Herz 

durch Macht kompensiert werden, so sehnt sich ein Herz, nachdem 

das Macht- und Dominanzstreben befriedigt ist, offenbar doch nach 

der emotionalen Liebe. Die überwiegend erotische Liebe reicht ihm 

nicht mehr. Dieser Sinneswandel ist auch entwicklungspsychologisch 

zu erklären. Der Mann, in jungen Jahren, interessiert sich im allge- 

meinen mehr für die Sexualität, ist gefühlsmäßig nicht so interes- 

siert. Erst mit zunehmendem Alter nimmt bei ihm auch das Interesse 

an gefühlsmäßiger Bindung zu. Insofern paßt zum aktiven und reifen 

Mann, hier in Form der Helden, die aktive, reife Frau, hier in Form 

der Königinnen und Prinzessinen. Sie spiegeln somit seine Wunschvor- 

stellungen wieder und helfen den Frauen bei der eigenen Ich-Findung. 

Andererseits sind sie für die männlichen Leser/Hörer ein Symbol 

für das Weibliche in ihrer Seele. „Jung hat herausgefunden, daß die 

Seele zweigeschlechtlich ist: besteht sowohl aus männlichen wie auch 

aus weiblichen Komponenten. .... Jeder von uns muß beide Seiten 
der Psyche entwickeln, um ein ganzer Mann oder eine ganze Frau 

zu werden.‘ Bei der Entwicklung seiner inneren Weiblichkeit kann 

# A. Schimmel, Meine Seele ist eine Frau. Das Weibliche im Islam, 1995, 24. 
Pettinato a.O., Semiramis, 210 ff. Mandel a.O., 30 ff. D.O. Edzard, Assyrien und 
seine Nachbarländer, in: Die Altorientalischen Reiche III. Die erste Hälfte des 1. 
Jahrtausends, Fischer Weltgeschichte Bd. 4, 1967, 54. 

® Johnson a.O., S. 35 fl. 

  

 



  

  

     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 181    
   

die starke Frau in der Dichtung dem Mann Hilfe und Anregung sein. 

Mußte er ab der ödipalen Phase seine weibliche Seite unterdrücken 

und ablehnen (s. S. 42 und 173), so muß er, um ein ganzer Mann 

zu werden, ab dem Jugendalter sie wieder zu akzeptieren lernen. 

Sich für die unvermeidliche Ablösung von der Mutter und einen 

Verzicht auf die ganzheitliche Primärbeziehung nur mit einer Partial- 

befriedigung zu entschädigen, reicht dem „erwachsenen“ Mann nicht 

für ein ganzes Leben. An den starken und vor allem kämpferischen 
Frauen kann er einerseits seine Frauenangst und -feindseligkeit abrea- 

gieren, andererseits, da sie fast durchwegs positiv beschrieben sind 
und Symbole doppeldeutig sind, auch überwinden lernen. Und beim 

Überwinden helfen ihm diese Frauengestalten. Überschauen wir die 

dargestellten Frauen, so fällt auf, daß sie es sind, die in der Regel mit 

Vernunft, Durchblick, Geduld, aber auch Unbeugsamkeit dem Helden 

helfen, seine Liebesfähigkeit zu entfalten. Bei „Zarinaia und Stıy- 

angaios“ (s. S. 77) ist die Frau, obwohl es sich um eine unglückliche 

Liebe handelt, die vernünftigere. Auch das „Schahnameh“ (s. S. 127) 

enthält etliche Episoden, bei denen die Frauen die Situation für beide 

zum Guten lenken. Bei „Wis und Ramin“ (s. S. 124) hinterfragt die 

Prinzessin mehrmals die Ernsthaftigkeit und Tiefe der Gefühle Ramins 

ihr gegenüber. Den Höhepunkt dieser Entwicklung bildet die Geschichte 

von „Chosrou und Schirin“ (s. $. 132). Es ist die Prinzessin, die König 

Chosrou zu wahren und tiefen Gefühlen führt. Bei dem schon erwähn- 

ten unerwarteten Besuch (s. S. 133) des Königs sagt Schirin zu ihm: 

  

   

                          

    

  

     
    

    

   

  

   

    

      

Daß ich die Tür verschloß, ist angebracht, denn dein unvermutetes 
Kommen war verfehlt. Da ich allein bin, und du berauscht - wie soll- 
ten die Leute nicht Verdacht schöpfen? Du hättest ein paar verstän- 
dige Alte aussuchen und dieserhalb hersenden, dann mich nach der 
Sitte der Chosroen zum "Thron führen und mir ein frisches Brautgemach 
bereiten sollen! 

Mir scheint, du willst mich mit List so nebenbei genießen wie Zechende 
ihren Knusperhappen. Mich achtlos wie eine Rose pflücken und weg- 
werfen, wenn du daran geschnuppert hast?” 

Insgesamt erscheinen die Frauen in der hier besprochenen Dichtung 

recht aktiv. Sie haben zwar nicht gerade eine Führungsrolle inne, 

aber sie sind keine passiven, duldenden Frauen. Allerdings läßt sich 

ein Wandel feststellen. In der Dichtung bis ans Ende der kassitischen 

Zeit ist das Bild etwas facettenreicher, auch weil verschiedene Fassungen 

50 Nizami a.O., 223 f.



ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

  

    

      
        

        
Abb. 6.3 Chosrou und Schirin 

     



  

  

  

     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 183 

        

der einzelnen Epen aus unterschiedlichen Zeiten und geographischen 

Räumen vorliegen. Die Göttinnen, als Vertreterinnen der Frauen, 

zeigen zwar Eigeninitiative, doch fällt bald auf, daß sie von Göttern 

und Helden dominiert werden. Einerseits leiden sie unter der männ- 

lichen Gewalt (s. Enlil und Ninlil, Inanna und der Gärtner, Nergal 

und Ereskigal, S. 6 ff.), andererseits empfinden sie sich sexuell abhän- 

gig von den Männern. Aus dieser Abhängigkeit entsteht ein Buhlen, 

ein Schmeicheln, ein Locken durch Beschreiben der eigenen körper- 

lichen Vorzüge oder der Stärke des Begehrens und des In-Aussicht- 

Stellens der Freuden und Belohnungen bei Erfüllung ihrer Wünsche. 

An ihre Stelle treten auf Erden die Priesterinnen. Letzteres wird als 

Rest des entwickelten, ausklingenden Matriarchats gewertet. In ande- 

ren Erzählungen sind die Göttinnen leicht beeinflußbar durch die 

Männer/Götter/Helden (s. z.B. Inanna bevorzugt den Landmann, 

s. S. 33, 158) oder sie hintergehen die männliche Macht mit List 

und Tücke (s. Inanna, Enki und die Übergabe der Künste, S. 152). 

Es scheint: je mehr sich der Mann/Held innerlich befreit und mäch- 

tiger wird, desto mehr geraten die Göttinnen in dieses beschriebene 

Verhalten. So sind dies Geschichten von bereits durch das Patriarchat 

entthronten Göttinnen. Nur manchmal schimmert ihre frühere Macht 

und Eigenständigkeit durch (s. Enmerkar und der Herr von Aratta, 

S. 38). In einigen Dichtungen preisen sich zwar die Helden als Gelieb- 

ten einer Göttin (s. z.B. Sargon, S. 34), aber angesichts der Gesamt- 

dichtung kann dies auch als Eigenlob verstanden werden. Hier liegt 

ein Widerspruch vor (vgl. S. 33 ff.). Er ergibt sich aus der Perspektive 

der Betrachtung. Richtet man den Blick auf den Helden, ergibt sich 

ein anderes Bild als beim Blick auf die Frauen. Diese Widersprüch- 

lichkeit ergibt sich, meines Erachtens, aus dem Zusammentreffen von 

zwei Gesellschafts- und Bewußtseinsstufen (entwickeltes Matriarchat 

und das sich durchsetzende Patriarchat)’' in der Dichtung dieser 

Zeitspanne: die frühere Macht der Göttin mit dem abhängigen Helden 

als Überlieferung aus dem entwickelten Matriarchat, die abhängigen 

Frauen aus dem sich durchsetzenden Patriarchat. Nach modernem, 

westlichen Verständnis haben sich die Frauen aufgegeben, wurden sich 

selbst untreu, gaben dem Machthunger des Mannes nach aus einem 

Bedürfnis nach Harmonie, aus der Notwendigkeit, sich mit den Ver- 

hältnissen zu arrangieren. Nach der kassitischen Zeit treten die Frauen 

  

   

                            

    

                                  

    5! S. Anm. $. 28, Anm. 33.



   

  

184 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

als Helferinnen bei Heldentaten auf, und noch später ist ihr Schwer- 

punkt im emotionalen Bereich. Dies gilt für die hochgeborenen Frauen 

wie für die Sklavinnen. Letztere werden vereinzelt ab der sasani- 

dischen Zeit als große Liebende genannt. Ihre Nennung ist nicht nur 
als Spiegel gesellschaftlicher Verhältnisse zu verstehen. Einerseits 

mögen sich solche Situationen tatsächlich abgespielt haben (vgl. 
Phraates IV. und Musa, S. 106), andererseits steht dahinter, wie in 

den europäischen Märchen z.B. hinter der Gänsemagd, die Verkörpe- 

rung des „gemeinen Volkes“. Sie sind weniger Reifungsvorbilder wie 

die Königinnen und Prinzessinnen (vgl. S. 170), sondern eine Iden- 

tifikationsmöglichkeit, ein Hoffnungsträger für die Masse der Unter- 

drückten, der Schwachen. Egal welchen Standes, Frauen treten als 

Helferinnen bei Heldentaten und als Verantwortliche für den emo- 

tionalen Bereich in der Liebesbeziehung auf. Und hier liegt auch die 

Stärke der Frauen: Ehrlichkeit im Gefühlsbereich, Erfahrungen in 

Umgang mit Gefühlen, Vertrauen in Gefühle. Damit setzen sie der 

männlichen Stärke in Form von Macht und Dominanz die weib- 

liche entgegen. Und spätestens hier fangen wir an, das Verhalten 

von einigen der aufgeführten Frauen zu begreifen: Medea (s. S. 99), 

Artachsirs Mädchen (s. S. 115) und Nadira (s. S. 117). Sie alle waren 

so liebesstark, so eindeutig in ihrer Liebe, daß sie über Sitte und 

Brauch, Familien- und Landesbindungen hinweg den Männern 

ihrer Liebe, ohne Gedanken an eigene Gefährdung, halfen. Ja - noch 

dramatischer! Einige der Heldinnen beteiligen sich an der Tötung 

ihrer Brüder. Bei Medea z.B. verfolgt der Bruder sie mit seinen Krie- 
gern auf ihrer Flucht mit Jason. Sie hatte einerseits Angst, in seine 

Hände zu fallen und bestraft zu werden, andererseits fürchtete sie 

um Jason. So sah sie in seiner Tötung den einzigen, schmerzlichen 

Ausweg. Welche Umkehr gegenüber den Schilderungen in der sume- 

rischen Literatur. Dort ist die Schwester Stütze und Hilfe des Bruders, 

bietet ihm Geborgenheit. Jetzt werden selbst der Bruder und die 

Herkunftsfamilie verraten um der großen Liebe willen. Diese Ausschließ- 

lichkeit ihrer Liebe, die mit diesem Verhalten gezeigt wird, ist Frauen 

zu eigen und in der Regel etwas, was Männer nicht verstehen, wozu 

sie nicht willig, nicht fähig sind (?), dem die gesellschaftlichen Ver- 

hältnisse nicht entsprechen und was sie vielleicht sogar ängstigt. 

Männer kämpfen um und für ihre Liebe, aber sie opfern nicht ALLES 

dafür. Und in dieser Ausschließlichkeit, genauso wie bei der extre- 

men Machtausübung, liegt die Gefahr der Liebe. Apollonios Rhodios 

hat dies in seinen Argonautika (IV. 445 ff.) formuliert: 

  

   
 



      

      

185     ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

   

        

        
        
                
            
        
        

                                      

    

Schrecklicher Eros, du schlimme, abscheuliche Plage der Menschen! 
Von dir stammen verderbliche Zwietracht, Stöhnen und Klagen, dazu 
noch andere endlose Schmerzen, — die <die Menschen> andauernd 

quälen. 

Diese starken Frauengestalten in der Dichtung aber können dem 

Mann bei der Überwindung seiner Angst vor der Frau helfen. Aber 

warum hat der Mann Angst vor der starken Frau? Bei den folgen- 

den Überlegungen müssen wir immer bedenken, daß es offenbar hier 

eine universelle Erscheinung gibt und dann auch zeit- und kultur- 

bedingte sowie individuelle Unterschiede. In der altorientalischen 

Literatur fällt auf, daß die Götter und Helden eigentlich keine erkenn- 

bare Angst vor der Frau zeigen, im Gegenteil, insgesamt scheinen 

sie mit der gleichstarken Frau durchaus gut auszukommen. Auch 

Nergal und Dumuzi (s. S. 8 ff.) haben im eigentlichen Sinne keine 

Angst vor den Göttinnen als Frauen, sondern vor ihrer Rache und 

der Unterwelt. Worin liegt dann die universelle Erscheinung? Es ist 

nicht nur, wie die Psychoanalyse meint, wegen der ödipalen Phase, 

sondern ein Bündel von Ursachen, im biologischen Bereich, im gesell- 

schaftlichen und persönlichen. Im biologischen, weil die Frau Leben 

gebären (und, so die Angst, auch wieder nehmen)’: kann. Im gesell- 
schaftlichen Bereich kommen noch Zwänge hinzu. Es sind die hohen 

Erwartungen von Stärke, Stehvermögen, Durchsetzungskraft, Erfolg 

und Leistung, die an den Mann gestellt werden, und das Verleugnen 

von Gefühlen, weil sie als unmännlich gelten. Der „coole“ Mann 

gilt als männlich, Gefühle als weiblich und damit schwächlich. Im 

| Gefühlsbereich bahnt sich zwar in den letzten Jahren langsam ein 

Wandel an, aber allzu oft gilt noch immer dieses Männlichkeitsideal. 

Diese Fülle von Ansprüchen nicht zu erfüllen, ängstigt den Mann. 

Die geistig aktive, sexuell unabhängige und emotional reife Frau 

ängstigt ihn zusätzlich, da sein Selbstbewußtsein von Erfolg, Mut, 
geistiger Leistung abhängig ist. Wenn sie genauso erfolgreich und 

unabhängig ist wie er, dann gefährdet sie sein Selbstvertrauen. Genau 

das gleiche gilt für die Sexualität. Wenn sie erfahren ist, so stellt sie 

Ansprüche, kann vergleichen. Damit gefährdet sie wiederum das 

Selbstwertgefühl des Mannes. Und die emotional reife Frau ängstigt 

ihn, weil sie das zeigt, was er gelernt hat zu verdrängen, die Gefühle. Im 

persönlichen Bereich wird, abhängig von der Persönlichkeitsstruktur 

  

2 In den romanischen Sprachen ist der Tod weiblich.



   

  

186 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

des betreffenden Mannes, die unabhängige und damit als stark emp- 

fundene Frau verschieden gesehen werden. Grundsätzlich aber erschüt- 

tert sie Beschützer- und Versorgerverständnis des Mannes. Da er 

sich mit Gefühlen nicht so auskennt, will er wenigstens gebraucht 

werden. Fehlt das Gefühl des Gebrauchtwerdens, so fehlt ihm das 

Gefühl der Sicherheit in der Beziehung. Sicherheit jedoch ist wichtig 

in einer Zeit, in der die Umwelt voller Unsicherheit ist.’® Gleichzeitig 

aber sehnt er sich nach einer Partnerin. Dabei kann es zu Enttäu- 

schungen kommen: Frechheit wird mit Selbständigkeit und Mut ver- 

wechselt, oder es kommt bei der bewußten Wahl einer solchen 

Partnerin zu Machtkämpfen, was ebenfalls in Enttäuschungen endet. 

Mit der Überwindung der Angst vor der starken Frau aber lernt der 

Mann, seine eigene Weiblichkeit zu akzeptieren und weiterzuent- 

wickeln. Und wieder läßt sich auch hier in der Dichtung die Bewußt- 

seinsentwicklung des Mannes nachvollziehen. Erst ist da die starke 
Abhängigkeit von der Göttin und den ihr verbundenen Priesterinnen. 

Gilgames vollzieht die endgültige Lösung. Die Kraft dazu gab ihm 

unter anderem auch seine Freundschaft zu Enkidu. Ist es die Freund- 

schaft oder ist diese Freundschaft ein Symbol - auf jeden Fall zeigt 

sie die Bedeutung der Freundschaft für die psychische Entwicklung 

des Mannes. Sie trägt zur Reifung und damit Lösung von der „Über- 

frau“ bei. Dann ist der Held/Mann frei für die Liebe zur ebenfalls 

menschlichen Frau. Die Liebesgeschichten des Alten Orients sind 

voll davon. Aber diese Liebe kann ihn wohl doch nicht ausfüllen. 

So mündet seine Liebesfähigkeit, für welche die Liebe zu einer Frau 

eine Zwischenstufe ist, in der Liebe zu einem göttlichen Wesen. Dann 

wird die starke Frauengestalt zum Symbol für die männliche Seele, 

die sich nach diesem göttlichen Wesen sehnt.’‘' So könnte die Ge- 

schichte von „Leila und Madschnun“ dem Mystiker als Bild für eine 

völlige Versunkenheit in das ersehnte und geliebte göttliche Wesen 

dienen. Damit wird neben der emotionalen Liebe, die sich mit der 

sexuellen verbindet, und der platonischen die dritte Form der emo- 

tionalen Liebe, die mystische Liebe, angesprochen. Die Leserin/ 

Hörerin aber erfreut sich an den starken Frauengestalten und findet 

über Identifizierung auch innere Ruhe und Ausgeglichenheit, weil sie, 
anders als der Mann, grundsätzlich eine symbiotische emotionale Be- 

® Döhl a.O., 225 ff. Fürstauer a.O., bes. 174 £. W. Johnen, Die Angst des Mannes 
vor der starken Frau, 1992 (Tb 1994) 11 £. 

5 Schimmel a.O., s. Anm. 48, 98 ff. 

  

    



      

  

  

        ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 187 

  

   

    

ziehung, vergleichbar der in einer guten Mutter-T'ochter-Beziehung, 

in der Liebesehe sucht. Die Frau meint diese in solch romantischen, 

großen Liebesgeschichten zu erkennen. 

  

   
   

In allen Geschichten war die Liebe, die sexuelle wie die emotio- 

nale, eine Quelle des persönlichen Glückes oder Unglückes. Was ist 

Glück? Ein subjektiv wahrgenommenes, zeit-, kultur- und gruppen- 

spezifisches, intensives positives Empfinden. Es erfüllt den Menschen 

ganz aus mit Wärme, weitet das Herz. Aber es ist ein vergängliches 

Gefühl. Und nur aus dem Wechsel von kommen und gehen empfinden 

wir es. Neben diesem kurzen Glücksempfinden gibt es aber auch 

eine glückliche Grundstimmung, im Sinne von Zufriedenheit. Die 
entsteht, wenn man sich im Einklang mit sich selbst, mit der Welt 

befindet. 

Allen Religionen und Philosophien gemein sind verschiedene 

Glücksgeber: Weisheit und Gerechtigkeit, Frömmigkeit und der Segen 

einer Gottheit, Gunst eines Mächtigen, viel Wissen, richtiger Beruf, 

Familien- und Eheglück, langes Leben, Nahrungsfülle, gute Nachkom- 

men, ein gutes Begräbnis, Gesundheit, Freiheit, Macht auf Erden, 

Ansehen in der Gesellschaft, Besitz, Sieg im Kampf (Krieg, Sport, 

Wettstreit), gute Freunde, trautes Heim, Heimat, ein Leben in Anstand, 

Pflichterfüllung und ohne große Aufregungen, ein guter Tod und ein 
glücklicher Zustand nach dem Tode in einer anderen Lebensdimension. 

Dieses Glück geben und nehmen im alten Orient die Götter (s. z.B. 

Biographie Sargons, S. 34).°° 

Allgemein wird von den Menschen das Eheglück, die Liebe zwi- 

schen Mann und Frau als ein wichtiger Glücksspender, ja sogar als 

Sinn des Lebens, empfunden. Auch im alten Orient gab es diese 
Einstellung. Verschiedene Schrifthinweise können dies in schönen 

Worten belegen. 

  

   

                      

   

                

   

   

    

     

° Gilgames ist über den Tod seines Freundes Enkidu so bestürzt, 

daß er sich auf die Suche nach der Unsterblichkeit begibt. Da trifft 

er eine Schankwirtin, klagt ihr sein Leid und bekommt nachfolgende 

Antwort. 

® A. Bellebaum (Hrsg.), Vom guten Leben. Glücksvorstellungen in Hochkulturen, 
1994, 7 ff.



   188 

© 

fert. 

56 

Das Leben, das du suchst, wirst nicht du finden! 
(Denn) als die Götter (einst) die Menschen schufen, 
Da teilten sie den Tod der Menschheit zu, 
Das Leben aber nahmen sie für sich! 
Drum fülle dir, o Gilgamesch, den Bauch, 

Ergötze dich bei Tage und bei Nacht, 
Bereite täglich dir ein Freudenfest 
Mit Tanz und Spiel bei Tage und bei Nacht! 
Laß deine Kleider (strahlend) sauber sein, 
Wasch dir das Haupt und bade dich in Wasser, 
Blick’ auf das Kind, das an die Hand dich faßt, 

Beglückt sei deine Frau an deiner Brust — 
Denn solches alles ist der Menschen Lust!” 

* Aus dem alten Ägypten ist eine vergleichbare Einstellung überlie- 

eines Harfenspielers, gefunden im Grabe des Königs Antef (Mittleres 
Reich, 2135-1785 v.Chr.). Es war gedacht als Unterhaltung wäh- 

rend eines Festmahles. 

Schmökel a.O., Gilgamesch, 88 (Taf. 10, Zeile 3 ff). 

                            

   

   

    

   

                  

   

                    

   

ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

Gilgamesch, wohin (noch) willst du laufen? 

Besonders schön und deutlich wird sie formuliert in dem Lied 

Geschlechter vergehen, 
andere bestehen 
an ihrer Statt. 
Das gilt seit den Tagen 
der Ahnen, der Götter, 
die nun in den Pyramiden ruhn. 
Die Edlen, Verklärten, 
auch sie sind begraben. 
Vergangen ist, was sie geschaffen haben, 

und was ist ihr Los? 

Ich höre die Worte 
der Weisheit Imhoteps 
und Djedefhors aus aller Mund. 
Was sind ihre Stätten? 
Zerbrochen die Mauern, 
verlassen die Orte; 
es ist, als hätten sie niemals gelebt. 
Keiner kam, der ihr Schicksal erzählt, 
und alles, worum unser Herz sich quält, 

bis auch wir gelangen, 
wohin sie gegangen.  



  

  

  

  

   ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

So sorge dich nicht 
um dein künftiges Ende, 
folge dem Herzen, 
noch schlägt es in dir! 
Mit Myrrhe bestreue 
dein Haupt und bekleide 
mit Linnen den Leib. 
Mit Leinen, duftend 
von köstlichen Salben, 
den Göttern geweiht. 
Betrübt sich dein Herz, 
such größere Freuden, 
folge dem Herzen 
und dem, was dich freut. 

Sieh, daß auf Erden 
das Deine getan wird 
nach deinem Sinn. 
Denn jener Tag der großen Klage (Tod) 
kommt auch zu dir. 
Der Herzensmüde (Osiris) ist taub ihren Rufen, 
sie rufen vergeblich 
den Toten zurück. 

Refrain: 
Genieße den Tag 
und werde nicht müde. 
Denn niemand nahm mit sich, 
woran er gehangen, 
und niemand kommt wieder, 
der einmal gegangen.’ 

  

° Im Buch Kohelet (Altes Testament, 9.7-9.10), geschrieben um die 

Mitte des 3. Jh.v.Chr., klingt es ähnlich. 

Also: Iß freudig dein Brot, und trink vergnügt deinen Wein; denn das, 
was du tust, hat Gott längst so festgelegt, wie es ihm gefiel. Trag 
jederzeit frische Kleider, und nie fehle duftendes Öl auf deinem Haupt. 
Mit einer Frau, die du liebst, genieß das Leben alle Tage deines Lebens 
voll Windhauch, die er dir unter der Sonne geschenkt hat, alle deine 
Tage voll Windhauch. Denn das ist dein Anteil am Leben und an 

” Wurde vermutlich von der ganzen Festgesellschaft gesungen. 
58 Bellebaum a.O., 22. E. Brunner-Traut, Altägyptische Literatur, in: Röllig a.O., 

91 £. (Zitat). 

      

  



    

    

    

ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 

   
dem Besitz, für den du dich unter der Sonne anstrengst. Alles, was 
deine Hand, solange du Kraft hast, zu tun vorfindet, das tu! Denn es 
gibt weder Tun noch Rechnen noch Können noch Wissen in der 
Unterwelt, zu der du unterwegs bist. 

      

Sinngemäße Worte fand Jahrhunderte später der Dichter des Schah- 

nameh (vgl. hier S. 128). 

  

    

  

    

  

   
° Auch in den indischen Weisheitslehren, den Upanishaden (aufge- 

schrieben ab ca. 750 v.Chr., größtenteils um 500 v.Chr., einige Stellen 

viel jünger), heißt es: 

  

   
Lebensziel der Menschen ist doch allein das Glück, welches entsteht 
aus der Umarmung von Frauen und aus anderen (Quellen). Nicht soll 
man meinen, das sei kein Lebensziel, weil es mit Leid durchsetzt ist. 
Denn auch ein kleines Glück ist genießenswert. .. .” 

    

    

    

° Schließlich sagt im Epos „Wis und Ramin“ (12. Jh.n.Chr., s. S. 124) 

die Amme zu Prinzessin Wis folgende Worte.    
Wenn Mann und Frau sich gegenseitig nicht erfreuen, was bleibt dann 
noch vom Leben?‘ 

  

Die Liebe zwischen Mann und Frau als Sinn des Lebens durchzieht 

seit den Anfängen die altorientalische Dichtung. Ist sie anfangs noch 

gepaart mit der Liebe zu Gottheiten, so kann sie ab der parthischen 

Zeit allein als Religionsersatz und Ersatz für den Verlust an son- 

stiger Geborgenheit gesehen werden. Das Eingehen fester zwischen- 

menschlicher Beziehungen schien die einzige Möglichkeit, um im 

Leben überhaupt noch Sinn, Halt und Beständigkeit zu finden. „Die 

Entwicklung des Verhältnisses zwischen Mann und Frau bildet einen 

Teil der Evolutionsgeschichte das menschlichen Bewußtseins. Wir alle 

tragen die Vergangenheit in uns.“®! 

  
So hat uns diese Zusammenschau nicht nur Einblick in die Entwick- 

lung der menschlichen Bewußtseinsbildung gewährt, sondern auch 

viel über die Liebe gelehrt. Und so paßt zum Abschluß, wie auch 

5% Bellebaum a.O., 172 £. 
6 Neukomm/T'schenkeli a.O., 46. 
6! Branden a.O., s. Anm. 21, S. 21.



ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 191 

schon zum Einstieg, ein Vers aus einem arabischen Buch über Liebe 
und Anstand aus dem 9. Jahrhundert unserer Zeitrechnung. 

Nur der darf Mensch sich nennen, 
der liebend sich verzehrt in Liebe! 
Nichts Gutes ist an einem, 
der nie der Liebe Hauch verspürt. 

(Arabische Spruchweisheit)°? 

  

  
% Ibn al-Was3ä’ a.O., s. Anm. 44, Bd. I., 83.  



  
 



  

AMI AS 

AMI NF 
   

   

  

AOF 
   

  

BaM 
   

  

BiMes 

Chiron 

IA 

Iran 

  
   

   

   

   

  

Iraq 

JCS 

JNES 

OIP 

Oriens   
PAULY 

Persica 

PKG 

RLA 

Sumer 

Syria     

AfO, Beih.     

    

  

   

ABKÜRZUNGSVERZEICHNIS 

Archiv für Orientforschung. Internationale Zeitschrift für 

die Wissenschaft vom Vorderen Orient, Beiheft. (Wien). 

Archaeologische Mitteilungen aus Iran. Alte Serie. (Berlin). 

Archaeologische Mitteilungen aus Iran. Neue Folge. 

Deutsches Archäologisches Institut, Abt. Teheran. (Berlin). 

Altorientalische Forschungen. Schriften zur Geschichte 

und Kultur des Alten Orients. (Berlin). 

Baghdader Mitteilungen. Deutsches Archäologisches 

Institut, Abteilung Baghdad. (Berlin). 

Bibliotheca Mesopotamica. (Malibu). 

Beiträge zur Klassischen Philologie. (München). 

Iranica Antiqua. (Leiden). 

Iran. Journal of the British Institute of Persian Studies. 

(London). 

Iraq. British School of Archaeology in Iraq. (London). 

Journal of Cuneiform Studies. (New Haven, Conn.). 

Journal of Near Eastern Studies. Continuing the Ameri- 

can Journal of Semitic Languages and Literatures. 

(Chicago). 

Oriental Institute Publications. The Oriental Institute 
of the University of Chicago. (Chicago. Ill.). 

Zeitschrift der Internationalen Gesellschaft für Orient- 
forschung. (Leiden). 

Pauly’s Realencyclopädie der classischen Altertums- 

wissenschaft. (Stuttgart/München). 

Persica. Jaarboek van het Genootschap Nederland-Iran. 

Annuaire de la Societ€ Neerlando-Iranienne. (’s Graven- 

hage/Leiden). 

Propyläen Kunstgeschichte. (Berlin). 

Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen 

Archäologie. (Berlin/Leipzig/New York). 

Sumer. A journal of archaeology and history in Arab 

World. Republic of Iraq. (Baghdad). 

Syria. Revue d’art oriental et d’arch&ologie. Institut 

frangais d’arch&ologie de Beyrouth. (Paris).



  

194 

WVDOG 

WZKM 
ZA (NF) 

ABKÜRZUNGSVERZEICHNIS 

Wissenschaftliche Veröffentlichungen der Deutschen Orient- 

Gesellschaft. (Leipzig/Berlin). 

Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes. (Wien). 

Zeitschrift für Assyriologie und Vorderasiatische Archäo- 

logie. (Leipzig/Berlin/New York). 

 



  
  
    

    

    

LITERATUR VERZEICHNIS 

Abu l-Faradsch, Und der Kalif beschenkte ihn reichlich. Auszüge aus dem „Buch 
der Lieder“. Aus dem Arabischen übertragen und bearbeitet von G. Rotter, 1977. 

F. Altheim, Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum, Bd. I, Kap. II: 
Jamblichos’ Babylonische Geschichten, von Ursula Schneider-Menzel, 1948. 

F. Altheim/R. Stiehl, Die Araber in der Alten Welt III, 1966. 
W. Aly, Volksmärchen, Sage und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen, 2., 

durchges. Aufl. von L. Huber, 1969. 
P. Amiet, La glyptique me&sopotamienne archaique, 1980. 
H.Chr. Andersen, Märchen meines Lebens, Insel Tb, 1979. 
W. Andrae, Die Stelenreihen in Assur, WVDOG 24, 1913. 
——, Das wiedererstandene Assur, 1938 (neubearb. v. B. Hrouda, 1977). 
Appian’s Roman history. The Syrian Wars, Loeb Class. Lib., 1962. 
Apollonios von Rhodos, Das Argonautenepos, herausg., übersetzt u. erläutert v. 

R. Glei/St. Natzel-Glei, Bd. 1 u.2, 1996. 
Apuleius, Der goldene Esel (Metamorphosen), lat. u. deutsch, herausgeb. und über- 

setzt v. E. Brandt und W. Ehlers, 3. verb. Aufl. 1980. 
J.M. Asher-Greve, Frauen in altsumerischer Zeit, BiMes 18, 1985. 
Athenaeus, The Deipnosophists, engl. übers. v. Ch.B. Gulick, Loeb Class. Lib. 1967. 
D. Bänder, Die Siegesstele des Naramsin und ihre Stellung in Kunst- und Kultur- 

geschichte, 1995. 
H. Balz-Cochois, Innana. Wesensbild und Kult einer unmütterlichen Göttin, 1992. 

B.F. Batto, Studies on women at Mari, 1974. 
H. Behrens, Enlil und Ninlil. Ein sumerischer Mythos aus Nippur, Studia Pohl, SM 

Nr. 8, 1978. 
A. Bellebaum (Hrsg.), Vom guten Leben. Glücksvorstellungen in Hochkulturen, 1994. 
R. Bernbeck, Siegel, Mythen, Riten: Etana und die Ideologie der Akkad-Zeit, BaM 

27, 1996. 
Bibel, Einheitsübersetzung, Altes und Neues Testament, Herder 1980. 
R. Bichler, Die „Reichsträume“ Herodots. Eine Studie zu Herodots schöpferischer 

Leistung und ihrer quellenkritischen Konsequenz, in: Chiron 15, 1985. 
R.D. Biggs, Liebeszauber, in: RLA 7, 1987-90. 
G. Binder/R. Merkelbach (Hrsg.), Amor und Psyche, 1968. 
G. Binder/B. Effe (Hrsg.), Liebe und Leidenschaft. Historische Aspekte von Erotik 

und Sexualität, Bochumer Altertumswissenschaftl. Colloq., Bd. 12, 1993. 
A.D.H. Bivar, Catalogue of the Western Asiatic seals in the British Museum, 1969. 
U. Blaschek (Hrsg.), Märchen von Liebe und Eros, 1991. 
R.M. Boehmer, Die Entwicklung der Glyptik während der Akkad-Zeit, 1965. 
J. Börker-Klähn, Altvorderasiatische Bildstelen und vergleichbare Felsreliefs, 1982. 
J. Boese, Altmesopotamische Weihplatten, 1971. 
R. Borger, König Sanheribs Eheglück, ARRIM 6, 1988. 

H.Th. Bossert, Altanatolien, 1942. 
J. Bottero, Mesopotamia, Writing, reasoning, and the gods (engl. 1992). 
J. Bottero/H. Petschow, Homosexualität, RLA 4, 1972-75. 
M. Boyce, Parthian writings and literature, in: The Cambridge History of Iran, 3.2, 

1983. 
N. Branden, Verliebt fürs ganze Leben. Psychologie der Zärtlichkeit, 1980 (deutsch 

1982). 

 



   

  

196 LITERATURVERZEICHNIS 

E. Bredsdorff, Hans Christian Andersen. Des Märchendichters Leben und Werk, 
1980 (deutsch). 

P. Briant, Darius, le Perses et l’Empire, 1992. 
J-T.P. de Bruijn, Book review of As‘ad E. Khairallah, Love, madness, and poetry. 

An interpretation of the Ma&nun legend, Beiruter Texte und Studien 24, 1980, 
in: Persica 12, 1987. 

Ch,J. Brunner, Sasanian stamp seals in The Metropolitan Museum of Art, 1978. 
E. Brunner-Traut, Altägyptische Märchen, übertragen und bearbeitet von E. Brunner- 

Traut, 1963. 

‚ Altägyptische Literatur, in: W. Röllig (Hrsg.), Altorientalische Literaturen, 
1978. 

G. de Bruyn, Tristan und Isolde. Nach Gottfried von Straßburg neu erzählt, 1975. 
E.D. van Buren, Clay figurines of Babylonia and Assyria, 1930. 
P. Calmeyer, Reliefbronzen in babylonischem Stil. Eine westiranische Werkstatt 

des 10. Jahrhunderts v.Chr., 1973. 
Cambridge (The) history of Iran 3.1, 1983. 
R. Campbell Thompson, An assyrian parallel to an incident in the story of Semiramis 

Iraq 4, 1937. 
M. Carroll-Spillecke (Hrsg.), Der Garten von der Antike bis zum Mittelalter, 1992. 
Chariton von Aphrodisias, Kallirhoe, eingeleit., übers. und erläutert v. K. Plepelits, 

1976. 

N. Chodorow, Das Erbe der Mütter. Psychoanalyse und Soziologie der Geschlechter, 
1985. 

M. Civil, Enlil and Ninlil: The marriage of Sud, JAOS 103, 1983. 
M.A.R. Colledge, The Parthians, 1967. 
D. Collon, Ancient Near Eastern Art, 1995. 
G. Contenau/R. Ghirshman, Fouilles du Tepe-Giyan, 1935. 
J-S. Cooper, Critical Review: zu H. Behrens, Enlil und Ninlil, JCS, 32, 1980. 
J-S. Cooper/W. Heimpel, The sumerian Sargon legend, JAOS 103, 1983. 
V.S. Curtis, Persian myths, Brit. Mus. Press, 1993. 
St. Dalley, Myths from Mesopotamia, 1989. 
——, Nineveh, Babylon and the Hanging Gardens. Cuneiform and classical sources 

reconciled, Iraq 56, 1994. 
O.M. Dalton, The treasure of the Oxus. With other examples of early oriental 

metal-work, 2. Aufl. 1926. 
K.-H. Deller, Assurbanipal in der Gartenlaube, BaM 18, 1987. 
J--M. Dentzer, Le motif du banquet couche dans le Proche-Orient et le monde 

Grec du VII® au IV“ siecle avant J.-C., 1982. 
I. Diederichs, Märchen aus dem Land der Königin von Saba, 1987. 
M. Dietrich, Semiramis oder: War die Frau im Alten Orient nur schön?, in: 

B. Schmitz/U. Steffgen, Waren sie nur schön? Frauen im Spiegel der Jahrtausende, 
1989. 

M. Dietrich/O. Loretz, Der Baal-Zyklus, in: Dies., Mythen und Epen IV, TUAT, 
1997. 

Diodorus Siculus, Loeb Class. Lib., 1968. 
H. Döhl, Amazonen—Traumfrauen und Schreckensbilder, in: B. Schmitz/U. Steflgen, 

Waren sie nur schön?, Frauen im Spiegel der Jahrtausende, 1989. 
H.W. Duda, Ferhäd und Schirin, 1933. 
E. Ebeling, Familie, RLA 3, 1957-71. 
——, Freudenmädchen, RLA 3, 1957-71. 
——, Geschlechtsmoral, RLA 3, 1957-71. 
D.O. Edzard (Übers.), Assyrien und seine Nachbarländer, in: Die Altorientalischen 

Reiche III. Die erste Hälfte des 1. Jahrtausends, Fischer Weltgeschichte Bd. 4, 
1967. 

  

> 

  

  

  



191     LITERATURVERZEICHNIS 

W. Eilers, Semiramis— Entstehung und Nachhall einer altorientalischen Sage. Sitzungs- 
berichte der Österr. Akad. d. Wissensch., Wien, 274.2, 1971. 

K. Erdmann, Die Kunst Irans zur Zeit der Sasaniden, 1943. 
A. Erman, Die Literatur der Aegypter, 1923. 
A. Falkenstein, Sumerische religiöse Texte, ZA NF 22 (Band 56) 1964. 
A. Falkenstein/W. v. Soden, Sumerische und akkadische Hymnen und Gebete, 1953. 

A. Falkenstein et al., Gilgames, in: RLA 3, 1957-71. 
G. Farber-Flügge, Der Mythos „Inanna und Enki“ unter besonderer Berücksichtigung 

der Liste der me, Studia Pohl 10, 1973. 
B. Fehr, Orientalische und griechische Gelage, 1971. 
Firdausi, Geschichten aus dem Schahnameh. Ausgewählt und übertragen von Uta 

v. Witzleben, 1960. 
B.R. Foster, Gilgamesh: Sex, love and the ascent of knowledge, Festschrift M.E. 

Pope, 1987. 
——, Before the muses. An anthology of akkadian literature, 2. Aufl. 1996. 
H. Frankfort, Sculpture of the third millennium B.C. from Tell Asmar and Khafajah, 

OIP 44, 1939. 
——, Before philosophy, 1964. 
J.G. Fraser, The Golden Bough (deutsch: Der goldene Zweig), 1968. 
P. Frisch, Die Träume bei Herodot, in: Beiträge zur klassischen Philologie, 27, 

1968. 
E. Fromm, Die Kunst des Liebens, 1956. 
R.N. Frye, The Sasanian bas-relief at Tang-i Qandil, Iran 12, 1974. 
J. Fürstauer, Eros im Alten Orient. Eine vergleichende Darstellung der Erotik der 

Völker im alten Orient, o.J. (vermutl. 1965). 
R. Gelpke, Neue Liebesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT. Erstmals 

den persischen Quellen nacherzählt von Rudolf Gelpke, Illustriert von Otto 
Bachmann, Manesse Bibl., 1969. 

——, Ewiges Morgenland. Nachdichtungen orientalischer Poesie und Prosa aus ara- 
| bischen und persischen Originaltexten, 1982. 

R. Ghirshman, Le ceinture en Iran, IA 14, 1979. 
K.-H. Golzio, Der Tempel im alten Mesopotamien und seine Parallelen in Indien. 

Eine religionshistorische Studie, 1983. 
R. Göbl, Sasanidische Numismatik, 1968. 
——, Der säsänidische Siegelkanon, 1973. 
A. Goetze, The myth of Illuyankas, in: J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts 

Relating to the Old Testament, 3. Aufl. 1969. 
H. Göttner-Abendroth, Die Göttin und ihr Heros, 1980 (10. Aufl. 1993). 
J. Gray, Männer sind anders. Frauen auch. (engl. Men are from Mars, Women are 

from Venus), Tb 1993. 
A.K. Grayson, Nergal and Ereshkigal—Additions, in J.B. Pritchard, Ancient Near 

Eastern Texts Relating to the Old Testament, 3. Aufl. 1969. 
J. und W. Grimm, Die Märchen der Brüder Grimm. Kinder- und Hausmärchen, 

Goldmann Ausgabe 1975. 
A.C. Gunter/P. Jett, Ancient Iranian Metalwork, 1992. 
V. Haas, Medea und Jason im Lichte hethitischer Quellen, Acta Antiqua Academiae 

Scientiarum Hungaricae 26, 1978. 
, Hethitische Berggötter und hurritische Steindämonen, 1982. 

W.W. Hallo, Origins. The ancient Near Eastern background of some modern western 

institutions, 1996. 
B. Halpern, Sybil, or the Two Nations? Archaism, kinship, alienation, and the elite 

redefinition of traditional culture in Judah in the 8th-7th centuries B.C.E., in: 
J-S. Cooper/G.M. Schwartz, The study of the ancient Near East in the Twenty- 
First Century, 1996. 

  

   

                          

          

  

   
   

    

         

    



   

  

198 LITERATURVERZEICHNIS 

P.O. Harper, Silver vessels of the Sasanian period, Vol. I, 1981. 
W. Hausrath, Griechische Märchen, 2. Aufl. 1922. 
K. Hecker, Das akkadische Gilgamesch-Epos, in: K. Hecker et al., Mythen und 

Epen, Vol. I, TUAT, 1994. 
W. Heimpel/A. Green, Mythologie, RLA 8, 1993-1997. 
E. Heinrich, Bauwerke in der Altsumerischen Bildkunst, 1957. 
W. Helck, Betrachtungen zur Großen Göttin und den ihr verbundenen Gottheiten, 

1971: 
M. Held, A faithful lover in an old babylonian dialogue, JCS 15, 1961; s.a. ders., 
JCS 16, 1962. 

A. Hermann, Altägyptische Liebesdichtung, 1959. 
Herodot, Historien, Goldmann Tb 1961. 
E. Herzfeld, Am Tor von Asien. Felsdenkmale aus Irans Heldenzeit, 1920. 
A. Hillebrandt, Upanishaden. Indische Weisheit, Verl. Eugen Diederichs, 1958. 
W. Hinz, Altiranische Funde und Forschungen, 1969. 
——, Dantes persische Vorläufer, AMI NF 4, 1971. 
——, Darius und die Perser. Eine Kulturgeschichte der Achämeniden, 1976/1979. 
H. Hirsch, Eannatum von Laga$ und Sargon von Agade, in: Studies Oppenheim, 

1964. 
I. Hoffmann, Der Kathäkosa. Text und Übersetzung mit bibliographischen Anmer- 

kungen (Diss. München 1974). 
B. Hrouda, Tell Halaf, Bd. 4, Die Kleinfunde aus historischer Zeit, 1962. 
——, Vorderasien I. Handbuch der Archäologie, 1971. 
——, Das wiedererstandene Assur (zweite, durchgesehene und erweiterte Auflage 

der Ausgabe von W. Andrae, 1938) 1977. 
——, Der Alte Orient, 1991. 
——, Zur Darstellung des Etana-Epos in der Glyptik. Festschrift für H. Hirsch, 
WZKM 1996. 

S. Hunke, Kamele auf dem Kaisermantel. Deutsch-arabische Begegnungen seit Karl 
dem Großen, 1976. 

Ibn al-Wassä’, Das Buch des buntbestickten Kleides, aus dem Arabischen übersetzt 
u. herausg. v. D. Bellmann, 1984. R 

Th. Jacobsen, Toward the image of Tammuz and other essays on Mesopotamian 
history and culture, 1970. 

——, The treasures of darkness, 1976. 
——, The harps that once..., Sumerian poetry in translation, 1987. 
Th. Jacobsen/S.N. Kramer, The myth of Inanna and Bilulu, JNES 12, 1953. 
F. Jacoby, Ktesias, in: PAULY X1.2, 1922. 
L. Janus, Wie die Seele entsteht. Unser psychisches Leben vor und nach der Geburt, 

dtv 1993. 
K. Jaros, Esther. Geschichte und Legende, 1996. 
A. Jirku, Die Ausgrabungen in Palästina und Syrien. 2., vermehrte und verb. Ausg. 

1970. 
F. Joachim, Treue. Die brisante Seite der Liebe, 1996. 
W. Johnen, Die Angst des Mannes vor der starken Frau. Einsichten in Männerseelen, 

1992 (Tb 1994). 
R.A. Johnson, Traumvorstellung Liebe. Der Irrtum des Abendlandes, 2. Aufl. 1986. 
C.G. Jung, Grundwerk, Bde. 3 und 5, 3. Aufl. 1987. 
V. Kast, Paare. Beziehungsphantasien oder Wie Götter sich in Menschen spiegeln, 

1984, 10. Aufl. 1991. 
——, Liebe im Märchen, 2. Aufl. 1992. 
H.L. Kaster, Die Weihrauchstraße. Handelswege im alten Orient, 1986. 
Katalog Berlin, Mit sieben Siegeln versehen, 1997. 
Katalog München, Gold der Skythen aus der Leningrader Eremitage, 1984. 

  

  

  



  

  

  

    

     199 

  

LITERATURVERZEICHNIS 

K. Kerenyi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher 
Beleuchtung, 1962. 

A.E. Khairallah, Love, madness and poetry. An interpretation of the Ma$nun legend. 
Beiruter Texte und Studien 25, 1980. 

F. Kluge, Etymologisches Wörterbuch der Deutschen Sprache, 21. unveränderte 
Aufl., 1975. 

H. Koch, Es kündet Dareios der König. ... Vom Leben im persischen Großreich, 1992. 

Fr. W. König, Die Persika des Ktesias von Knidos, AfO, Beih. 18, 1972. 

G. Komoröczy, Zur Ätiologie der Schrifterfindung im Enmerkar-Epos, AOF 3, 1975. 

Koran, Aus dem Arabischen übertragen von M. Henning. Einführung und Anmer- 

kungen v. Annemarie Schimmel, 1984. 
V. Korosec, Ehe, RLA 2, 1938. 

I). Krackovskij, Die Frühgeschichte der Erzählung von Macnün und Lailä in der 
arabischen Literatur (übers. von H. Ritter), Oriens 8, 1953. 

S.N. Kramer, A blood-plague motif in sumerian mythology, ArOr 17.1, 1949. 

, Enmerkar and the lord of Aratta, 1952. 
——, Geschichte beginnt mit Sumer, 1959. 

—, Sumerian mythology, 1961. 
——, The Sumerians. Their history, culture and character, 1963. 

——, The sacred marriage rite, 1969. 

— , Dumuzi and Enkimdu, the dispute between the Shepherd-God and the 
Farmer-God, in: J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old 
Testament, 3. Aufl. 1969. 

——, Inanna’s descent to the Nether World, ebenda. 
H. Kyrieleis, Throne und Klinen, 1969. 

B. Kytzler (Hrsg.), Im Reiche des Eros. Sämtliche Liebes- und Abenteuerromane 
der Antike, 2 Bde., 1983. 

W.G. Lambert, Prostitution, in: V. Haas (Hrsg.), Außenseiter und Randgruppen. 

Konstanzer Althistorische Vorträge und Forschungen, Heft 32, 1992. 
P. Lauster, Liebe. Psychologie eines Phänomens, 1980 (Tb 1995). 
G. Leick, Sex and eroticism in mesopotamian literature, 1994. 

D. Levit-Tawil, Re-dating the sasanian reliefs at Tang-e Qandil and Barm-e Dilak. 
Composition and style as dating criteria, IA 28, 1993. 

B. Lewis, The legend of Sargon: A study of the akkadian text and the tale of the 

hero who was exposed at birth, 1976. 
M. Lichtheim, Ancient Egyptian literature, Bd. II, New Kingdom, 1976. 

E. Littmann, Die Erzählungen aus den Tausendundein Nächten. Vollständige deut- 

sche Ausgabe in sechs Bänden zum ersten Mal nach dem arabischen Urtext der 

Calcuttaer Ausgabe vom Jahre 1830 übertragen, 6 Bde., 1953. 
, Geschichten der Liebe aus den 1001 Nächten. Aus dem arabischen Urtext 

von Enno Littmann, 1973. 

——, Die schönsten Liebesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT, 2 Bde., 

Manesse Bibl., 0.J. 
A. Livingstone, Court poetry and literary miscellanea, 1985. 
G. Luck, Die Römische Liebeselegie, 1961. 
F. v. Luschan, Ausgrabungen in Sendschirli III, 1902. 
M. Mahdi, The Thousand and One Nights, 1995. 
G. Mandel, Das Reich der Königin von Saba, 1976. 
A.T. Mann/J. Lyle, Mystische Sexualität, 1996. 
L. Manniche, Sexual Life in Ancient Egypt, 1987. 

J.-C. Margueron, Die Gärten im Vorderen Orient, in: M. Carroll-Spillecke (Hrsg.), 

Der Garten von der Antike bis zum Mittelalter, 1992. 

B. Marschak, Silberschätze des Orients. Metallkunst des 3.-13. Jahrhunderts und 

ihre Kontinuität, 1986. 

  

  

    

 



   

  

200 LITERATURVERZEICHNIS 

St. M. Maul, „kurgarrü“ und „assinnu“ und ihr Stand in der altbabylonischen Gesell- 
schaft, in: V. Haas (Hrsg.), Außenseiter und Randgruppen, Konstanzer Althistorische 
Vorträge und Forschungen, Heft 32, 1992. 

H. McCall, Mesopotamian Myths, Brit. Mus. Press, 3. Aufl. 1995. 
E.A. McDermott, Euripides’ Medea. The incarnation of disorder, 1989. 
J- Mellaart, Gatal Hüyük. A neolithic town in Anatolia, 1967. 
——, Excavations at Hacilar, 1970. 
R. Merkelbach, Mithras, 1984. 
E. Meyer, Hettitica, AMI AS 2, 1930. 
G. Miketta/C. Tebel-Nagy, Liebe und Ses—über die Biochemie leidenschaftlicher 

Gefühle, 1997. 
G. Moers, Die Reiseerzählung des Wenamun, in: E. Blumenthal et al., Mythen 

und Epen III, TUAT, 1995. 
A. Moortgat, Tell Halaf, Bd. 3, Die Bildwerke, 1955. 
W.L. Moran, Ovid’s „Blanda Voluptas“ and the humanization of Enkidu, JNES 

50, 1991. 
——, The Gilgamesh Epic: A masterpiece from ancient Mesopotamia, in: J.M. 

Sasson (Hrsg.), Civilizations of the ancient Near East, Vol. IV, 1995. 
G.G.W. Müller, Ischtars Höllenfahrt, in: K. Hecker et al., Mythen und Epen II, 

1994. 
——, Nergal und Ereschkigal, ebenda. 
W.M. Müller, Liebespoesie der Alten Ägypter, 1899. 
B. Musche, Vorderasiatischer Schmuck zur Zeit der Arsakiden und der Sasaniden, 

1988. 
——, Vorderasiatischer Schmuck von den Anfängen bis zur Zeit der Achaemeniden, 

1992. 
W. Nagel, Where were the „Hanging Gardens“ located in Babylon?, Sumer 35, 

1979. 
———, Ninus und Semiramis in Sage und Geschichte. Iranische Staaten und Reiter- 

nomaden vor Darius, 1982. 
R. Neukomm/K. Tschenkeli (Übers. u. Bearb.), Wisramiani oder Die Geschichte 

der Liebe von Wis und Ramin, 1957. 
E. Neumann, Ursprungsgeschichte des Bewußitseins, Reihe Geist und Psyche, Tb 

Kindler, 2. Aufl. 1974. 
7, Amor und Psyche. Eine tiefenpsychologische Deutung des Märchens mit dem 

Text des Märchens von Apuleius, 3. Aufl. 1981. 
H. Newstead, The origin and growth of the Tristan legend, in: R.S. Loomis (Arsg.), 

Arthurian literature in the Middle Ages, 1959. 
Nizami, Die sieben Geschichten der sieben Prinzessinnen. Aus dem Persischen ver- 

deutscht und herausgegeben von R. Gelpke, Manesse, 7. Aufl. 1987. 
, Leila und Madschnun. Aus dem Persischen übertragen von R. Gelpke, 1963. 

—, Chosrou und Schirin. Aus dem Persischen übersetzt von J. Chr. Bürgel, 1980. 
Th. Nöldeke, Geschichten des Artachtir i Päpakän, aus dem Pehlewi übersetzt, mit 

Erläuterungen und einer Einleitung versehen, in: Festschrift Theodor Benfey, 
Beiträge zur Kunde der Indogermanischen Sprache 4, 1878. 

Th. Nöldeke-Tabari, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden. 
Aus der arabischen Chronik des Tabari. Übers. u. mit ausführl. Erläut. u. Ergänz. 
versehn v. Th. Nöldeke. Erstausg. 1879, Neudr. 1973. 

M. Nolle, Denkmäler vom Satrapensitz Daskyleion, 1992. 
K. Oberhuber, Das Gilgamesch-Epos, 1977. 
A.L. Oppenheim, On royal gardens in Mesopotamia, Festschrift Schmidt, JNES 24, 

1965. 
M.v. Oppenheim, Der Tell Halaf. Eine neue Kultur im ältesten Mesopotamien, 

1931. 

  

     

    

    

  



  

  

    

     

  

LITERATURVERZEICHNIS 

——, Tell Halaf, Bd. 3, bearb. u. herausg. von A. Moortgat, 1955. 

——, Tell Halaf, Bd. 4, bearb. u. herausg. von B. Hrouda, 1962. 

W. Orthmann, Der Alte Orient, PKG, Bd. 14, 1975. 
H. Otten, Hupasija, RLA 4, 1972-75. 
——, Ilujanka, RLA 5, 1976-1980. 
W.F. Otto, Epikur, Cotta’s Bibl. d. Moderne, 2. Aufl. 1975. 

Ovid, Metamorphosen, herausg. und übers. v. H. Breitenbach, Artemis-Verl., 2. Aufl. 

1964. 
W. Papke, Die Sterne von Babylon. Die geheime Botschaft des Gilgamesch—nach 

4000 Jahren entschlüsselt, 1987. 
——, Ich suchte Gilgamesch, in: Die Suche nach Eden. Wege zur alternativen 

Deutung menschlicher Frühgeschichte, hrsg. v. S. Scherer, 1996. 
A. Parrot, Les fouilles de Mari. Prem. campagne (hiver 1933-34), Rapport preliminaire, 

Syria 16, 1935. 
——, Mari. Une ville perdue...., 1945. 

Th. Paulsen, Wunschträume und Ängste. Kaiserzeitliche Gesellschaft und Erotik im 

Spiegel des antiken Liebesromans, in: G. Binder/B. Effe (Hrsg.), Liebe und 

Leidenschaft. Historische Aspekte von Erotik und Sexualität, Bochumer Alter- 
tumswissenschafl. Colloq. 12, 1993. 

L.E. Pearce, The scribes and scholars of ancient Mesopotamia, in: J.M. Sasson 

(Hrgs.), Civilizations of the ancient Near East, Vol. IV, 1995. 
B.E. Perry, The ancient romances, 1967. 

G. Pettinato, Das altorientalische Menschenbild und die sumerischen und akkadi- 

schen Schöpfungsmythen, 1971. 
, Semiramis. Herrin über Assur und Babylon, 1988. 

F. Pfister, Der Alexanderroman. Mit einer Auswahl aus den verwandten Texten, 

1978. 
F. Pinnock, Erotic art in the ancient Near East, in: J.M. Sasson (Hrsg.), Civilizations 

of the ancient Near East, Vol. IV, 1995. 

Platon, Das Gastmahl. Übersetzt und erläutert von O. Apelt, (2. Aufl. neubearb. 

v. A. Capelle), 1960. 
Plutarch, Lebensbeschreibung des Demotrios Poliorketes. 

A.U. Pope/Ph. Ackerman, A survey of persian art, Vol. I, Vol. VII (2. Aufl,), 

1967. 
J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, 3. Aufl., 

1969. 
——, (Hrsg.), Solomon and Sheba, 1974. 
R. v. Ranke-Graves, Griechische Mythologie, rororo 1960. 

G. Rawlinson, The seventh great oriental monarchy, 1876 (Neudr. 1976). 

S. v. Reden, Ugarit und seine Welt. Die Entdeckung einer der ältesten Handels- 

metropolen am Mittelmeer, 1992. 
E. Reiner, Poetry from Babylonia and Assyria, 1985. 
——, Die akkadische Literatur, in: W. Röllig (Hrsg.), Altorientalische Literaturen, 

1978. 
J. Renger/J.S. Cooper, Heilige Hochzeit, RLA 4, 1972-75. 
M. Riemschneider, Das Reich am Ararat, 1966. 
W. Röllig, ITamblichos, in: Der kleine PAULY II, 1967. 

G. Roeder, Altägyptische Erzählungen und Märchen. Sig. Diederichs, 1927. 

W.H.Ph. Römer, Inannas Gang zur Unterwelt, in: W.H.Ph. Römer/D.O. Edzard, 

Mythen und Epen I, TUAT, 1993. 
——, Enlil und Ninlil, ebenda. 
——, Enki, Ninsikila und Ninchursaga, ebenda. 

E. Rohde, Der Griechische Roman und seine Vorläufer, 3. Aufl. 1914 (Neuaufl. 

1960). 

 



   

  

202 LITERATURVERZEICHNIS 

R. Rollinger, Herodots Babylonischer Logos. Eine kritische Untersuchung .der 
Glaubwürdigkeitsdiskussion, 1993. 

G. Rotter (Hrsg.), Bibliothek Arabischer Klassiker, Bd. 2, Abu I-Faradsch, Und der 
Kalif beschenkte ihn reichlich. Auszüge aus dem „Buch der Lieder“. Aus dem 
Arabischen übertragen und bearbeitet v. G. Rotter, 1977. 

Sch. Rustaweli, Der Mann im Pantherfell, aus dem Georgischen v. R. Neukomm, 
1974. 

M. San Nicolö, Dyandrie, RLA 2, 1938. 
F. Sarre/E. Herzfeld, Iranische Felsreliefs, 1910. 
A. Schimmel, Meine Seele ist eine Frau. Das Weibliche im Islam, 1995. 
C.C. Schlam, Cupid and Psyche. Apuleius and the Monuments, 1976. 
D. Schmandt-Besserat, Before Writing, Vol. I, 1992. 
B. Schmitz/U. Stefigen, Waren sie nur schön? Frauen im Spiegel der Jahrtausende, 

1989. 
H. Schmökel, Das Gilgamesch-Epos, 5. durchges. Aufl. 1980. 
V. Schneider, Gilgamesch, 1967. 
G. Schoepperle, Tristan und Isolt, 1960. 
A. Schott/W.v. Soden, Das Gilgamesch-Epos, 1958. 
S. Schott, Altägyptische Liebeslieder, Artemis-Verlag, 1952. 
J. Schreier, Göttinnen. Ihr Einfluß von der Urzeit bis zur Gegenwart, 1978. 
G. Schwab, Die schönsten Sagen des klassischen Altertums, o.J. 
A. Schweizer-Vüllers, Gilgamesch. Von der Bewusstwerdung des Mannes. Eine reli- 

gionspsychologische Deutung, 1991. 
I. Seibert, Die Frau im alten Orient, 1973. 
U. Seidl, Inanna/Rtar, RLA 5, 1976-1980. 
G. Selz, Die Bankettszene. Entwicklung eines „überzeitlichen“ Bildmotivs in Meso- 

potamien von der Frühdynastischen bis zur Akkad-Zeit, 2 Bde., 1983. 
T. Severin, Auf den Spuren der Argonauten, 1987. 
F. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. 2, 1975. 
F. Stark, Im Tal der Mörder. Eine Europäerin im Persien der dreißiger Jahre 

(deutsch 1991). 
D.W.W. Stevenson, A proposal for the irrigation of the Hanging Gardens of Babylon, 

Iraq 54, 1992. 
W.v. Soden, Ein Zwiegespräch Hammurabis mit einer Frau (Altbabylonische 

Dialektdichtungen Nr. 2), ZA NF 15 (Band 49) 1949. 
, Der altbabylonische Atramchasis-Mythos, in: K. Hecker et al., Mythen und 

Epen II, 1994. 
E.A. Speiser, Nergal and Ereshkigal, in: J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts 

Relating to the Old Testament, 3. Aufl. 1969. 
, Descent of Ishtar to the Nether World, ebenda. 

——, Etana, ebenda. 
A. Spycket, Women in Persian art, in: D. Schmandt-Besserat, Ancient Persia. The 

art of an empire, 1980. 
W. Suslow (Hrsg.), Die Ermitage, 1990. 
W. Szczepanski, Babilon, 1923. 
H. Tadmor, Autobiographical apology in the royal assyrian literature, in: H. Tadmor/ 

M. Weinfeld, History, historiography and interpretation, 1983. 
J. Tichy, Persische Märchen, Verl. Dausien, 1970. 
A.J. Tobler, Excavations at Tepe Gawra II, 1950. 
L. Trümpelmann, Iranische Denkmäler, Lieferung 5, Reihe II, Iranische Felsreliefs. 

A. Das sasanidische Felsrelief von Sar Ma$had, 1975. 
A. Unal, Der Mythos vom Schlangendämon Illuyanka, CTH 321, in: K. Hecker 

et al., Mythen und Epen II, TUAT, 1994. 
, Der Mythos vom Königtum der Götter und Kumarbi, CTH 344, ebenda. 

  

  

  

     

    

      



  

LITERATURVERZEICHNIS 203 

——, Das Märchen vom Jäger Keschschi, CTH 361, ebenda. 
J-M. Unvala, Der König Husrav und sein Knabe, herausg., umschrieben, übersetzt 

und erläutert, 1917. 

C. Vandersleyen, Das Alte Ägypten, BRG9157 1975: 
I. Vielhauer, Bruder und Schwester. Untersuchungen und Betrachtungen zu einem 

Urmotiv zwischenmenschlicher Beziehung, 1979. 
E. Walster/W. Walster, Liebe. Liebe ist mehr in der modernen Partnerschaft, deutsch 

1987. 
O. Weinreich, Der griechische Liebesroman, 1962. 
F.H. Weissbach, AS$urSarrat, RLA 1, 1928. 

M. Weisweiler, Arabische Märchen II, ausgewählt und übertragen von Max Weis- 
weiler, Verl. Eugen Diederichs, 1966. 

W. Westendorf, Das alte Ägypten, Holle Verl. 1969 (Tb Heyne 1979). 
J.G. Westenholz, Love Iyrics from the ancient Near East, in: J.M. Sasson (Hrsg.), 

Civilizations of the ancient Near East, Vol. IV, 1995. 
A.v. Wickede, Prähistorische Stempelglyptik in Vorderasien, 1990. 
J. Wiesehöfer, Das antike Persien. Von 550 v.Chr.-650 n.Chr., 1993. 
C.G. Wilcke, Liebeslieder, in: Kindlers Literaturlexikon VI, 1971. 
——, Der Anfang von „Inanna und Sukalletuda“ AfO 24, 1973. 
——, Inanna/Btar, RLA 5, 1976-1980. 

———, Familiengründung im Alten Babylonien, in: E.W. Müller (Hrsg.), Geschlechts- 
reife und Legitimation zur Zeugung, 1985. 

, Schrift und Literatur, in: B. Hrouda (Hrsg), Der Alte Orient, 1991. 
1.J. Winter, A decorated breastplate from Hasanlu, Iran, 1980. 
———, Sex, rhetoric, and the public monument. The alluring body of Naram-sin of 

Agade, in: N.B. Kampen (Hrsg.), Sexuality in ancient art, 1996. 
U. Winter, Frau und Göttin, 1983. 
D. Wolkstein/S.N. Kramer, Inannd. Queen of heaven and earth, 1983. 
Xenophon, Kyrupädie. Die Erziehung der Kyros, herausgegeben und übersetzt v. 

R. Nickel, 1992. 

 



 



I 
e
y
 

e
e
 

wardorury 

a
a
a
 

p
u
n
 

vozuınorg 
I
s
p
u
n
 

H
u
y
o
m
a
a
 

ä u 2 4 „ 

—
,
 

A
a
a
a
m
y
H
!
N
 

0 
braay 

1 
v 

v
a
u
n
y
 

waıpk7 
u
a
l
m
a
W
m
A
a
y
 

A
a
r
o
n
 

warbAryg 

sıu9goy 

A2ayy 
sazanmups 

oa 
(stwun]) 

u
2
y
o
m
a
o
s
 

 
 

 



206 LANDKARTEN 

1 Akkad (Agade) 28 Kis 
2 Alexandria 29  Ktesiphon 
3  Aphrodisias 30 Lagas 
4 Arados 31 Maras 
5 Assur 32 Märi 
6 Askalon 33 Milet 
7 Athen 34 Nibru (Nippur) 

8 Babylon 35 Ninive 
9 Bagdad 36 Persepolis 

10 Baktra 37 Samarkand 
ll Basra 38 Sar-i Pol 
12 Bitik 39 Sar Mashad 
13  Byblos 40  Siräz 
14 Gatal Hüyük 41 Sultantepe 
15 Daskyleion 42 Süsa 
16 Demetrias 43  Syrakus 
17 Dilmun 44 Taht-i Suleman 

Ere$ (s. Uruk) 45 Tag-i Bostan 
18 Eridu 46 Tell el-Amarna 
19 Ephesus 47 Tell Halaf 
20 Girsu/Tellö 438 Tepe Gaura 
21 Haclar 49 Tepe Gijän 
22 Hasanlu 50 Troia 
23 Jerusalem 5l Tyros 
24 Karaburglu 52 Usgarit/Räs e$-Samrä 

25 Karthago 53. Un 
26 Kermänsäh 54 Uruk/Warka 
27 Kezwin 55 Zincirli 

 



z 
a
e
 

a0 
auygmaa 

abnupım 

: i 
a
m
 

a
a
 

sazunmy>s 

 
 

 



 



    

    

ZEITTAFEL DES ALTEN ORIENTS 

ausgehend vom Zweistromland zwischen Euphrat und Tigris 

        

    

     
ca. 4000 v.Chr. ° Halaf-Kultur im nördl. Zweistromland 

| “Obed-Kultur im südl. Zweistromland 

ca. 3300-3000 + Uruk-Zeit mit Erfindung der Schrift 

ca. 3000-2800 + Gemdet-Nasr-Zeit. 
ca. 2800-2276 + Frühdynastische Zeit I-II 

hier erwähnte Helden aus Uruk Sume- 
(Gilgames, Enmerkar), aus Ki$ (Etana) Jrische 

= Frühdyn. I, ca. 2800-2700 v.Chr. Zeit 

Königsgräber von Ur (Frühdyn. II 

= ca. 2500 v.Chr.) 
Urukagina v. Laga$ (2350-2340 v.Chr.) 

2276-2095/47 + Herrschaft der Akkader (Akkad-Zeit) 
hier erwähnte Könige sind Sargon von Akkad 
(2325-2280 v.Chr.) mit Tochter Enheduanna 

und Enkel Naramsin (2255-2220 v.Chr.) 

  

      
      
       

  

    
       

  

     
        

   
   

    

  

   
   

  

    

        

   

    

2047-1939 * Ur III-Zeit (Sumerische Renaissance), hier er- 

wähnter König Süsin (ca. 1988-1980 v.Chr.) 

19391530 ° Altbabylonische Zeit 

Herrschaft geht von Babylon aus mit bekanntem 

König Hammurabi von Babylon; zeitgleich mit 

althethitisch in Anatolien und altelamisch in Iran 
1530-ca. 1100 + Mittanisch-Kassitische Zeit (mittelbabylonisch) 

Herrschaft der Hurriter und Kassiten 
1370-612 ° Herrschaft der Assyrer 

° mittelassyrisch (1370-ca. 1000 v.Chr.) 

hier erwähnter König: Tukulti-Ninurta I. (1250— 

1210 v.Chr.) 
Ugarit: König Nigmadu II. (1360-1330 v.Chr.) 

° neuassyrisch (ca. 1000-612 v.Chr.) 

hier erwähnte Könige und Königinnen: 

$ammuramat (Semiramis ?), Gattin Samsi- 

Adads V. (824-811 v.Chr.) 
Tiglatpilesar III. (745-727 v.Chr.)   



    

  

    

          

612-550 v.Chr. 

    

    

550-330 v.Chr. 

  

   

            

    

   

                      

   

330 v.Chr.-ca. 

250/247 v.Chr. 

247 v.Chr.- 

224/28 n.Chr. 

224-630/650 n.Chr.      

ZEITTAFEL 

Sargon II. (722-705 v.Chr.) 

Sanherib (705-681 v.Chr.) und Gattin 

Nagıja 

Asarhaddon (681-669 v.Chr.) 
Assurbanipal mit Gattin Libälli-Sarrat (669 

631/29 v.Chr.) 
Beginn der Phase ist zeitgleich mit König 
David von Israel (regierte 1000-961 v.Chr.) 

und König Salomon von Israel (regierte 

961-922 v.Chr.) 
° Herrschaft ausgehend von Babylon (neuba- 

byl. Zeit) 

hier erwähnter König: Nebukadnezar II. 

(605-562 v.Chr.) 
° Herrschaft der Achaemeniden aus Iran 

hier erwähnte Könige Kyros II. (559-530/ 

529 v.Chr.) 

Xerxes I. (486-465 v.Chr.) 

Artaxerxes I. (465-424 v.Chr.) 

Darius II. (423-405 v.Chr.) 

Artaxerxes I. Mnemon (405-359 v.Chr.) 

Artaxerxes III. (358-337 v.Chr.) 

« Herrschaft Alexander d. Gr. und der Seleu- 

kiden (Hellenistische Zeit) 

hier erwähnte Könige: Alexander d. Gr. 

(336-323 v.Chr.) 
Im Zweistromland und Persien: 

Seleukos I. Nikator (312-281 v.Chr.) u. Stra- 

tonike (geschied.) 

Antiochos I. (280-261 v.Chr.) u. Stratonike 

In Ägypten: Ptolemaios I. Soter (305-283/ 

282 v.Chr.) 

Ptolemaios II. (285-246 v.Chr.) 

Ptolemaios III. (246-221 v.Chr.) 

Kleopatra VII. (57-30 v.Chr.) 

° Herrschaft der Parther/Arsakiden aus Iran 

hier erwähnte Herrscher: Phaates IV. (38/ 

7-2 v.Chr.), Phraataces/Phraates V. 

(2 v.Chr.-4 n.Chr.) 

° Herrschaft der Sasaniden aus Iran 

 



  
ab 630/650 n.Chr. 

ZEITTAFEL 211 

hier erwähnte Könige sind: ArtachSir I. (223- 

241 n.Chr.) 

Säpür I. (241-272 n.Chr.) 

Hormizd I. (272/273 n.Chr.) 

Bahram V./Bahram Gur (420-438 n.Chr.) 

Chosrou I./Chosrou Kobäd (531-578 n.Chr.) 

Chhosrou II./Chosrou Parwez (590-628 n.Chr.) 

Sahrijar (ca. 628 n.Chr.) 

° Herrschaft der Araber (islamische Zeit) 

nach: 

K. Erdmann, Die Kunst Irans zur Zeit der 

Sasaniden, 1943, 137 

D.O. Edzard, in: Fischer Weltgeschichte, Bd. 

4 (Tb 1967), 111 

M.A.R. Colledge, The Parthians, 1967, 179 

B. Hrouda, Vorderasien I, 1971, 314 ff. 

W. Hinz, Darius und die Perser, I, 1976, 247  



  

   



  

  
  

  

    
      

  

Abradatas und Pantheia 75 f., 79, 
170 

Adad-guppi 180 
Alexander d. Gr. 

129 
Alexandergeschichten 73 
Alexanderroman 94 
Alexandria 89, 99 
“A’ischa 179 
Aithiopika 95 
Akkad (Agade) 21 
Ameisensure 51 
Amor und Psyche 96 
Anahita 131, 137, 147 
Andersen, H. Chr. 115 
Äneas 103 f. 
Antiochus und Stratonike 107 
Aphrodisias 93 
Apollonios Rhodios 
Apuleius 96 
Arados 93 f. 
Araspas 75 ff. 
Ariadne 56, 103 £. 
Aristipp 28 
Argonautika 99 ff., 184 
Artachtir 115 ff, 118, 184 
Artaxerxes I-II. 45, 90, 93 ff. 
Askalon 45 
Assur 50 
Assurbanipal 
Astyages 82 
Asusunamir und Ereskigal 
Athen 96, 104, 106 
Athenaios 73, 80, 83, 95, 106 
Atramhasis-Epos 151 
Atum, ägypt. Schöpfergott 168 

73, 89, 106, 115, 

99 ff, 184 

5,49 f., 61, 65, 8 £. 

12, 157 

Ba‘al und ‘Anat 5, 12, 79, 96 
Babylon 45, 59 f., 91 ff. 
Babyloniaka (Babylonische Geschichten) 

90 fF., 104 
Bagdad 129 
Bahram Gur (Bahram V.) 

135, 137, 140 
Bahram Gur und Azäda 

137. 139 4: 
Baktra 46 
Basra 129 

129 £, 

118 £, 197,    

INDEX 

    

Bilgis 55 (s.a. Salomon und die 
Königin von Saba) 

Bishan und Manisha 
Bitik 28 ff. 
Byblos 64 

122, 197 

Gatal Hüyük 28 f. 
Cicero 154 
Chaireas und Kallirhoe 
Chares von Mytilene 
Chariton 93 
Chosrou I. 
Chosrou II. 
Chosrou und Schirin 

181 £. 

93 £, 104 
73, 79 

119 ff, 122, 128 
119 , 122, 130 £, 144 

127, 130 f, 

Dante und Beatrice 146 
Daskyleion 83, 85 f. 
David und Batseba 59 
Dido 56, 103 f. 
Dilmun 150 
Diodorus Siculus 
Demetrias 83, 86 
Dumuzi/Tammuz (allgemein) 34, 39, 

159 £., 178, 185 (s.a. Inanna und 
Dumuzi) 

45, 47 f., 59, 78 

Enheduanna 21 
Enlil und Ninlil 

183 
Enlil und Sud 7, 151 
Enmerkar, Held von Uruk 4 
Enmerkar-Epos 3, 38 
Enmerkar und der Herr von Aratta 

4, 38, 183 
Enmerkar und Ensuhkesda‘anna 38 
Enki und Asarilubi 21 £. 
Enki und Ninhursaga im Lande 

4, 7, 150 £, 179, 

Dilmun 150, 168 
Enkidu 15 f., 40, 150-158, 162 f., 

178, 186 £. 
Ephesus 89 
Epikur 27 £. 
Eres 151 (s. Uruk) 
Ereskigal 8 ff, 11, 179 (s.a. Nergal 

und Ereskigal) 
Eridu 6, 10, 152 
Ester (Buch Ester) 53, 95 
 



214 

Etana.. 3, 5, 13rf. 
Euripides 99 £. 

Fihrist 129 
Firdausi 127 

Gastmahl, Das 165 
Gelehrte Tischgesellschaft 73 
Geschichte der Perser und Araber zur 

Zeit der Sasaniden 117 
GeStinanna 11, 160 
Gilgames, Held von Uruk 42 (s.a. 

Gilgames-Epos) 
Gilgames-Epos 5, 14 fl., 23, 35, 39, 

150%.152:2, 155.160 #.16242.171, 
186 £. 

Gilgames und Agga von Kis 39 
Gilgames und das Land der Lebenden 

39 
Gilgames und Enkidu und der 

Himmelsstier 39 ff. 
Girsu/Tellö 28 
Goldene Esel, Der 96 
Gottfried von Straßburg 145 
Gurgani 124 
Gyges und die Frau des Iydischen 

Königs 80 

Haclar 28 
Hafagi 26 
Hammurabi 22, 161 
Hasanlu 13 £. 
Hedonismus 28 
Heilige Hochzeit 
Heliodoros 95 

175:28539>13565: 

Herodot 45, 80 ff, 180 
Historische Bibliothek 45 
Hohelied 57, 62 
Homer 99 

Inanna/Innin/Btar (allgemein) 37, 
147, 178 £. 

Inanna bevorzugt den Landmann 33, 
38, 158 f., 183 

Inanna, Enki und die Übergabe der 
Künste 152, 160, 183 

Inanna und Bilulu 159 
Inanna und Dumuzi (Inannas Gang 

zur Unterwelt/Itars Höllenfahrt) 4, 
10, 39, 96, 109, 120, 157 fE, 178 

Inanna und der Gärtner Sukalletuda’ 
4,:6,.1905183 

Inara und Hupasija 41 
Isis und Osiris 109    

    
INDEX 

Btar und Gilgames (IStars Werbung) 
14 f, 39, 48 

Jamblichos 90 f. 
Jason und Medea 99, 104, 108 (s.a. 

Medea) 
Jerusalem 51 
Josef und die Frau des Potifar 128 

Kambyses 80 ff. 
Karaburglu 65, 71 
Karthago 56, 96, 103 f. 
Kebra Nagast 54 
Kermänsäh 65, 70 
Kessi, der Jäger 5, 16 f. 
Kezwin 144 
Kis 13, 34 
Kleopatra VII. 106 f. 
Kohelet (Buch) 189 
Kumarbi-Mythos 167 
Ktesias von Knidos 45, 77 
Ktesiphon 121 
Kyros II. 75, 80, 82, 180 
Kyrupädie 75 

Lagas 27 
Lanzelot und Guinevere 145 
Leila und Madschnun 129, 135 ff., 

146, 174 ff, 186 
Libälli-Sarrat, Gattin Assurbanipals 

44, 49 f. 
Lied eines Harfenspielers 188 

Mann im Panther- (Tiger-) Fell 
1964: 

Maras 65 
Märi 25, 159 
Medea 56, 99 ff, 104, 184 (s.a. 
Jason und Medea) 

Metamorphosen des Apuleius 96 
Metamorphosen des Ovid 110, 146 

Milet 89, 93, 97 
Moses von Chorene 48 

Nadim 129 
Nadira 120, 184 (s.a. Nadira und 

Säpür) 
Nadira und Säpür 115, 117 
Naramsin 35 f. 
Nagija-Zakütu 49 f., 180 
Nebukadnezar II. 54, 60 
Nergal und Ereikigal 4, 8, 44, 59, 

183, 185 
Nibru (Nippur) 7, 24 
 



  

        

  

  

    

  

    Ninive 5, 14, 16, 39, 56, 61, 83, 
150, 157 

Ninos-Roman 48 
Ninos und Semiramis 

Semiramis) 
Nigmadu II., König von Ugarit 5 
Nizami 119, 130 f., 135 

45 f1.,299:(6:a: 

Odatis 
Ovid 

79 (s.a. Zariadres und Odatis) 
110, 146 

Pantheia 79 (s.a. Abradatas und 
Pantheia) 

Paulus, 1. Korinth. Brief 168 
Persepolis 106 
Persika (Pers. Geschichten) 45 
Philemon und Baucis 110 
Phraates IV. und Musa 106 £., 184 
Pindar 99 
Platon 80, 165 
Plutarch 83, 107 
Prinzessin auf der Erbse 115 
Pyramus und Thisbe 60, 146 

Rhodanes 91 f£., (s.a. Sinonis) 
Romeo und Julia 146 
Rustam 123, 127 

Salomon und die Königin von Saba 
50 ff, 59 

Sal und Rudaba 127 
Sammuramat, Gattin Sam$i-Adads V. 

49 f., 180 
Sanherib 50, 56, 61 
$apür I. 115, 117 £ 
Sargis Tmogweli 124 
Sargon, König von Akkad 21, 34 f, 

39, 1183,.187 
Sargon II. 59, 61 
Sar-i Pol 147 
Sar Mashad 138, 143 
Schahnameh 127, 131 f., 181, 190 
Schehrezäd 130 
Schirin und Baumeister Ferhäd 133, 

138 (s.a. Chosrou und Schirin) 
Schota Rustaweli 126 
Sebeos 48 
Semiramis 45 ff, 49 f., 105 (s.a. 

Ninos und Semiramis) 

INDEX 

     

     Semiramis und König Ara 48 
Siawosch 127 f. 
Sieben Geschichten der sieben 

Prinzessinen 82, 135 
Sinonis 91 £. 
Siräz XII 
Sultantepe 4, 59 
Süsa- 28, 30, 45, 75,:79.£., 9 
Süsin, König von Ur 17 

Syrakus 93 f. 

    
Tabari 117 
Taht-i Suleman 55 
Taq-i Bostan 114, 138, 144 
Tausendundeine Nacht 129 ff. 
Tell el-Amarna 4, 8, 16 
Tell Halaf 66 
Tepe Gaura 28 f. 
Tepe Gijän 28 
Thais, griech. Sklavin 106 
Theseus und Ariadne 103 (s.a. 

Ariadne) 
Tristan und Isolde 145 
Troia 103 
Tyros 93, 103 

“Udritische Liebe 176 
Ugarit/Räs es-Samrä 5, 79 

   Un-amun, Die Reise des 64 
Upanishaden 167, 190 
Urelz 
Uruk/Warka 4, 14 f., 150, 152, 162 

(s.a. Eres) 
Urukagina, König von Lagas 27 
Urzababa, König von Kis 34 
Utnapi$tim im Gilgame$-Epos 23 
Utu, Gott 4, 33, 38, 158, 160 

  

Verwunschene Prinz, Der 64 

Wis und Ramin (Wisramiani) 90, 

124, 133, 145, 163, 181, 190 

Xenophon 75, 80 
Xerxes 80 f., 83, 94, 106 

Zariadres und Odatis 
Zarinaia und Stryangaios 
Zincirli 

73, 81 
77, 79, 181 

65, 70



       



  

  
10. 

Kl. 

12. 
13: 

14. 

15. 

16. 

. Ahlström, G.W. Royal Administration and National Religion in Ancient Palestine. 

. Becking, B. The Fall of Samaria. An Historical and Archaeological Study. 

. Vogelsang, W.J. The Rise and Organisation of the Achaemenid Empire. The Eas- 

. Thompson, T.L. Early History of the Israelite People. From the Written and 

. el-Faiz, M. L’agronomie de la M£sopotamie antique. Analyse du «Livre de P’agri- 

    
    

  

   

  

    

  

    

  

    

STUDIES IN THE HISTORY AND CULTURE 

OF THE ANCIENT NEAR EAST 

EDITED BY 

B. HALPERN Anp M.H.E. WEIPPERT 

ISSN 0169-9024 

1982. ISBN 90 04 6562 8 

   1992. ISBN 90 04 09633 7 

   tern Iranian Evidence. 1992. ISBN 90 04 09682 5 

  

    

                                        

     

Archaeological Sources. 1992. ISBN 90 04 09483 0 

culture nabat&enne» de Oütämä. 1995. ISBN 90 04 10199 3 
Hallo, W.W. Origins. The Ancient Near Eastern Background of Some 
Modern Western Institutions. 1996. ISBN 90 04 10328 7 
Toorn, K. van der. Family Religion in Babylonia, Syria and Israel. Continuity 
and Change in the Forms of Religious Life. 1996. ISBN 90 0410410 0 
Jeffers, A. Magic and Divination in Ancient Palestine and Syria. 1996. 
ISBN 90 04 10513 1 
Galil, G. The Chronology of the Kings of Israel and Judah. 1996. 
ISBN 90 04 10611 1 
Ehrlich, C.S. The Philistines in Transition. A History from ca. 1000-730 
B.C.E. 1996. ISBN 90 04 10426 7 
Handy, L.K. (ed.). The Age of Solomon. Scholarship at the Turn of the Mil- 
lennium. 1997. ISBN 90 04 10476 3 
Malamat, A. Mari and the Bible. 1998. ISBN 90 04 10863 7 
Krings, V. Carthage et les Grecs c. 580-480 av. F.-C. Textes et histoire. 1998. 
ISBN 90 04 10881 5 
Stol, M. and S.P. Vleeming, The Care of the Elderly in the Ancient Near East. 
1999. ISBN 90 04 10896 3 
Musche, B. Die Liebe in der altorientalischen Dichtung. 1999. 
ISBN 90 04 11213 8 
Ishida, T. History and Historical Writing in Ancient Israel. Studies in Biblical 
Historiography. 1999. ISBN 90 04 11444 0



   



  

 



 



IN 
3 1142 02735 Il 

New York
 Universit

y 

Bobst Library 

70 Washin
gtot Squar 

New York
, NY 100 

  

 



 


