Ut

| \
‘l Il |
31142 02735
pJ327 .M8 1999

BST
I
|

\9 il

Die Liebe




(
[

Elmer Holmes

' | Bobst Library
| New York
| University










DIE LIEBE IN DER ALTORIENTALISCHEN DICHTUNG




STUDIES IN THE HISTORY
AND CGULTURE OF
THE ANCIENT NEAR EAST

EDITED BY

B. HALPERN anp M. H.E. WEIPPERT

VOLUME XV




DIE LIEBE IN DER

ALTORIEN']

CALISCHEN

DICH']

VO

BRIGITTE

FLINGS

N

MUSCHE

BRILL
LEIDEN - BOSTON * KOLN
1999




This book is printed on acid-free paper.

1221

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Musche, Brigitte:
Die Liebe in der altorientalischen Dichtung / von Brigitte Musche .
p- em.—(Studies in the history and culture of the ancient
Near East, ISSN 0169-9024 ; v. 15)
Includes bibliographical references.
ISBN 9004112138
l. Middle East—Literatures—History and criticism. 2. Poetry,

Ancient—Middle East—History and criticism. 3. Love in literature.

I. Tidle: = II. Series.

PJ327.M8 1999

809°.933543—dc21 98-53958
CIP

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Musche, Brigitte:
Die Licbe in der altorientalischen Dichtung / von Brigitte Musche. -
Leiden ; Boston ; Kéln : Brill, 1999

(Studies in the history and culture of the ancient Near East ; Vol. 15)

ISBN 90-04-11213-8

ISSN 0169-9024
ISBN 90 04 11213 8

© Copyright 1999 by Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored
i a retrieval spstem, or transmilied in any form or by any means, electronic,
mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior writien
permission from the publisher.

Authorization to photocopy items for internal or personal use is granted
by Koninklijke Brill provided that the appropriate fees are paid directly
to The Copyright Clearance Center, 222 Rosewood Drive,

Suite 910, Danvers MA 01923, USA.

Fees are subject to change.

PRINTED IN THE NETHERLANDS




Fiir Dich!







INHALTSVERZEICHNIS

Abbildungsverzeichnis

Einleitune gt soe b netom S LR e s et e s
Kapitel I ~ Sumerische bis einschliefllich kassitische Zeit ...
Kapitel I Neuassyrische und neubabylonische Zeit ............
[Kapiel T = schaemenidische Zett i wyednmin
Kapitel IV Hellenistische und parthische (arsakidische) Zeit
Kapitel V' Sasanidische Zeit und deren Nachklange ..........
Zusamuienfassender IKomImentar: ~ oo il iiale s syoaiani,
Abkiirzunpsverzeiehigs -t e L LV I S
Eiterattinverzelchniseed M ol i el U ERBE R e o
Landleantenit tantain ol bt e e L
Fieittatell-o M 0, il Dt et e etaiie LI e

liata s e S e Tl B R T

193







DANKSAGUNG

Von etlichen Kollegen und Kolleginnen, besonders Fr. C. Gruber,
M.A. und Herrn Dr. habil. St. Kroll erhielt ich Anregungen und Hilfen.
Fr. Dr. I. Hoffmann iibernahm, wie schon bei meinen anderen Pub-
likationen, wieder die Miihe des Korrekturlesens. Mit herzlichem Dank
bin ich ihr und den anderen verbunden.

Auch dem Herausgeber der Reihe, Herrn Prof. B. Halpern, sei
an dieser Stelle fir Rat gedankt. Nicht zuletzt gebiihrt auch dem
Verlag fiir die schéne Drucklegung ein Wort des Dankes.




Abb

Abb
Abb

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.,

Ll

152

1.3

. l4a, 1.4b

1:5

1.6

17

1.8

149
L0
Sedidll

ABBILDUNGSVERZEICHNIS

Etana-Mythos
E. Heinrich, Bauwerke in der Altsumerischen
Bildkunst, 1957, 25, Abb. 20.

Goldvase aus Hasanlu

IJ. Winter, A decorated breastplate from Hasanlu,
Iran, 1980, 101, Abb. 74 (deutl. Umzeichn. entn.).
Nippur, Inanna-Tempel (um 2700/2600 v.Chr.)
Lt. Inschrift der Gottin Inanna geweiht und dem
Tempel gestiftet, B. Hrouda, Der Alte Orient, 1991,
218. W. Orthmann, Der Alte Orient, PKG 14,
1975, L4t 20,

Mari, Istar-Tempel (ca. 2500 v.Chr.)

A Parrot: Syria™ 16.01935, Taf. - XX Do qia. 09,
Abb. 9 (Riickansicht). Ders., Mari, 1945, Taf. 12.
Hafagi, Sin-Tempel und House Area

H. Frankfort, Sculpture of the third millennium
B.C. from Tell Asmar and Khafdjah, OIP 44,
1939, Taf. 68, Nr. 83; Taf. 60, Nr. 90; Text 32
(Umzeichn. B. Musche).

Catal Hiuyuk

J. Mellaart, Catal Hiiytik, 1967, Taf. 83 (Schrein
VLA30 = ca. 5950-5880 v.Chr.).

Tepe Gaura

AJ. Tobler, Excavations at Tepe Gawra II, 1950,
CLXIII, Nr. 86-88.

Stsa

A. v. Wickede, Prihistorische Stempelglyptik in
Vorderasien, 1990, Nr. 619 (spite Uruk-Gemdet
Nasr-Zeit).

Orthmann a.0., Taf. 368 (Text 434).

Orthmann a.0., Taf. 184 a (Text 302).

Stele des Naramsin

J. Borker-Klihn, Altvorderasiatische Bildstelen und
vergleichbare Felsreliefs, 1982, Taf. 26 k (Rekon-
struktion, entn.).

Stele der Liballi-Sarrat




Abb.

Abb.

Abb.
Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abbh.

Abb.
Abb.

Abb.

2.2

29

2.4
2.5

2.6

257

2.8a

2.8b

2.8¢c

2.9
2.10

Sl

ABBILDUNGSVERZEICHNIS X1

W. Andrae, Die Stelenreihen in Assur, WVDOG 24, 1913,
7, Abb. 3 (Abb. entn.); s.a. ders., Das wiedererstandene
Assur, 1938, 54, Abb. 28. Vgl. B. Hrouda (Hrsg.), Das
wiedererstandene Assur (zweite, durchges. u. erweit.
Aufl), 1977, 83, Abb. 59.

Kénigin Nagija, Bronzetafel

Borker-Klihn a.0., Taf. 220.

Kamee Nebukadnezars 1L

W. Szczepanski, Babilon, 1923, Taf. 69, Fig. 245
(Umzeichn). Kat. Berlin, Mit sieben Siegeln versehen.
Das Siegel in Wirtschaft und Kunst des Alten Orients,
Ausstell. 1997, 151, Abb. 160 (Foto).

Orthmann, a.O., Taf. 247.

J. Boese, Altmesopotamische Weihplatten, 1971, Taf. I,
AG 1, AG 2 (Friuhdyn. II).

P. Amiet, La glyptique mésopotamienne archaique, 1980,
Taf. 90, Nr. 1184, 1190 (Abb. entn. s.a. Taf. 88 ff).
P. Calmeyer, Reliefbronzen in babylonischem Stil. Eine
westiranische Werkstatt des 10. Jahrhunderts v.Chr.,
1973, 19, AbbeaAsl:

J-M. Dentzer, Le motif du banquet couché dans le Proche-
Orient et le monde Grec du VII® au IV® siecle avant
J-G, 1982 rlalien) INr. 61

F. v. Luschan, Ausgrabungen in Sendschirli III, 1902,
214, Abb. 105, Taf. XXXVII c.

Dentzer a.0O., Taf. 7, Nr. 46.

E. Meyer, Hettitica, AMI AS 2, 1930, 133, Abb. 2
(Ausschnitt).

Dentzer a.0O., Taf. 9, Abb. 59 (Ausschnitt).

H.Th. Bossert, Altanatolien, 1942, 197, Nr. 811.
Dentzeria Oy, Taf 187 Ny, 50, sia. 53 (Umzeichn:
B. Musche).

Orthmann a.O., Taf. 362.

M. v. Oppenheim, Der Tell Halaf, 1931, Taf 45 b
(Text 172).

ahnl. Einzelfiguren:

M. v. Oppenheim, Tell Halaf, Bd. 3, bearb. und her-
ausg. v. A. Moortgat, 1955, Taf. 6-9 (s.a. Paar Taf. 146).
M. v. Oppenheim, Tell Halaf, Bd. 4, bearb. und her-
ausg. v. B. Hrouda, 1962, Taf. 3.

Skythische Schmuckplatte




xii

Abb. 3.9-3.4
Abb. 3.5

Abb. 3.6a, 3.6b
Abb. 3.7

Abb. 4.1

Abb. 4.2

Abb. 4.3a, b, ¢
Abb. 4.4-46

ABBILDUNGSVERZEICHNIS

Kat. Miinchen, Gold der Skythen, 1984, 157, Abb.
83 (Umzeichn. B. Musche).

M. Noll¢, Denkmiler vom Satrapensitz Daskyleion,
1992, Taf. 167 (Taf. 3 b unteres Register), 168 (Taf. 4,
unteres Reg.), 173 (Taf. 9, oberes Reg.).

H. Kyrieleis, Throne und Klinen, 1969, Taf. 18:3
(Text 146).

Dentzer a.O., Taf. 63, Abb. 348-R 85 (Text 578).
P. Briant, Darius, le Perses et 'Empire, 1992, 17, 151.
H. Koch, Es kiindet Dareios der Kénig. . .. Vom
Leben im persischen GroBreich, 1992, 247, Abb.
176, 250,' Abb. 179.

A. Spycket, Women in Persian art, in: D. Schmandt-
Besserat, Ancient Persia. The art of an empire, 1980,
43 fI. (nur Texthinw.).

O.M. Dalton, The treasure of the Oxus. With other
examples of early oriental metal-work, 2. Aufl. 1926,
43 f, Nr. 179; s.a. S. XXXVIII, Abb. 19. Koch
2.0, 249, 'Abb. 178,

Erotenohrringe (Goldohrringe)

B. Musche, Vorderasiatischer Schmuck zur Zeit der
Arsakiden und der Sasaniden, 1988, 68, Taf. XII,
Typ 6.3.2 (SiidruBlland, Umzeichn. B. Musche).
Amor und Psyche

Sarkophag, Brit. Mus., London, Nr. 2320

C.C. Schlam, Cupid and Psyche. Apuleius and the
Monuments, 1997, Taf. X.2 (Foto).

Miinzen

Miinze von Phraataces (Phraates V.) und Thea
Musa, A.U. Pope/Ph. Ackerman, A survey of
persian art, Vol. VII (2. Aufl.), 1967, Taf. 143 A
(Umzeichn. B. Musche).

Gemme einer unbekannten ptoleméischen Kénigin,
Boston, Mus. of Fine Arts (Umzeichn. B. Musche).
Von Thais ist keine Darstellung tiberliefert. Ahn-
lich wie diese unbekannte ptolemiische Koénigin
hitte man sie sicherlich dargestellt.

Biiste der Konigin Kleopatra VII. (Umzeichn.
B. Musche), Brit. Mus., London.

Musche a.0., 1988, 271, Taf. XCVIIL, 15 (Giirtel-
schlieBe).



Abb.

Abb.

Abb.

Abb

Abb.

Abb.
Abb.
Abb.
Abb.

Abb.
Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

5.3

. Hda
5.4b

5.4c
5.5
5.6

5.10

5 11

Bl

ABBILDUNGSVERZEICHNIS xiil

D. Collon, Ancient Near Eastern art, 1995, Abb. 159
(GiirtelschlieBe), 161 (Nadelkopf), 163 (Silberplatte).
V.S. Curtis, Persian Myths, Brit. Mus. Press, 1993, 27.
Taqg-1 Bostan, Grofler Liwan

Sh. Fukai/K. Horiuchi, Taq-i-Bustan, 1972, Taf.
II ff. (Umzeichn. B. Musche).

Miinze

G. Rawlinson, The seventh great oriental monar-
chy, 1876 (Neudruck 1976), 531 (Abb. leicht verind.
entn.); s.a. The Cambridge history of Iran, 3.1,
1983, Taf. 30.8 R. Gobl, Sasanidische Numismatik,
1968, 53 f., Tab. Xl

Silberteller

P.O. Harper, Silver vessels of the Sasanian period,
Vol I 1981 Tafy 54 ° dexe 115 #i- (Umzeichn:
B. Musche).

Pope/Ackerman a.0., Taf. 229 A.

B. Marschak, Silberschitze des Orients, 1986, Taf.
183.

W. Suslow, Die Ermitage, 1990, 126, Abb. 107
(7. JhnmChe):

Harper a.0., Taf. 38, Text 198.

Pope/Ackerman a.O., Taf. 230 A.

A.C. Gunter/P. Jett, Ancient Iranian Metalwork,
1992, Nr. 18 (7. Jh.n.Chr.).

Gunter/]Jett ‘a0, Nr. 25 (1. Jhn Chy.);

Dentzer a.0., Taf. 17, Abb. 98.

Relief von Tang-e Qandil (in der Nihe von Siraz).
R.N. Frye, The Sasanian Bas-Relief at Tang-1 Qandil,
Tran: 22361974 "85 H Taf I1AINT (Umzeichn,
B. Musche).

Relief von Barm-e Delak bei Siriz

W. Hinz, Altiranische Funde und Forschungen,
1969, 224, Taf. 136 (Umzeichn. B. Musche).
Relief von Sar Maghad

L. Triimpelmann, Iranische Denkmaler, Lief. 5.,
Reihe II, Iranische Felsreliefs. A. Das sasanidische
Felsrelief von Sar Mashad, 1975, Taf. 7.
Felsrelief von Sar-i Pol-i Zohab

E. Herzfeld, Am Tor von Asien, 1920, 4, Abb. 1
(Ausschnitt, leicht verdndert v. B. Musche).




X1V ABBILDUNGSVERZEICHNIS

Abb. 6.2 Leila und Madschnun
Gezeichnet v. B. Musche nach persischer Miniatur, entn.
Nizami, Leila und Madschnun, Manesse Verl., 1963, Taf.
XTI (S. 308/309).

Abb. 6.3 Chosrou und Schirin
Gezeichnet v. B. Musche nach persischer Miniatur, entn.
Nizami, Chosrou und Schirin, Manesse Verl., 1980, 224/
225¢




EINLEITUNG

Die Liebe ist das erste, was

mit Dauer Dich befillt und bleibet!

Sie kommt und sie ist ewig da,

und nur das Schicksal treibt sie weiter!
(Arabische Spruchweisheit)

Gemeint ist mit diesem Spruch wohl, daB das erste, was ein Kind
nach der Geburt im Normalfall erfihrt, die Zuwendung von lieben-
den Personen ist. Daraus entsteht beim Kind wiederum Zuneigung,
Geborgenheit, Urvertrauen und Liebe. Geliebt zu werden und zu
lieben, dieses Bediirfnis hilt ein Leben lang an und endet erst mit
dem Tode. Insofern ist die Licbe das Erste und das Letzte, was einen
Menschen normalerweise gefithlsmiBig bewegt, also bleibt. Und
nur ein besonders geartetes Schicksal kann daran etwas dndern —
kann die Liebe weiter treiben. Im Laufe des Lebens verandert sich
aber die Liebe. Erst ist es die Liebe zu den Eltern, Geschwistern,
Verwandten, spiter die Liebe zu Sexualpartnern und endlich die
Liebe zu den eigenen Kindern und Kindeskindern. Uber diesen fami-
liziren Rahmen hinaus gibt es noch weitere Liebesmoglichkeiten, wie
z.B. zum Beruf, zu Tieren, Heimat, Freunden und im spirituellen
Bereich.

In dieser Abhandlung soll eine ganz bestimmte Liebe, nimlich die
zwischen Mann und Frau besprochen werden. Sie ist eine Himmels-
macht — diese Erfahrung machte auch der Mensch des alten Orients.
Seit den Anfingen seines (fiir uns erhaltenen) dichterischen Schaffens
befaBte er sich damit, versuchte er sie, so wie alles, was ihn bewegte,
durch Nachdenken, Erzihlen von Begebenheiten und Triaumen, durch
Auswerten von Erfahrungen und dem Suchen nach Gleichnissen zu
verstehen. So ist uns der Mensch dieser Zeit und dieses geographischen
Raumes plétzlich recht nahe, versuchen doch auch wir Menschen des
ausgehenden 20. Jahrhunderts erneut zu erfassen, was die Liebe zwi-
schen Mann und Frau cigentlich ist. Unsere Methoden sind das Zusam-
mentragen von Forschungserkenntnissen aus Disziplinen wie Biologie,
verschiedenen Richtungen der Psychologie, Medizin, Soziologie,
Ethnologie, Geschichte, Philosophie und Theologie.




2 EINLEITUNG

Folgen wir der Schilderung dieses Themas in der altorientalischen
Dichtung, d.h. der Dichtung des Zweistromlandes von Euphrat und
Tigris, Syrien-Palistina, Kleinasien und Persien, durch die verschie-
denen Zeiten.




KAPITEL 1

SUMERISCHE BIS EINSCHLIESLICH
KASSITISCHE ZEIT

Abb. 1.1 Etana-Mythos

Die Dichtung dieser Zeit (vor Mitte des 3. Jt.v.Chr.—ca. 1200 v.Chr.)
mufB zusammen besprochen werden, da die Motive in der Dichtung
durchgiingig sind. Das Zentrum der Kultur war wihrend dieser Zeit
der Siiden des Zweistromlandes, des Landes zwischen Euphrat und
Tigris. So sind es auch die Geschichten aus diesem geographischen
Raum, die wihrend dieser Zeit im Vordergrund stehen.

Erhalten sind aus dieser Zeit Gotter- und Heldensagen sowie Liebes-
gedichte.

GroBe Epen entstehen in der Regel, so volkerkundliche und histo-
rische Vergleiche, indem dichterisch begabte Menschen am Ende
einer Kulturphase die bereits im Umlauf sich befindenden, allgemein
bekannten Erzihlungen sammeln und neu zusammenstellen. Sie erzah-
len dann von einer Zeit, die schon damals weit zuriicklag. Auch im
mesopotamischen Raum, aus dem die élteste altorientalische Dichtung
tiberliefert ist, spielte sich diese Entwicklung ab. Dort wurden am
Ende bzw. nach der vorgeschichtlichen Zeit Sagen aufgeschrieben.
Die vorgeschichtliche Zeit ging zu Ende, als die Schrift erfunden
worden war und somit tiber eine frithgeschichtliche Stufe die geschicht-.
liche Zeit begann. Diese Erfindung wurde Anfang der Uruk IV-Zeit
(Mitte/Ende 4. Jt.v.Chr.) gemacht. Das sumerische Enmerkar-Epos




4 KAPITEL I

(1. Teil, genannt ,,Enmerkar und der Herr von Aratta“, Endfassung
Ur [II-Zeit, 2047-1939 v.Chr.) verbindet in dichterischer Freiheit die
Erfindung der Schrift mit dem historischen Enmerkar, Held von
Uruk (ca. 2800 v.Chr.)." Da sich ein Bote eine Mitteilung nicht mer-
ken konnte . . .

Fiir den Boten war das Wort schwierig, er konnte es nicht wiederho-
len; da das Wort fiir den Boten schwierig war (und) er es nicht wie-
derholen konnte, ergriff der Herr von Kulaba® (ein Stiick) Ton (und)
setzte darauf das Wort, wie auf eine Tafel. Das auf Ton gesetzte Wort
gab es friher nicht; jetzt aber — bei dem strahlenden Utu! — war es
so: der Herr von Kulaba hat das Wort wie auf eine Tafel gesetzt.?

Ab dem Laufe des 3. Jahrtausend v.Chr. war man in der Lage, von
der Schrift als Mittel fir Wirtschaftsnotizen iberzugehen zu knap-
pen Bau- und Weihinschriften, Rechtsurkunden, in der Regel Kauf-
vertrigen, und zum literarischen Werk. Dessen Uberlieferung beginnt
fiir uns mit Mythen, Sagen, Hymnen, Ratschligen bzw. Lebensweis-
heiten, Sprichwértern, Beschworungen und Liedern noch vor der
Mitte des 3. Jahrtausends v.Chr. Sie alle lassen eine reiche miindliche
Uberlieferung erahnen. Die meisten der groBen Dichtungen liegen
allerdings erst aus jiingerer Zeit schriftlich vor. Ein Uberblick iiber
die hier zitierten Werke soll dies veranschaulichen.

Inanna und der Gartner

In wesentlichen Teilen aus altbabylonischer Zeit (erste Halfte des
2. Jtv.Chr.), ausgegraben in Nippur.

Enlil und Nnlil

Der Text ist alt-, mittel- und neubabylonisch iiberliefert (vgl. Zeittafel).
Nergal und Ereskigal

Zwei Versionen liegen vor. Die fritheste Version wurde in Tell el-
Amarna, dat. 15. oder 14. Jh.v.Chr. gefunden, die zweite in Sultantepe
des 7. Jh.v.Chr. und in dem spatbabylonischen Uruk.

Inanna und Dumuzi

Ebenfalls zwei Versionen liegen vor, eine sumerische und eine akkadische.

' D. Schmandt-Besserat, Before Writing I, 1992, 1 ff S.N. Kramer, Enmerkar
and the Lord of Aratta, 1952, 1 ff. Th. Jacobsen, The harps that once . . ., Sumerian
poetry in translation, 1987, XI f.

? Enmerkar.

5 G. Komoréezy, Zur Atiologie der Schrifterfindung im Enmerkar-Epos, AOF 3,
1975, 20 (Zitat).




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 4

Der verwandte ugaritische Mythos von ,Ba‘al und ‘Anat® geht
auf eine lange miindliche Tradition im syrischen Raum zuriick. Konig
Nigmadu II. von Ugarit (14. Jh.v.Chr.) lieB ihn aufschreiben. Wie
iiblich gab es verschiedene Varianten.

Etana

Drei Versionen, eine aus der altbabylonischen (19.-16. Jh.v.Chr.),
der mittelassyrischen (13. Jh.v.Chr.) und der neuassyrischen Zeit
(1. Jt.v.Chr.) sind bekannt.

Gilgames-Epos

Die ilteste sumerische Form (nach allgemeiner Lehrmeinung aus der
Ur III-Zeit, um 2100 v.Chr.) besteht aus funf Einzelerzahlungen und
einem Fragment.

Die akkadische Fassung setzt sich zusammen aus verschiedenen
Uberlieferungen. Es wird allgemein unterschieden zwischen der alt-
babylonischen Fassung (ca. 19.-16. Jh.v.Chr.), die aus unterschiedli-
chen Lokalfassungen besteht und zu der es auch hethitische, hurritische
und elamische Ubersetzungen und Bearbeitungen gab, und der kas-
sitischen Fassung (beendet um 1200 v.Chr.). Letztere ist die soge-
nannte 12-Tafel-Version, auch genannt die Ninive-Fassung, weil sie
in der Bibliothek des Kénigs Assurbanipal in Ninive, 7. Jh.v.Chr.,
gefunden wurde. Zu ihrer Rekonstruktion werden aber auch Textfunde
aus anderen Fundorten herangezogen.'

Meirchen vom fager Kessi
Abgefafit um 1400 v.Chr., s.a. S. 16.

a) Gittersagen

Ausgewihlt wurden hier die allgemein bekannten Sagen. Die beiden
ersten hier vorgestellten beziehen sich auf die dlteste Zeit, die Zeit
der Entstehung der Gétter. Ob sie zeitlich wirklich die altesten Dich-
tungen sind oder nicht, spiclt hier keine Rolle. In ihr kénnte sich
das Erbe einer im Zweistromland lebenden vorsumerischen Bevolke-
rung erhalten haben.” Die dann folgenden Dichtungen schildern Ereig-
nisse in bereits fortgeschritieneren, entwickelteren Verhaltnissen.

t A. Falkenstein et al., Gilgame§, in: RLA 3, 1957-71, 357 ff. K. Oberhuber, Das
Gilgamesch-Epos, 1977, 1 ff. W. Moran, The Gilgamesh Epic: A masterpiece from
ancient Mesopotamia, in: J.M. Sasson (Hrsg.) Civilizations of the ancient Near East,
Vol IV, [1995,¢ 23278

® W. Helck, Betrachtungen zur Grofien Géttin und den ihr verbundenen Gottheiten,
1971 872 AF 137




6 KAPITEL 1

Inanna/ Innin und der Giértner

Der Anfang aus ca. 50 Zeilen ist so zerstort, daB er nicht rekon-
struiert werden kann. Die dann folgenden Zeilen fithren in einen
koniglichen Garten voller reich tragender Dattelpalmen. Um ihr
Gedeihen bemiiht sich der Gartner Sukalletuda’. Die Arbeit ist hart,
So schlagt der Wind sein Gesicht mit dem Staub der Berge, und was
er sorgfaltig pflegt, ist stdndig von Vernichtung bedroht. Um dies zu
verhindern, beobachtet er den Westwind, den Ostwind und lernt ver-
schiedene Omen zu beachten, um entsprechende Mafinahmen zum
Gedeihen der Pflanzen zu ergreifen. Als Ergebnis seiner Miihen und
Studien kann er in den Garten den ,,sarbatu-Baum* pflanzen, einen
Baum, der einen besonders weiten Schatten wirft. Eines Tages legt
sich die Gottin Inanna, miide von der Reise zwischen Himmel und
Erde, zwischen den Lindern Elam und Subur, in den Schatten dieses
Baumes, unweit Sukalletudas Garten, und schlift ein.

Von seinem Garten aus erspiht er die Géttin, und hingerissen von
ihrer Schonheit, nutzt er ihre Midigkeit aus, kiiBt und tberwiltigt
sie im Schlaf.

Am nichsten Morgen, als die Sonne aufgegangen ist, versucht
Inanna voller Bestiirzung iiber das, was ihr angetan wurde, den Sterb-
lichen zu finden, der sie miBbraucht hat. Sie sendet deshalb drei
Plagen tiber das Land. Sie fiillt alle Brunnen mit Blut.

... In die Palmenhaine und Weingirten, sie sandte nichts als Blut.
Der Diener, der kam um Trinkwasser zu holen, fand nichts als Blut.
Die Magd, die kam, um Wasser zu schéplen, fand nichts als Blut. . . .

Sie sendet auBlerdem Sturm und eine dritte, bisher nicht identifi-
zierte Plage. Aber sie findet den Giirtner trotzdem nicht, denn der
hat sich hilfesuchend an seinen Vater gewandt. Der riet ihm, sich
in der Nihe der Stidte des Landes Sumer aufzuhalten. Dort, inmit-
ten des ,fremden Landes®, kann ihn Inanna nicht entdecken. So
wendet sie sich zur Stadt Eridu, an den dort verehrten Gott Enki,
den Gott der Weisheit, um Rat und Hilfe.
Hier bricht die Tafel leider ab.°®

¢ S.N. Kramer, A blood-plague motif in sumerian mythology, ArOr 17.1, 1949,
399 ff. C. Wilcke, Der Anfang von ,Inanna und Sukalletuda®, AfO 24, 1973, 86.
S.N. Kramer, The Sumerians, 1963, 162. Ders., Geschichte beginnt mit Sumer,
1959, 64 fI. (Deutsch v. B. Musche n. Kramer a.0., 1949),



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 7

Enlil und Nkl

Als die heilige Stadt Nibru’ noch von den Géttern bewohnt war,
trug sich jene folgenschwere Begebenheit zu. Die junge, schone Gottin
Ninlil badete nackt am Ufer des Nunbirdu-Kanals, obwohl ihre Mutter
sie davor gewarnt hatte.

(sonst) . .. wird der Hirte, der alle Schicksale bestimmt,
(der) ein klares Auge (hat), dich dabei erblicken!

Nun wird er dich dabei begatten, wird dich dabei kiissen,
wenn er in Herzensfrende Wonne in (dein) Leibesinneres
gefiillt hat, wird er sie bei dir zuriicklassen!

Wie vorausgesagt, erblickte Gott Enlil sie und war von ihrer jugend-
lichen Schénheit so betért, dall er sie zu gewinnen suchte. Doch Ninlil
blieb eingedenk der warnenden Worte ihrer Mutter abweisend.

(Sie spricht:) Meine Scham ist jung, Schwangerschaft kennt sie nicht,
meine Lippen sind jung, Kiissen kennen sie nicht!

Meine Mutter wird es erfahren, (mich) auf meine Hand schlagen,
mein Vater wird es erfahren, (seine) Hand mich dabei packen lassen.

Doch Enlil 148t nicht locker, und dank einer List seines Boten kann
er sie iiberwiltigen und zeugt den Mondgott.

Bei seinem einen Begatten, bei seinem einen Kiissen ergol3 er ihr den
Samen des (Mondgottes) ins Leibesinnere.

Die Gotter erfahren von der Vergewaltigung und verbannen Enlil
aus der Stadt. Diese Strafe scheint ihn aber nicht sehr beeindruckt
zu haben, wie sich aus seinem weiteren Verhalten Ninlil gegeniiber
schlieBen liBt. Er geht in die Unterwelt. Die junge Gottin folgt ihm
ihn suchend. Er aber 146t sich dreimal ihr gegeniiber verleugnen und
schwingert sie in anderer Gestalt, ohne daB sie ihn erkennt. In Ge-
stalt des Tiirhiiters am Stadttor von Nibru begattet er sie, kiilt er
sie. In Gestalt des FluBgottes der Unterwelt begattet er sie, kit er
sie. In Gestalt des Fihrmanns am Unterweltflu begattet er sie, kit
er sie. Darauf gebiert sie ihm neben dem Mondgott noch drei wei-
tere Unterweltgottheiten. (Zu Enlil und Sud s. S. 151.)°

” Das heutige Niffer, ca. 40 km nordéstl. von Diwanije.

8 H. Behrens, Enlil und Ninlil. Ein sumerischer Mythos aus Nippur, Studia Pohl,
SM Nr. 8, 1978, 1 ff. J.S. Cooper, Critical Review: H. Behrens, Enlil und Ninlil,
JCS, 32, 1980, 175 ff. W.H. Ph. Rémer, Enlil und Ninlil, in: W.H. Ph. Rémer/D.O.
Edzard, Mythen und Epen I, (TUAT), 1993, 421 fI. (Zitate 424 ). Ahnl. der




8 KAPITEL 1

Nergal und Ereskigal

Von diesem Epos sind zwei Versionen tiberliefert, eine iltere aus dem
15. Jh.v.Chr. oder 14. Jh.v.Chr. und eine jiingere. Letztere ist bekann-
ter, weil eleganter, linger, spannender und besser erhalten.

In beiden Versionen kann Ereskigal, die Géttin der Unterwelt, an
einem gottlichen Festmahl nicht teilnehmen, weil sie zwecks Aufrecht-
erhaltung der Ordnung nicht aus der Unterwelt heraufsteigen kann
und die Gétter nicht herabsteigen konnen. Im Auftrag der Gétter
sendet sie thren Wesir, um ihren Anteil des Festmahles zu holen. Er
erscheint vor den Géttern und wird (offenbar?) von Gott Nergal be-
leidigt, da der ihn nicht entsprechend grifit. Die Gottin erfihrt davon
und will sich fiir die Beleidigung ihres Boten ridchen. Die Gétter
verstehen dies und senden ihr den Gott Nergal, der sich anfangs
dngstlich, weil um sein Leben fiirchtend, verstellt und weigert. Aber
Gott Ea trostet ihn und gibt ihm fiir den schweren Weg Hilfen mit.
So betritt Nergal durch mehrere Tore das Haus der Géttin.

... Im Haus drinnen ergriff er Ereschkigal an ihren Haaren und beugte
sie tief herunter vom Thron auf den Boden, um ihr Haupt abzuschnei-
den. Tote mich nicht, mein Bruder! Ich will dir etwas sagen.

Nergal horte sie und lockerte seinen Griff. Sie weint und ist bedriickt.

Du sollst mein Gatte sein, und ich will deine Frau sein! Ich will
dich die Herrschaft auf der weiten Erde ergreifen lassen. Ich will die
Tafel der Weisheit in deine Hand legen! Du sollst der Herr sein, ich
die Herrin!

Nergal horte diese ihre Rede, ergriff sie und kii3te sie. Er wischte ihre
Trinen ab: Was Du gewtinscht hast seit Monaten, nun denn, so (sei es).

So die éltere Version, gefunden 1887 in Tell el-Amarna, ,,der Graphe-
matik nach diirfte der Text aus dem hurristischen Mittanireich
stammen® (ca. 15. Jh.v.Chr.). Nur am Rande, mit knappen Worten,
ohne tieferes Eingehen, wird in ihr die ,Liebesgeschichte® zwischen
den beiden Gottheiten geschildert. Nicht eine erkennbare Zuneigung,
sondern Gewalt bezwingt die Goéttin.?

Mythos von ,Enki und Ninhursaga®, in: Romer/Edzard I a.0., 363; s.a. G. Leick,
Sex and eroticism in Mesopotamian literature, 1994, 30 ff. (mit weit. Lit.hinw.).

® Altere und jiingere Version: G.G.W. Miiller, Nergal und Ereschkigal, in: K. Hecker
et al,, Mythen und Epen II, (TUAT), 1994, 766 ff. (Zitate 768 £, 772, 776 £, 779).
B.R. Foster, Nergal and Ereshkigal, in: Before the muses. An anthology of akka-
dian literature, 2. Aufl. 1996, 410. Altere Version: E.A. Speiser, Nergal and Ereshkigal,
in: J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament,
3. Aufl. 1969, 103.



SUMERISCHE BIS EINSCHLIESLICH KASSITISCHE ZEIT 9

In der jingeren Version wird die Géttin nicht durch Gewalt, son-
dern durch die Leidenschaft bezwungen. Gott Nergal wird vor dem
Abstieg in die Unterwelt vor dem Charme der Gottin gewarnt und
aufgefordert, dem zu widerstehen.

Wenn sie das Bad betritt,
ihr ... — Gewand anzieht,
sie dir thren Korper zeigt, . ..

Nach der Ankunft Nergals in der Unterwelt und seinem Erscheinen
vor dem Thron der Géttin geschieht genau das, wovor Gott Ea ihn
gewarnt hat. Die Gottin geht ins Bad, aber Nergal, eingedenk der
Worte Eas, widersteht der Versuchung. Allerdings nur einmal, denn
nach ihrem zweiten Badbesuch

gab er dem Wunsch seines Herzens nach, das zu tun, was Frauen und
Minner tun.

Ereskigal und Nergal verbringen sechs leidenschaftliche Tage zusam-
men. Am siebten Tag muB3 er die Géttin verlassen, um bei Gott Anu
zu erscheinen. Uber den Abschied ist die Gottin sehr betriibt.

Erra (Nergal), mein Geliebter, meine Lust!
Ich bin nicht befriedigt durch seine Lust; er hat mich verlassen!

Thr Wesir bietet der Géttin an, Nergal zuriickzuholen. EreSkigal wil-
ligt ein und gibt ihm eine Botschaft fiir die Gotter mit auf den Weg,
die in der Androhung einer fiirchterlichen Strafe bei Nichterfiillung
ihres Wunsches gipfelt.

Seit ich klein war, ein Midchen,

kannte ich nicht das Spielen der Magde,

kannte ich nicht das Scherzen der Kinder.

Jener Gott, den du mir gesandt, hat mich be[gattet].
Er soll [mit mir] schlafen!

Jenen Gott schicke mir! Er soll mein Geliebter sein,
[die Nacht mit mir verbringen]!

Ich bin befleckt, bin nicht mehr rein und kann nicht
mehr richten die Rechtsangelegenheiten [der groBen
Géotter], der groBen Gotter, die in Erkalla [wohnen].
Wenn du jenen Gott [nicht] schickst,

werde ich herauflassen [die Toten, und sie werden
fressen] die Lebenden!. ..

Nergal kehrt zuriick:

Er trat ein in ihren weiten Hof,
ging auf sie zu und lachte.




10 KAPITEL I

Er ergriff sic bei ihrem Kopfputz.

Er ergriff sie bei ihrem Haarschopf

entsprechend seiner L[iebe], die in seinem Herzen.
Es umarmten die beiden einander,

zum Bett gingen sie in Leidenschaft.

Nach diesem leidenschaftlichen Wiedersehen bleibt er als ihr Gemahl
in der Unterwelt.””

Inanna und Dumuzi (Inannas Gang zur Unterwelt/ Istars Hillenfahrt)

Lange galt es allgemein als gesichert, daB es sich hierbei um die groB-
artige Liebesgeschichte des alten Orients handle, da man glaubte,
dal} die Gottin Inanna ihrem Geliebten aus Jugendtagen und Ehemann
Dumuzi aus Liebe in die Unterwelt folgte, um ihn daraus zu befreien.
Durch neuere Ubersetzungen und Bearbeitungen 1Bt sich diese Ver-
sion grundsitzlich nicht mehr halten. Zu unterscheiden ist zwischen
der sumerischen und akkadische Fassung. Zuerst nun in knapper
Zusammenfassung die iltere sumerische (Inannas Gang zur Unterwelt).

Die Goéttin Inanna erwihlt den Hirten Dumuzi zum Gatten. (Davon
erzihlt ein anderer Mythos, s. hier S. 33.) Eines Tages beschlieft
sie, die Unterwelt aufzusuchen, um ihr Machtgebiet auszudehnen.

Vom groflen Himmel richtete sie ihren Sinn zur Unterwelt,

vom groflen Himmel [richtete| die Géttin ihren Sinn zur Unterwelt,
[vom] groBBen Himmel [richtete] Inanna ihren Sinn [zur Unterwelt].
Meine Herrin gab den Himmel auf, gab die Erde auf, stieg in die
Unterwelt hinunter.

Auf dem Weg dorthin muB sie sieben Tore durchschreiten. An jedem
Tor muB sie Teile ihrer Bekleidung und somit Macht abgeben.
SchlieBlich steht sie nackt und dadurch schwach vor ihrer Schwester,
die sie in die Unterwelt bannt. Als Inanna nach drei Tagen noch
nicht zuriick ist, wendet sich ihre Botin, wie vorher besprochen, trau-
ernd und hilfesuchend unter anderem an Gott Enki in Eridu. Der
sorgt aus verwandschaftlichen (viterlichen?) Gefiihlen durch eine List
fiir die Riickkehr der Géttin. Aber diese Riickkehr ist an eine Bedin-

1 Jingere Version: A.K. Grayson, Nergal and Ereshkigal — Additions, in: Pritchard
a.0., 507. E. Reiner, Die akkadische Literatur, in: W. Réllig (Hrsg.), Altorientalische
Literaturen, 1978, 162. H. McCall, Mesopotamian Myths, Brit. Mus. Press, 3. Aufl.
1995, 71 fI.



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 11

gung gekniipft. Inanna muBl der Unterwelt einen Ersatz fiir sich lie-
fern. Als sie in die Welt zuriickkehrt, bemerkt sie, dal Dumuzi tiber
ihre unerwartete lingere Abwesenheit nicht nur keine Trauer zeigt,
sondern statt dessen ihren Thron bestiegen hat.

Dumuzi saf} in einem Festgewand gekleidet, vorziiglich sitzend da.

Verirgert und enttiuscht iiber sein Verhalten will sie daraufhin ihn
als Ersatz fiir ihre Freilassung in die Unterwelt senden. Er aber flich-
tet und wird von seiner Schwester beschiitzt. Unterweltdimonen
finden ihn aber doch in einem Schafspferch. Mittlerweile verrat eine
Fliege (wie es scheint) der Gottin sein Versteck. So entscheidet Inanna:
die Fliege darf sich von nun an, zur Belohnung fiir ihre Hilfe, auch am
kostbaren Bier laben, Dumuzi muf3 ein halbes Jahr zur Goéttin in
die Unterwelt und Gestinanna, seine Schwester, das andere halbe Jahr.

So g[ibt] die reine Inanna Dumuzi dabei zum Substitut
(fiir sich selbst) heraus!

(Von dir,) der reinen Ereschkigala,

ist dein Preis sif3!"

In der jingeren akkadischen Fassung (Istars Héllenfahrt) gibt es einen
gewichtigen Unterschied. Dort wird tber einen besonderen Grund
berichtet, der dazu fithrt, daB3 die Gottin aus der Unterwelt geholt
wird. Nicht Treue einer Botin noch Vaterliebe, sondern lebenswich-
tige Griinde sind es. Der Wesir der Gotter meldet:

Nachdem Ischtar, meine Herrin, [hinabgestiegen zum Kurnugia],"

bespringt nicht mehr der Stier die Kuh, der Esel schwingert die
Eselin nicht mehr,

das Midchen auf der Strafle schwingert nicht mehr der Mann,

es liegt der Mann al[lez]n,

80 es liegt das Miadchen al[le]in.

Papsukkal, der Wesir der groBen Gétter, gesenkt ist sein Haupt,
sein Gesicht [verdiistert],

mit einem Trauergewand bekleidet, mit ungekimmtem Haar,

er geht ermattet zu Sin, seinem Vater, er weint,

vor Kénig Ea flieBen seine Trinen:

' Sumerische Version: S.N. Kramer, Inanna’s descent to the Nether World, in:
Pritchard a.0., 52. Jacobsen a.0., s. Anm. 1, Inanna’s descent, 205 ff. W.H. Ph.
Romer, Inannas Gang zur Unterwelt, in: Rémer/Edzard a.0., Anm. 8, 458 I
(Zitate 460 f., 484, 495).

12 Unterwelt.




12 KAPITEL 1

85 ,Ischtar stieg in die Erde hinab und ist nicht mehr heraufgekom-
men.
Seitdem Ischtar hinabgestiegen zum Kurnugia,
bespringt nicht mehr der Stier die Kuh, der Esel schwingert die
Eselin nicht mehr,
das Madchen auf der StraBe schwéngert nicht mehr der Mann,
es liegt der Mann allein,
90 es liegt das Midchen allein.
Ea, in seinem weisen Herz, schuf einen Plan.
Er schuf Asuschunamir, den Lustknaben."
»Geh, Asuschunamir, wende dich dem Tor des Kurnugia zu,
die sieben Tore des Kurnugia sollen gedfinet werden vor dir,
95 Ereschkigal soll dich sehen und sich freuen iiber deine Anwesenheit!

Tatsdchlich gelingt es AsuSunamir, das Interesse der Unterweltsgéttin
zu erringen. Offenbar kam es zu einem Schiferstiindchen, denn nach-
dem ,;ihr Herz sich beruhigt, ihr Gemiit sich erheitert®, bittet er sie,
gemal seinem Aufirag, um die Freigabe Inannas. Ereskigal fiihlt sich
ob dieses Wunsches betrogen, fiithlt sie doch ihre Zuneigung, ihr
Vertrauen fiir seine Interessen miBbraucht. Sie erfiillt ihm zwar den
Waunsch, verflucht ihn aber (s. hierzu S. 157). Das Ende der akka-
dischen Fassung ist unvollstindig.'*

Vergleichbar mit diesem Mythos ist der ugaritische vom Wetter-
und Fruchtbarkeitsgott Ba‘al und seiner Schwester und Geliebten,
der kriegerischen Jungfrau ‘Anat, die wie Inanna/Istar zugleich Liebes-
und Kriegsgottin ist. Der wohl zwischen 1400-1300 v.Chr. nieder-
geschriebene Mythos erzihlt vom Bau eines Palastes fiir den Gott
Ba‘al und dessen Kampf mit dem Todesgott Mot. Ba‘al will dem
Todesgott die Herrschaft streitig machen. Nach einigen Disputen bie-
tet er jedoch seine Unterwerfung an. Gott Mot nimmt diese mit
Freuden an. Gott Ba‘al steigt in die Unterwelt hinab, und die Vege-
tation auf Erden stirbt ab. Daraufhin machen sich die Géttin ‘Anat
und ein anderer Gott auf die Suche nach Ba‘al.

Wie das Herz einer Wildkuh zu ihrem Kalb,
wie das Herz eines Mutterschafes zu seinem Lamm,
so war das Herz der ‘Anat hinter Ba‘al.

" In anderen Ubersetzungen ein Eunuch, ein Hermaphrodit. Die Ubersetzung
mit ,Lustknabe“ macht aber den meisten Sinn (s. hier S. 157).

'* Akkadische Version: E.A. Speiser, Descent of Ishtar to the Nether World, in:
Pritchard a.0., s. Anm. 9, 106 ff. G.G.W. Miiller, Ischtars Héllenfahrt, in: Hecker
et al, a.0., s. Anm. 9, 760 fI. (Zitat 764). Foster a.O., s. Anm. 9, 402 fT.



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 13

i
S

2
2 ¥
¥ e

Abb. 1.2 Goldvase aus Hasanlu

Die Gottin fordert vom Gott der Unterwelt die Riickgabe Ba‘als.
Sie kdmpft sogar gegen Mot, besiegt ihn und vernichtet ihn. Sobald
er vernichtet ist, kehrt Ba‘al aus der Unterwelt zuriick und mit sei-
ner Riickkehr beginnt die Fruchtbarkeit der Erde aufs Neue."

b) Heldensagen

Etana

Nach ilteren Ubersetzungen will Etana, ein Hirte und der erste Konig
der Stadt Kis, fiir seine gebidrende Frau das Gebarkraut, ,das eine
leichte Geburt fordern soll*, aus geheimnisvoller Ferne holen. Um das
Kraut zu finden, fliegt er auf einem Adler sitzend durch die Liifte.
Dies kénnte als eine mutige Tat aus Gattenliebe angeschen werden,
und so wiirde diese Sage gut zum Thema dieses Buches passen.
Nach neueren Bearbeitungen jedoch sucht Etana das ,Kraut der
Geburt” wegen seiner Kinderlosigkeit, um dadurch einen Nachfolger
zu erhalten. So ist es keine Sage um eine groBe Liebe und gehort
nicht in diese Abhandlung. Trotzdem ist auf Seite 3 eine Umzeichnung
von einem altakkadischen Rollsiegel mit dem sogenannten Etana-
Motiv als Einstieg in die Dichtung dieser Zeitspanne abgebildet. So
benannt, weil gerne der auf dem Adler sitzende Mann als Etana
gedeutet wird. Deshalb galt die gleichnamige Sage lange als die ein-
zige, fiir die sich Darstellungen mit einer gewissen Sicherheit erken-
nen liefen. Grund genug, eins der Siegel hier zu bringen. Das Motiv

15 Ugaritische Sagen: A. Jirku, Die Ausgrabungen in Paldstina und Syrien. 2. ver-
mehrte und verb. Ausg. 1970, 93 f. (Zitat 96), andere Epen 50 ff. S. v. Reden,
Ugarit und seine Welt. Die Entdeckung einer der dltesten Handelsmetropolen am
Mittelmeer, 1992, 327 ff. M. Dietrich/O. Loretz, Der Baal-Zyklus, in: Dies., Mythen
und Epen IV, (TUAT), 1997, 1091 ff.




14 KAPITEL I

ist aber auch auf einem Rollsiegel aus Iran zu sehen und in die
Goldvase aus Hasanlu (dort mit Frau?, Iran, um 1000 v.Chr.) getrie-
ben. So ist es doch fraglich, ob unsere Deutung der Darstellung rich-
tig ist, zumal die altakkadischen Siegel um ca. 300 Jahre ilter sind als
unsere fritheste schriftliche Aufzeichnung. Vielleicht aber war diese Sage
recht weit und lange, auch schon vor ihrer schriftlichen Aufzeichnung,
nur oral, in unterschiedlichen Varianten verbreitet. Dann wire das
Motiv ein Hinweis und Beweis fir die lange Tradition der sumeri-
schen Dichtung. Das Ende der Sage ist heute nicht bekannt. Da Etana
nach der sumerischen Konigsliste einen Sohn namens Balih und somit
einen Nachfolger hatte, wird die Suche letztendlich fiir ihn erfolg-
reich gewesen sein.'®

Gilgames-Epos

Dieses grofe Epos, genannt nach dem Helden Gilgame§ aus der
sumerischen Stadt Uruk, schildert dessen Erlebnisse und Taten. Zwei
Episoden gehéren in den in diesem Buch behandelten thematischen
Zusammenhang. Da ihnen im Thema dieses Buches eine zentrale
Rolle zukommt, folgen sie in voller Lange in der Ninive-Fassung und
der Ubersetzung von H. Schmdokel.

Istar und Gilgames (Istars Werbung)
Die Gotun IStar findet Gefallen an dem strahlenden Helden und
wirbt um ihn:

Er wusch sein Haar, polierte seine Waffen,

Warf in den Nacken seines Hauptes Schopf,

Legt’ ab die schmutz’ gen Kleider, nahm sich reine,
Tat an den.. ., ihn umgirtend.

Als die Tiara er aufs Haupt gesetzt,

Hob ihre Augen auf die wunderbare Ischtar

zu Gilgamesch in seiner Mannesschéne:

' Zum Mythos: E.A. Speiser, Etana, in: Pritchard a.0., s. Anm. 9, 114; s.a. AK.
Grayson, ebenda, 517. Foster a.0., s. Anm. 9, 437. McCall 2.0., s. Anm. 10, 62 ff.
L. Seibert, Die Frau im alten Orient, 1973, 22. Zum Etana-Mythos und Siegel-
darstellungen, z.B.: E. Heinrich, Bauwerke in der Altsumerischen Bildkunst, 1957,
25, Abb. 19, 20 (Abb. 20 entn.). R.M. Boehmer, Die Entwicklung der Glyptik wih-
rend der Akkad-Zeit, 1965, 190, Abb. 693 fl. R. Bernbeck, Siegel, Mythen, Riten:
Etana und die Ideologie der Akkad-Zeit, BaM 27, 1996, 174 fI. B. Hrouda, Zur
Darstellung des Etana-Epos in der Glyptik, Festschrift fiir H. Hirsch, WZKM 1996,
157 ff. W. Heimpel/A. Green, Mythologie, RLA 8, 1993-97, 537 ff,, bes. 572 1.
Goldvase aus Hasanlu: I.J. Winter, A decorated breastplate from Hasanlu, Iran,
1980, 101, Abb. 74.



SUMERISCHE BIS EINSCHLIESLICH KASSITISCHE ZEIT 15

»Komm her, o Gilgamesch, sei mein Gemahl
Und laB mich deine Manneskraft genielen,
Werd’ du mein Gatte, und ich sei dein Weib!“!

Enkidu und de Dirne

Da Gilgames recht tyrannisch, mit starker Arbeitsfron fiir den Bau
seiner Stadtmauer regiert, bitten die Bewohner der Stadt Uruk die
Gotter um Abhilfe. Die Gotter, ergriffen von dem Flehen, beaultra-
gen die Gottin Aruru, fur Gilgames einen Freund und damit jeman-
den, der ihn auf andere Gedanken bringt, zu erschaffen. Sie schuf
aus Lehm ein Ebenbild des Gilgame$ und legte es in der Steppe
nieder. Dort lebte der Neuerschaffene, Enkidu genannt, mit den wil-
den Tieren, bis er von einem Jdger aus der Stadt Uruk an einem
Wasserloch entdeckt wurde. Der erzdhlte seine Entdeckung seinem
Vater. Der gab ihm den Rat, diesen wilden Mann, mit Einwilligung
des Gilgames, durch eine Dirne nach Uruk zu locken. Dies geschieht.

Da ging der Jager mit der Tempeldirne
Fiirbal3, sie wanderten den Weg zuriick
Drei Tage lang, dann waren sie zur Stelle.
Dort warteten der Jéager und die Dirne.
Ein Tag verstrich, der zweite ging dahin —
sie warteten der Trinke gegeniiber.
Dann kam das Wild, am Wasserloch zu trinken,
Die Tiere, sich des Wassers zu erfreuen.
Ihn aber, Enkidu, den Berggebornen,
Der da von Gras sich nihrt gleich den Gazellen,
Der mit dem Wilde trinkt am Wasserloch,
Mit dem Getier des Wassers sich erfreut
Nun sah die Dirne ihn, den frenden Mann,
Den Wildgebornen aus der Steppen Ferne . . .
»Das ist er, Dirne! Zeig ihm deine Briiste,
Den Schof3 tu auf ihm, dal er sich dir nahe!
Sei ohne Scheu und laf ihn zu dir eingehn,
Erblickt er dich, so wird er sich dir nahn!
Wirf ab dein Kleid, dall er sich auf dich lege,
Errege seine Lust nach Frauenweise.
Denn (siehe, danach) wird das Wildgetier,
das in der Steppe aufwuchs, vor ihm fliehn,
Wenn seine Fille sich dir mitgeteilt!®

Da zeigt ihm die Dirne ihre Bruste,
tat auf den Schol3 ihm, dal} er sich ihr nahte,

7 H. Schmékel, Das Gilgamesch-Epos, 5. durchges. Aufl. 1980, 61 (Taf. 6.1 fI.).




16 KAPITEL 1

War ohne Scheu und lieB ithn zu sich eingehn,
Warf ab ihr Kleid, daB} er sich auf sie legte,
Erregte seine Lust nach Frauenweise,
Und seine Fiille teilte sich ihr mit.
Sechs Tage, sieben Nichte gingen hin,

da Enkidu die Tempeldirne liebte,
Bis er an ihren Reizen sich gesattigt.
Dann wandte er den Blick nach seinen Tieren.
Doch nun, als die Gazellen Enkidu
erblickten, flohen sie vor ihm davon,
Das Wild der Steppe wich vor ihm zurtick,
Und Enkidu erschrak, sein Leib ward starr,
Die Kniee wankten, da sein Wild ihn floh.
Schwach ward er, und es war nicht wie zuvor,
Doch hatte er nun Wissen; er begriff.
Umkehrend sank er zu der Dirne Fiillen,
Erhob zu ihrem Antlitz seine Augen
Und horte auf die Worte, die sie sprach.
Es hub die Dirne an zu Enkidu:
»Klug bist du, Enkidu, nun wie ein Gott!
Was ldufst du jetzt noch nach dem Wildgetier?

LaB mich dich fithrn nun zum umwallten Uruk,“'®

Beide Episoden sind in der altesten, der sumerischen Fassung nicht
enthalten. Erst in der altbabylonischen kommt die ,,Liebesgeschichte*
zwischen Enkidu und der Dirne hinzu. Noch spiter, in der Ninive-
Fassung, ist zu lesen von der Werbung der Istar (s. weiter auf S. 39,
die Schmihung).

Das Mirchen vom Figer Kessi
Diese hiibsche Geschichte aus dem Hurritischen (neben hethitischen
liegen etliche hurritische Fragmente wie auch eine akkadische Uberset-
zung aus El-Amarna vor; abgefait um 1400 v.Chr.) bringt die Liebe
auf menschliches MaB3. Nicht von der Liebe zwischen Gottheiten und/
oder auflergewohnlichen Helden wird hier berichtet, sondern von der
zwischen zwei Menschen. Die relativ zahlreich erhaltenen Texte
lassen auf eine gewisse Beliebtheit dieser Geschichte schlieBen.

Der Jager Kesdi ist derartig leidenschaftlich in seine frisch an-
getraute Frau verliebt, daB er nur noch bei ihr sein méchte und nicht
mehr auf die Jagd geht. Dariiber &rgert sich seine Mutter, denn sie

8 Ders., ebenda 31 (Taf. 1.111.46 ff.). Eine andere Fass. u. Uberset. s. K. Hecker,
Das akkadische Gilgamesch-Epos, in: K. Hecker et al,, a.0., s. Anm. 9, 650 ff. St.
Dalley, Myths from Mesopotamia, 1989, 137 ff.



SUMERISCHE BIS EINSCHLIESBLICH KASSITISCHE ZEIT 57

fing an Not zu leiden. Sie macht ihm wegen seines Verhaltens Vor-
wiirfe, und so wird der altbekannte Zwist zwischen Mutter des Mannes
und der Schwiegertochter bereits hier angesprochen. Um den Arger
seiner Mutter zu beschwichtigen, und wohl auch, weil das Feuer der
Leidenschaft mittlerweile etwas schwécher brennt, geht er darauthin
wieder auf die Jagd. Aber da er die Opfer fiir die Gotter ebenfalls
vor lauter leidenschaftlicher Liebe vernachlissigte, hat er kein Jagd-
gliick mehr. Wie in der vorherigen Geschichte von Enkidu weichen
die Tiere vor ihm zuriick. Ohne Jagderfolg wagt er sich nicht mehr
nach Hause. Dann wird der Text unklar, offenbar hat er Triume
iiber erfolgreiche Jagden."

... Keschschi [nahm] die Sch[wester| des Udubscharri zur Gattin.
Der Name der Frau (ist) Schintalimeni; sie (ist) wunderbar (und) [mit]
all[em] ausgestattet. Keschschi ge[horcht] (von nun an nur) seiner Frau
und Keschschi versorgt die Gotter nicht mehr mit Brot (und) Wein.
In die Berge geht er nicht mehr zum Jagen; er hort nur auf seine Frau.

Seine Mutter begann zu Keschschi zu sprechen: ,Nur deine Frau
ist dir lieb geworden! In die Berge gehst du nicht mehr zum Jagen
und bringst mir nichts (mehr)!“ Keschschi nahm (seinen) Speer hoch
und rief die (Jagd)hunde hinter sich her und ging ins Gebirge Natara
zum Jagen. Da die Gétter gegeniiber Keschschi wegen der (ausgeblie-
benen) Weinration zornig (waren), verbargen sie alles Getier vor sei-
nen (Augen).

Keschschi irrte drei Monate lang in den Bergen; zuriick in sein Dorf
mochte er mit leeren Hinden keinesfalls gehen, hungrig und durstig.
Und Keschschi quilt (noch dazu) eine schlimme Krankheit. Und Kesch-
schi [...] sein...wie ein Schmuck[stein] an einer Stange [...]%

c) Liebesdichtung

Am bekanntesten sind die Liebesverse aus der Ur III-Zeit.*' Es sind
aber nicht private Gedichte zwischen Liebenden, sondern Verse, die
ehemals in kultischem Zusammenhang mit dem Ritus der ,,Heiligen
Hochzeit* standen. Ein Beispiel, das bekannteste, weil wohl eindrucks-
vollste, ist das Lied einer Priesterin fir Kénig Sasin von Ur.

19 Tn der restlichen, bruchstiickhaften Fortsetzung wird von den Gefahren erzihlt,
denen Ke®i ausgesetzt ist. In Rs. IIT ist von seinen Erlebnistrdumen die Rede.

2 A, Unal, Das Mirchen vom Jager Keschschi, CTH 361, in: Hecker et al,
s. Anm. 9, 851.

! Allgemein zu Liebesdichtung: C. Wilcke, Licbeslieder, in: Kindlers Literatur-
lexikon, Vol. VI, 1971, 2134 f. A. Falkenstein/W. v. Soden, Sumerische und akka-
dische Hymnen und Gebete, 1953, 119 f. Leick a.0., s. Anm. 8, 111 . J.G.
Westenholz, Love lyrics from the ancient Near East, in: Sasson a.0.s. Anm. 4, 2471 {T.




KAPITEL I

Briutigam, teuer meinem Herzen,

GroB ist deine Schonheit, sii wie Honig.

Loéwe, teuer meinem Herzen,

GroB ist deine Schénheit, sif3 wie Honig.

Du hast mich bertickt, la3 mich zitternd vor dir stehen,
Briutigam, du sollst mich in deine Schlafkammer fiihren.
Du hast mich bertickt, laB mich zitternd vor dir stehen,
Léwe, du sollst mich in deine Schlafkammer fiihren.
Briutigam, laBl dich von mir liebkosen,

Meine kostliche Liebkosung ist wiirziger als Honig.

In der Schlatkammer, mit Honig gefiillt,

LaB uns deine groBe Schonheit genieBen.

Léwe, laB dich von mir liebkosen,

Meine kostliche Liebkosung ist wiirziger als Honig.
Briutigam, du hast Gefallen gefunden an mir.

Sag es meiner Mutter, sie wird dir Leckerbissen schenken,
Meinem Vater, er wird dich mit Gaben tberhiufen.
Deine Seele, ich weil}, wie ich deine Seele trosten will.
Briutigam, schlaf in unserem Haus, bis der Morgen graut.
Dein Herz, ich wei}, wie ich dein Herz erfreuen will.
Lowe, schlaf in unserem Haus, bis der Morgen graut.

Du, weil du mich liebst,

Schenk mir, bitte, deine Liebkosungen.

Mein Herr Gott, mein Herr und Beschiitzer,

Mein Schu-Sin, der Enlils Herz erfreut,

Schenk mir, bitte, deine Liebkosungen.

Dein Ort, siil wie Honig, bitte, leg (deine) Hand darauf
Deck ihn zu mit (deiner) Hand wie mit einem gischban-Gewande,
Deck deine hohle Hand dariiber wie ein gischban-Gewand.”

Neben diesem personlichen Liebeslied machen andere eher den Ein-
druck von volkstiimlichen Gesiangen, die vielleicht nicht nur zu einem
Ritus gesungen wurden. Auch bei ithnen steht der erotische Aspekt
im Vordergrund.

Soweit die Beispiele aus der sumerisch-akkadischen Dichtung des
3.-Ende 2. Jahrtausends v.Chr. Viel ist schon dariiber geschrieben
worden, doch meine ich einige neue Gedanken hinzufligen zu kénnen.

Diese relative ,, Jungheit” der hier zitierten Dichtung macht es natiir-
lich fragwiirdig, auf vor ihr liegende &ltere Zeit zuriickzuschlieBen.
Und doch bietet sich diese Vorgehensweise an, weil ganz eindeutig
in ihr Geschichten aus einer dlteren Zeit des Zweistromlandes ent-

% Kramer, a.0., s. Anm. 6, Geschichte beginnt, 170.



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 19

halten sind, denn sie schildern iltere Verhiltnisse dieses Gebietes. Um-
gekehrt formuliert: manche Motive lassen sich nur verstehen, wenn
man in ihnen Uberreste einer ilteren Zeit, vielleicht sogar bis aus
der schriftlosen Zeit, miindlich tradiert, sieht.

Fassen wir den Eindruck, den diese frithe Dichtung auf die heu-
tigen Leser und Leserinnen macht, zusammen, so verstehen wir
darunter eine Beschreibung der sexuellen Liebe. Am Anfang waren
Vergewaltigung und Gewalt zwischen den Geschlechtern anschei-
nend so hiufig, daf} sic Thema der Dichtung waren, weil sich jede/
jeder mit den Geschichten identifizieren konnte.” Dann hatte man
die Sexualitit offenbar in den Griff bekommen. In den Beschreibun-
gen erscheint diese dann ndmlich bereits von hoher Zivilisiertheit,
nicht nur, weil 6fter beschrieben wird, dal vorher der Kérper geba-
det, gesalbt, verschént wird mit Gewandern sowie Schmuck und ein
entsprechendes Lager vorbereitet wird, kurzum, auch die gesamite
Situation ,.kultiviert ist, sondern auch, weil sie stellenweise mit psy-
chischer Feinheit besungen wird. Man fand bereits Worte fiir die
korperliche Vereinigung, die von Sinnlichkeit, Leidenschaft und Ein-
filhlungsvermogen sprechen und durch ihre Bildhaftigkeit auch die
heutige Leserschaft beriihren. Die Liebeslieder der Ur II-Zeit sind
die bekanntesten Beispiele dafiir. Neben dieser ,,Hof-Dichtung* gab
es auch eine Dichtung fiir das tdgliche Leben, vielleicht nicht ganz
korrekt bezeichnet mit ,,Volksdichtung®. Einige Gebete und Spriiche
fiir Liebeszauber sind erhalten geblieben, besonders aus der Mitte des
2. Jahrtausends v.Chr. Zwei Beispiele sollen dies veranschaulichen.
Beim ersten, dem frithesten, altakkadischen ist die direkte Sprache
typisch fiir diese Art der Dichtung. Das zweite, jingere hingegen ist
nicht typisch in seinen eher romantischen Bildern, aber schén. Beim
ersten Spruch will man die Unnahbare zur Gegenliebe beschworen,
beim zweiten erhofft man Heilung vom Liebesschmerz durch die
Wounscherfiillung. Dabei ist zu bedenken, dafl diese Verse nicht ein-
fach Phrasen sind. In frithen Zeiten glaubte man an die magische
Wirkung der Worte und meinte durch ihre Zauberkraft die Situation
im gewiinschten Sinne zu verdndern.

1 Ich packte deinen Mund der Unnakbarkeit,
Ich packte deine bunten Augen,

% Damit erinnern sie an die jingeren griechischen Giottersagen. Ich deute diese
Parallele als Hinweis auf das Lingere Beharren der Griechen in dieser BewuBtseinslage
(s.a. S. 104, 184).




20 KAPITEL 1

Ich packte deine Vulva des Urins (d.h. woher der Urin kommt),
Ich sprang in den Garten des Mondgottes,

Ich fillte seine Pappel . . .

Kreise unter den Buchsbdumen,

Wie der Hirt die Schafe,

Die Ziege ihr Zicklein,

Das Mutterschaf sein Lamm,

Die Eselin ihr Fiillen wmbkreist.

2 Die Herzenspflanze wichst in den Bergen.

Ich pfliickte sie, aber sie packte mein Herz.

Ich sprach zu Samas, aber sie packte das Herz des Samas.

Ich sprach zu den Tieren, aber sie packte das Herz der Tiere.

Ich sprach zum Feld und zu den Héohen, aber sie packte das Herz
des Feldes und der Héohen.

Ich sprach zum Berg und zum Wadi, aber sie packte das Herz
des Berges und des Wadi.

Ich sprach zu meinem Herrn Asalluhi, dem Herrn der Be-
schworungskunst, und zwar:

»Mein Herz soll gelost werden.

Wie mein Herz gelost wird, so soll das Herz des Sama¥ gelost
werden.

Wie das Herz des Samas gelost wird, so soll das Herz der Tiere
gelost werden.

Wie das Herz der Tiere gelost wird, so soll das Herz des Feldes
und der Hohen gelost werden.

Wie das Herz des Feldes und der Héhen gelost wird, so soll das
Herz des Berges und des Wadi geldst werden.

O Samas, diese Pflanze ist deine Pflanze; wer sie trinkt, soll
genesen,

Wer sie trinkt, soll gedeihen, wer sie trinkt, soll von seiner Krankheit
befreit werden,

Wer sie trinkt, soll heil werden, wer sie trinkt, soll seine Wiinsche

erreichen®.

Insgesamt sind auch sie eher als Hinweise auf Sehnsucht nach Sinn-
lichkeit zu deuten. Es beriihrt zwar der Hauch von Individualitit,
der uns durch das Aussprechen von persénlichen Wiinschen und
Problemen entgegentritt, doch wiirden wir aus heutiger Sicht hinter
dieser Praktik des Liebeszaubers einen Zwang, eine Unterwerfung des

* Leick a.0., s. Anm. 8, 193 fI., 220 ff. C.G. Wilcke, Schrift und Literatur, in:
B. Hrouda, Der Alte Orient, 1991, 280. Reiner a.0., s. Anm. 10, S. 190, 192
(Zitate entn.). Zu Licheszauber allgem.: R.D. Biggs, Licheszauber, RLA 7, 1987-90,
17 1.




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 21

Partners unter die eigenen Vorstellungen sehen. Dies ist das Gegenteil
von echter Liebe. Noch also ist der Weg zu ihr weit.

Die auf die Leserinnen stellenweise wie aus weiblicher Sicht beschrie-
ben wirkende Sexualitit gilt allgemein als Rest einer matriarchali-
schen Familien- und Gesellschaftsstruktur. Bei dieser Deutung wird
iibersehen, daB es spitestens ab dem 3. Jahrtausend v.Chr. im meso-
potamischen Raum, also zu einer bereits patriarchalischen Zeit, gebil-
dete Frauen als Schreiberinnen, Sidngerinnen und Priesterinnen im
Dienste der Tempel und Paliste gab. Einige von ihnen waren auch
literarisch titig oder iibten zumindest groBen EinfluB auf das litera-
rische Schaffen aus. Als beriihmte Beispiele hierfiir gelten Enbedu-
anna, die Tochter Sargons von Akkad (um 2300 v.Chr.), und die
Priesterinnen der Ur III-Zeit (2047 v.Chr.-1939 v.Chr.). Aber auch
Kéniginnen und Prinzessinnen scheinen gedichtet zu haben.”

Und was ist mit emotionaler Liebe? Ein sumerischer Liebeszauber
aus der altbabylonischen Zeit erzihlt von cinem jungen Mann, der
sich ,,Herzensliebe“ ersehnt, aber auch bereit ist zu geben. Er sieht
eine schone Dirne und will sie gewinnen. Da es ihm nicht gelingt,
will er ihren Widerstand durch einen Liebeszauber iiberwinden.

Es folgt die vollstindig erhaltene Beschworung.

Das schone junge Midchen, das auf der StraBe steht,

das junge Midchen, die Dirne, die Tochter Inannas,

das junge Midchen, die Tochter Inannas, die in der Herberge
sich aufhalt,

ist (wie) reichliches Fett, reichliche Dickmilch,
ist die Kuh, das hohe Weib Inannas,
ist der groBe Speicher Enkis.

o

Wenn das junge Méadchen sitzt, ist es ein blihender Garten von
Apfelbdumen,

ist es ein Zedernast, der Schatten spendet.

10 Tch strecke nach dhpa (nagim) .. . e, ANS idasi s isiitder
Herzensliebe,
ich strecke nach ihm (meine) Hand aus, die Hand der Herzensliebe,
ich richte auf es (mein) Auge, das Auge der Herzensliebe,
ich lenke zu ihm (meinen) FuB, den Full der Herzensliebe.

% Seibert 2.0., s. Anm. 16, 12 ff, 21. W.W. Hallo, Origins. The ancient Near
Fastern background of some modern Western Institutions, 1996, 262 f. (Women
as authors). L.E. Pearce, The scribes and scholars of ancient Mesopotamia, in:
Sasson a.0., s. Anm. 4, Vol. IV, 2.265 ff.




20

25

30

KAPITEL 1

Wenn es von der reinen Schwelle, der strahlenden............

................ , von der Schwelle? herabkommit,

die Herzensliebe auszubreiten,

dic! Herzensliebeszu Timadn it Joce v e 410

nachdem es die Herzensliebe von obenwie ............... hat,

hat es die [Br]ust des jungen Mannes wie mit einem Rohr ge-
schlagen.

Asariluhi sah dies,
trat zu seinem Vater Enki ins Haus, sprach zu ihm:

»Mein Vater! Das schéne junge Midchen, das auf der StraBe
steht®

Nachdem er es ein zweites Mal gesagt hat, (fihrt er fort):

»Was ich in diesem Fall tun soll, weiB3 ich nicht. Was wird ihn
beruhigen?*

Enki antwortete seinem Sohn Asariluhi:
»Mein Sohn! Was weiBit du nicht, was kénnte ich dir hinzufiigen?
Asariluhi! Was weillt du nicht, was kénnte ich dir hinzufiigen?

Was ich wei3, weiBt auch du.

Fett einer reinen Kuh, Milch einer Silam-Kuh,

Fett einer Kuh, Fett einer weilen Kuh

gicle in eine Schale, die zu einem griinen $akan-Gefil3 gehort,
und sprenge es auf die Brust des jungen Midchens!

Dann wird das junge Midchen mir die offene Tiir nicht ver-
schlieffen,

wird es sein weinendes Kind nicht wegstolen,

wird es hinter mir herlaufen.®

Beschwérungsformel der Beschwérung des é-nu-r1.”

Besonders schon ist die Zeile 19 mit der Schilderung des Empfindens
der plétzlichen Verliebtheit. Beschreiben wir sie mit Vergleichen wie
wein Blitzschlag aus heiterem Himmel® oder ,,dem Treffen von Amors
Pfeilen, so erfahren wir hier den altbabylonischen Ausdruck dafiir:
»die Brust wird wie mit einem Rohr geschlagen®.

Ob hier tatsichlich die emotionale Liebe in unserem heutigen,
westlichen Sinne beschrieben wird, ist fraglich, denn hiufig ist diese
Herzensliebe* ein Ausdruck fiir sexuelle Leidenschaft.

Die gleiche Aussage gilt auch bzw. wird bestitigt, fiir/durch einen
weniger bekannten altbabylonischen Dialog, genannt ,Ein Zwie-
gesprach Hlammurabis mit einer Frau®. Solche Streit- oder Zwiege-

% Liebeszauber: A. Falkenstein, Sumerische religitse Texte, ZA NF 22 (Band 56)
1964, 113 ff. Vgl. Leick, s. Anm. 8, S. 197 (engl.).




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEGBLICH KASSITISCHE ZEIT 23

spriache waren damals eine beliebte Literaturgattung. Die Frau sagt in
dem insgesamt schlecht erhaltenen, deshalb schwer zu interpretieren-
den und fiir eine vollstindige Wiedergabe ungeeigneten Werk an
einer fir uns zentralen Stelle:

Ich suche [seine] Manneskraft,

Herr, ich diirste nach [seiner] Liebe.

.......... dein Lachent B ] S Staaul]

mag er auch . S ciandensliaren tmeatall e U 1
Tag und \Id(.ht werdo ich red[en.]

Antwort Hammurabis (stark zerstort)

Darauf die Frau:

Ja, meine Augen such(ten ihn| gar sehr,

ich bleibe schlaflos, da ich immer wieder nach ih[m] ausschaue.
Er konnte doch vielleicht durch mein Stadt[viertel] gehen:
(doch,) der Tag ist jetzt vergangen, wo [ist er?].”

Trotzdem wird es die emotionale Liebe auch damals gegeben haben.
Als Hinweis darauf gelten kleine Figiirchen aus sumerischer Zeit
(s. Abb. 1.3-1.5). Die dargestellten Paare strahlen auf die Betrachter
personliches Gliick und tiefe Harmonie aus. So bietet sich neben all-
gemein menschlichen Uberlegungen die SchluBfolgerung an, da83
auch in dieser frithen Zeit den Menschen diese Form der Liebe
bekannt war.?® Es ist der Arm, den der Mann wie beschiitzend um
die Frau legt, der diesen Eindruck von Liebesgliick vermittelt. Als
ein solches Paar stellt man sich, obwohl nicht genauer geschildert,
auch Utnapi$tim und seine Frau im Gilgames-Epos vor.”

Ein Vergleich mit Ehepaar-Darstellungen aus dem alten Agypten
macht den heutigen Betrachter erst auf das Besondere dieser Arm-
haltung bei den altorientalischen Ehepaaren aufmerksam. In Agyp-
ten gibt es verschiedene Variationen bei Ehepaar-Darstellungen: die
Frau legt den Arm um den Mann auf dessen Schulter, Mann und

7 Dialog: W. v. Soden, Ein Zwiegesprich Hammurabis mit einer Frau. ZA NF
15 (Band 49) 1949, 171 (Zitat). M. Held, A faithful lover in an old babylonian dia-
logue, JCS ]5 1961, 1 ff; vgl. ders., JCS 16, 1962, 37 fL.

28 (IFUHdSaLLl]Ch l\I Dietrich, Semiramis oder: War die Frau im Alten Orient
nur schén? in: B. Schmitz/U. 3t(f¥g(11, Waren sie nur schén? Frauen im Spiegel
der Jahrtausende, 1989, 117 f. (mit weit. Lithinw. und Gedanken). Vgl. hierzu
Seibert, Anm. 16, S. 30

2 Schmokel, s. Anm. 17, S. 105 ff. (Taf. 11, Zeile 190 ff).




24 KAPITEL I

Abb. 1.3 Nippur, Inanna-Tempel

Frau halten sich bei der Hand, beide umarmen sich, indem sie sich
gegenseitig die Hand auf die Schulter legen, sie zeigen ihre Zuneigung
durch eine zirtliche Gebirde, oder sie stehen bzw. sitzen einfach
nebeneinander. Die erste Form ist am hiufigsten zu sehen (manch-
mal auch mit erster und zweiter Frau). AuBerst selten hilt der Mann
die Frau im Arm, wie bei den mesopotamischen Figiirchen. Driickt
sich bei letzteren darin aus, daB er derjenige ist, der mehr liebt?
Oder auBert sich in dieser Haltung eher die minnliche Dominanz,
seine Uberlegenheit? Ob als Gestus groBer Zuneigung oder der Besitz-
nahme — auf jeden Fall beginnt hier bei den Paarabbildungen die
Darstellung der minnlichen Dominanz in der altorientalischen Kunst.




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 25

Méri, Istar-Tempel

Abb. 1.4 (a und b)




KAPITEL I

Abb. 1.5 Hafagi, Sin-Tempel und House Area




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEGBLICH KASSITISCHE ZEIT A7)

Entweder ist der Mann groBer, hat die bequemere Sitzgelegenheit
oder ist in den Vordergrund geriickt. Im Grunde paflt diese Darstel-
lungsweise gut zusammen mit erhaltenen Texten iiber Ehegesetze.
Ihnen zufolge hat Urukagina von Laga$ (Fruhdynastische Zeit, ca.
2350-2340 v.Chr.) die patriarchale Familienstruktur per Gesetz ver-
ordnet. Zumindest wird der nachfolgende Text in dieser Hinsicht inter-
pretiert. ,Die Frauen der fritheren Zeit, zwei Ménner konnten heiraten,
die Frauen der (jetzigen) Zeit (wenn sie das tun)...“. Es folgt die
Nennung einer Sanktion fir die verbotene Dyandrie, die leider heute
noch unverstindlich ist.* Diese duBere Anderung im Zusammenleben
von Mann und Frau muB3 auch eine gefithlsmifBige bewirkt haben.
Wie dem auch sei — ein Thema fiir die Dichtung war die Schilderung
von Gefiihlen, einer gefiihlsmafBigen, romantischen Liebe in unserem
Sinne, noch nicht.

Insgesamt vermittelt die Dichtung das Bild einer Gesellschaft, die
sich der Sinnenfreude hingibt. Beide Geschlechter erfreuen sich daran.
Diese Einstellung, im Leben, so lange es wihrt, moglichst alle irdi-
schen Freuden auszukosten, und zu denen gehéren die Liebesfreuden,
zieht sich von jetzt ab durch die Liebesgeschichten. Ja, es scheint so,
als ob sie als Ersatz fiir die Unsterblichkeit, welche die Gétter den
Menschen versagt haben, und als Entgeltung fiir alles Leid auf die-
ser Welt gesehen werden (s. weiter S. 187 f). Viele sehen darin den
Beginn einer Lebenseinstellung, die der griechische Philosoph Epikur
(341-270 v.Chr.) formulierte mit dem Satz: ,,Sinn/Ziel des Lebens
ist die Lust®. Er meinte damit jedoch nicht jede augenblickliche Lust
des Fleisches, sondern die geistige Lust, die zur Weisheit fiihrt. ,,Wenn
wir sagen, daB3 die Lust das Ziel sei, meinen wir nicht die Lust des
Wiistlings, die ganz im GenieBen aufgeht, ... sondern die Freiheit
von kérperlichen Beschwerden und von Beunruhigungen der Seele.
Und auf die letzte kommt es vorziiglich an.” Erst nach Epikur ent-
wickelte sich seine Lehre in Richtung ,,GenuBsucht* und wurde auch
weitgehend als eine Bejahung derselben verstanden. So ist diese

® Agypt. Abbildungen: C. Vandersleyen, Das Alte Agypten, PKG 15, 1975, Taf.
140 (um 2330), 279 (zw. 1780-1700 v.Chr.). Schmitz a.0., s. Anm. 28, Abb. 18,
27, 30, 35. W. Westendorf, Das alte Agypten, Th-Heyne 1979, 84 (Hofzwerg Seneb,
um 2300 v.Chr.). Zitat: M. San Nicolo, Dyandrie, RLA 2, 1938, 256; s.a. E. Ebeling,
Familie, RLA 3, 1957-71, 9 ff.




28 KAPITEL I

Lebenseinstellung eher vergleichbar mit dem Hedonismus, der Lustlehre
des Auristipp (435-355 v.Chr.), einem Vorldufer des Epikur.*

Die Sinnenfreude auf Erden hat ihre Entsprechung im Ritus der
»Heiligen Hochzeit“ und in der darstellenden Kunst in Form von
Liebesszenen, die allgemein mit dem Terminus ,,Heilige Hochzeit*
versehen werden. Das Ritual, gemeint ist die Hochzeit zwischen einer
Gottheit und einem Menschen, in deren Vertretung zwischen einer
Priesterin und dem Kénig, 148t sich bis in die frithdynastische Zeit
zuriickverfolgen.* Dies ist, anders ausgedriickt, die Zeit des ent-
wickelten Matriarchats® und der Anfinge des Patriarchats. Erotische
Darstellungen sind aus noch fritherer Zeit bekannt. Als dlteste gilt
eine Schnitzerei aus grinlichem Gestein, gefunden in Catal Hiiyiik
(s. Abb. 1.6). Sie zeigt einen Mann und eine Frau in enger Umarmung.
Ein ebenso bekanntes Lehmfigurenpiarchen aus Hacilar (hier nicht
abgebildet) ist nicht ganz so klar zu deuten. Beide Bildnisse werden
datiert ins 6. Jahrtausend v.Chr. Diese Szenen hiufen sich dann auf
Stempelsiegeln (s. Abdriicke aus Tepe Gaura XII-XI, s. Abb. 1.7 und
dhnlichen zeitgleichen aus Tepe Gijan, Stempelsiegeln in Form eines
Paares aus Stisa B, s. Abb. 1.8) ab der Uruk-Zeit, Vasen (s. althe-
thitische Vase aus Bitik, Abb. 1.9) auf Rollsiegeln, Tonreliefs (s. Abb.
1.10), und Metallfigiirchen (hier nicht abgebildet). Diese Darstellun-
gen reichen von rein sexuell verstandenen (s. Abb. 1.6) bis hin zu
emotional empfundenen (s. Abb. 1.9, 1.10). Besonders schon ist letz-
tere auf dem hier gezeigten altbabylonischen Tonrelief aus Girsu/Tello
(s. Abb. 1.10, H 11 cm, B 6.4 c¢m) zu sehen. Die beiden Figuren, ein
Mann und eine Frau, liegen auf einem ausgebreiteten Tuch mit seit-
lichen Fransen. Sie sind sorgfaltig frisiert und gekleidet und umarmen
einander. Thre Blicke und Gesten bringen ,eine gewisse unerwartete

' Schmékel a.0., s. Anm. 17, S. 88 (Taf. 10, Zeile 3 ff.). J. Fiirstauer, Eros im
Alten Orient, o,]. (vermutl. 1965), 166. W.F. Otto, Epikur, Cotta’s Bibl. d. Moderne,
9. Aufl. 1975, 40.

*2 ]. Renger/].S. Cooper, Heilige Hochzeit, RLA 4, 1972-75, 251 ff. E. Ebeling,
Geschlechtsmoral, RLA 3, 1957-71, 223.

¥ Matriarchat: Mutterrecht, d.h. Frauen sind rechtlich und wirtschaftlich unabhin-
gig vom Mann, Erbrecht, Familientradition u. -zusammenhalt gehen iiber die Frauen,
weibliche Gottheiten, Priesterinnen und Ahnfrauen sind wichtig. Nach H. Géttner-
Abendroth, z.B. S. 32 ff,, 132 ff., gab es zwei Stufen: das einfache und das entwickelte
Matriarchat. Die letztere Stufe ging iiber in die frithpatriarchale Stufe (Patriarchat =
Vaterherrschaft).



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 29

Abb. 1.7 Tepe Gaura




30 KAPITEL I

Abb. 1.8 Sasa, Stempelsiegel

Abb. 1.9 Althethitische Vase aus Bitik



SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 31

Abb. 1.10 Rollsiegel, Uruk-Zeit

Vertrautheit zwischen zwei gleichgestellten Partnern zum Ausdruck.**
Derartige Szenen sind abzugrenzen von Ehepaar-Darstellungen,

obwohl die Uberginge fliefend und die Unterscheidungen deshalb
schwierlg sind.

% Zitat: W. Orthmann, Der alte Orient, PKG 14, 1975, 302 Zu Hacilar s. z.B.,
J. Mellaart, Excavations at Hacilar, 1970, Taf. 210 ff, Taf. 502 (Schicht VI =
5620/5699 v.Chr.). Tepe Gijan: Deutl. Ansicht z.B. G. Contenau/R. Ghirshman,
Fouilles du Tépé-Giyan, 1935, Taf. 38, Nr. 24 (hier nicht abgebildet). Weitere
Abbildungen: U. Winter, Frau und Géttin, 1983, Abb. 340 ff,, F. Pinnock, Erotic
art in the ancient Near East, in: Sasson a.0., s. Anm. 4, 2521 fT.




32 KAPITEL I

Mit diesem Ritus, der als Fruchtbarkeitskult das Gedeihen und die
Fortpflanzung von Menschen, Tieren und Pflanzen sichern soll, wird
die Sexualitit als lebensspendendes Prinzip der Natur geheiligt, erhilt
die geschlechtliche Liebe ihre religiose Erhohung. Sie wird eingebet-
tet in die Suche nach einer Antwort auf das Mysterium des Lebens.
So zeichnet sich schon auf dieser frithen Stufe ab, daB der Mensch
die geschlechtliche Liebe im Transzendentalen, sei es emotional oder
religids, zu verankern versucht.

So die Deutung tiber einen Ritus, der uns iiberliefert ist aus einer
Zcit, in der er schon recht alt war. Die Urspriinge bzw. Vorstufen
liegen aber langer zuriick und waren sicher anders, zumindest im
mesopotamischen Raum.

»Wegen seiner Friithgeburtlichkeit kommt der Mensch nicht nur kér-
perlich, sondern vor allem auch psychisch unfertig zur Welt. Nur die
kontinuierliche Beziechung zu einer miitterlichen Person und die Aus-
bildung eines ausgeprigten Abhingigkeitsverhiltnisses mit den entspre-
chenden Affekten kénnen diese Unfertigkeit ausgleichen. Wir kénnen
heute mit einiger Sicherheit sagen, daB diese elementaren Gefiihle
sich in den religiésen Bindungen an ein barmherziges, allmichtiges
und giitiges Wesen widerspiegeln.“. .. Diese BewuBtseinsstufe ent-
spricht der 1. Phase des Matriarchats, in der man sich ganz bezo-
gen fiihlte zu einer allméchtigen groBen Mutter. Es scheint, als ob auf
der 2., der entwickelten Phase, der Heros/Held, ein besonders angst-
freier Vertreter der Manner, zaghaft beginnt, sich aus dieser engen
Symbiose teilweise zu befreien. Aber ,das individuelle Ich erlebte
sich in den Friihstadien der Kultur als so schwach, daB nur das Zu-
riickgehen auf einen rituellen Vollzug ausreichende Stabilitit fiir eine
eigenstindigere Aktion verlieh. Alles eigenbestimmte Handeln kann
Angst- und Schuldgefithle auslésen, die letztlich auf die Urhandlung
des Sich-zur-Welt-Bringens zuriickgehen, was gleichzeitig bedeutet, die
urspriingliche Einheit von Mutter und Kind zu opfern. Insofern ist
eigenstdndiges Handeln immer zutiefst mit dem Bruch einer urspriing-
lichen Symbiose, mit einer Ursiinde behaftet. Die innere Verarbeitung
dieser tiefreichenden Gefiihle kann im Opfer ausgetragen werden, %
Und so kann der Held in dieser Entwicklungsstufe sein eigenstin-

Zum Gestus der Umarmung s.a. Figur aus Assur: E.D. van Buren, Clay figurines
of Babylonia and Assyria, 1930, Taf. XL, Abb. 192 (Text 147).

# L. Janus, Wie die Seele entsteht. Unser psychisches Leben vor und nach der
Geburt, dtv. 1993, 26, 168 (Zitat), s.a. 172 ff.




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 33

diges Handeln psychisch leichter verkraften, indem er seine groBen
Taten fiir die Géttin vollbringt. In der Wechselbeziechung darauf er-
kennt sie ihn als Diener, Sohn und Geliebten an.

Von diesem psychologischen Hintergrund ausgehend, laB3t sich dann
die weitere Entwicklung verstehen. Man tibertragt menschliche Erfah-
rungen auf Gottheiten. Als in Mesopotamien diese beschlossen ihre
Macht, aber auch ihre Fiirsorge und Verantwortung fiir die Men-
schen an Menschen zu delegieren, suchten sie nach geeigneten Min-
nern fiir diese Aufgaben und Fihrungsposition. Es ist anzunehmen,
dafi die Auswahlkriterien Tiichtigkeit, Mut, VerldBlichkeit und
Gesundheit waren. Nach S. Freud ist der Mensch gesund, der arbei-
ten, lieben und geniefen kann. Arbeiten im Sinne der altorientali-
schen Gottheiten konnte der, der in der Lage war, die Herden und die
Menschen zu schiitzen — also der Hirte, spiter der Jager und noch
spater der Krieger. Frith ging schon die Wahl tiber den friedlichen
Landmann hinweg. In der Geschichte ,Jnanna bevorzugt den Land-
mann® soll die Géttin sich einen Ehemann wihlen. Sie hat die Wahl
zwischen dem Hirten und dem Landmann. Sie tendiert zu einer Bevor-
zugung des, wie aus der Beschreibung zu ersehen, friedfertigen, be-
dichtigen Ackermanns. Aber ihr Bruder Utu empfiehlt ihr, den Hirten
zu wihlen (vgl. S. 158). Der zihlt ihr wortreich seine eigenen Vorziige
gegeniiber denen des Landmannes auf} zeigt ihr, daB er in keiner
Weise diesem nachsteht, im Gegenteil.

Mehr als ich, was hat der Ackersmann mehr als ich?

Sollte er mir sein schwarzes Gewand geben,

Wiirde ich ihm, dem Ackersmann, mein schwarzes Schaf dafiir geben.
Sollte er mir sein weilles Gewand geben,

Wiirde ich ithm, dem Ackersmann, mein weilles Schaf dafiir geben.
Sollte er mir sein bestes Bier einschenken,

Wiirde ich ihm, dem Ackersmann, meine gelbe Milch dafiir einschenken.
Sollte er mir sein gutes Bier einschenken,

Sollte er mir sein gutes Brot geben,

Wiirde ich ihm, dem Ackersmann, meinen Honigkése dafiir geben.
Sollte er mir seine kleinen Bohnen geben,

Wiirde ich ihm, dem Ackersmann, meine kleinen Kaschen dafiir geben.
Nachdem ich gegessen, nachdem ich getrunken habe,

Lasse ich ihm den restlichen Rahm tbrig,

Lasse ich ithm die restliche Milch tibrig.

Mehr als ich, was hat der Ackersmann mehr als ich?

% Zum Epos: S.N. Kramer, Dumuzi and Enkimdu, the dispute between the




34 KAPITEL I
Inanna 1aBt sich tiberzeugen. Es ist wohl letztendlich seine aggressive
Form der Selbsteinschitzung, welche Inanna veranlaBt sich fiir ihn
zu entscheiden. Auch der Landmann ist wohl von der aggressiven
Art des Hirten beeindruckt, denn er ist iiber Inannas Entscheidung
nicht gekrankt, obwohl der Hirte ihn auch noch in einen Streit ver-
wickeln wollte, vielmehr wird er ein Freund der beiden, ist eingeladen
zur Hochzeit und bringt Landprodukte als Hochzeitsgeschenke. Mit
threr Entscheidung fiir den Hirten Dumuzi wird der zum Idealtypus
des tapferen und tiichtigen Hirten.

Nun zum zweiten Aspekt des nach S. Freud gesunden Menschen,
der Fahigkeit zu lieben. Liebe im Sinne des alten Orients zu dieser
Zeit war die sexuelle Potenz. Noch Konig Sargon von Akkad (2325—
2280 v.Chr.) ,,weill*, daB er von der Géttin zum Herrscher erwihlt
worden war, weil, so die Schriften aus allerdings spaterer Zeit, sie
ihn lieb gewonnen hat. Kennt man die anderen Geschichten um die
GroBle Géttin, so ahnt man, daB sie ihn vermutlich in erster Linie
wegen seiner ,,Mannesschonheit™ (vgl. S. 14) liebgewann, d.h. statt-
liches, gesundes, potentes AuBeres. Erst in zweiter Linie traf sie ihre
Wahl dann auch auf Grund seiner Gesamtpersonlichkeit. So stellt
ihn die Uberlieferung in die Reihe mit anderen von ihr Geliebten
(s. S. 39). In der sumerischen Sargon-Legende, die von Sargons Zeit
am Hofe Kénig Urzababas von Ki§ erzihlt, wird mehrmals darauf-
hin gewiesen, wie Inanna im Hintergrund und an der Seite Sargons
wirkt und ihm dadurch zur Herrschaft verhalf. Die spitere altbaby-
lonische Pseudobiographie, die mit den Worten beginnt: ,Ich bin
Sargon, geliebt von Istar und die ,,Geburtslegende Sargons® sind
dann geradezu Liebesgeschichten und gehéren hierher. Letztere ist
erhalten in neuassyrischen Kopien sowie einem neubabylonischen
Fragment. Sie lassen Sargon sagen:

Ich bin Sargon, der michtige Kénig, Konig von Agade.

Meine Mutter war eine Priesterin; meinen Vater kenne ich nicht.

Meine Stadt ist Azupiranu (d.h. die Gebirgsstadt), die am Euphratufer
liegt.

Meine Mutter hatte mich empfangen, als sic eine Priesterin war, sic
gebar mich heimlich,

Darauf legte sic mich in einen Rohrkorb, verpichte die Offnung,

Sie setzte mich in den FluB, daB3 ich nicht stromaufwirts tricbe.

Shepherd-God and the Farmer-God, in: Pritchard a.0., 5. Anm. 9, 41 ff. Ders., 2.0,
s. Anm. 6, Geschichte beginnt . . ., 107 f. (Zitat). H. Balz-Cochois, Inanna, Wesensbild
und Kult einer unmiitterlichen Géttin, 1992, 94 fI.




SUMERISCHE BIS EINSCHLIESLICH KASSITISCHE ZEIT 35

Der Fluf} trug mich fort, er brachte mich zu Aqqi, dem Wasserschépfer.

Der Wasserschopfer Aqqi schopfte mich beim Eintauchen seines Eimers
aus dem Wasser.

Der Wasserschopfer Aqqi erzog mich wie semen eigenen Sohn,

Der Wasserschopfer Aqqi setzte mich als Girtner ein.

Wihrend ich Girtner war, hat mich [§tar liebgewonnen,
Da iibte ich vierund . .. Jahre lang das Konigtum aus,
Herrschte und regierte iiber alle schwarzkdpfigen (Menschen)”

Seine sexuelle Potenz sollte der erwihlte Held der Géttin, und an ihrer
Stelle der hohen Priesterin, beweisen durch den Ritus, den wir heute
mit dem Terminus ,,Heilige Hochzeit* bezeichnen. Praktische T1ich-
tigkeit und sexuelle Gesundheit — warum war dies beides fir die
Wahl wichtig? Dahinter steckt die uralte Lebenserfahrung, dal3 ein
Mensch, der iiber beides verfigt, ein unabhidngiger Mensch ist, ein
Mensch, der deshalb gerechte Entscheidungen trifft, der sich nicht so
schnell von iibelwollenden Menschen beeinflussen laf3t. An so einen
Mann wollte die Gattin, zum Wohl der anderen Gotter, der Menschen
und des Viehs, ihre Macht delegieren. Hier verspiiren wir schon die
Wunschvorstellung vom idealen Konig, wie sie in den folgenden
Zeiten immer wieder auftaucht. In diesem Sinne hat. I.]. Winter recht,
wenn sie darauf hinweist, dall auf der Stele des Naramsin, (s. Abb.
1.11), des Nachfolgers Sargons, die offensichtlich vor Kraft und Potenz
strotzende Darstellung des Kénigs ein Regierungsprogramm enthalt.*
Wie er oben auf dem gebirgigen Gelinde steht, von der Aura des
nahezu Unbesiegbaren umgeben, ein Teil der Feinde zu Boden sinkt,
wihrend die anderen offenbar um Gnade flehen, macht er noch heute
einen gewaltigen Eindruck auf die Betrachter/innen. Das war bezweckt.
Allein durch sein Auftreten sollte der Konig schon Macht und damit
verbunden Ordnung und Sicherheit ausstrahlen und garantieren.
S. Freuds dritte Figenschaft des gesunden Menschen, das Genieflen,
wird schon im Gilgame$-Epos angesprochen (s. S. 27 und 187 f) und
laBt sich in der gesamten altorientalischen Literatur feststellen.
Diese Auswahlkriterien wurden, wie bereits ausgefiihrt, auch als

3 J.S. Cooper/W. Heimpel, The sumerian Sargon legend, JAOS 103, 1983, 67.
B. Lewis, The Legend of Sargon: A study of the akkadian text and the tale of the
hero who was exposed at birth, 1976, 142. Reiner a.0O., s. Anm. 10, 178 (Zitat).
H. Hirsch, Eannatum von Laga$ und Sargon von Agade, in: Studies Oppenheim,
1964, 136 ff. )

# Stele Naramsins: D. Binder, Die Siegesstele des Naramsin und ihre Stellung
in Kunst- und Kulturgeschichte, 1995, 1 f. I.J. Winter, Sex, rhetoric, and the
public monument, in: N.B. Kampen (Hrsg.), Sexuality in ancient art, 1996, 11 ff.




Abb. 1.11 Stele des Naramsin




SUMERISCHE BIS EINSCHLIESLICH KASSITISCHE ZEIT 37

nach der sumerischen Kénigsliste ,,das Konigtum vom Himmel kam®,
auf alle Konige tibertragen. Der Gottin mullten sie sich im Kult der
»Heiligen Hochzeit* beweisen und gleichzeitig bekamen sie dadurch
von der Gottin die Legitimation fiir ihr Amt, sicherte thnen die Géttin
und damit dem Lande ein gutes Schicksal zu.*

In der Heldenepik aber bahnt sich etwas anderes, eine neue Ent-
wicklung, an.

Grundsiatzlich tiberrascht die herausragende Stellung der Géttin
Innin/Inanna/IStar in einer patriarchalisch strukturierten Gesellschaft.
Sie ist die Hauptgéttin mit vielen Figenschaften bzw. Wirkungsbereichen
und damit Erscheinungsformen. Ein allmidhlicher Wandel 148t sich
aber im Wesen der Gottin feststellen. Bei der sumerischen Innin/Inanna
iiberwiegt der Aspekt der Gottin der Liebe (Sexualitit) und Frucht-
barkeit, speziell fir die Herden. Bei der sich aus ihr seit der Akkad-
Zeit entwickelten IStar tiberwiegt der aggressive Aspekt, und so ist
sie dann die Gottin der Liebe (Sexualitit) und des Krieges. In den
Darstellungen erweckt sie den Eindruck einer jungen Frau. So denkt
man sogleich an Vélker, bei denen tatsichlich die jungen, unverhei-
rateten Frauen auch mit Waffen umzugehen verstanden. Gleichzeitig
aber ahnt man, warum Istar die Gottin der Liebe und des Kampfes/
Krieges ist. Wohl nicht nur, weil in sexueller Leidenschaft und im
kriegerischen Kampf die Betroffenen gleichermaflen in Ekstase gera-
ten konnen, sondern wohl auch, weil man aus trauriger Erfahrung
wufite, dal aus Liebe leicht Eifersucht und Kampf/Krieg entstehen
kann. Die Sage von ,,Paris und Helena® ist ein bekanntes Beispiel dafiir.
Ein weiterer Grund kénnte auch sein, weil man gegen andere Gruppen
um Frauen kimpfte bzw. im Krieg Frauen als Beute gewinnen konnte.
Kampf und Liebe/Liebe und Kampf waren also fiir den Menschen
nahe beieinander. Diese erotisch-aggressive Erscheinung der Goéttin
kann aber auch noch anders erkldrt werden. Am Ende des Matriarchats
wird im alten Sumer die weibliche Gottheit nicht einfach abgesetzt
durch minnliche Gottheiten, sondern sie wird beibehalten, aber ihre
Aspekte werden den patriarchalischen, méannlichen Bediirfnissen ange-
paBt. Dies geschieht langsam, vermutlich unter dem Einfluf} der ein-
wandernden Sumerer, von denen allgemein angenommen wird, dal3

¥ Zur Deutung der HL. Hochzeit vgl. auch: K.-H. Golzio, Der Tempel im Alten
Mesopotamien und seine Parallelen in Indien. Eine religionshistorische Studie, 1983,

bes. 158.




38 KAPITEL I

sie den Kult der Inanna/Istar wahrscheinlich einfiihrten. Zunichst hat
die sumerische Inanna dank ihrer Fiirsorge fiir das Vieh auch noch
miitterliche Aspekte. Dann, mit dem Durchsetzen der semitischen Istar, i
wird sic immer mehr zur Gottin der herrschenden Minner, indem
sic deren Ideale (Kampf, Mut, Tatkraft, Leidenschaft) verkorpert —
quasi deren ,,Helden-Anima* symbolisiert.*” Insofern ist die Erzidhlung
von ,lnanna bevorzugt den Landmann® auch eine Andeutung fiir
den Wandel der Géttin, weg von der friedlichen, hin zur eher aggres-
siven, kriegerischen. In der zunichst erfolgten Bevorzugung des fried-
fertigen Landmannes zeigt sich, meiner Meinung nach, noch ihr '
alterer friedlicher Aspekt. Die friedliche Géttin fiihlt sich zum fried-
licheren Mann hingezogen. Dann, unter dem Einfluf ihres Bruders,
des Helden und Kriegers Utu (!), dndert sich ihre Meinung, also én-
dert sich ihr Aspekt, und so wahlt sie den kampferischen Hirten. Die
kriegerische Géttin findet diesen Helden- bzw. Méannertypus nun at-
traktiver. Das eine Erklarungsmodell schlieit das andere nicht aus,
und eigentlich erkliren erst alle zusammen die beiden aus heutiger
Sicht so wenig zusammenpassenden, sich geradezu widersprechen-
den Aspekte der Gottin. Immer aber fithlte sich der ,,Herrscher® von
ihr abhingig. Im ,Enmerkar-Epos® (1. Teil, genannt ,,Enmerkar und
der Herr von Aratta®) wird dies mit einer geradezu mirchenhaften
Einleitung ausgedriickt:

Es war einmal, daB} der Konig, auserwihlt von Inanna in ithrem heiligen
Herzen,

Auserwihlt aus dem Lande Schuba von Inanna in ihrem heiligen
Herzen, Enmerkar, der Sohn Utus.

Im 2. Teil, genannt ,Enmerkar und Ensubkesda ‘anna® glaubt zu-
nidchst der Herr von Aratta, ndmlich Ensubkeida ‘anna, daB er der
Favorit der Géttin sei. Spiter meint er, weil ithn das Kriegsgliick
verldBt, dall sie ihm nicht mehr liebend zugeneigt sei, und sagt zu
Enmerkar von Uruk, dessen Oberherrschaft damit anerkennend:

Du bist der Geliebte Inannas, du allein bist gepriesen.

Inanna hat dich wahrlich fir ihren heiligen Schofl erwihlt.

Von den unteren Landen bis zu den oberen Landen bist du der Herr,
ich komme nach dir,

 D. Wolkstein/S.N. Kramer, Inanna. Queen of heaven and earth, 1983, 4 fI.
Kramer a.0., s. Anm. 6, Geschichte beginnt . . ., bes. 145 f. Ders. a.0., s. Anm. 6,
Sumerians, 197 ff. C.G. Wilcke, Inanna/I§tar, RLA 5, 1976-1980, 74 ff. Balz-Cochois
a.0., s. Anm. 36, 87 ff.




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 39

Von dem Augenblick an, da du empfangen wurdest, war ich dir nicht
ebenbiirtig, du bist der ,,Grofle Bruder®.
Nimmer kann ich mich mit dir vergleichen."

Auch Sargon von Akkad (s. S. 34) sieht sich als Geliebten der Géttin
und seine Macht durch ihre Liebe begriindet. Erst nach und nach
losen sich die Helden in der Dichtung aus dieser Abhangigkeit, da
sie wissen, daBl Liebe und Laune der Géttin tber ihr Schicksal, das
heiBt, iiber Gliick und Sieg oder Untergang und Schaden bestimmen.

Da ist Dumuzi, der auf das Wegbleiben der Gottin Inanna/Innin
gar nicht mit Trauer reagiert, sondern schnell und offenbar freudig
die Alleinherrschaft antritt — was ihm, wie bekannt, von der Goéttin
sehr iibelgenommen wird.

Auch Gilgame§ distanziert sich langsam von ihr. In der sumeri-
schen Erzihlung ,,Gilgame§ und Agga von Kis* wird er noch als
jemand beschrieben, ,der fiir Inanna heldenhafte Taten begeht.“
In der Erzihlung ,,Gilgame§ und das Land der Lebenden® wird ge-
schildert, wie er der Géttin anfangs bereitwillig hilft. Er befreit ihren
,Huluppu-Baum* von einer Schlange, dem Anzu-Vogel und der Lilith,
um dann aus dem Baumholz ein Bett und einen Thron fiir die Got-
tin zu zimmern. Sie gibt ihm dafiir Geschenke, mit denen er dann
aber offenbar nicht ihren Vorstellungen entsprechend umgeht — also
beginnt eigenstindig (!) zu handeln. Und in der Erzahlung ,,Gilgames,
Enkidu und der Himmelsstier nimmt er gar die vermutliche Werbung
(die ersten 50 Zeilen sind unbekannt) der Gottin nicht an — also ent-
scheidet selbstindig. Uber die Ablehnung erziirnt, sendet sie als Strafe
den Himmelsstier. Gilgame§ und Enkidu reagieren darauf distanziert
mit der Totung des Stieres. Eine Steigerung erhalt diese Distanzierung
von der Gottin in der Ninive-Fassung (um 1200 v.Chr. beendet) des
Gilgames-Epos mit der sogenannten ,,Schmihung der Itar®, die auf
[Stars Werbung (s. S. 14) folgt:

Darauf hub Gilgamesch zu sprechen an

Und sagte zu der wunderbaren Ischtar:

»[Was gib’ ich dir], um dich (zur Frau) zu nechmen?
25 [Ol wohl] fiir deinen Leib, Gewinder auch?

[Bring’ ich vielleicht dir] Brot und Nahrungsmittel?

[Ich habe keine] gotterwiird’ge Speise,

Nicht gottlichen, nur(?) kéniglichen Trank!

# Kramer a.0., s. Anm. 6, Geschichte beginnt, 30 ff. und 159.




40 KAPITEL I

Die Mandelkrihe, die dir zugeflogen?
Wohlan, ich zihl’ dir auf, die du geliebt:
e R L L L e e N
Dem Tammuz, dem Geliebten deiner Jugend,
Hast Tranen du fiir jedes Jahr bestimmt.
Du liebtes (auch) den farbenfrohen Vogel,
Doch schlugst du ihn, zerbrachest ihm die Fliigel,
50 Nun sitzt er im Gehélz und ruft ,kappi! (Krihe)

Den Lowen liebtest du, der Stirke Urbild,

Und hobst ihm (doch) der Gruben aus je sieben!
(Auch) liebtest du den kampferprobten Hengst,
Bestimmtest doch ihm Peitsche, Stich und Hieb:
So muf} er jagen sieben Doppelstunden,

Das aufgewiihlte, (schlammige) Wasser trinken,
Dafi drob Silili, seine Mutter weint!

o
¥

(Dann) liebtest du den Hirten [bei den Schafen],
Brotkuchen hiufte er dir ohne Rast

60 Und schlachtete dir Zicklein jeden Tag:
Du schlugst ihn, lieBest einen Wolf thn werden —
Nun scheuchen ihn die eignen Hiitejungen,
Und seine Hunde beiflen-ihn ins Bein!

(Dann) packte Liebe dich zu Ischullanu,
der deines Vaters Palmengirtner (war),

65 Der stets dir Koérbe voller Datteln brachte
Und téglich reich versorgte deine Tafel.

Du sahst ihn an, du nidhertest dich ithm
(und sprachest zu thm:) ,,O mein Ischullanu,
komm, laB uns doch genieBen deine Kraft,
Reich deine Hand, beriithre meinen SchoB!*

70 (Doch) Ischullanu gab dir drauf zur Antwort:
sWas stellst du da an mich fir ein Verlangen?
Buk Brot mir nicht die Mutter, aB ich’s nicht,
DaB ich nun iible Speise wiihlen sollte
Und nur mit Bastgeflecht(?) mich wirmen miif3te?*

75 Als du nun diese [seine Antwort] hortest,

Da schlugst du ihn, lieBt einen Frosch(?) ihn werden
Und hieflest ithn inmitten . . . wohnen,

Dall ihm hinauf, hinab der Weg versperrt.

Mir brichte deine Liebe Gleiches ein!

Auch Enkidu darf sich iiber die Gottin lustig machen. Nach der
Totung des Himmelsstieres ergibt sich folgende Szene:

Doch Enkidu, der Ischtars Schreien horte,
Ri} aus des Himmelsstieres einen Schenkel,
er schleuderte ihn gegen sie (und rief):




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 41

O konnt’ ich nur heran an dich, ich wiirde
Mit dir das gleiche wie mit diesem tun,
Ja, seine Eingeweide um dich schlingen!*

Und aus den Hethitischen ist ein Mythenfragment tiberliefert, in dem
die Gottin Inara den menschlichen Helden Hupasija um Hilfe bit-
tet. Er wagt es gar, als Bedingung fiir diese Hilfe einen Beischlaf
mit ihr zu fordern. Sie willigt ein. Das Ende ist trotzdem fiir ihn
tragisch. Die Géttin will ihn danach bei sich behalten, sie sperrt ihn
in ihr Haus, verbietet ihm sogar, wihrend ihrer Abwesenheit aus
dem Fenster zu schauen, weil er dann seine Frau und Kinder sehen
wiirde. Was bedeutet, daB sie sich seiner nicht sicher ist. Er befolgt
zunichst diese Anweisung, aber nach ihrer Abwesenheit von 20
Tagen 6ffnet er das Fenster und sieht Frau und Kinder. Als Inara
nach Hause kommt, bittet er sie: ,,lall mich nach Hause! Es kommt
zu einem Streit, bei welchem sie ihn tétet.* Wir sehen, von der
Macht der Goéttin ist nicht mehr viel iibrig. Psychologisch stimmig
wird ihr Verhalten beschrieben wie das eines Menschen, der seinen
Machtverlust erkennt, aber mit Unverstindnis, Verlustangst, Ratlo-
sigkeit, Enttduschung und daraus resultierender Wut reagiert.

Uber das Deuten von Mythen und Sagen ist viel geschrieben wor-
den. Charakteristisch fiir sie ist, daf} siec mehrdeutig sind. Einerseits
kénnen sie als Hinweis fiir historische Ereignisse, historische Personen
und deren Taten/Erlebnisse angesehen werden, andererseits dienen
diese Personen und Ereignisse als Symbole.* Die hervorgehobene Stel-
lung der Géttin und der ihr verbundenen Helden kann somit eben-
falls historisch wie auch psychologisch gedeutet werden. Zuerst die
historische Deutung. Da sie schon besprochen wurde, nochmals in
Kiirze. Dieses Motiv wird allgemein als Rest eines ehemaligen Matri-
archats — genauer der Endphase bzw. der héheren, der entwickelten
Phase angesehen. In ihr wihlt die Géttin, und an ihrer Stelle die
hochste Priesterin, jenen Mann aus, die ihrer Meinung nach zur

2 Schmihung: Schmokel a.0. s. Anm. 17, 62 ff. (Taf. 6, 23-79). Enkidus Worte:
ebenda, 67.

# A, Goetze, The myth of Illuyankas, in: Pritchard a.0., s. Anm. 9, 125 f.
H. Otten, Hupaija, RLA 4, 1972-75, 500. Ders., lllujanka, RLA 5, 1976-1980, 60 £.
Andere Ubersetzung mit anderem Ende: A. Unal, Der Mythos vom Schlangendémon
Nluyanka, CTH 321, in: Hecker et al., s. Anm. 9, 808 ff.

# H. Frankfort, Before philosophy, 1964, 11. J. Schreier, Géttinnen. Thr EinfluBl
von der Urzeit bis zur Gegenwart, 1978, 9 ff. Vgl. ].G. Fraser, The Golden Bough
(deutsch: Der goldene Zweig), 1968, Kap. XIL




42 KAPITEL I

Herrschaft fihig ist. Mit ihrer Wahl teilt sie mit ihm die Herrschaft,
solange er ihr Gunstling ist. LaBt sie ihn fallen, so ist dies sein
Untergang. Einer Lehrmeinung zufolge stehen hinter diesem, im iibri-
gen in der Dichtung weit verbreiteten Motiv des ,geschidigten
Liebhabers* weit zuriickliegende historische und kulturelle Ereignisse.*
Nun zur psychologischen Deutung und damit zu einem Grund, wes-
halb sich dieses Motiv so lange gehalten hat und so weit in der
Dichtung verbreitet ist. Nach S. Freud erleben Jungen und Midchen
im Alter zwischen 4-7 Jahren eine Phase, in welcher der anders-
geschlechtliche Elternteil besonders geliebt wird. Das Ende findet sie
im Normalfall mit dem inneren Loslassen dieses Elternteiles und der
Identifikation mit dem gleichgeschlechtlichen Elternteil. Fiir den
Jungen stellt diese Losung von der Mutter nach N. Chodorow einen
besonders schmerzlichen Prozel dar, denn er muB3 sich abgrenzen
durch Abwehr und Ablehnung alles Weiblichen, auch in sich selbst.
Dieser Prozel ist zusitzlich belastet, wenn die Mutter, was haufig
geschieht, diese Losung verhindern will.* So scheinen mir diese
Szenen eher eine kollektive minnliche Reifungserfahrung aus der
ddipalen Phase widerzuspiegeln als weit zuriickliegende historische
und kulturelle Ereignisse. Vermutlich aber ist es beides. Die Schilderung
emner historischen Phase und einer BewuBtseins- und Entwicklungsstufe
des Mannes, die dieser historischen Phase entspricht.

Schén wird in der Epik die BewuBtseinsentwicklung des Helden
(und beispielhaft durch ihn des Mannes) beschrieben. Aufgrund zuneh-
mender Leistungen erstarkt sein SelbstbewuBtsein, und deshalb ist er
psychisch in der Lage, sich endgiiltig von der weiblichen/miitterli-
chen Dominanz zu befreien. Hatte man bei den Beschreibungen der
Gottin Inanna, aber auch anderer Géttinnen, den Eindruck, daB sie
recht eigenstandig und eigenwillig verstanden, ihre Wiinsche in die
Tat umzusetzen, so ist es jetzt der méannliche Partner, in Gestalt des
Helden Gilgames, der selbstindig und tatkriftig seinen Weg geht.
Wie wenig sich der Mensch grundsitzlich als Einzelwesen wahrnahm,
erkennt man an der stereotypen Darstellung. Das ist nicht kiinstle-
risches Unvermogen, wie im Vergleich zu den dargestellten Tieren
zu erschen ist. Diese werden mit groBer Sorgfalt und Detailgenauigkeit

¥ H. Gétiner-Abendroth, Die Géttin und ihr Heros, 1980 (10. Aufl. 1993), 16 ff.
Helck, s. Anm. 5, 72 ff., s.a. Anm. 44.

* N. Chodorow, Das Erbe der Miitter. Psychoanalyse und Soziologie der Ge-
schlechter, 1985, z.B. 68 f.




SUMERISCHE BIS EINSCHLIEBLICH KASSITISCHE ZEIT 43

gezeigt. Alles Wesensziige, die bei der Darstellung der Menschen feh-
len. Lediglich bei dem Helden, verkérpert durch den Konig, 1aBt sich
auf den Darstellungen eine psychische Entwicklung erkennen. Noch
in der I'rithdynastischen Zeit unterscheidet er sich duBerlich nicht
von den anderen Zeitgenossen. Lediglich durch eine groBere Darstellung
wird er hervorgehoben. Ab der Akkad-Zeit unterscheidet er sich
durch eine komplizierte Frisur und ein Schultergewand (s. Abb. 1.11)
von den anderen. Noch spiter sind es dann weitere Kleidungs- bzw.
Bewaffnungseigentiimlichkeiten durch die er zu erkennen ist."” All
diese Unterschiede wurden bisher als Zeichen von Macht und Prestige
angesehen. Nun unter dem Aspekt der BewuBtseinsentwicklung bekom-
men sie noch eine weitere Bedeutung. Der Held/Kénig beginnt sich
seiner personlichen Kraft bewuBt zu werden durch eigene Leistungen.
Somit ist er ein Vorlaufer und Vorbild auf dem Weg zur Individualitit.
Mit diesem befreiten BewuBtsein ist es dann auch Zeit fiir eine neue
psychische Entwicklung in der Liebe. Sie zeigt sich klar ab der neu-
assyrischen Zeit.

# Unterscheidung n. E. Braun-Holzinger, Vortrag gehalten anliBl. II. Internatio-

nalem Coll. d. Deut. Orient Gesell. e.V., Berlin, 24.3.1998.




KAPITEL II

NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT

Abb. 2.1 Stele der Liballi-3arrat

In dieser Zeit (1000-550 v.Chr.) hatte sich das Machtzentrum in
den Norden des Zweistromlandes verlagert und so dominieren Dich-
tungen aus diesem geographischen Raum und dessen Einflu8gebieten.

Mit der neuassyrischen Zeit, so hat der europidische Leser des 20.
Jahrhunderts den Eindruck, kommt in der Dichtung etwas hinzu,
was als Beschreibung der emotionalen (romantischen) Liebe bezeich-
net werden kann.

Die élteren Dichtungen bestehen weiter und werden zeitgemil noch
verdandert (s. z.B. Nergal und Ere kigal, S. 8 f.).

Neu hinzu kommen weitere Sagen, wohl als Teil einer Volksdich-
tung, und Inschriften sowie Gedichte, als Teile einer Hof- und Hoch-
dichtung. Bei den Sagen stehen an erster Stelle die Sagenkreise um




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 45

zwei groBen Frauengestalten des beginnenden 1. Jahrtausends v.Chr.
Wann genau sie im einzelnen entstanden sind, ist unbekannt.

Sage von Ninos und Semiramis
Herodot (ca. 480—429/26 v.Chr.) erwihnt in seinen Historien (1. 184)
kurz die Konigin Semiramis.

Uber . .. Babylon herrschten viele andere Kénige, . . ., dann aber auch
zwel Frauen; die zuerst geherrscht hat, fiinf Menschenalter vor der
spateren — ihr Name war Semiramis —, hat in der Ebene Dimme
geschaffen, . . . .

Ausfithrlicher erwdhnt der griechische Geschichtsschreiber Ktesias
von Knidos (ca. 430/25-358/57 v.Chr.) ihr Leben. Er war 12 (?)
Jahre bis 393/2 v.Chr. als Kriegsgefangener Leibarzt am Hofe des
persischen Konigs Artaxerxes II. in Susa. In seinem Buch ,,Persika®
(Persische Geschichten), erhalten im 2. Buch der ,,Historischen
Bibliothek® des Diodorus Siculus (1. Jh.v.Chr.), erzihlt er in den
ersten sechs von insgesamt 23 Biichern assyrische Geschichten, unter
anderem die der Konigin Semiramis.

In Syrien liegt eine Stadt des Namens Askalon, und nicht weit von
dieser ein grofler und tiefer See, voller Fische, und neben diesem liegt
der heilige Hain einer berithmten Géttin, welche die Syrer Derketd
nennen. Diese hat das Gesicht eines Weibes, der iibrige Korper aber
ist der eines Fisches, und zwar hat es damit folgende Bewandtnis.

Die Gelehrtesten unter den Einwohnern erzihlen, Aphrodite habe
der vorerwihnten Gottin geziirnt und ihr eine heftige Liebe eingefloBt
zu einem Jingling, der unter den Opfernden war und von nicht unan-
schnlicher Gestalt. Diesem Syrer nun habe Derketd thre Gunst gewihrt
und daraufl eine Tochter geboren. Nun aber habe sie wegen ihres
Fehltritts tiefe Scham ergriffen, und sie habe den Jiingling getétet, das
Kind aber in einer felsigen Eindde ausgesetzt. [ | Sie selbst habe sich
dann aus Scham und Schmerz in den See gestiirzt, und ihr Leib sei
in die Gestalt eines Fisches umgewandelt worden. Dies sei auch der
Grund, weshalb sich die Syrer dieses Tieres enthielten und die Fische
wie Gotter verehrten.

An jenem Platze aber, wo das Kind ausgesetzt wurde, hiitte eine
Menge Tauben genistet, und von diesen sei das Magdlein durch wun-
derbare Schicksalsfiigung gendhrt worden. Einige dieser Vogel nam-
lich hatten den Korper des Kindes von allen Seiten mit ihren Fligeln
bedeckt und erwidrmt, andere aber aus den benachbarten Gehoften,
wenn sie die Rinderhirten und andere Leute ausgehen gesehen, im
Munde Milch herbeigetragen und das Kind damit genihrt, indem sie
ihm dieselbe zwischen die Lippen flof3ten.




KAPITEL II

Als dann das Migdlein ein Jahr alt geworden war und schon fester
Nahrung bedurfte, hiitten die Tauben von den Kisen Stiicke losge-
pickt und ihr so ausreichende Nahrung gewihrt. Als aber die Hirten
nach Hause zurtickkehrten und die Kise ringsum angebissen sahen,
hiitten sie sich dariiber sehr verwundert. Sie stellten sich nun auf die
Lauer, und als sie die Ursache entdeckt, fanden sie das Kind, das von
wunderbarer Schonheit war.

Sie trugen es sogleich nach dem Gehifte und schenkten es dem
Aufseher iiber das konigliche Vieh, namens Simmas. Der aber war
kinderlos und zog das Kind mit aller Sorgfalt auf, wie seine eigene
Tochter, und gab ihr den Namen Semiramis, was in der Sprache der
Syrer von dem Worte fiir die Tauben hergenommen ist, welche denn
auch die Syrer von jener Zeit an wie Gottinnen verehren.

So ungefihr lautet die Sage von der Geburt der Semiramis. Als sie
aber in das Alter der Mannbarkeit trat und die anderen Jungfrauen
an Schonheit weit tbertraf, kam, vom Kénig geschickt, ein Beamter,
um die koéniglichen Herden zu besichtigen. Menones war sein Name,
und im kéniglichen Rate war er der Erste und zum Statthalter gesetzt
tiber ganz Syrien. Dieser kehrte beim Simmas ein, erblickte die Semiramis
und wurde durch ihre Schénheit bezaubert. Er bat denn auch den
Simmas, dafl er ihm die Jungfrau zum ehelichen Weibe gebe, fiihrte
sie nach Ninos, heiratete sie und erzeugte mit ihr zwei Soéhne, den
Hyapates und den Hydaspes.

Da aber Semiramis auller dem Reize ihrer Schénheit auch noch
andere Vorzige besalBl, so lieB sich ihr Mann ganz und gar von ihr
beherrschen, und da er nichts gegen ihre Meinung unternahm, so
gelang 1thm alles wohl.

Um eben diese Zeit nun unternahm der Konig, nachdem er den
Bau der nach ihm benannten Stadt vollendet, den Kriegszug gegen
die Baktrer. . ..

Alle iibrigen Stidte nun gewann Ninos leicht, Baktra aber konnte
er wegen ihrer Festigkeit und der Verteidigungsanstalten nicht mit
Gewalt nehmen.

Da sich nun die Belagerung sehr in die Linge zog, so schickte der
Mann der Semiramis, der den Feldzug mit dem Kénige machte und
von Liebessehnsucht nach seiner Frau gequilt wurde, nach derselben,
um sie kommen zu lassen. Diese nun, wie sie denn mit Einsicht und
Kiihnheit und den iibrigen Eigenschaften begabt war, welche schlieB-
lich Auszeichnung gewéhren, benutzte die Gelegenheit, die eigene
Tiichtigkeit zu zeigen.

Zuerst nun, da ihr eine Reise von vielen Tagen bevorstand, machte
sie sich ein Gewand, welches nicht unterscheiden liel, ob der damit
Bekleidete ein Weib oder ein Mann sei. Dasselbe war zu gleicher Zeit
geeignet, um in der Hitze des Weges die Haut des Korpers zu schiit-
zen, und zugleich gestattete es ihr auch jede beliebige Bewegung und
Titigkeit, da es nach Art der Jugendgewinder dem Kérper freien
Spiclraum lieB. Und im ganzen war dieses Gewand so gefillig, daB3




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 47

spater die Meder, als sie die Herren Asiens waren, die Tracht der
Semiramis annahmen, und nach ihnen auch die Perser.

Als sie nun in Baktriana angekommen war und den Stand der
Belagerung in Augenschein genommen hatte, bemerkte sie, dali man
zwar in der Ebene und gegen die leichter zuginglichen Stellungen
Angriffe mache, daB} sich aber an die eigentliche Burg ihrer Festigkeit
wegen niemand wagte, und dafl auch die Besatzung derselben ihren
Posten verliel, um an den gefihrdeten Stellen der unteren Mauern
Beistand zu leisten.

Sie nahm sich daher aus den Soldaten die des Felsensteigens Ge-
wohnten, stieg mit ihnen durch eine schwer zugingliche Schlucht den
Berg hinan, nahm durch Uberraschung einen Teil der Burg und gab
den Belagerern in der Ebene das Zeichen. Die in der Stadt aber, als
sie die Hohen genommen sahen, verlieBen in ihrer Bestiirzung die
Mauern und gaben alle Hoffnung auf.

Auf diese Weise wurde die Stadt genommen, und der Kénig bewun-
derte die Tapferkeit dieses Weibes und ehrte sie durch grofie Geschenke,
dann aber wurde er durch die Schénheit ithrer Person gefesselt und
versuchte zuerst, ihren Mann zu iiberreden, daB er sie ihm freiwillig
abtrete, fiir welche Gunst er ihm seine eigene Tochter Sosane zu geben
verhiel3.

Da aber der Mann das tibel aufnahm, so drohte er, ihm die Augen
auszustechen, wenn er nicht ohne weiteres seinem Befehle gehorche.
Menones aber, teils aus Furcht vor der Drohung des Konigs, teils aus
Liebesverzweiflung, fiel in Wahnsinn und Raserei, kniipfte sich den
Strick und erhenkte sich. Auf diese Weise war Semiramis zu konigli-
cher Wiirde emporgestiegen.

Ninos aber nahm in Baktra die Schitze weg, die viel Silber und
Gold enthielten, und nachdem er die Regierung des Landes geordnet,
entlie er sein Heer. Danach gebar ihm Semiramis einen Sohn, den
Ninyas, und er selbst starb dann und hinterlieB das Reich seiner
Gemahlin.'

Bei den beiden Minnern, bei Konig Ninos, vor allem aber bei Meno-
nes erahnen wir aus ihren Reaktionen so etwas wie eine iiber die
geschlechtliche Liebe hinausgehende Beziehung zu Semiramis. Neu
ist, daf3 dies in der Dichtung angesprochen wird.

Geschichten von Ninos und Semiramis entstanden so zahlreich,
daB eine weitverzweigte Sagenbildung mit verschiedenen Erzihl-
traditionen (griech.-pers., griech.-igypt., armen., griech., latein. und aus

' Ktesias von Knidos: Fr. W. Kénig, Die Persika des Ktesias von Knidos, AfO,
Beih. 18, 1972, 37 und 136-139 (Zitat). Diodorus Siculus I1.3.4 ff.




48 KAPITEL II

spiterer Zeit) vorliegt.” Dementsprechend gibt es auch verschiedene
Varianten und Uberschneidungen mit ilteren Motiven. Wichtig ist
im Rahmen der altorientalischen Dichtung noch die armenische
Version, tibereinstimmend tiberliefert von den armenischen Historikern
Sebeos und Moses von Chorene (letzterer vermutl. 5. Jh.n.Chr.). In
ihr tritt uns die Konigin nicht als begehrte Frau entgegen, dort erfah-
ren wir etwas von ihr als liebende und begehrende Frau. Bereinigt
von Ubertreibungen ergibt sich eine nachvollziehbare Geschichte.

Kénigin Semiramis hatte von der Schénheit des armenischen Konigs
Ara, eines auch ansonsten hochgeschitzten Herrschers, gehort. Nach
dem Tode ihres Gatten warb sie um ihn. Sie sandte ihm Geschenke,
lud ihn nach Ninive ein. Er lehnte eine Verbindung mit ihr ab, wies
sie ab. Erzarnt tiber die Zurtickweisung, wollte sie ihn mit Gewalt holen
und erkldrte thm den Krieg. Konig Ara, den sie lebend erobern wollte,
fillt in der Schlacht. Tief betriibt kann sie nur noch seinen Leichnam
in ihre Arme nehmen. Sie legt ihn auf einen Felsen und bittet die
Gotter um die Heilung seiner Wunden. Da die Géotter nicht helfen,
gibt Semiramis, um die aufgebrachten Armenier zu beruhigen und den
Krieg zu beenden, einen ihrer Héflinge fiir den Verstorbenen aus und
lebt mit thm zusammen. Aus der Verbindung stammt ein Sohn.

In einer romantischeren Version beendet sie den Krieg, nachdem ihre
Gebete nicht erhort wurden. Aber ihre Liebe zu Konig Ara reicht
iiber seinen Tod hinaus. Sie ernennt deshalb seinen Sohn zum Statthalter
iiber das besiegte Gebiet.

Diese Geschichte erinnert ein wenig an Inannas vergebliche Werbung
um Gilgames (s. S. 14, 39).

Im spiteren Leben hatte die Konigin, nach griechischen und arme-
nischen Uberlieferungen (die aus ihr grundsitzlich eine sehr sinnen-
frohe Frau machen), durchaus psychologisch stimmig, offenbar das
Interesse an einer tiefergehenden emotionalen Bindung verloren.
Diodorus Siculus (II. 13.4-5) berichtet, daB3 sie geradezu Angst vor
einer legalen EheschlieBung hatte, weil sie befiirchtete, dann aus ihrer

* griech.-pers.: Ktesias/Diodorus Siculus, s.o.; griech.-agypt.: Ninos-Roman, ent-
standen im ca. 2. Jh.v.Chr., Fragmente sind erhalten aus dem 1. Jh.n.Chr. auf
Papyrus aus Agypten; griech.: z.B. Athenaios, zit. bei Diod.Sic.

i Dietrich, a.O., S. 118 f. M. Riemschneider, Das Reich am Ararat, 1966, 24 ff.
W. Eilers, Semiramis — Entstehung und Nachhall einer altorientalischen Sage.
Sitzungsherichte der Osterr. Akad. d. Wissensch., Wien, 274.2, 1971, 12 ff. ]J.B.
Pritchard (Hrsg.), Solomon and Sheba, 1974, 65 fI,, 85 I, 104 f. W. Nagel, Ninus
und Semiramis in Sage und Geschichte, 1982, 16 fl. G. Pettinato, Semiramis, 1988,
10 ff. (mit vielen Lithinw.). R. Rollinger, Herodots Babylonischer Logos. Eine kri-
tische Untersuchung der Glaubwiirdigkeitsdiskussion, 1993 (mit weit. Lit.hinw.).




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 49

Abb. 2.2 Konigin Naqija, Bronzetafel

Position verdrangt zu werden. So wihlte sie unter ithren Soldaten
die bestaussehenden aus, liel sie aber, wenn ihrer tiberdriissig gewor-
den, beseitigen.*

Die Stele der Konigin Liballi-farrat (s. Abb. 2.1; altere Leseart: Assur-
Sarrat), Gattin des Konigs Assurbanipal (669-629/27 v.Chr.), vermit-
telt einen Eindruck von der Erscheinung einer neuassyrischen Kénigin,
So dhnlich wird man sich Semiramis, die mit der historisch beleg-
ten Konigin Sammuramat, Gattin des Konigs Samsi-Adad V. (824-811
v.Chr.), identisch ist, vorstellen kénnen. Von ihr ist kein Bildnis iiber-
liefert, wie tiberhaupt assyrische Frauen und Kéniginnen nicht bild-
lich dargestellt sind. Eine Ausnahme machen nur Kénigin Naqija

* Sebeos und Moses von Chorene erzihlen diese Geschichte ,nach dem angeb-
lichen syrischen Historiker und Philosoph Mar Abas Katina®, um 383 n.Chr. Das
Motiv laBt sich angeblich bis ins 4. Jh.v.Chr. zurickverfolgen. (Zit. n. Kerényi a.0.,
243 F);

Da zum Bild des altorientalischen Herrschers ein sinnenfrohes Leben inmitten
eines Harems gehort, wird dieses Bild nun auf die Koénigin tibertragen und geschlechis-
spezifisch umgewandelt. Vielleicht ist dies ezne Erklirung fiir diese Beschreibung.




50 KAPITEL II

(assyr. Zakitu), welche die Gattin Sanheribs (705-681 v.Chr.) und
GroBmutter Assurbanipals ist, und Konigin Liballi-§arrat.” Aber
Kénigin Nagija ist nur auf einer Bronzetafel und hinter dem Konig
stehend dargestellt, wihrend Konigin Liballi-Sarrat alleine (!) auf der
obigen Stele aus Assur und auf einem Palastrelief, zusammen mit
ihrem Mann, in einer Bankettszene abgebildet ist (s. Abb. 2.4).°
Koénigin Naqija galt zu ihrer Zeit als energisch und michtig. Und
so mogen sich Ziige ihrer Personlichkeit mit Ereignissen aus dem
Leben der Kénigin Sammuramat in der Sage von Semiramis ver-
mischt haben. Aus dem Leben der Konigin Liballi-Sarrat ist, abge-
sehen von einem Brief an sie, nichts iiberliefert. Und so a6t sich
ihre Hervorhebung vor allen anderen neuassyrischen Koéniginnen
eigentlich nur, wie sich in den nachfolgenden Ausfithrungen zeigt,
als Zeichen einer groBlen Liebe erklidren, zumal angenommen wird,
daB es sich bei der Darstellung auf dem ,,Weinlaubenrelief* vermut-
lich weniger um eine rituelle Szene, sondern eher um eine aus dem
Privatleben des Konigspaares handelt. So pal3t ithr Bildnis auf zwei-
fache Weise gut in diese Abhandlung.

Sage von Salomon und der Konigin von Saba
Im Gegensatz zu Kénig Salomon von Israel (regierte zw. 961-922
v.Chr.) ist iber die Konigin historisch nichts bekannt.

Auch ihr Herkunftsland ist bis heute nicht einwandfrei wissen-
schaftlich geklirt. So liegen drei Theorien vor: der heutige Jemen,
weil er als reiches Land, aus dem man Gold, Edelsteine, Gewlirze
und Weihrauch importierte, in der Bibel mehrfach erwahnt wird;
Athiopien, weil es hierfiir ebenfalls Hinweise aus der Bibel und auch
eine Sage gibt, und letztlich eine Landschaft im nérdlichen Arabien,
weil sie in assyrischen Texten erwdhnt wird.

> Zur Person der Liballi-3arrat (frither Assur-sarrat) s. F.H. Weissbach, RLA 1,
1928, 225. H. Tadmor, Autobiographical apology in the royal assyrian literature,
in: H. Tadmor/M. Weinfeld, History, historiography and interpretation, 1983, 54.
K.-H. Deller, Assurbanipal in der Gartenlaube, BaM 18, 1987, 229 ff.

Zum Bildnis der Liballi-farrat s. deutl. Ansicht z.B.: W. Andrae, Die Stelenreihen
in Assur, WVDOG 24, 1913, 7, Abb. 3 (Abb. entn.). Ders., Das wiedererstandene
Assur, 1938, 54, Abb. 28. Vgl. B. Hrouda (Hrsg.), Das wiedererstandene Assur
(zweite, durchges. u. erweit. Aufl.), 1977, 83, Abb. 59. Zu Bronzetafel der Kénigin
Naqija, s. deutl. Ansicht z.B.: B. Hrouda, Vorderasien I, 1971, Taf. 105. Borker-
Klihn a.0., Taf. 220 (Abb. entn.). :

8 Zur Gleichsetzung von Semiramis = Sammuramat, Naqija (ZakGtu) = Nitokris
gibt es unterschiedliche Meinungen und demzufolge eine reiche Literatur; vgl. Lit.
hinw. 3.




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 51

Vermutlich steht hinter der Geschichte der Aus- und Aufbau von
gegenseitigen Handelsbeziehungen zwischen Israel und diesem unbe-
kannten Land.

Trotz dieser vielen vagen Angaben hat sich um dieses Herrscherpaar
eine reiche Sagenbildung vollzogen.

Thr Zusammentreffen wird in der Bibel zweimal in nahezu glei-
chen Worten erwihnt (1. Buch der Kénige, 10.1-13; 2. Buch der
Chronik, 9.1-12).

Die Konigin von Saba hérte vom Ruf Salomos und kam, um ihn mit
Ritselfragen auf die Probe zu stellen. Sie kam nach Jerusalem mit
sehr groBem Gefolge, mit Kamelen, die Balsam, cine gewaltige Menge
Gold und Edelsteine trugen, trat bei Salomo ein und redete mit ihm
iiber alles, was sie sich vorgenommen hatte. Salomo gab ihr Antwort
auf alle Fragen. Es gab nichts, was dem Kénig verborgen war und
was er ihr nicht hitte sagen kénnen. Als nun die Koénigin von Saba
die ganze Weisheit Salomos erkannte, als sic den Palast sah, den er
gebaut hatte, die Speisen auf seiner Tafel, die Sitzplitze seiner Beamten,
das Aufwarten der Diener und ihre Gewinder, seine Getrinke und
sein Opfer, das er im Haus des Herrn darbrachte, da stockte ihr der
Atem. Sie sagte zum Konig: Was ich in meinem Land iber dich
und deine Weisheit gehért habe, ist wirklich wahr. Ich wollte es nicht
glauben, bis ich nun selbst geckommen bin und es mit eigenen Augen
gesehen habe. Und wahrlich, nicht einmal die Hilfte hat man mir
berichtet; deine Weisheit und deine Vorziige iibertreffen alles, was ich
gehort habe. Gliicklich sind deine Minner, gliicklich diese deine Diener,
die allezeit vor dir stehen und deine Weisheit héren. Gepriesen sei
Jahwe, dein Gott, der an dir Gefallen fand und dich auf den Thron
Israels setzte. Weil Jahwe Israel ewig liebt, hat er dich zum Konig
bestellt, damit du Recht und Gerechtigkeit iibst. Sie gab dem Konig
hundertzwanzig Talente Gold, dazu eine sehr groBe Menge Balsam
und Edelsteine. Niemals mehr kam so viel Balsam in das Land, wie
die Konigin von Saba dem Kénig Salomo schenkte.

Konig Salomo gewihrte der Konigin von Saba alles, was sie wiinschte
und begehrte. Dazu beschenkte er sie reichlich, wie es nur der Kénig
Salomo vermochte. SchlieBlich kehrte sie mit ihrem Gefolge in ihr
Land zurtick.

Auch der Koran schildert in der sog. Ameisensure (27.15-45) den
Besuch der Konigin bei Kénig Salomon.

15. Und wahrlich, wir gaben David und Salomo Wissen, und sie
sprachen: ,,Das Lob sei Allah, der uns erwihlt vor vielen seiner gliu-
bigen Diener!™




52

KAPITEL II

16. Und Salomo beerbte David. Und er sprach: ,,0 ihr Leute, gelehrt
ward uns die Sprache der Végel und gegeben ward uns von allen
Dingen. Siehe, dies ist wahrlich offenkundige Huld.“

17. Und es versammelten sich zu Salomo seine Heerscharen von
den Dschinn und Menschen und Végeln, und sie waren in geschlos-
sener Ordnung.

18. Bis, als sie zum Ameisental gelangten, eine Ameise sprach: O ihr
Ameisen, gehet hinein in eure Wohnungen, auf daB euch nicht Salomo
und seine Heerscharen zermalmen, ohne daB sie’s wissen.

19. Da ldchelte er tiber ihre Worte und sprach: ,Mein Herr, treibe
mich an, deiner Gnade zu danken, mit der du mich und meine Eltern
begnadet hast, und rechtschaffen zu handeln nach deinem Wohlgefallen.
Und fithre mich ein in deine Barmherzigkeit zu deinen rechtschaffe-
nen Dienern.*

20. Und er musterte die Vogel und sprach: ,,Was sehe ich nicht
den Wiedehopf? Ist er etwa abwesend?

21. Wabhrlich, ich strafe ihn mit strenger Strafe oder schlachte ihn,
es sel denn, er bringe mir eine offenkundige Entschuldigung.®

22. Und er siumte nicht lange und sprach: ,Ich gewahrte, was du
nicht gewahrtest, und ich bringe dir von Saba gewisse Kunde.

23. Siehe, ich fand eine Frau iiber sie herrschend, der von allen
Dingen gegeben ward, und sie hat einen herrlichen Thron.

24. Und ich fand sie und ihr Volk die Sonne anbeten an Stelle
Allahs; und ausgeputzt hat ihnen der Satan ihre Werke und hat sie
abseits gefiihrt vom Weg, und sie sind nicht rechtgeleitet.

25. Wollen sie nicht Allah anbeten, der zum Vorschein bringt das
Verborgene in den Himmeln und auf Erden, und welcher weill, was
sie verbergen und offenkund tun?

26. Allah - es gibt keinen Gott auBer ihm, dem Herrn des herrli-
chen Thrones.“

27. Er sprach: ,,Wir wollen schauen, ob du die Wahrheit sprachst
oder logst.

28. Geh hinfort mit diesem meinem Brief und wirf ihn vor sie.
Alsdann wende dich ab von ihnen und schau, was sie erwidern,

29. Sie sprach: ,,O ihr Hiupter, siche, zu mir ward ein edler Brief
geworfen.

30. Siche, er ist von Salomo, und siehe, er ist im Namen Allahs,
des Erbarmers, des Barmherzigen:

31. Erhebet euch nicht wider mich, sondern kommt als Muslime zu
mir.*

32. Sie sprach: ,,O ihr Hiupter, ratet mir in meiner Sache; ich ent-
scheide keine Sache, ehe ihr mir nicht Zeugnis ablegt.”

33. Sie sprachen: ,Wir sind begabt mit Kraft und starker Macht;
der Befehl ist jedoch der deine und schau zu, was du gebietest.*

34. Sie sprach: ,,Siehe, wenn Konige eine Stadt betreten, zerstéren
sie sie und machen die michtigsten ihrer Bewohner zu den niedrig-
sten; also tun sie.



NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 58

35. Und siehe, ich will zu ihnen ein Geschenk senden und will war-
ten, was die Gesandten zuriickbringen.”

36. Und da er zu Salomo kam, sprach er: ,,Wollt ihr etwa mein
Gut vermehren? Aber was mir Allah gegeben, ist besser, als was er
euch gab. Thr jedoch freut euch eures Geschenks.

37. Kehre heim zu ihnen, und wahrlich, wir werden mit Heerscharen
zu ihnen kommen, denen sie nicht widerstehen kénnen, und wir wer-
den sie in Schanden und gedemiitigt vertreiben.*

38. Er sprach: ,,O ihr Hiupter, wer von euch bringt mir ihren
Thron, bevor sie zu mir als Muslime kommen?*

39. Fin Ifrit von den Dschinn sprach: ,Ich bringe ihn dir, bevor
du dich von deinem Platze erhebst, denn siehe, wahrlich, ich bin stark
dafiir und getreu.”

40. Da sprach der, bei dem Wissen von der Schrift war: ,,Ich bringe
ihn dir, bevor dein Blick zu dir zuriickkehrt.“ Und da er ihn vor sich
stehen sah, sprach er: ,,Dies ist eine Huld meines Herrn, mich zu prii-
fen, ob ich dankbar oder undankbar sei. Und wer dankbar ist, ist nur
dankbar zu seinem Besten, und wenn einer undankbar ist — siehe, so
ist mein Herr reich und groBmiitig.”

41. Er sprach: ,Machet ihr ihren Thron unkenntlich; wir wollen
sehen, ob sie rechtgeleitet ist oder nicht.”

42. Und da sie ankam, ward gesprochen: ,Ist also dein Thron?* Sie
sprach: ,,Es ist so, als ob er’s wire.“ ,,Und uns ward Wissen gegeben
vor ihr und wir wurden Muslime.

43. Aber was sie auBer Allah verehrte, fithrte sie abseits; siehe, sie
gehorte zum unglidubigen Volk.®

44. Gesprochen ward zu ihr: ,Tritt ein in die Burg.” Und da sie
sie sah, hielt sie sie fiir cinen See und entbloBte ihre Schenkel. Er
sprach: ,,Siche, es ist eine Burg, getafelt mit Glas.“

45. Sie sprach: ,Mein Herr, siehe, ich siindigte wider mich selber,
und ich ergebe mich mit Salomo Allah, dem Herrn der Welten.*

In beiden heiligen Biichern wird keine Liebesgeschichte im eigentli-
chen Sinne zwischen den Kénigsgestalten geschildert. Aber vor allem
die Bemerkung in der Bibel (1 Kén. 10:13, Chron. 9:12),. .. ,,K6nig
Salomon gewihrte der Kénigin von Saba alles . . ., niedergeschrie-
ben nach sicherlich lingerer miindlicher Tradition, regte die Phantasie
spaterer Zeiten michtig an. So machten erst die verschiedenen
Volksiiberlieferungen den Konig zum Verliebten, der sich sehr um
die Gunst der Koénigin bemiiht.

In der jiidischen Tradition bildet einen gewissen Hohepunkt die
Beschreibung des Kénigstreffens im Targum II (Scheni), der arami-
ischen Bibeliibersetzung des Buches Ester.

Als Konig Salomon hérte, daB die Konigin kam, setzte er sich in ein
Badehaus. Als sie ihn dort sah, dachte sie, er sitze im Wasser. So hob




54 KAPITEL II

sie ihr Kleid, um durch das Wasser zu ihm zu waten. Da bemerkte
er ihre behaarten Beine und und machte eine ungalante Bemerkung
dariiber. ,,Deine Schonheit ist die Schénheit von Frauen, aber deine
Behaarung ist die von Ménnern. Behaarung ist zwar schon bei einem
Mann, aber peinlich bei einer Frau.“ Die Kénigin iiberging diese Worte
und stellte ihm Raétselfragen, um seine Weisheit zu erproben.

Aus der Verbindung sollen Vorfahren Nebukadnezars II. oder gar
er selbst hervorgegangen sein.
Diese Geschichte wurde in spiteren Zeiten ausgebaut.

Nach der Ankunft der Kénigin am Hof Salomos habe der groBe Kénig
zu scinem Entsetzen vernommen, sie habe Fiile wie eine Ziege. Da
er sie nicht in Verlegenheit bringen wollte, indem er sie bat, ihre
Racke zu liften und ihm ihre FiiBe zu zeigen, dachte Salomo sich
einen schlauen Plan aus. Seine Baumeister bauten einen grofen FuBibo-
den aus Kristall, der genau wie Wasser aussah. Eines Tages nun stand
Salomo am anderen Ende des Kristall-FuBbodens und forderte die
Kénigin von Saba auf, zu ihm heriiberzukommen. Die Konigin, im
Glauben, sie habe Wasser zu durchschreiten, liftete ihre Récke auf
héchst damenhafte Weise und trat vor. Salomo gewahrte zu seiner gro-
Ben Erleichterung, daB sie vollig normale Fiile besaB. Darauf niherte
er sich ihr.’

Die éathiopische Tradition, die ebenfalls auf langer miindlicher Uber-
lieferung beruht, findet ihren Ausdruck in der Nationalsage ,Kebra
Nagast®.

Nach dem Zusammentreffen von Salomon und der Kénigin, habe
die Konigin,

die eine tugendhafte Frau war, . .. unablissig dem Liebeswerben des
Konigs Widerstand entgegengesetzt. In seiner Verzweiflung gab ihr
Salomo eines Abends einige sehr scharf gewiirzte Gerichte zu essen.
Sodann stellte er einen Krug kithlen Wassers neben sein eigenes Bett
und einen leeren Krug neben das ihre. Nachdem die Kénigin sich zur
Ruhe begeben hatte, begannen die scharfen Gewiirze ihre Wirkung
zu tun und machten sie tiber alle Mallen durstig. SchlieBlich ging sie
auf Zehenspitzen ins Schlafgemach des Kénigs, um sich ein wenig von
seinem Wasser zu holen, und lieferte sich so in ahnungsloser Unschuld
Seiner Majestit dem Kénig aus, der sie begehrlich erwartete.?

” Behaarung und Ziegenfull werden auch gedeutet als Symbol des didmonischen
Charakters der Kénigin. Salomon hatte der Uberlieferung nach Macht iitber Dimonen.

8 1. Diederichs, Mirchen aus dem Land der Kénigin von Saba, 1987, 33 £, 51 f.,
58 f. H.L. Kaster, Die WeihrauchstraBie. Handelswege im alten Orient, 1986, 173 .
G. Mandel, Das Reich der Konigin von Saba, 1976, 61 f. (Zitat).




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 5ih

Sie bekam einen Sohn, Menelik, der, als erwachsen, seinen Vater in
Israel besuchte und die Bundeslade mit sich nach Athiopien fiihrte.

In der islamischen Tradition, die auf der Schilderung im Koran
fuBt, stehen etliche kleinere Erzihlungen, die z.B. berichten, dal
Salomon fiir Bilqis, so hier der Name der Konigin, Paliste als Hoch-
zeitsgabe baute. Zu dieser Tradition gehort auch eine persische Sage.
Sie erzihlt,

daB der Kénig Salomo die Kénigin von Saba, die er geheiratet hatte,
durch kein Mittel dazu bringen konnte, ihn zu lieben. Er war alt, und
sie war jung. Vergeblich erprobte er alle Reize, schlieBlich aber schickte
er die Vogel unter dem Himmel aus und gab ihnen den Auftrag, den
kiltesten Ort der Welt zu suchen. Am nichsten Morgen um die
Dimmerung waren sie alle wieder da — nur nicht der Wiedehopf. Der
blicb den ganzen Tag aus. Als die Nacht hereinbrach, kehrte auch er
zuriick, verneigte sich vor seinem Konig und erklirte sein langes
Ausbleiben. Er hatte namlich einen Gipfel gefunden, der so kalt war,
daB seine Fliigel am Boden festfroren, als er sich niedergelassen hatte,
und erst die Mittagssonne hatte ihn wieder befreit. Dann hatte er sich
beeilt, seinem Kénig die Nachricht zu iiberbringen.

Auf dem Gipfel dieses Berges nun schlug Salomo sein Bett auf und
nahm die Konigin Bilkis mit sich. Als aber die Kalte der Nacht her-
absank, konnte sie die nicht ertragen, sondern kroch in das Zelt des
Gatten. Am Morgen beriihrte Kénig Salomon den Felsen, und eine
warme Quelle sprudelte hervor, zum Bade fiir die Konigin. Und die
Quelle sprudelt noch bis auf diesen Tag.

Das ist die Geschichte, und der Berg heifit heute noch ,Salomos
Thron®, Takht-i Suleiman, und steht siidlich des Kaspischen Meeres
und nordéstlich des Elburs; es ist der hochste Gipfel Persiens west-
lich des Demawand und der dritthéchste Berg des ganzen persischen
Landes.” °

Diese Varianten sind eher derbe Erzihlungen aus dem Volke denn
hohere Literatur. Ob sie wirklich bis ins 1. Jahrtausend v.Chr. zurtick-
reichen, ist unbekannt. Aber sie zeigen, und dies ist hier wichtig, dal3
der Zeit Konig Salomons eine Beziehung zwischen den Geschlechtern
zugetraut wird, die iiber die leidenschaftlich, sexuelle Liebe hinaus
reicht. Man spiirt, so meine ich, obwohl das beschriecbene Benehmen
Salomons der Kénigin gegeniiber, vor allem in der ersten Fassung,
zum kritischen Nachdenken anregt, daB mit dieser Uberbetonung

Y Tatsichlich gibt es noch weitere Berggipfel im Norden Irans, die diesen Namen
tragen.

0 F. Stark, Im Tal der Morder (deutsch 1991), 275 f.




56 KAPITEL II
von Sexualitit etwas anderes ausgedriickt werden mochte. Dahinter
spurt man die Ahnung von einer iiber die kurzfristige Leidenschaft
hinausgehende, tiefere emotionale Beziehung und den Versuch, diese
auszudriicken.

Um drei weitere Frauengestalten (Medea, Ariadne, Dido) bildeten
sich in dieser Zeit (um 1000-800 v.Chr.) Sagen. Sie werden aus
inhaltlichen Griinden weiter hinten aufgefiihrt (s. S. 103). Ihre Ge-
schichten bezeugen, daB sich auch in den Randgebieten der altorien-
talischen Welt (Schwarzmeer-Kiiste, Kreta, Phonizien — Karthago)
die gleiche emotionale Entwicklung hin zur groBen Liebe und deren
Schilderung in der Dichtung vollzogen hat.

Inschrift Sanheribs

Inschriften Sanheribs auf Lowen- und Stierfiguren im Hof LXIV des
Stidwestpalastes in Ninive kiinden von seinen privaten Gefiihlen einer
seiner Frauen gegentiber. Sie gelten als bisher einzigartiges Liebeszeugnis
unter den assyrisch-babylonischen Kénigsinschriften.

Und fiir Tasmétum-3arrat, die ,Palastdame®, meine geliebte Gattin,
deren Gestalt (die Muttergottin) Bélet-ili schéoner als (die) alle(r) ande-
ren Frauen gemacht hat, liess ich einen Palast der Liebe, der Freude
und des Jubels erbauen. apsasitu-Kolosse aus weissem Kalkstein stellte
ich an seinen Toren auf.
Auf Befehl Assurs, des Vaters der Gétter, und der Konigin Iitar
mogen in Gesundheit und Lebensfreude
innerhalb jener Palastanlagen wir beide lange leben und uns sittigen
an Wohlergehen (0.d.). Ein gnidiger $edu und eine gnidige lamassu
mégen neben jenen Palastanlagen
ewig verweilen und von ihren Seiten nicht weichen.'!

Trauergedicht
Einer personlichen, romantischen Liebe des Herzens entspricht auch
ein assyrisches Gedicht. Es driickt in Form eines letzten Dialoges die
tiefen Gefiihle zwischen einem trauernden Ehemann und seiner ihn
liebenden, im Kindbett verstorbenen Frau aus.
Mann: ,Warum treibst du wie ein Schiff inmitten des Flusses,'?
Deine Sprossen zerbrochen, deine Seile gekappt?

Dein Gesicht verhiillt, iiberquerst du den FluB der Innenstadt
(Assur).”

"' R. Borger, Konig Sanheribs Ehegliick, ARRIM (Annual Review Royal Inscriptions
of Mesopotamia Project) 6, 1988, 5 I,
2 Totenreich.




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT i)

Frau: ,,Wie sollte ich nicht treiben, sollten meine Seile nicht gekappt

sein?

Am Tag, an dem ich ihm meine Reize darbot, wie froh war
ich!

Froh war ich, froh war mein Briutigam.

Am Tage meines Kreiflens verfinsterte sich mein Gesicht,

Am Tage meines Gebirens verhiillten sich meine Augen.

Mit offenen Hinden betete ich zur Herrin der Gotter:

»Du (selbst) bist eine gebdrende Mutter, rette mich!®

Doch hat mich die Herrin der Gotter nicht erhort, sie ver-
hiillte ihr Gesicht.

Sie sagte: ,,Du bist . . ., warum betest du mich immerfort an?*

Viele Tage war ich mit meinem Briutigam,

Ich lebte mit ihm, der mich liebte,

Dann ist der Tod in mein Schlafzimmer geschlipft,

Hat mich aus meinem Haus gedréngt,

Hat mich von meinem Briutigam getrennt,

Hat meine Fiie in eine ... Gegend versetzt.“"?

Das Hohelied (Das Lied der Lieder)

Es stellt in einer Folge von Gedichten, die gleichsam wie ein Kranz
ineinander verwoben sind, die Liebe zwischen Mann und Frau, ,,die
sich verbinden, verlieren, sich suchen und finden® dar. Sie werden
in der deutschen Bibel als ,,Hohelied/Hohes Lied* bezeichnet. Es
gehort zur Weisheitsliteratur des Alten Testaments und wird nach
der Uberlieferung Kénig Salomon zugeschrieben. ,,Bei keinem alt-
testamentlichen Buch klaffen die Auslegungen so weit auseinander
wie hier. Neben der neuen Meinung, das Hohelied entstamme dem
Kult der Fruchtbarkeitsgottin Astarte und tbertrage den im Alten
Orient weit verbreiteten Ritus der heiligen Hochzeit auf die Jahwe-
Verehrung, nimmt die Auffassung zu, es handle sich bei diesem Buch
um eine realistische Darstellung und Verherrlichung der ehelichen
Liebe. ... Alter ist jedoch die allegorische Auslegung: Die Liebe
Gottes zu seinem Volk wird dargestellt unter dem Bild der Liebe
zwischen Eheleuten.*

"Du, den meine Seele liebt, / sag mir:
Wo weidest du die Herde? / Wo lagerst du am Mittag?
Wozu soll ich erst umherirren/ bei den Herden deiner Gefihrten?

13 Leick a.0., S. 175 ff. E. Reiner, Poetry from Babylonia and Assyria, 1985, 86 fI.
A. Livingstone, Court poetry and literary miscellanea, State archives of Assyria III,
1989, 37 ff. Reiner a.0., Akkad. Lit., 186 f. (Zitat).




58 KAPITEL II

*Wenn du das nicht weiit, / du schonste der Frauen,
dann folge den Spuren der Schafe / dann weide deine Zicklein /
dort, wo die Hirten lagern,

Ich bin eine Blume auf den Wiesen des Scharon, / eine Lilie der
Téler.

?Eine Lilie unter Disteln / ist meine Freundin unter den Midchen.

*Ein Apfelbaum unter Waldbdumen / ist mein Geliebter unter den
Burschen.

In seinem Schatten begehre ich zu sitzen. / Wie siif} schmeckt seine
Frucht meinem Gaumen!

‘In das Weinhaus hat er mich gefithrt. / Sein Zeichen iiber mir
heifit Liebe.

*Starkt mich mit Traubenkuchen, / erquickt mich mit Apfeln; /
denn ich bin krank vor Liebe.

*Seine Linke liegt unter meinem Kopf, / seine Rechte umfingt mich.

"Bei den Gazellen und Hirschen auf der Flur / beschwére ich euch,
Jerusalems Tochter:

Stort die Liebe nicht auf, / weckt sie nicht, / bis es ihr selbst gefillt,

®Horch! Mein Gelicbter! / Sieh da, er kommt.

Er springt iiber die Berge, / hiipft iiber die Hiigel.

"Der Gazelle gleicht mein Geliebter, / dem jungen Hirsch.

Ja, drauBlen steht er / an der Wand unsres Hauses;

er blickt durch die Fenster, / spiht durch die Gitter.

"“Der Geliebte spricht zu mir: / Steh auf, meine Freundin, / meine
Schéne, so komm doch!

"Denn vorbei ist der Winter, / verrauscht der Regen.

* Auf der Flur erscheinen die Blumen; / die Zeit zum Singen ist da.

Die Stimme der Turteltaube / ist zu héren in unserem Land.

“Am Feigenbaum reifen die ersten Friichte; / die bliihenden Reben
duften.

Steh auf, meine Freundin, meine Schéne, so komm doch!

"*Meine Taube im Felsennest, versteckt an der Steilwand,

dein Gesicht laBl mich sehen, deine Stimme héren!

Denn sii§ ist deine Stimme, licblich dein Gesicht.

“Fangt uns die Fiichse, / die kleinen Fiichse!

Sie verwiisten die Weinberge, unsere blilhenden Reben.

'“Der Geliebte ist mein, / und ich bin sein; / er weidet in den Lilien.

"Wenn der Tag verweht / und die Schatten wachsen,

komm du, mein Geliebter, / der Gazelle gleich,

dem jungen Hirsch / auf den Balsambergen.'*

** Die Bibel. Einheitsiibersetzung, Altes und Neues Testament, 1980, 733 ff. Vgl.
Firstauver a.0., 257 ff.




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 59

Schén ist zu sehen, wie sich in der Volksdichtung (s. Salomon und
die Konigin von Saba, S. 54 f.) der erotische Aspekt erhalten hat.
i Auch in der Hof- und Hochdichtung hat er sich gehalten (s. Nergal
und Ereskigal, Sultantepe Version, dat. 7. Jh.v.Chr., S. 8 ff.). Aber
in dieser Gattung bahnt sich im Kultur- und Machtbereich Assyriens,
das auch Vorbildwirkung fiir die Randgebiete hatte sowie von ihnen
beeinfluBt wurde, eine Entwicklung hin zur Schilderung der emotio-
nalen Liebe ab. Insgesamt scheint, soweit die erhaltenen Texte diese
Aussage zulassen, die indirekte Erwahnung der emotionalen Liebe,
die Andeutung von Gefithlen der Zuneigung als etwas Neues in der
Literatur aufzutauchen. Das heifit nicht, daBl die Beschreibung der
sexuellen Liebe verschwindet, aber die der emotionalen tritt doch
daneben auf bzw. 146t sich aus Sagen und Gedichten herauslesen.

Gerne wiirde man auch die folgende, offensichtlich wahre Begeben-
heit, die allgemein als Parallele zur Semiramis-Sage zitiert wird, als
Zeichen der echten, groBen romantischen Liebe deuten und in ihr
einen Beweis fiir die veranderte emotionale Lage der damaligen Men-
schen sehen. Ein neuassyrischer Text berichtet von einem Staatsstreich,
den ein Gouverneur, vielleicht der spitere Sargon IL (722-705 v.Chr.),
durchfiihrte, nachdem ithm der Konig seine Gattin genommen hatte,
um sie als koniglichen Gattin in seinem Harem aufzunehmen. Erfolg-
reich gelang die Befreiung der Frau, worauf sich der Sieger auch
gleich zum Herrscher erklirte.”

Das Motiv ,,Kénig begehrt die Frau eines anderen® erscheint héu-
figer in der Geschichtsschreibung und Dichtung (s. z.B. die zeitlich
iltere Geschichte von Konig David und Batseba, Altes Testament,
2 Samuel 11.1 ff; s.a. hier S. 80, 91 ff.), ohne dafl es immer als Bei-
spiel groBer emotionaler Liecbe angesechen werden muB. Es sind die
Gesamtumstiande, die erst eine Deutung in diese Richtung erlauben.

Auch in Babylonien 146t sich diese psychische Entwicklung hin zur
emotionalen Liebe beobachten.

Die Volksiiberlieferung schrieb schon im 1. Jahrtausend v.Chr.
die ,,Hingenden Girten” von Babylon der Semiramis zu. Aber Dio-
dorus Siculus (II.10.1-6) betont ausdriicklich, daB3 sie nicht von ihr,

15 R. Campbell Thompson, An assyrian parallel to an incident in the story of
Semiramis, Iraq 4, 1937, 35 ff. Pettinato a.0., s. Anm. 3, 18, 84.



KAPITEL II

Abb. 2.3 Kamee Nebukadnezars II.

sondern von dem spiteren babylonischen Kénig Nebukadnezar TI.
(605-562 v.Chr.) auf Bitten seiner Lieblingsfrau Amytis (Amuhia),
Tochter des medischen Kénigs, die Heimweh nach den bewaldeten
Bergen ihrer Heimat hatte, erbaut wurden. Die aus Terrassen, Wasser-
laufen und exotischen Pflanzen bestehenden ,Hingenden Girten®
sollten ihr die Hiigel ihrer persischen Heimat ersetzen. Sie galten
nicht nur wegen der dahinterstehenden technischen Leistungen bei
den Griechen als eines der Sieben Weltwunder, sondern von jeher
auch als Zeichen tiefer Zuneigung, Ausdruck groBer emotionaler
Liebe."® Und so verwundert nicht mehr die Zuordnung der tragischen
Liebesgeschichte zwischen ,,Pyramus und Thisbe“ ins antike Babylon
(s. S. 146).

Hinter dieser literarischen Entwicklung steht eine psychische, die
sich wiederum literarisch duBert. Es mutet seltsam an, daB3 in der
Zeit, die den Uberlieferungen nach bekannt war fiir groBte Grausam-
keiten, die zarte, seelische Liebe erblithte — aber vielleicht waren es
gerade die seelischen Erschiitterungen angesichts dieser Grausamkeiten,
welche die Menschen nachdenklicher sowie sensibler machten und
eine Sehnsucht nach positiven, guten Gefithle weckten. Aus der
modernen Psychologie sind diese Zusammenhinge bekannt. Je grauer

'® Zu den ,Hingenden Girten*: D.W.W. Stevenson, A proposal for the irriga-

tion of the Hanging Gardens of Babylon, Iraq 54, 1992, 35 ff. St. Dalley, Nineveh,
Babylon and the Hanging Gardens. Cuneiform and classical sources reconciled, Iraq
56, 1994, 45 ff. W. Nagel, Where were the , Hanging Gardens® located in Babylon?,
Sumer 35, 1979, 242. A.L. Oppenheim, On royal gardens in Mesopotamia, Festschrift
Schmidt, JNES 24, 1965, 328 ff. ].-C. Margueron, Die Giirten im Vorderen Orient,
in: M. Carroll-Spillecke (Hrsg.), Der Garten von der Antike bis zum Mittelalter,
1992, 45 fI.




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 61

die Gegenwart und je schwirzer die Zukunft, desto groBer die Sehn-
sucht nach einer heilen Welt mit verliBlichen, starken Menschen
und Gefithlen wie Sicherheit und Geborgenheit. Diese gibt es nur
in der positiven Hinwendung, z.B. zu einem Menschen in Form der
emotionalen Liebe. Durch sie entsteht so viel Glicksgefiihl, das sie
gleichzeitig stark fiir die Probleme des Alltags, der Welt macht.
Diese Entwicklung hin zu groBlen Gefithlen und vor allem einer
Beschreibung derselben wurde vermutlich noch durch &gyptische
Einfliisse unterstiitzt. Spatestens ab Tiglatpilesar 11I. (745-727 v.Chr.),
aber auch unter Sargon II. (722-705 v.Chr.) gab es friedliche Kontakte
mit Agypten. Nach #gyptischen Aktivititen in Paldstina wurden von
assyrischer Seite, wihrend der Zeit Sanheribs (705-681 v.Chr.),
Versuche unternommen, nach Agypten vorzudringen. Dies gelang
unter Asarhaddon (681-669 v.Chr.) ab 671 v.Chr. Die Besetzung
Agyptens durch die Assyrer wihrte unter Assurbanipal bis 655 v.Chr.
Waihrend dieser kriegerischen Phase lebten dgyptische Gefangene,
auch der Sohn des besiegten agyptischen Pharaos Taharka samt
Harem, in Ninive. In der ornamentalen Kunst machte sich schon
vorher ein dgyptischer EinfluB sichtbar in Form der Ubernahme von
Lotosbliiten und -knospen als Dekor, z.B. bei Schmuck, Steinmetzar-
beiten, GefiBmalerei. Dieser Einflufl 146t sich auch erkldren tiber
die Beliebtheit der phénizischen Elfenbeine, wie iiberhaupt iiber pho-
nizische Einfliilsse — aber eben auch iiber direkte Beziehungen. Was
sich im handwerklichen Bereich abspielte, kann auch im literarischen
Bereich gewesen sein. Dies ist sogar wahrscheinlich, gab es doch
schon ab der mittelassyrischen Zeit, vermutlich ab der Eroberung
Babylons durch Tukult-Ninurta I. (Ende 13. Jh.v.Chr.) im assyri-
schen Raum Bibliotheken. Sie waren Gibernommen worden von den
Babyloniern. In Assyrien wurden in vielen Stddten im Bereich der
Paliste, Tempel, Schulen und reichen Hauser Bibliotheken gefiihrt.
Die grofite und bekannteste war die in Ninive. Sie war schon von
Assurbanipals Vorgédngern angelegt worden. Bei so viel Wertschitzung
von Literatur und Wissenschaft wire es verwunderlich, wenn keiner-
lei Bezichungen zur dgyptischen Literatur und Wissenschaft bestan-
den hitten. Durch die dgyptische Literatur aber lasen/horten zumindest
die gebildeten Assyrer von einer ganz anders verstandenen Liebe,
als sie bisher im alten Orient beschrieben wurde. In der Liebespoe-
sic des alten Agypten, niedergeschrieben in der 19./20. Dynastie
(ca. 1300—1185 v.Chr.), stehen Gefiihle, zirtliche, sehnsiichtige und
liebevolle Gedanken an den Partner, die Partnerin im Vordergrund.




62

17

L

wilder Feigenbaum (griech.).

KAPITEL II

Die zirtliche Licbe zum geliebten Menschen findet ihren Ausdruck
in der zarten Zuneigung zur Natur, aber auch in hiibschen Bildern
und Gedanken.

Wenn der Wind kommt, will er zur Sykomore."”
Wenn du kommst, — ... — [willst Du zu mir!]

Die Wandbilder in den Gribern des Neuen Reiches bezeugen diese
zirtliche Zuneigung zwischen den Ehepartnern. Sicher, es handelt
sich bei dieser Dichtung sowie den Bildnissen um Idealvorstellungen
von gliicklichen Liebesbeziehungen — aber dennoch bezeugen sie ein
stiarkeres gefithlsmaBiges Verstindnis von der Licbe, als es im alten
Orient zuvor tblich war. Heiter und leicht werden Sehnsucht (1)
Macht der Liebe (2), Liebeskummer (3) und Liebeszauber (4) in den
nachfolgenden Gedichten, die nur eine kleine Kostprobe sein kon-
nen, beschrieben. So wundert nicht, dafl ein dgyptischer Einflu auch
beim Hohelied vermutet wird.

2

Mein Herz springt eilends,

sobald ich an meine Liebe zu Dir denke.
Es 1aBt mich nicht wie ein Mensch gehen
und hiipft auf seinem Platze.

Nicht 146t es mich ein Kleid ergreifen.
Nicht nehme ich meinen Ficher.

Nicht lege ich Schminke an mein Auge.
Nicht salbe ich mich mit Wohlgeruch.

»Halte nicht an! Du erreichst das Ziel!*
sagt es mir, so oft ich an ihn denke.
Mache mir, mein Herz, keinen Kummer!
Warum handelst Du téricht?

Warte gefalit! Der Geliebte kommt zu Dir,
ebenso aber die Augen der Vielen.

LaB nicht die Menschen tiber mich sagen:
»Jene Frau ist in Liebe gefallen!*

Mégest Du fest bleiben, so oft Du an ihn denkst,
mein Herz, und nicht springen!

Die Liebe zu Dir hat sich mit meinem Leibe vermischt
wie [Salz] in Wasser taucht,

wie ein Liebesapfel, dem Fett beigerieben ist,

wie man ein Extrakt mit [Wein] mischt.

]




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 63

[Ach mogest] Du eilen,

Deine Geliebte zu sehen,

wie ein Pferd auf dem Schlachtfeld,

wie ein Stier, [der zu] seinem Futter [lduft].

Der Himmel gibt seine Liebe,
wie eine Flamme [in Stroh] ziindet,
wice ein Segel den Falken (lockt).

3. Ich verehre die Goldene
und preise ihre Majestét.
Ich rithme die Gebieterin des Himmels,
ich kiinde Lob der Hathor und Ruhm der Herrin.

Ich flehte zu ihr. Sie erhorte meine Bitten
und sandte mir meine Herrin.

Sie ist von selbst gekommen, mich zu sehen.
Etwas sehr Grofies ist mir geschehen.

Ich habe gejubelt, mich gefreut und grofl gefiihlt,
als es hieB: ,,Siehe, sie ist da!“

Sieh, als sie kam, verbeugten sich die Jiinglinge
aus groBer Liebe zu ihr.

Ich machte meiner Gottin ein Gelitbde.

Sie gah mir die Geliebte als Geschenk

drei Tage, nachdem ich sie bat

auf ihren Namen. Sie ging von mir vor fiinf Tagen.

4. Sei gegriifit, Re-Harachte, Gottervater!
Seid gegriilit, Ihr sichen Hathoren,
die Thr mit roten Bindern geschmiickt seid!
Seid gegriiBit, Ihr Gottheiten,
Ihr Herren des Himmels und der Erde!

LaBt die N.N., Tochter der N.N., hinter mir her laufen
wie ein Ochse hinter dem Futter,

wie eine Dienerin hinter ihren Kindern,

wie ein Hirt hinter seiner Herde.

Wenn Ihr sie nicht hinter mir her laufen 14Bt,
werfe ich (Feuer) an Busiris
und ziinde es an.'®

18 Liebesdichtung mit hier verwendeten Zitaten: S. Schott, Altagyptische Liebes-
lieder, 1952, 7, 41 f., 46, 85 (Zitate). Vgl. Fiirstauer a.0., 15 ff. W.M. Miiller, Die
Liebespoesie der Alten Agypter, 1899, 13 f. A. Erman, Die Literatur der Agypter,
1923, 303 ff. A. Hermann, Altagyptische Licbesdichtung, 1959, 33 ff. L. Manniche,
Sexual life in Ancient Egypt, 1987, 74 ff. (engl.).




64 KAPITEL II

Den dgyptischen Kontakt mit Syrien, aber auch Nordmesopotamien
schildern verschiedene agyptische Dichtungen. Sinuhe der Agypter
fliichtete nach Syrien und Byblos, in der Geschichte ,,Die Reise des
Un-amun® wird berichtet, daBl der Fiirst von Byblos um 1100 v.Chr.
sich eine dgyptische Singerin am Hofe hielt, und das Mirchen ,,Der
verwunschene Prinz® spielt teilweise in Nordmesopotamien. Dieses
altigyptische Mirchen, aufgeschrieben um 1350 v.Chr. in hierati-
scher Schrift (unter Sethos I./Ramses IL) ist eine Liebesgeschichte.
Im Uberblick ergibt sich folgender Verlauf:

Es war einmal ein Kénig, dem keine Knabe geboren wurde. Also bat
er die Gotter darum, und tatsichlich, ihm und seiner Gemahlin wurde
ein Knabe geboren. Es wurde ihm prophezeit, daB er durch das
Krokodil oder durch die Schlange oder durch den Hund sterben werde.
Also lieB der Kénig ein Haus in der Wiiste bauen und den Jungen
darin einsperren, um ihn vor dem angekiindigten Unheil zu bewah-
ren. Als der Junge zum Jiingling herangewachsen war, hielt ihn nichts
mehr in diesem Hause, und er bekam die Erlaubnis, sich frei zu hewe-
gen. Er zog durch die Wiiste und kam in das Land Naharina am obe-
ren Euphrat. Dort lebte eine Prinzessin in einem hohen Turme. Der
Konig, ihr Vater, lie} alle Prinzen aus Syrien holen mit dem Versprechen,
dall der seine Tochter zur Frau bekomme, der bis zu dem 70 Ellen
vom Boden entfernten Fenster springe. Alle Prinzen, auch der aus
Agypten, iibten das Springen. Aber nur ihm gelang der Sprung, und
die Prinzessin kiiBte und umarmte ihn, denn sie hatten sich schon vor-
her durch Blickkontakte liebgewonnen. Der Vater der Prinzessin wollte
aber von dieser Verbindung mit einem Fremden nichts wissen. Doch
die Prinzessin bestand mit starkem Willen und furchtlos auf der Hoch-
zeit. So geschah es. Der Prinz erzihlte dann seiner Frau von den
Prophezeiungen. Umsichtig beginnt sie ihren Mann zu behiiten. Es
gelingt ihr sogar, die Schlange zu besicgen.

Dann aber ist der Papyrus zerstért und darum das Ende des Mirchens
offen.'?

Das Mirchen wurde an mancher Stelle ausfithrlicher erzihlt, da es
bereits Elemente enthilt, die in den spiteren altorientalischen Liebes-
geschichten typisch sind: spontane Liebe, Abenteuer, Zusammenhalt

* Mirchen vom verwunschenen Prinzen: Schott a.0., 188 ff. Erman a.O.,

209 ff. E. Brunner-Traut, Altigyptische Miarchen, ibertragen und bearbeitet von
E. Brunner-Traut, 1963, 24 ff. u. 256 f. M. Lichtheim, Ancient Egyptian literature,
Vol. II, New Kingdom, 1976, 200 ff. G. Roeder, Altigyptische Erzihlungen und
Mirchen, Slg. Diederichs, 1927, 102 ff. G. Moers, Die Reiseerzihlung des Wenamun,
in: E. Blumenthal et al., Mythen und Epen III, (TUAT), 1995, 912 ff,




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 65

der Liebenden, selbstindiges Verhalten der Frau. Es ist, als ob das
altagyptische Mirchen dieser Entwicklung schon voraus ist.

Entsprechend dem Blickwinkel der Dichtung erscheint nun gera-
dezu folgerichtig auch in der darstellenden Kunst der neuassyrischen
und neubabylonischen Zeit das ,Mann — Frau — Motiv* verdndert.
Die bekannteste Darstellung in diesem Sinne, das ,,Weinlaubenrelief
Konig Assurbanipals (dat. 7. Jh.v.Chr), wird aus der verdnderten
Liebesliteratur erst wirklich verstandlich (s. Abb. 2.4).” Freilich erin-
nert die Szene auf den ersten Blick an Symposienszenen auf Weih-
platten und Rollsiegeln, die sehr viel élter sind (s. Abb. 2.5 und Abb.
2.6, dat. frihdyn., 3. Jt.v.Chr.. Aber es gibt doch einen wesentli-
chen Unterschied im Aufbau. Bei den ilteren sitzen die minnlichen
und weiblichen Partner weit auseinander, sie sind f6rmlich getrennt
durch die Bediensteten und weisen damit auf eine emotionale Distanz
hin. Eine gewisse Ausnahme bilden lediglich Rollsiegel, auf denen
Mann und Frau durch Trinkrohre aus dem zwischen ihnen stehen-
den GefiB trinken. Aber auch bei diesen Siegelbildnissen kann ein
Diener zwischen den Trinkenden und neben dem GefiB3 stehen. Bei
dem neuassyrischen Relief sitzen Mann und Frau in einer gewissen
Verbundenheit und Nihe zusammen. Die Bediensteten befinden sich
dahinter. So wie hier sind noch weitere Symposiendarstellungen aus
dieser Zeitspanne aufgebaut. Auf einem Tropfenbecher, dat. 10.
Jh.v.Chr., aus der Gegend von Kermaniah sitzen zwei Figuren, wohl
ein Mann und eine Frau, auf einer Couch, umgeben von zwei Bedien-
steten (s. Abb. 2.7). Ein Orthostatenrelief aus Zincirli (s. Abb. 2.8a)
zeigt eine Frau und einen Mann bei einem Mahle (Totenmahl?).
Diesem vergleichbar sind mehrere andere Darstellungen, wie z.B.
von einer hethitischen Pyxis (s. Abb. 2.8b) und einem Relief aus
Karaburclu (s. Abb. 2.8¢). Ebenfalls spithethitisch (8. Jh.v.Chr.,
s. Abb. 2.9) ist cin Basaltrelief, wahrscheinlich ehemals {iber einem
Grab aufgestellt, aus Maras. Es zeigt wohl ein Ehepaar, diesmal aber
mit Umarmungsgestus. Beachtenswert ist dabei, da Mann und Frau
jeweils einen Arm auf die Schulter des Partners bzw. der Partnerin

20 7u Vorformen und Bedeutung s. G. Selz, Die Bankettszene. Entwicklung eines
iiberzeitlichen® Bildmotivs in Mesopotamien von der Friihdynastischen bis zur
Akkad-Zeit, 1983, 1 ff. Deutungen als Trinkszene anldBlich der Heiligen Hochzeit,
des Neujahrsfestes, Totenmahls liegen vor.




66 KAPITEL II

gelegt haben. Dies gilt als eine im alten Orient duBerst seltene Dar-
stellung. Sie ist z.B. belegt auf altbabylonischen Tonreliefs (s. Abb.
1.10 mit weit. Lit.hinw.) und geldufig im alten Agypten (vgl. S. 23),
so daB3 ein Einflul von dort nicht auszuschlieBen ist. Das still neben-
einander sitzende spithethitische Paar (s. Abb. 2.10, dat. zw. 10.-8.
Jh.v.Chr.,, kéniglich oder géttlich, gefunden in Tell Halaf, im soge-
nannten Kultraum) zeugt nicht von groBer Zuneigung, aber von
VerlaBlichkeit, Zusammengehorigkeit und Geborgenheit. Vergleichbare
Darstellungen gibt es ebenfalls in Agypten. Beide Bildnisse erinnern
daran, daf} bei den Hethitern, und vielleicht hielten sich in spithe-
thitischer Zeit noch Nachwirkungen davon, wie bei den Agyptern
die Ehen partnerschaftlicher waren als im iibrigen Orient. Auch die
vielen spithethitischen Familiendarstellungen kann man als Zeugnis
fir diese andere Einstellung deuten. Alle Bildnisse aus dieser Zeit-
spanne zusammen verstirken und bestitigen den Eindruck gréBerer
emotionaler Nihe, der sich schon aus der Dichtung ablesen 14Bt.




-
]
N
€3]
=
2
I
=
Q
=
/M
<
5
£2]
i
=]
ja ]
Q
<l
2
w2
S
=
z




Abb. 2.5 Altmesopotamische Weihplatten







KAPITEL II

S = ] Al
(LR (((‘((I.( CLCCRLL
O e

R

AN

Abb. 2.8a

Orthostatenrelief aus Zincirli




NEUASSYRISCHE UND NEUBABYLONISCHE ZEIT 71

i

Abb. 2.8b Hethitische Pyxis

Abb. 2.8c Relief aus Karaburglu




KAPITEL II

Abb. 2.9 Spéthethitisches Basaltrelief

Abb. 2.10




KAPITEL III

ACHAEMENIDISCHE ZEIT

7
’i%!-

Abb. 3.1 Skythische Schmuckplatte

Nun verlagert sich das Machtzentrum nach Iran. Gestalten aus die-
sem geographischen Gebiet und EinfluBbereich treten folgerichtig jetzt
in Erscheinung.

Aus dieser Zeit (550—330 v.Chr.) liegt im Original keine altorien-
talische Liebesdichtung vor, aber iiber griechische Dichter sind etliche
volkstiimliche, genauer persische Liebesgeschichten tiberliefert. Die
Abbildung 3.1 zeigt eine skythische Goldarbeit, die moglicherweise eine
solche Liebesgeschichte illustriert. Hier nun die allgemeine bekannten.

Lariadres und Odatis

Athenaios tiberliefert in seiner ,,Gelehrten Tischgesellschaft™ eine Ge-
schichte (XIIL.575), die Chares von Mytilene, ein Hofbeamter Alex-
anders d. Gr., im 10. Buch seiner ,Alexandergeschichten® erzihlt.

Hystaspes herrschte tiber Medien und die angrenzenden Linder,
Zariadres iiber das Land oberhalb der Kaspischen Tore bis zum Don.
Uber die Marather jenseits dieses Stromes herrschte ein Konig Homartes,




74

KAPITEL III

der eine Tochter namens Odatis hatte. Diese erblickte, wie in den
Geschichtsbiichern aufgezeichnet ist, einst den Zariadres im Traume
und verliebte sich in ihn, und ganz ebenso erging es ihm mit ihr.

Beide verzehrten sich von dem Augenblicke an, da sie die Erscheinung
im Traum gesehen hatten, in Sehnsucht nacheinander, denn Odatis
war die schénste aller Jungfrauen Asiens, aber auch Zariadres war ein
schéner Mann. Nun sandte Zariadres Botschaft an Homartes und warb
mit allem Ernste um die Hand der Jungfrau. Homartes aber verwei-
gerte seine Einwilligung, weil er keine S6hne hatte, er wollte sie des-
halb einem seiner Verwandten geben. Und bald darauf lud er die
Grofien seines Reiches, seine Freunde und Verwandten zusammen ein,
um die Hochzeit zu feiern, sagte aber dabei nicht vorher, wem er
seine Tochter geben wolle. Als nun das Zechgelage in vollem Gange
war, rief der Vater die Odatis in den Kreis der trunkenen Gesellschaft
und sagte, so daBl alle Giste es horten: |, Jetzt feiern wir deine Hochzeit,
meine Tochter Odatis. Schau dich also hier im Kreise um und betrachte
dir alle, dann nimm eine goldene Schale, fiille sie und gib sie, welchem
du willst: dessen Frau wirst du werden und seinen Namen tragen.*!
Da blickte sie alle im Kreise an und ging weinend davon; denn sie
hatte voll Sehnsucht erwartet, den Zariadres zu erblicken, dem sie
Botschaft gesandt hatte, daB3 ihre Vermihlung bevorstehe. Er aber
hatte sich aus seinem Heerlager am Don ganz heimlich aufgemacht
und den FluB3 iiberschritten, und war niemand bei thm denn ein
Wagenlenker; noch in der Nacht war er aufgebrochen und durcheilte
auf seinem Wagen eine groBie Strecke Landes, gegen achthundert
Stadien [140 km] weit. In der Nihe des Dorfes angckommen, in dem
die Hochzeitsfeier stattfand, lieB er den Lenker samt dem Wagen
irgendwo zuriick und zog selbst in skythischer Tracht weiter. So kam
er in den Hof, erblickte Odatis, die am Schenktisch stand und unter
Tranen langsam den Trank in der Schale mischte, trat zu ihr hin und
sagte: ,,Odatis, so bin ich denn bei dir, wie du gewiinscht hast: ich
bin Zariadres.“ Wie sie des schbnen fremden Manns gewahr wurde,
der dem im Traume Gesehenen so ganz glich, da gab sie hocherfreut
ithm die Schale; darauf entfithrte er die Odatis in Eile, brachte sie zu
seinem Wagen und floh mit ihr davon. Die Pagen und Dienerinnen,
dic um die Liebe ihrer Herrin wuliten, waren verschwiegen, und als
der Vater von ithnen Auskunft forderte, erklirten sie, sie wiiBten nicht,
wohin sie sich begeben hiitte.

Die Geschichte dieser Liebe ist bei den Barbaren in Asien wohlbe-
kannt und vielbewundert, und in Tempeln und Kénigshallen so gut
wie in Biirgerhdusern finden sich Gemilde, die sie darstellen. Und die
meisten Fursten geben ihren Téchtern den Namen Odatis.?

' Ein Brauch, von dem haufiger berichtet wird. Entweder war er weiter verbrei-
tet, oder das Motiv ist gewandert, d.h. weiter erzihlt worden oder mit Aus- bzw.
Einwanderungen von Bevilkerungsgruppen verbreitet worden.

? E. Rohde, Der Griechische Roman und seine Vorliufer, 3. Aufl. 1914, 47 I,




ACHAEMENIDISCHE ZEIT 75

Abradatas und Pantheia

Xenophon berichtet in seiner Kyrupadie (IV.6.11, V.1.2-8, V.I.18,
VLT 31-53, VLA 4=12, VIL1.9-33. ¥I1L.3.1-15) fiachfolpende
Liebesgeschichte.

Nach einer erfolgreichen Schlacht wahlten die Meder aus den
Besitztiimern der Besiegten fiir den Konig Kyros aus das schonste
Zelt, die beiden besten Musikantinnen sowie die schonste und
edelste Frau. Dies ist Pantheia, die Frau des Abradatas von Susa,
die als die schonste aller Frauen Asiens galt. Da Kyros sie wiahrend
des Feldzuges nicht sehen will, weil er Angst hat, sich zu verlieben
und dann seine Pflichten als Feldherr zu vernachlissigen, tibergibt
er sie der Obhut des Meders Araspas, eines Freundes und Vertrauten
seit Kindertagen. Araspas hat Pantheia bereits im feindlichen Feldlager
gesehen und schwirmt von ihrer Schonheit. Je linger er sich um sie
kiimmert, desto mehr wird aus dieser Schwirmerei Verliebtheit und
schlieBlich Leidenschaft. Da er ihre Gesten in seinem Sinne deutet,
macht er ihr, iiberwiltigt von seinem Verlangen, einen eindeutigen
Antrag. Sie aber weist ithn zuriick und hilt threm Mann, den sie
sehr liebt, die Treue. Nun aber, aus dem Schmerz der Zuriickweisung
heraus, droht Araspas ihr, sic mit Gewalt zu nehmen, falls sie nicht
einwillige. Voller Angst sendet die bedrangte Pantheia ihren Eunuchen
zu Kyros und 148t ihm alles iiber ihre Situation mitteilen. Kyros
sichert ihr seinen Schutz zu, auch weil er meint, sie kénne ihm viel-
leicht noch niitzlich sein.

Araspas aber geridt ob des ungliicklichen Verlaufs seiner Liebes-
geschichte in einen Strudel von Gefithlen. Zu dem Schmerz der
Ablehnung kommen hinzu die Furcht vor dem Spott seiner Freunde
und Feinde, die Angst vor einer Strafe durch Kyros, letzteres ver-
bunden mit der Scham dariiber, daf} er mit einem ithm anvertrau-
ten Gut des Konigs selbsiichtig und damit unsorgsam umgegangen
ist. Er bietet eine Wiedergutmachung an. So ergibt sich nach einem
Gesprach mit Kyros folgende Losung. Araspas soll unter dem Vorwand,
daB3 er wegen dieser Frau mit Kyros in Streit geraten ist und sich
nun vor ihm fiirchtet, zu den Feinden fliichten und spionieren.

Als Pantheia von Araspas’ angeblicher Flucht erfihrt, bietet sie
Kyros an, eine Botschaft an ithren Mann zu senden und jenen als
einen verldfllichen Freund fiir ihn zu gewinnen.

(bes. 49). Vgl. Altheim a.0., 82. W. Hausrath, Griechische Mirchen, 2. Aufl. 1922,
146 f. (Zitat).




76 KAPITEL III

Kyros willigt ein, und Abradatas kommt mit seiner Streitmacht,
um sich Kyros anzuschlieBen. Er und seine Frau sehen sich wieder,
umarmen sich und beschlieBen, fir Kyros zu kimpfen. Es kommt
nach intensiven Vorbereitungen zu einer groflen Schlacht, bei wel-
cher Abradatas als herrlicher, strahlender Held unendlich tapfer
kampft, aber am Ende doch tragischerweise umkommt. Pantheia eilt
zu seiner Leiche, ,ergriff einen schon vor lingerer Zeit bereitgeleg-
ten Dolch und stieB ihn sich in den Leib. Dann legte sie den Kopf
auf die Brust ihres Mannes und starb. Die Amme brach in lautes
Wehklagen aus und verhiillte beide, wie Pantheia es angeordnet
hatte,” in denselben Mantel. Als Kyros davon erfuhr, sorgte er dafir,
»,dall den Toten alle Ehre erwiesen werde, und man errichtete, wie
es heiflt, einen gewaltigen Grabhiigel “

So in knappen Worten eine im Originaltext bzw. deren Ubersetzung
durchaus gewaltig wirkende Liebesgeschichte.

Enthalten ist darin noch ein Disput zwischen Araspas und GrofBkonig
Kyros iiber die Liebe (V.1.9-18).

Die Liebe (so Araspas) ... wird vom Willen bestimmt: Jeder liebt das,
was ithm palit, wie man Kleider und Schuhe liebt. ,,Wenn demnach,”
fragte Kyros, ,die Liebe eine Sache des Willens ist, wie kommt es
dann, daB man mit ihr nicht aufhéren kann, sobald man es will? Ich
habe Leute gesehen, die aus Liebeskummer weinten, die den gelieb-
ten Menschen sklavisch ergeben waren, obwohl sie den Sklavendienst,
bevor sie liebten, fiir ein groBes Ubel hielten, die vieles opferten, wovon
sie sich besser nicht getrennt hétten, die den Wunsch hatten, von der
Liebe wie von irgendeiner anderen Krankheit befreit zu werden, sich
allerdings nicht davon befreien konnten, sondern durch eine stirkere
Macht gebunden waren, als wenn sie in Eisen ligen. Sie lieferten sich
aber den geliebten Personen aus, indem sie sich ithnen auf vielfiltige
Weise blindlings unterwerfen. Aber sie versuchen auch nicht zu ent-
kommen, obwohl sie so viel Schlimmes ertragen miissen, sondern pas-
sen sogar auf, daB die Menschen, die von ihnen gelicbt werden, nicht
fortlaufen.* Araspas meint selbstsicher zu Kyros, dafl er sich noch nie
so verliebt habe und auch nicht verlieben werde. . .. ,,Ja, beim Zeus,*
sagt Kyros, ,vielleicht bist du nur zu schnell weggegangen und hast
Eros nicht die Zeit gelassen, die er braucht, um einen Menschen zu
beeinflussen. . . .}

# Xenophon, Kyrupidie. Die Erzichung des Kyros, herausgegeben und iibersetzt
v. R. Nickel, 1992.




ACHAEMENIDISCHE ZEIT T

Und, wie man sah, hat Kyros recht. Wihrend Araspas auf Pantheia
aufpassen muB}, hatte Eros offenbar genug Zeit, denn Araspas ver-
liebte sich.

Larinaia und Stryangaios

Der schon erwihnte Ktesias von Knidos (vgl. S. 45) fiigte auch in
dem persischen Teil seines Werkes spannende und dramatische
Romane oder Novellen ein. Darunter die folgende Liebesgeschichte.
Sie ist nur in Bruchsticken erhalten durch zitierte Ausziige bei
Nikolaos Damask., Demetrios Phalereus, einem anonymen Autor und
dem Papyrus Oxyrrh. 2330. Ktesias hatte offenbar eine ganze Ge-
schichte geschrieben, wihrend die spiteren Autoren daraus nur noch
Anektdoten lieferten. Sie werden hier alle zitiert, weil dadurch ein
guter Einblick in die literarische Uberlieferung gegeben wird. Aus
ihnen ergibt sich nachfolgender Verlauf:

Zarinaia; diese wurde nach dem Tode ihres ersten Mannes und Bruders,
des Saken-Konigs Kydraios, dem Mermeros, dem Machthaber des Landes
der Parther, zur Ehe gegeben. Als der Konig der Perser zum Kricg
anmarschierte, fithrte sie (mit ithm) Krieg und floh verwundet; verfolgt
von Angaios, flehte sic ihn an und wurde gerettet. Bald darauf nahm
ihr Mann diesen gefangen und wollte ihn toten. Sie aber bat um sein
Leben, iiberredete ihn aber nicht; (daher) befreite sie einige der Mitge-
fangenen, tétete mit ihnen den Mermeros, iibergab ihr Land dem
Perser und schloB3 mit ihm ein Biindnis, wie Ktesias erzihlt. (Anonymus,
De mul. in bello clar. 2 = Jacoby 7)

Und als der Mann (Stryangaios) der Stadt Roxanake nahe kam, wo
die Saken ihre Konigshurg hatten, ging sie ihm entgegen; sic sah ihn
sehr gerne und begriiBte ihn und kiite ihn vor aller Augen, stieg in
seinen Wagen und plaudernd kamen sie zur Kénigsburg. Zarinaia aber
nahm auch das ihm folgende Heer aufs glinzendste auf. Dann ging er
in seine Herberge und seufzte iiber seine Liebe zur Zarinaia. SchlieSlich
teilt er sich dem vertrautesten seiner Eunuchen mit, die ihm nachfolgten.
Der aber macht ihm Mut und ermuntert ihn, seine ganze Mutlosigkeit
abzuwerfen und der Zarinaia alles zu sagen. Und er folgt ihm und
eilt schleunigst zu ihr. Als jene ihn gerne aufnimmt, wagt er nach vie-
lem Seufzen und Zégern und unter Erréten ihr zu sagen, wie er aus
Sehnsucht nach ihr von heftiger Liebe brenne. Sie aber versagt sich
ihm zart und sagt ithm, da3 die Sache fiir sie schindlich und schid-
lich sei, und fiir jenen noch viel schindlicher und schidlicher, da er
ja als Frau die Roitaia habe, des Astibaras Tochter, von der sie hére,
daB} sie viel schoner sei als sie selbst und viele andere Weiber. Er
miisse also nicht nur tapfer gegen die Feinde, sondern auch gegen sich




78 KAPITEL III

selbst sein, nicht einer kurzen Freude wegen, die er auch von Kebsen
haben kénne, langes Unheil ernten, wenn Roitaia es erfahre; wenn er
dies beiseite lasse, kénne er alles andere fordern, denn nichts werde
ihm von ihr verweigert werden. Als er das angehért, blieb er ganz
ruhig, griiflt siec wieder und geht weg, war in groBter Mutlosigkeit und
klagte seinem Eunuchen. Endlich schreibt er auf eine Lederhaut und
beschwiirt den Eunuchen, wenn er sich getétet, unverziiglich den Brief
der Zarinaia zu {ibergeben; er hatte aber geschrieben: ,Stryangaios
sagt der Zarinaia folgendes: (Nikolaos Damask., Frag. 5 = De virt. I,
p. 335, 20 = Jacoby II, Teil A, pp. 335 £)

»lch zwar habe dich gerettet, und du wurdest durch mich gerettet,
ich aber wurde durch dich vernichtet und habe selbst mich getdtet;
denn du wolltest mir keine Gunst erweisen. Ich aber habe diese
Baswilligkeiten und diese Liebe nicht selbst erlitten, dieser Gott ist
gemeinsam dir und allen Menschen. Zu wem er also kommt. .. .. !
dem gibt er sehr viele Freuden und gibt ihm sehr viel anderes Gute;
zu wem er aber zornig kommt, wie zu mir jetzt, dem tut er sehr viel
Schlechtes und hat ihn schlieBlich von Grund aus verdorben; ich
bezeuge es mit meinem Tode, denn ich wiinsche dir nichts (Boses),
flehe fiir dich das gerechteste Gebet. Wenn du mir Gerechtes ange-
tan hast, . ..“ (Papyrus Oxyrrh. 2330 s. I p = Jacoby 8 b)

...sollst du teilhaben an allem Guten und gliicklich sein; wenn aber
ungerecht, sollst du gleiches Leid mit mir tragen, denn mich hast du
gewarnt”. Dies schrieb er, legte es unter das Kopfpolster, und zum
Abgang in den Hades forderte er das Schwert. Der Eunuche aber. . ..
(s. Nilolaos Damask., Frag. 5 = De virt. I, p. 335, 20)

»Ein gewisser Stryaglios, ein medischer Mann, warf eine sakische
Frau vom Pferde (denn es kimpfen bei den Saken die Weiber, wie
die Amazonen); als er aber sah, daB3 sie wohlgestaltet und in der Blite
der Jahre stand, schickte er sie heil fort; als sie dann sich Eide gelei-
stet, verliebte er sich in die Frau, tat aber eine Fehlbitte; er beschlof,
sich durch Hunger zu titen; vorher aber schrieb er dem Weibe einen
Tadelsbrief: "Ich habe dich gerettet, und du wurdest durch mich geret-
tet, ich aber ging durch dich zugrunde.“* (Demetrios Phalereus, De
eloc. § 213-215 = Jacoby 8 a)

Eine andere Anordnung der vier Zitate nimmt F.W. Konig vor. Der
Sinn bleibt aber derselbe. Uber die Kénigin Zarinaia berichtet auch
knapp Diodorus Sic. (I.34), erwihnt aber die Liebesgeschichte nicht.

' Konig, a.0., 127, 132, 175 £, 185 £, vgl. 45 f. F. Jacoby, Ktesias, in: PAULY
X1.2, 1922, 2042,




ACHAEMENIDISCHE ZEIT 79

Nun hat die emotionale Liebe ihren Durchbruch in der Literatur
geschafft. Vor allem aus der Schilderung des Xenophon meint man
nicht (nur) leidenschaftliche, sondern tiefe emotionale Verbundenheit
der Ehepartner zu lesen. Waren es in der Dichtung der sumerischen
bis kassitischen Zeit nur einzelne erotische Epidsoden, die beschrie-
ben wurden,’ in der assyrischen Zeit Schilderungen, die eine lingere,
tiefere personliche Beziehung erahnen lieen, so werden jetzt per-
sonliche, emotionale Bezichungen geschildert. Sie mégen einen wah-
ren Kern enthalten, auf jeden Fall sind sie dichterisch ausgestaltet
und bearbeitet. Diese Ausgestaltung fand sicher nicht erst durch die
griechischen Autoren, die diese Geschichten iiberliefert haben, statt.
Chares von Mytilene (s. S. 73 f.) bemerkte schon, daB3 die von ihm
erzihlte Geschichte in Asien wohlbekannt war. Das gleiche wird auch
fir die beiden anderen hier erwihnten Liebesgeschichten gelten.

Alle drei beschriebenen Frauengestalten, Odatis, die skythische
Prinzessin, Zarinaia, die sakische Kénigin, und Pantheia, die Gattin
eines persischen Noblen aus Susa, erscheinen als tatkriftige, verniinf-
tige und selbstindig handelnde Frauen. Dies iiberrascht angesichts
des vorhandenen altorientalischen Frauenbildes. Aber bei den beiden
erstgenannten ist zu bedenken, dal sie aus dem nomadischen Raum
mit selbstandigen Frauen kommen. Thnen ist hier ein Denkmal gesetzt.
Uber die Herkunft der Pantheia ist nichts iiberliefert. Aus achaeme-
nidischer Zeit ist tiber Frauen grundsitzlich wenig Information erhal-
ten. Auf Darstellungen fehlen sie nahezu véllig. Wirtschaftstexte und
historische Berichte, in denen Frauen erwihnt werden, zeigen aber,
daB es zu dieser Zeit im altorientalischen, speziell persischen Raum,
durchaus wirtschaftlich selbstindig waltende Frauen gab. So entspricht
auch Pantheias Verhalten nicht nur der reinen Phantasie.®

In meinem Buch ,Vorderasiatischer Schmuck von den Anfingen
bis zur Zeit der Achaemeniden®, 1992, schrieb ich, daB sich zur Zeit
der Achaemeniden so etwas wie die Entwicklung zu einem person-
lichen Geschmack in der Hof- und Hochkunst zeigt. Bis dahin hatte
man bei der Betrachtung des Schmuckes kaum den Eindruck, da
er Ausdruck eines personlichen Geschmackes der Trigerin/des Tragers

* Der Mythos von ,.Ba’al und ‘Anat* ist aus Ugarit, einem Gebiet mit dgyp-
tischen Einfliissen; vgl. hierzu 60 ff.

® Nagel a.0., 157. H. Dohl, Amazonen — Traumfrauen und Schreckensbilder,
in: Schmitz/Steffgen a.0., S. 225. Stark a.O., 201 f. W. Hinz, Darius und die
Perser. Eine Kulturgeschichte der Achdmeniden, Vol. II, 1979, 172 . (Zur Stellung
der Frau im alten Persien).




80 KAPITEL III

war. Er scheint bis dahin zumindest lokal- und zeitbestimmt gewe-
sen zu sein. Diese Entwicklung eines personlichen Geschmacks kann
als ein Zeichen fiir den Durchbruch der Individualitat verstanden
werden. Herrschergestalten, Helden und die sie besingenden Dichter
waren die Vorreiter dieser Entwicklung. Ab der achaemenidischen
Zeit kam sie offenbar bei breiteren Bevilkerungskreisen zum Vorschein.
Mit ihr einher, und dies paBt gut zusammen, geht auch eine stér-
kere Individualitiit in der Liebesbeziehung bzw. zumindest der Wunsch
danach, denn die Individualitit wird unterstiitzt durch einen indivi-
duell passenden Partner. Jetzt waren offenbar die psychischen Vor-
aussetzungen dafiir bei vielen Menschen vorhanden: SelbstbewuBtsein
(Identitit) und die Fihigkeit, den Partner als einmalige Person zu
erkennen und zu schitzen.

Deshalb sind diese Liebesgeschichten nicht nur als Ausdruck von
Wiinschen zu deuten, sondern als Spiegelbild der emotionalen und
gesellschaftlichen Verhiltnisse. Der Disput zwischen einem medischen
Offizier und dem GroBkonig Kyros iiber die Liebe, ob von Xenophon
erfunden oder nicht, beweist, dal man sie mit allen Hoéhen und
Tiefen kannte und zwar so gut, daBl man sich bereits verwundert
Gedanken iiber sie machte. Tatsdchlich berichten griechische Histo-
riker verschiedene tragische Liebesgeschichten, die sich an orienta-
lischen Héfen, besonders den achaemenidischen ereigneten (vgl. z.B.
Herodot 1.7 ff., Gyges und die Frau des lydischen Konigs; IIL31,
Kambyses und seine Schwester; IX.108, Xerxes und die Frau seines
Bruders.)’ Vor allem die von Xerxes iiberrascht wegen des Vor-
kommens starker Personlichkeiten und zeigt somit, wie Realitit und
Dichtung iibereinstimmen.

Xerxes hat sich auf dem Riickzug von Griechenland in die Frau sei-
nes Bruders verliebt.? Diese verweigert sich. Um ihr trotzdem nahe zu
bleiben und sie vielleicht doch noch zu gewinnen, verheiratet er sei-
nen Sohn mit ithrer Tochter. Zuriick in Sasa, erlischt seine Liebe zu
ihr. Statt dessen ist er nun verliebt in seine Schwiegertocher. Sie erwi-
dert diese Liebe. Das Verhiltnis wird am Hofe bekannt, als diese sich

7 Bei einem Zusammenfassen und entsprechenden Interpretieren mehrerer anti-
ker Autoren (Platon, Staat II, 359 D; Xanthos bei Nikolaos 47,6; Athen. 573 A;
Herodot s.0.) laB3t sich méglicherweise der Kern einer alten grolen Liebesgeschichte
zwischen Gyges und der Frau des lydischen Konigs, die in offenbar mannigfacher
Art iiberliefert wurde, erkennen. Hinw. entn. W. Aly, Volksmirchen, Sage und
Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen 2. Aufl, 1969, 34, 228 ff.

8 Zu dem Motiv s. S. 59, 91 ff.




ACHAEMENIDISCHE ZEIT 81

einen Umhang wiinscht, den die Kénigin und Hauptfrau des Xerxes
fur ihn gewebt hat. Widerstrebend erfiillt er ihr diesen Wunsch. Die
Konigin aber richt sich. Da sie meint, daB die Mutter der Schwieger-
tochter hinter diesem Wunsch steckt, wiinscht sie sich diese wihrend
eines Kénigsmahls als Geschenk. Wieder steckt Xerxes in der Klemme.
Will diesen Wunsch aus vielen Griinden, auch weil er Ungliick ahnt,
nicht erfiillen. Da es aber Brauch ist, jeden Wunsch bei einem solchen
Mahl zu gewihren, muf3 er es doch tun. Er bemiiht sich zwar die Situa-
tion noch abzuschwichen, indem er seinen Bruder zur Scheidung von
seiner Frau tberreden will und ihm seine Tochter zur Frau anbietet.
Aber sein Bruder lehnt aus tiefer Verbundenheit mit seiner Frau ab.
Mittlerweile hat die Kénigin die Frau des Bruders verstiimmeln lassen.
Entsetzt flieht der Ehemann mit Gefolge nach Baktrien, um dort einen
Aufstand zu organisieren. Xerxes verfolgt sie und tétet alle.’

Nach diesem Abstecher zu einem weniger schonen Bericht aus der
achaemenidischen Zeit nun zuriick zu erbaulicheren Gedanken.
Man kannte offenbar auch schon verschiedene Erscheinungsformen
der Liebe. Vor allem eine ist hier weiter beachtenswert. Sie wird ange-
deutet durch das Motiv des Traumgesichts bei ,,Zariadres und Odatis*
(s. S. 73). Dieses Motiv ist in der indischen Dichtung weit verbrei-
tet. Es gibt verschiedene Varianten: der junge Mann, die junge Frau
oder beide sehen das Gesicht des/der zukiinftigen Ehepartners/
partnerin in einem Gemilde, in einem Standbild, in einem Spiegel
u.d., manchmal auch in mehreren dieser Méglichkeiten. Die Helden/
Heldinnen miissen zum Teil grole Miihen auf sich nehmen, um den
Menschen zu finden und heiraten zu konnen. Einerseits ist aus der
Traumforschung bekannt, daf3 es solche bzw. dhnliche Triume tatséch-
lich gibt, andererseits sind nach C.G. Jung Traume die Spiegelbilder
der Seele. Dieses Motiv stellt nach seinen Forschungen den Animus,
die Anima (gegengeschlechtliches Bild, das jeder Mann, jede Frau in
sich trigt) dar.'” Ich glaube allerdings, man sollte hier eher im geogra-
phischen Kontext deuten und nicht tiefenpsychologisch. Im alten
Orient wurde den Triumen grundsitzlich eine groBe Bedeutung
zugemessen. Aus der achaemenidischen Zeit ist folgende Begebenheit

? J. Wieschofer, Das antike Persien, 1993, 84 ff, sicht das Verhalten der Konigin
berechtigt, da sie seiner Meinung nach hinter dem Wunsch nach dem Umhang des
Konigs einen Anschlag auf die Thronrechte vermutet. Den Thron will sie aber fiir
thre Nachkommen erhalten. Deshalb erfihrt die Mutter der Schwiegertochter die
fiir Aufstindische tbliche Strafe der Verstiimmelungen.

10 Zur weiteren Deutung s. z.B. V. Kast, Liebe im Mérchen, 2. Aufl. 1992, 13,
51, 105 ff.




82 KAPITEL III

tiberliefert, die diese ernsthafte Einstellung zu Triumen veranschau-
licht. Herodot (I. 107—130) berichtet von einem medischen Kénig:

Astyages, der einen angsterzeugenden Zukunfistraum gehabt hat, ver-
heiratet darauthin seine Tochter an einen Perser namens Kambyses,
weil er davor zuriickschreckt, sie mit einem adeligen Meder zu ver-
binden, der vielleicht versuchen wiirde, ihn zu entthronen. Dieser Ehe
entsprang Kyros. Fin neuerlicher Traum jedoch gab Astyages zu ver-
stehen, Kyros wiirde ihn verdringen, also beschloB er den Tod des
Kindes. Er befahl seinem Hauptratgeber Harpagos, den Knaben zu
toten, aber Harpagos tibergab Kyros einem Hirten, dessen Frau ein
totes Kind zur Welt gebracht hatte. Der Hirt und seine Frau ersetz-
ten Kyros durch ihr totes Kind, und Harpagos war zufrieden. . .. Als
Kyros zehn Jahre alt war, wurde er von Astyages entdeckt, aber die
Magier gaben den Triumen nachtriglich eine andere Deutung, so dal3
die Befiirchtungen des Astyages sich beruhigten und er den Kyros zu
seinen leiblichen Eltern nach Persien schickte."

Insofern pafit das Motiv des/der Traumgeliebten gut in die achaeme-
nidische Zeit. Andererseits steht aus indischer Sicht, wo dieses Motiv,
wie bereits erwdhnt, weit verbreitet ist, dahinter der Glaube an ein
vorgezeichnetes Schicksal. Dieses Motiv verbindet sich dort auch
mit dem Glauben an eine Wiedergeburt. Man sucht den Partner aus
einem fritheren Leben und erfihrt durch z.B. das Traumgesicht, wie
er in diesem Leben aussieht. Hier wird eine viel tiefere, fundamen-
talere Form der Liebe beschrichben, als sie im orientalischen Raum
ansonsten tiblich ist. Deshalb hat dieses Motiv, von seltenen Ausnah-
men abgesehen (vgl. S. 135, Die siecben Geschichten . ..) keine wei-
tere Verbreitung gefunden. Es stellt den moglicherweise indischen
Einfluf auf die Liebesdichtung des alten Orients dar.'

Insgesamt ergibt sich aus der Dichtung und mehreren historischen
Berichten, zumindest fiir die achaemenidischen Hofe, ein Sittengemalde.

' Wir sehen, dass die bei Herodot zu findenden Traumtypen in der orienta-
lischen Literatur geldufig sind. Dieser Befund berechtigt wohl zu dem Schluss, dass
die Triume dem Herodot alle erziihlt worden sind; er hat von seinen Informanten
Traume gehort, die deutlich auf dem Boden einer sehr alten Tradition stehen.”
P. Frisch, Die Triume bei Herodot, in: Beitr. zur klass. Philologie 27, 1968, 6 ff.
(Zitat 58). S.a. R. Bichler, Die ,,Reichstriume” Herodots. Eine Studie zu Herodots
schopferischer Leistung und ihrer quellenkritischen Konsequenz, in: Chiron 15,
1985, 125 ff.

2 Rohde a.0., s. Anm. 2, 49 fl. C.G. Jung, Grundwerk, 3. Aufl. 1987, Bd. 3,
II, 2; s.a. Bd. 5, Traum 6 und 7. I. Hofflmann, Der Kathikosa. Text und Uber-
setzung mit bibliographischen Anmerkungen (Diss. Minchen 1974), 361, 381 ff.
(Geschichte von- Amaradatta und Mitrananda).




ACHAEMENIDISCHE ZEIT 83

Demzufolge fanden in Anwesenheit der Konigin und einiger Frauen
aus dem koniglichen Harem, von denen die letzteren tanzten und
musizierten, Gelage statt (Athenaios, IV.145 d). Nach Herodot (V.18 f)
verlangten adelige Perser, die von Xerxes zu Amyntas nach Makedo-
nien gesandt worden waren, entgegen der griechischen Sitte, dafi sich
die Frauen ihrer Gastgeber zu ihnen auf die Kline setzen sollten.
Und nach Plutarch (Conjugalia praecepta) zogen sich die Perserko-
niginnen im Verlauf von Festen, wenn der Rausch naht und man
die Musiker und Kurtisanen ruft, zuriick."” So gab es also einerseits
Wissen um eine grofle emotionale Liebe — andererseits ein Leben
mit Kurtisanen und Nebenfrauen.

Genau dies zeigen die wenigen Darstellungen mit Frauen aus achae-
menidischer Zeit. Unter ihnen sind vier bekannt, bei denen ein Ehe-
paar dargestellt ist. Drei davon sind Reliefs auf Grabstelen aus der
Umgebung von Daskyleion (Kleinasien), einem achaemenidischen
Satrapensitz (s. Abb. 3.2-3.4). Das vierte ist ein Bildnis auf einer
Elfenbeindose aus Demetrias in Thessalien (s. Abb. 3.5). Was genau
auf ihnen dargestellt ist, ist nicht bekannt. Deshalb liegen mehrere
Deutungen vor: Totenmahl, symbolisches Mahl mit dem lieben
Verstorbenen im Jenseits, Szenen aus dem tiglichen Leben. Grund-
sitzlich wird die schon von der neuassyrischen Zeit her bekannte
Bankettszene auf dem ,,Weinlaubenrelief* (s. Abb. 2.4) weitergefiihrt.
Es fillt, im Vergleich zu den assyrischen Bankettszenen, die groBere
Nihe der Ehepartner auf den Bildnissen auf. Die Ehefrau sitzt seit-
lich auf der Kline, eine Geste, welche als Ausdruck von innerer Nihe
und Vertrautheit zwischen den Eheleuten gedeutet werden kann.
Andererseits sind die Ehepaare auf den Darstellungen von Personal,
moglicherweise sogar Nebenfrauen umgeben.

Als Vorldufer dieser und aller spiteren Bankettszenen gilt das ,,Wein-
laubenrelief “ Assurbanipals im Nordpalast von Ninive. Zuvor fanden
die Gelage, soweit Bildnisse dies belegen, im Sitzen statt. Es scheint
unter Assurbanipal eine Anderung der Gelagesitten stattgefunden zu
haben. Vielleicht kam diese Neuerung zu den Assyrern durch deren
Kontakt mit nomadischen Stimmen aus dem iranischen Raum. ,, Jene
Volkerschaften lagen beim Mahl auf leicht zu transportierenden
Liegen. . .. Kimmerier und Skythen brachten gegen Ende des 8.
bzw. Anfang des 7. Jahrhunderts v.Chr. im Zuge ihres Eindringens
nach Kleinasien diesen Brauch mit. ... Andererseits ist aber auch

'3 F. Joachim, Treue. Die brisante Seite der Licbe, 1996, 108.




84 KAPITEL III
bekannt, dafl zwischen dem 9. und 7. Jahrhundert v.Chr. in Syrien
und Phénikien kostbare, mit Gold und Elfenbein eingelegte Betten
hergestellt wurden, die nach dem schriftlichen Zeugnis auch beim
Gelage Verwendung fanden. Die Anregung zur Darstellung eines lie-
genden Mannes beim Mahl auf dem Relief Assurbanipals kénnte
also einen iranischen oder syro-palistinensischen Ursprung haben,
wobei die Entwicklung in beiden Zonen unabhiingig voneinander zu
sechen ist. Dentzer macht den vermittelnden Vorschlag, daB gleiche
Lebensgewohnheiten in verschiedenen Regionen auch zur Ausprigung
ahnlicher Sitten fithren kénnten.“* Diese seit der achaemenidischen
Zeit vermehrt belegte Form der Bankettszenen bleibt bis in die nach-
sasanidische Zeit erhalten. Auf den achaemenidischen Darstellungen
sind in verschiedenem Ausmal} griechische und altorientalische Ele-
mente vereint.

Einen noch stirkeren Eindruck von groBer emotionaler Nihe und
fast schon Galanterie vermitteln die Goldarbeit (s. S. 73), einige
Siegel (s. Abb. 3.6a und 3.6b) sowie eine Gravierung auf der Innenseite
des Deckels einer Silberdose (s. Abb. 3.7). Die Siegeldarstellung 3.6a
liegt mehrfach vor. Es ist anzunehmen, daB auch diese Motive ein
Liebespaar aus einer allgemein bekannten Sagenwelt zeigen. Auch
bei diesen Darstellungen steht der zirtliche Umgang zwischen den
Liebenden gut in Einklang mit den literarischen Uberresten aus die-
ser Zeit.

Zum Fortleben und zu Nachklingen der achaemenidischen Zeit in
der Literatur s. S. 90 ff., 129.

* Noll¢ a.0., 80 (Zitat); vgl. Dentzer a.0O., 58. B. Fehr, Orientalische und griechi-
sche Gelage, 1971, 16 ff.




ACHAEMENIDISCHE ZEIT 85

Abb. 3.2-3.3 Reliefs auf Grabstelen, Daskyleion




KAPITEL III

Abb. 3.4 Relief auf Grabstele, Daskyleion

E-y*«*w~ww~:~ 7 @WM?

i s

Lo— N
2}

Abb. 3.5 Bildnis aus Demetrias (Thessalien)



ACHAEMENIDISCHE ZEIT 87

Abb. 3.6a/3.6b




KAPITEL III

3.7 Gravierung




KAPITEL IV

HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE
(ARSAKIDISCHE) ZEIT

Abb. 4.1 Erotenohrringe

Der Internationalitit dieser Zeitspanne (330 v.Chr.—224/228 n.Chr.)
entspricht, daf§ sich auch fiir die Dichtung keine geographische Zuord-
nung vornehmen liGt.

Durch verschiedene Entwicklungen wie die Feldziige Alexanders
d. Gr., die Einwanderungen der Griechen in den vorderasiatischen
und asiatischen Raum und die Qualitdt der griechischen Dichtung
breitete sich der griechische Liebesroman auch im Orient aus. Der
Beginn dieser Literaturgattung wird angesetzt in das 2. Jh.v.Chr,
mit einer Spatblite im 3. Jh.n.Chr. Zu ihm gesellte sich der rémi-
sche Liebesroman, der im 1. Jh.v.Chr. beginnt und zu einer raschen
Bliite kam. Stiadte wie Milet, Ephesus and Alexandria waren fiir das
intellektuelle Leben, also auch fiir die Dichtung, wichtige geistige
Mittelpunkte.! Unter dem Einfluf} dieser geistigen Zentren entstanden

! Rohde a.0., 1 ff. O. Weinreich, Der griechische Liebesroman, 1962, 3 ff.
K. Kerényi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher
Beleuchtung, 1962, 1 ff. G. Luck, Die Romische Liebeselegie, 1961, 9 fT.




90 KAPITEL IV

die finf Dichtungen, die hier aufgefiihrt werden. Ausgewihlt wurde
die erste, weil sie eine altbabylonische Geschichte ist, die zweite, weil
sie vom Hofe eines persischen Groflkonigs (vermutlich Artaxerxes’ I1.)
erzahlt, die dritte, weil sie typisch fiir die Liebesdichtung dieser Zeit
ist, die vierte, weil sie an altorientalisches und altdyptisches Gedan-
kengut ankniipft und die fiinfte, weil sie eine Volkssage aufgreift. Sie
alle wurden von Midnnern geschrieben, die zwischen der griechisch-
hellenistischen und der orientalischen Welt standen. Ihre Geburtsorte
oder ihre wichtigsten Lebensstationen liegen im orientalischen Raum,
die Sprache ihrer Dichtungen war griechisch oder lateinisch. So gel-
ten sie als Vertreter der griechischen bzw. rémischen Liebesdichtung.?
Aufgrund ihrer Lebensldufe ist aber davon auszugehen, daB nicht
nur Jamblichos, sondern ebenfalls die anderen in ihren Werken, ab-
gesehen von z.B. orientalischen Schauplitzen, Namen und Personen,
noch weitere altorientalische Elemente einflieBen lieBen; denn es mufl
eine traditionsreiche einheimische Dichtung gegeben haben, deren
EinfluB sie sich sicherlich nicht véllig entziehen konnten. Erhalten
ist von dieser leider nichts (zu Wis und Ramin s. S. 124).

Von der Stirke des griechischen Einflusses auf das Geistes- und
Gefiihlsleben zeugen auch die wihrend dieser Zeit in Mode gekom-
menen sogenannten Eroten-Ohrringe (s. Abb. 4.1). Sie liegen in
groBerer Anzahl und in verschiedenen Formen vor. Sie alle aber
zeigen: nicht nur in der Dichtung, sondern auch im tiglichen Leben
spiclten Gedanken tiber die Liebe eine groBe Rolle, bzw. weil die
Gedanken iiber die Liebe die Menschen so bewegten, waren die
groBen Liebesromane und Symbole der Liebe so beliebt.

Alle finf hier aufgefithrten Dichtungen zusammen ergeben ein
Bild iiber das Verstindnis der Liebe zu dieser Zeit.

Babylonaka

Eine Sonderstellung innerhalb der spitgriechisch-hellenistischen Lie-
besromane nimmt im hier vorgegebenen Rahmen iiber die Liebe
in der altorientalischen Dichtung der Syrer Jamblichos® mit seinem

? Zusammenschau der einschligigen Werke s.: B. Kytzler (Hrsg.), Im Reiche des
Eros. Samtliche Liebes- und Abenteuerromane der Antike, 2 Bde., 1983. S.a.
G. Binder/B. Effe (Hrsg.), Liebe und Leidenschaft, Historische Aspekte von Erotik
und Sexualitit. Bochumer Altertumswiss. Collog. 1993 (mit weit. Lit.hinw.).

% Nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen Philosophen, der wohl zwischen
275-330 n.Chr. gelebt hat.



HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 91

Werk ,,Babyloniaka“ (Babylonische Geschichten) ein. Er wurde im
2. Jhn:Chr. in Syrien geboren und von ecinem gebildeten babyloni-
schen Sklaven erzogen. Der Stoff seiner Dichtung sei, so behauptet
er, eine altbabylonische Geschichte, die ihm dieser Erzicher mitgeteilt
habe. Er schrieb sie dann in Griechisch nieder. Sie erzihlt, knapp
zusammengefalit, folgendes:

Die schone Sinonis, welche bereits mit dem von ihr geliebten
Rhodanes ehelich verbunden ist, wird von dem Konig von Babylon
begehrt. Sie verweigert sich, und das Schicksal des sich liebenden
Ehepaares nimmt daraufhin einen dramatischen Verlauf. Sie miissen
vor dem HaB des zuriickgewiesenen Konigs fliehen. Auf der Flucht
vor seinen Hischern miissen sie unendlich viel erleiden.

Sie verstecken sich beispielsweise in einer Hohle. Die sie verfolgenden
Soldaten erahnen sie darin. ,,Einem Soldaten entfillt der eherne Schild
oberhalb des Hohleneinganges: der Widerhall zeigt den Verfolgern den
Weg. ... Rhodanes und Sinonis, sie weichen ins Innerste der Hohle
zuriick und gelangen durch einen zweiten Ausgang hinaus. Hier nistet
ein Schwarm wilder Bienen. Hungrig essen die Flichenden von dem
Honig. Sie sinken wie Tote am Wege um, denn der Honig enthielt
Gift; die Bienen hatten ihre Nahrung aus Schlangen gesogen. Den aus
der Hohle nachdringenden Soldaten wird von den aufgestérten Bienen
das Gesicht zerstochen; einige werden getétet. . . .

Nach der Begegnung mit den wilden Bienen wird die Verfolgung
fortgesetzt. Die Soldaten sehen aber die beiden Menschen am Wege
liegen, halten sie fiir irgendwelche Tote (ohne sie zu erkennen) und
ziehen voriiber. Da die heimische Sitte es verlangt, werden im Vor-
beireiten schnell ein paar Kleidungsstiicke, auch Brot und Fleisch hinge-
worfen. Das Fleisch lockt Raben an, die sich krichzend darum streiten.
Ihr Liarm weckt Rhodanes aus seiner tiefen Betiubung. Miithsam erhebt
er sich und ruft auch Sinonis ins BewuBtsein zuriick. Sie entdecken
zwel Esel in der Nihe, beladen sie mit den Dingen, die ihnen die
Soldaten zugeworfen hatten, besteigen sie und ziehen in entgegenge-
setzter Richtung ab.

Sie suchen eine Herberge auf, zichen eilends weiter und kommen
noch vor Mittag zu einem zweiten Rastort. Hier sind zwei Briider einge-
kehrt; der iltere bringt den jiingeren mit Gift um und klagt Sinonis
und Rhodanes des Mordes an. Durch seinen Selbstmord werden sie
indessen von dem Verdacht befreit. Rhodanes nimmt heimlich das Gift
an sich und verldBt mit Sinonis die Herberge.

Kaum dieser Gefahr entronnen, geraten sie in die Hande eines
Riubers, der von seiner Behausung aus die Voriiberzichenden aus-
raubt und auffriBt. Damas (ein vom Konig gesandter Eunuch) schickt
Soldaten; sie iiberwiltigen den Riuber und werfen Feuer in sein Haus.
Rhodanes und Sinonis, die noch im Hause sind, kommen in duflerste




92

KAPITEL IV

Not. In ihrer Bedringnis schlachten sie ihre Esel, werfen die Leiber
dem andringenden Feuer entgegen und konnen sich retten. Bei Nacht
begegnen sie den Soldaten, die das Feuer gelegt hatten. Als man sie
fragt, wer sie seien, antworten sie: ,Die Geister der Ermordeten!” Ihr
blasses und abgemagertes Aussehen sowie die Schwiche ihrer Stim-
men iberzeugt die Soldaten; man laft sie ziehen.

Nach Tagesanbruch kommt ihnen ein Trauerzug entgegen: ein junges
Midchen wird zu Grabe getragen. . ..

Im leeren Grab des jungen Midchens bleiben die Gewdinder, die
am Grabe verbrannt werden sollten, auch Speisen und Getrinke zurtick.
Rhodanes und Sinonis essen und trinken, hiillen sich in die Gewinder
und legen sich in dem Grabe zum Schlaf nieder. Die Soldaten, die das
Strafgericht an dem Riuber vollzogen hatten, erkennen am néchsten
Morgen, daBB man sie getduscht hatte. Da sie Helfershelfer des Raubers
hinter den angeblichen Geistern vermuten, verfolgen sie die Spuren,
die zu dem Grabgewdlbe fithren. Hier finden sie das Paar, das von
Wein und Mudigkeit tiberwiltigt in Schlaf’ gesunken ist. Sie halten es
fiir Tote. Obwohl es ihnen unerklirlich bleibt, daB die Spuren sie her-
fithrten, ziehen sie ab.

Auch das Paar verlaBt den Platz und iiberquert den FluB3, dessen
stifes und klares Wasser dem Kénig zum Trinken bestimmt ist. In
dem nahen Ort verkauft Sinonis die Gewinder aus dem Grabe. Man
erkennt die Herkunft der Stiicke und hilt die junge Frau wegen Grab-
beraubung fest. Soraichos, der Gerechte, soll sie aburteilen. Er zieht
es aber vor, sie wegen ihrer Schénheit zu Garmos (dem Konig) zu
schicken. Daraufhin beschlieBen Sinonis und Rhodanes, gemeinsam in
den Tod zu gehen, und mischen mit dem Gift, das Rhodanes zuvor
an sich genommen hat, einen Trunk. Eine Dienerin hinterbringt den
Plan dem Soraichos, der heimlich das Gift mit einem Schlafmittel
vertauscht. Tiefe Betiubung umfingt die Beiden; Soraichos liBt sie
auf einen Wagen bringen und fdhrt zum Konig. Schon sind sie in
der Nihe der Hauptstadt, als Rhodanes von einem Traum erschreckt
aufwacht und mit lautem Ruf auch Sinonis weckt. Sinonis will sich
mit einem Schwert das Leben nehmen und verletzt sich an der Brust.
Soraichos fragt nach dem Grund. Als sie Treupfinder fir seine
Vertrauenswiirdigkeit von ihm erhalten haben, erzihlen sie ithm ihr
Geschick. Da gibt er sie frei und weist ihnen den Weg zu einem Aphro-
diteheiligtum, wo Sinonis ihre Wunde heilen soll.“ Nach kurzer Rast
geht die Flucht weiter.

Nach weiterem Leid, vielen Gefahren und Prifungen ihrer Liebe,
zu denen auch Zorn iiber vermeintliche Untreue gehort, gelingt es
endlich Rhodanes, in einer Schlacht den Kénig zu besiegen. Darauthin
wird er selbst Konig von Babylon und kann seine Sinonis, nach einer
kurzen dramatischen Trennung, wieder erringen.* °

* Das Werk wird auch als ein religiser Roman um den Mithraskult gesehen.




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 93

Chaireas und Rallirhoe

Chariton aus Aphrodisias in Karien (heute Tiirkei), 1. oder 2. Jh.n.Chr,
erzihlt dieses Liebesabenteuer. Es vermittelt dank des relativ gradlini-
gen Handlungsablaufes einen guten Eindruck von den Liebesromanen
dieser Zeit.

In Syrakus erblicken sich bei einem zu Ehren der Géttin Aphrodite
gefeierten Fest Chaireas und die iiberaus schone Kallirhoe. Sie erleben
dabei die Liebe auf den ersten Blick, der bald die EheschlieBung folgt.
Von sogenannten ,,Freunden® wird Chaireas zur Eifersucht angestachelt
und iiberrascht deshalb seine junge Frau bei einem angeblichen Versuch
der Untreue. Er wirft sie mit einem brutalen FuBtritt zu Boden. Als
sic dadurch zu Tode gekommen scheint, wird sie mit viel Schmuck und
Beigaben in einer Gruft begraben. Kurz nach der Bestattung o6ffnen
Grabriuber die Gruft, entdecken die aus dem Scheintod erwachte Frau
und bringen sie und das geraubte Gut auf einem Schiff nach Kleinasien.
Dort wird sie als Sklavin an einen Landgutbesitzer bei Milet verkauft.
Er verliebt sich in sie, und um ihrem noch ungeborenem Kind eine
gesicherte Zukunft bieten zu konnen, willigt sie, obwohl im Herzen an
Chaireas gebunden, einer EheschlieBung zu. Chaireas hat mittler-
weile alles iiber das weitere Leben seiner Frau erfahren und eilt voll
Reue und Liebessehnsucht per Schiff nach Milet, um sie zu befreien.
Er und die Schiffsmannschaft werden aber gefangengenommen und
als Sklaven verkauft. Kallirhoe hat von dem Befreiungsversuch erfahren,
denkt aber, Chaireas sei dabei getotet worden. Sie richtet deshalb eine
grofle Trauerfeierlichkeit fiir ihn aus. Wihrend der Feierlichkeiten
erblickt sie der méchtige Satrap von Karien und verliebt sich in sie. Es
kommt nun zu einem verwirrenden Rinkespiel zwischen den beiden
Eheminnern und dem Verliebten, an dessen Ende der persische
GroBkoénig Artaxerxes Mnemon informiert wird. Der holt die Schéne
an seinen Hof nach Babylon und verliebt sich ebenfalls prompt in sie.
Anstatt nun zu entscheiden, zu wem Kallirhoe wirklich ehelich gehort,
schiebt er die Entscheidung bewuf3t hinaus, um die Frau taglich sehen
zu kénnen. Er versucht sogar ihre Gunst zu gewinnen, aber vergeblich.

Da wird gemeldet, Agypten sei von Persien abgefallen. Artaxerxes
muf} mit groBem Heer und Gefolge, einschlieBlich des Harems, gegen
den Feind ziehen. Um schneller vorriicken zu kénnen, werden die Frauen
auf der Insel Arados® an der syrischen Kiiste zuriickgelassen. In-
zwischen ist es Chaireas gelungen, sich auf die Seite der Agypter zu

Das Licbespaar erlebt demzufolge in seinen Abenteuern symbolisch Stufen der
Weihung. R. Merkelbach, Mithras, 1984, 253 ff., s.a. W. Réllig, Tamblichos, in:
Der kleine Pauly II, 1967, 1307.

5 Babyloniaka: Rohde a.0., S. 388 ff. (Kommentar S. 404) Weinreich a.O.,
S. 15. Fr. Altheim, Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum I, Kap. II:
Jamblichos’ Babylonische Geschichten, von Ursula Schneider-Menzel, 1948, 48 ff.
(Zitat 49 ff).

6 Insel Arados: bedeutende phonizische Handelsniederlassung neben Tyros und




94 KAPITEL IV

schlagen. In einer Seeschlacht besiegt er die persische Flotte vor der
syrischen Kiiste und nimmt die Insel Arados ein. Im dortigen Rathaus
begegnen sich Chaireas und Kallirhoe rein zufillig wieder. Sie erken-
nen sich und bleiben von nun an vereint. Gemeinsam kehren sie nach
Syrakus zuriick.

Das Werk enthilt auch einige tiefe Erkenntnisse iiber die Liebe, sprach-
lich schén formuliert. So wird die schlaflose Nacht, die Artaxerxes vor
dem Tag hat, an dem er eine Entscheidung tiber Kallirhoes Schicksal
treffen muB, ausfithrlich beschrieben. Der GroBkonig wialzt sich auf
seinem Lager.

Ihr armen Augen, eine Stunde kénnt ihr noch den schénsten Anblick
der Welt genieBen. Danach wird ein Sklave von mir gliicklicher sein
als ich. Uberlege, meine Seele, was da zu tun ist! Du muBt dich auf
dich allein verlassen; du hast keinen anderen, der dir einen Rat geben
kénnte. Ein Verliebter hat nur einen Ratgeber: die Liebe selbst.

Spidter berichtet ein Bote dem Chaireas, dall Kallirhoe das Rathaus
von Arados nicht freiwillig verlassen will. Sie weil nicht, daf3 der
Sieger ihr erster Ehemann ist, er weill nicht, daf3 die stolze Gefangene
seine von ithm gesuchte Ehefrau ist. Als er von der Weigerung der
Frau hort, lacht er und sagt zu dem Boten:

Ach, du Einfaltspinsel, weillt du denn nicht, wie man eine Frau herum-
kriegt durch Bitten, Komplimente, Versprechungen, am meisten aber,
wenn sie geliebt zu werden glaubt

— und wenn sie liebt, so méchte man heute noch hinzufiigen.’
(Zum Motiv , Konig begehrt die Frau eines anderen® s.a. Alexander-
roman d. Pseudo-Kallisthenes, Geschichte von Kandaules und seiner
Frau.)?
Mit dem Namen eines GroBkonigs Artaxerxes (es gibt drei Kénige
mit diesem Namen, gemeint ist im folgenden aber wohl Xerxes 1.
486-465 v.Chr.)? ist literarisch noch eine andere Liebesgeschichte ver-

Sidon. Strabon (16.2.13) schreibt u.a.: ,Arados liegt vor einem felsigen und hafen-
losen Kiistenstrich . . ., 20 Stadien vom Land entfernt. Es ist ein vom Meer umspiil-
ter Felsen mit einem Umfang von ca. 7 Stadien; er ist vollstindig bebaut und hat
bis heute eine so hohe Einwohnerzahl, da3 die Hiuser viele Stockwerke aufweisen.®

7 Chaireas und Kallirhoe: Rohde a.0., 517 ff. Chariton von Aphrodisias, Kallir-
hoe, eingeleit., iibers. und erlaut. v. K. Plepelits, 1976, Zitate: 117 (6.9-10), 140
(7.10). Vgl. B.E. Perry, The ancient romances, 1967, bes. 96 fI.

8 Der Alexanderroman des Pseudo-Kallisthenes: F. Pfister, Der Alexanderroman,
1978, 65.

¥ Vgl. Die Bibel, Einheitsiibersetzung 1980, 513, Anm. 1, la: ,Die griechische



HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 95

bunden. Es ist das Buch Ester, Teil des Alten Testamentes, aufge-
schrieben um 300 v.Chr.

Artaxerxes hatte seine Hauptfrau verstoBen, weil sie offentlich einen
Befehl von ihm nicht befolgte.'” Deshalb wird im ganzen Reich in
allen Schichten der Bevélkerung nach einer schénen neuen Konigin
gesucht. Ester, ein jiidisches Waisenmidchen aus Stsa, wird von ihrem
Onkel an den achaemenidischen Hof als Brautkandidatin geschickt. Sie
gefillt dem GroBkonig, und er macht sie zur neuen Konigin. Im Laufe
ihrer offenbar guten Ehe gelingt es ihr, durch personlichen Einsatz dic
Errettung ihres jiidischen Volkes vor Verfolgungen zu erreichen. Das
Purimfest erinnert daran.''

Aithiopika

Die Internationalitit der Liebesdichtung im Vorderen Orient der
ersten Jahrhunderte nach Christus kommt bei der folgenden Dichtung
deutlich zum Vorschein.

Der Phénizier Heliodoros aus Emesa schrieb den Roman ,,Aithio-
pika® (vor 250 n.Chr.), der bis in die byzantinische Zeit der beliebteste
der damaligen zivilisierten Welt war. Er enthilt viele syrische und
iranische Elemente (z.B. Namen, Riistungen, Kampfweisen), spielt
aber ansonsten in Agypten und Athiopien, die Romanhelden sind
Griechen, d.h. er ist Grieche und sie eine dthiopische Prinzessin, die als
ausgesetztes Kind von Griechen aufgezogen worden ist. Weil damit
die Handlung auBerhalb des hier gesetzten geographischen Raumes
spielt, wird das Werk der Vollstéindigkeit halber hier zwar erwahnt,
aber nicht weiter ausgefiihrt.

Wieder geht es um ein Liebespaar, diesmal um eine zur Ehelosigkeit
verpflichtete Priesterin und ihrem Helden, die sich in rauberischer
Gefangenschaft kennen und lieben lernen. Sie sind unendlich vielen
Gefahren ausgesetzt, stindig auf der Flucht, werden durch wunder-
bare Ereignisse immer wieder gerettet und iiberwinden dank unwan-
delbarer Treue und Hilfe der Gotter, welche diese fiir Liebende
bereithalten, alle Widernisse.'?

Ubersetzung liest in allen Teilen des Buches den Namen des Konigs als Artaxerxes;
die hebriische Ubersetzung liest Ahaschwerosch, dessen griechische Form sonst
Xerxes lautet. Gemeint ist Xerxes I. (486-465 v.Chr.).”

10§ hierzu Athen. XIII. 555-556: Bei den Persern bestimmt der Konig als
absoluter Besitzer iiber seine Frau.

I Frei nacherzihlt vgl. Buch Ester: Die Bibel, Einheitsiibersetzung. K. Jaros,
Esther. Geschichte und Legende, 1996.

12 Rohde a.0., s. 453 ff. Weinreich a.O., s. Anm. 1, 32. Altheim a.0., 93 ff.
F. Altheim/R. Stiehl, Die Araber in der Alten Welt III, 1966, 136 ff.




96 KAPITEL IV

Amor und Psyche

Eine weitere Dichtung dieser Zeit ist die von Apuleius. Er wurde
125 n.Chr. in Numidia (Algerien) als Sohn einheimischer Eltern
geboren und wuchs in Karthago auf. Seine Muttersprache war vermut-
lich das Punische, doch sprach die gebildete Schicht der rémischen
Kolonie, und sein Vater war hoher Gemeindebeamter, Latein, die
Sprache, in der er, nach Studien in Athen, seinen Roman ,Metamor-
phosen® (auch als ,Der goldene Esel“ bekannt) schrieb. Klar ist, daf3
Apuleius sein Werk auf Zltere Vorbilder, welche verlorengegangen
sind, aufbaut. Das darin enthaltene Licbesmirchen von ,,Amor und
Psyche® erinnert auf den ersten Blick an die &ltere Bearbeitung des
Mythos von Inanna/Istar und Dumuzi und dem ugaritischen von
Ba‘al und ‘Anat (vgl. S. 11 ff). Heute sicht man darin eher Wider-
spiegelungen religioser Ideen, vor allem der Dionysos- und/oder Isis-
mysterien.'” Hier nun im Uberblick die Geschichte, die im Original
recht lang, weil licbevoll ausgeschmiickt ist.

»Es waren einmal in einer Stadt ein Konig und eine Kénigin,
die hatten drei ausnehmend schone Tochter. Psyche, die jiingste
von ihnen, war so voller Liebreiz, daf sie von der Bevélkerung nach
und nach der Géttin Venus, der Géttin der Liebe und Schonheit,
gleichgesetzt und statt ihrer verehrt wurde. Die Altire der Gottin
blieben schlieBlich sogar leer, denn die fiir sie bestimmten Blumen

Abb. 42  Amor und Psyche

'* Zur weiteren Deutung s.: G. Binder/R. Merkelbach (Hrsg.), Amor und Psyche,
1968, 122, Abb. 4.2. E. Neumann, Amor und Psyche. Eine tiefenpsychologische
Deutung des Marchens mit dem Text von Apuleius, 3. Aufl. 1981.



HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 97

und Friichte wurden Psyche geschenkt. Das erweckte den Zorn und
den Neid der Géttin. Sie beauftragte deshalb ihren Sohn, den Gott
Amor, auf Psyche einen Liebespfeil abzuschieBen, damit sie sich in
den charakterlich niedrigsten und, was irdische Giiter betrifft, elend-
sten Mann verliebe und somit ungliicklich werde. Aber Gott Amor
erblickte Psyche und verliebte sich selbst.

In der Zwischenzeit hatte der kénigliche Vater die beiden élteren
Schwestern verheiratet und suchte nach einem Mann fiir seine jiingste
Tochter. Aber es wollte sich kein passender finden, denn keiner wollte
eine gottlich verehrte Frau heiraten. So befragte der Vater das Orakel
in Milet und erfuhr, daB seine Tochter eine andere Bestimmung habe
und deshalb geopfert werden solle. Grole Trauer herrschte allenthal-
ben iiber diese Auskunft. Allein Psyche, der die Gesamtsituation iiber
den Kopf gewachsen war, blieb ruhig und lieB sich willig als Braut
festlich schmiicken, zu einem Felsen fithren und hinabstirzen. Gott
Amor sorgte dafiir, daB der Westwind sie auffing und zu einer Wiese
trug. Dort stand sein SchloB, festlich fiir Psyches Empfang her-
gerichtet mit Speise und Trank, Musik und Bad. Aber kein Lebewesen
war anwesend.

Miide von den Aufregungen des Tages, sank sie in tiefen Schlaf.
Da wurde sie von einem minnlichen Wesen, von dem sie nicht wuBte,
wer es war, wir aber wissen, daB es Gott Amor war, besucht. Sie
muBte ihm versprechen, daf sie nicht nach seinem Namen fragen
und ihn nicht anschauen werde. Sie versprach es, und der Gott kam
nun jede Nacht zu ihr. Sie genossen die Liebe, und Psyche ware
gliicklich gewesen, wenn sie tagsiiber nicht so alleine gewesen ware
und der Gedanke an ihre trauernden Eltern sie nicht so bedriickt hitte.
Deshalb erméglichte ihr Gott Amor, da er ihr aus Liebe eine Freude
machen wollte, den Besuch ihrer Schwestern. Sie kamen, bemerkten
das Liebesgliick und Luxusleben ihrer Schwester und wurden neidisch.
So redeten sie ihr bei dem dritten Besuch ein, dafl ihr néchtlicher
Besucher ein Ungeheuer sei, dafl ihr Kind, welches sie erwartete,
ebenfalls so aussehen wiirde und er beide nach dessen Geburt ver-
schlingen werde. Entsetzt beschloB Psyche nach dem Abschied von
ihren Schwestern, sich ihren Gatten heimlich anzuschauen und ihn
zu toten. Withrend er in der Nacht neben ihr schlief, betrachtete sie
ihn im Schein ihrer Ollampe. Da erkannte sie an seinen Fligeln
sowie dem Bogen und dem Kocher mit den Pfeilen, die er neben
dem Schlaflager abgestellt hatte, dafi er Gott Amor war. Dariiber
erschrak sie so sehr, daB ihre Hand zitterte und ein Tropfen des




98 KAPITEL IV

heiBen Ols auf eine Schulter des schlafenden Gottes fiel. Vom Schmerz
wachte er auf, erkannte, daB seine Frau ihr Versprechen gebrochen
hatte, und flog davon. Doch er brachte es nicht tiber sich, sie ohne
eine paar Worte zuriickzulassen. Sie gipfeln in der psychologisch tief-
sinnigen Aussage, daf3 er sie aus Liebe heimlich, entgegen den Wiin-
schen seiner Mutter, zu seiner Gattin gemacht habe, ,,auf daB du ein
Untier in mir sehest und mir das Haupt abzuschlagen suchtest, mein
Haupt mit diesen, ach! so sehr in dich verliebten Augen!*,

Nach tiefer Verzweiflung und voll Reue iiber ihre Neugier beschlof
sie, Amor zu suchen. Dabei war sie so tapfer, daB die Gotter geriihrt
waren und ihr heimlich, obwohl den Zorn der Venus' fiirchtend,
halfen ihn zu finden. Mittlerweile lag Amor krank im Hause seiner
Mutter. Eines Tages kam Psyche dort an. Venus, der ein geschwitziger
Vogel die Liebesgeschichte zwischen ihrem Sohn und Psyche verraten
hatte, erkannte sie. Da sie ahnte, daB Psyche nur mit Hilfe der an-
deren Gétter ihr Haus gefunden hatte, wagte sie es nicht sie wegzu-
schicken, sondern nahm sie in ihr Haus auf. Aber sie 148t sie nicht
zu Amor, sondern tyrannisiert sie in der Kiiche. Eines Tages will
sie zu einem Fest:

Nach dieser Erklirung fihrt sie auf sie los, reiBt ihr das Kleid in lauter
Fetzen, zerzaust ihr Haar und schligt heftig zu, daB ihr Héren und
Sehen vergeht. Dann nimmt sie Weizen und Gerste und Hirse und
Mohn und Erbsen und Linsen und Bohnen, mischt sie in Mengen,
schiittet sic zu einem Hiufchen zusammen und spricht zu ihr: , Du
scheinst mir ndmlich, eine hiBliche Magd wie du bist, durch nichts
anderes als Diensteifrigkeit deine Liebhaber zu gewinnen. Jetzt will ich
auch selbst deine Brauchbarkeit auf die Probe stellen. Scheide das
Durcheinander dieses Samengemengsels, lege die einzelnen Kérner
gehorig fiir sich auseinander und liefere mir gefilligst bis heute abend
die ausgefithrte Arbeit ab!*

Da sie ihr also den Haufen all der Samen angewiesen, ging sie selbst
zu emnem Hochzeitsessen aus. Psyche aber legt keine Hand an die
ungeordnete, unentwirrbare Masse, sondern wird vor Benommenheit
iiber den ungeheuerlichen Auftrag still und starr. Da Liuft ein Ameislein,
so ein kleines Feldarbeiterlein — mit solcher schwierigen Miihe ver-
traut, die Braut bedauernd der groBen Gottheit und verwiinschend der
Schwiegermutter Bosheit —, fleiBlig umher und lockt und lidt die ganze
Mannschaft der umwohnenden Ameisen zusammen: , Erbarmt euch, thr
rithrigen Kinder der allgebirenden Erde, erbarmt euch und eilt Amors
Gattin, der reizenden Maid, in ihrer Not geschwind und hurtig
zu Hilfe!" Da stiirzen Wogen tiber Wogen sechsfiiBiger Volker herbei,
lesen mit allem Eifer einzeln kornweise den ganzen Haufen aus-
einander, sondern und verteilen jede Sorte fiir sich und verschwinden
in einem Husch.




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 99

Als Venus heimkehrte und sah, dall Psyche die Aufgabe ausgefiihrt
hatte, drgerte sie sich und legte sich zur Ruhe. Aber weitere Priffungen
fallen ihr ein. Psyche soll bosen, wilden Schafe Wolle von ihrem gol-
denen Vlies rauben, dann soll sie von dem drachenbewachten Fluf3
Styx einen Krug frischen Wassers holen, und schlieBlich soll sie aus
der Unterwelt fiir die Géttin eine Biichse Schénheitssalbe holen. Hier
versagt Psyche fast, weil sie, von weiblicher Eitelkeit verleitet, die
Dose offnet. Um nach all den Anstrengungen schon fiir Amor zu
sein, wollte sie ein wenig von der Salbe fur sich selbst verwenden.
Die Dose enthilt aber Gase, durch die sie in einen tiefen Schlaf
sinkt. Aber wie ihr bei allen Taten die Umwelt geholfen hat, so auch
jetzt. Gott Amor, in der Zwischenzeit geheilt, eilt ihr zu Hilfe. Dann
wandte er sich an Gott Jupiter und bat um Regelung seiner Liebes-
angelegenheit. Der verlieh Psyche die Unsterblichkeit und vermahlte
beide offiziell. Bald gebar sie eine Tochter, die nennen die Menschen
die Wonne/Lust.

Die Ahnlichkeit mit dem Simereien-Motiv im Mirchen vom
~Aschenputtel® ist augenfillig. Im deutschen Mirchen ,,Das singende
springende Loweneckerchen® findet diese Liebesgeschichte einen
fernen Nachklang.'

Jason und Medea
In der ,hellenisierten Welt™ waren die Bearbeitungen griechischer
Sagen, vor allem wenn es sich um Liebesgeschichten handelte, neben
den Licbesromanen ein beliebtes literarisches Sujet. Drei Sagen um
liebesstarke Frauen mit orientalischem Hintergrund gehéren hierher.
Die bedeutendste Sage ist die von ,, Jason und Medea®. Diese Sage
war im griechischen Raum bereits laut Homer (Odyssee XII. 40) im
8. Jh.v.Chr. bekannt und beliebt. Pindar (IV. Pythische Ode, um 460
v.Chr. verfaf3t) und Euripides (413 v.Chr.) bearbeiteten sie dichterisch,
spater Apollonios Rhodios. Dieser wurde nach neueren Forschungen
um 300 v.Chr. auf Rhodos geboren. Er ging als junger Mann, wie
damals Mode, nach Alexandria. Ptolemaios II. machte ihn um 275/270
zum Erzicher seines Sohnes (dem spéteren’ Ptolemaios III.) und zum
Leiter der berithmten Bibliothek von Alexandria. Sein Werk ,,Argo-
nautika® ist die vollstindigst erhaltene Version. Folgender Verlauf

' Apuleius, Der goldene Esel (Metamorphosen), lat. u. deutsch, herausg. u. iiber-
setzt v. E. Brandt und W. Ehlers, 3. verb. Aufl. 1980, 159, Anhang 507 fl. (Zitat
221-223). J. u. W. Grimm, Die Mirchen der Briider Grimm, Goldmann Ausg.
1975 =301=1f




100 KAPITEL IV

der Geschichte von der Suche nach dem ,,Goldenen Vlies“ ist heute
allgemein bekannt.

Der griechische Held Jason soll im Auftrag seines Oheims das
,Goldene Vlies“, das goldene Fell eines Widders, mit seinen Kamera-
den aus dem Lande Kolchis, gelegen an der Kiiste des Schwarzen
Meeres, holen. Er erscheint dort nach langer abenteuerlicher Schiffahrt,
betritt den Palast des Kénigs und begegnet im Hof der jungen Konigs-
tochter Medea. Fiir sie ist es Liebe auf den ersten Blick, und so ist
sie bereit, Jason heimlich, weil gegen die Interessen ihres Vaters und
ihres Volkes, zu helfen. Sie gibt ihm Zaubermittel, verréit ihm geheime
Vorschriften und lenkt den Drachen, der das ,,Goldene Vlies* bewacht,
ab, damit Jason es von der Eiche, an der es mit Nageln befestigt ist,
abziehen kann. Nach dem Raub kehrt er, ihre Liebe mittlerweile erwi-
dernd, mit ihr als Gemahlin und seinen Kameraden nach gefahrvoller
Fahrt nach Griechenland zuriick.

Soweit die Fassung der ,,Argonautika®. Euripides und angeregt
von ihm andere Dichter des europiischen Literaturkreises, widmeten
sich dichterisch vor allem dem Ende der Liebesbeziechung. Ihnen zu-
folge lebten, in der gingigsten Version, Jason und Medea in Griechen-
land als Ehepaar die nichsten zehn Jahre gliicklich und geehrt und
bekamen drei Séhne. Dann bat Jason sie um Befreiung von der Ehe,
da er eine jiingere Frau heiraten wollte. Medea ist auBBer sich vor
Enttduschung, Eifersucht und Zukunftsingsten fur sich und ihre
Kinder. In ihrer Not trinkt sie ihre Hochzeitsgeschenke fiir die junge
Braut, schone Gewinder und Schmuck, mit Gift. Diese stirbt dadurch,
Medea totet aus HaB auf Jason und Rache an ihm ihre Kinder,"
fliichtet danach auf einem Drachenwagen, wihrend sich Jason in sein
Schwert stiirzt und stirbt.

Sie, die bisher alle geltenden Normen (Vaterlandsliebe, Kindesliebe,
Schwesternliebe, s. S. 184) gebrochen hat, bricht nun auch die als
elementarst verstandene Norm, die als unausléschbar angesehene
Liebe der Mutter zu ihren Kindern, indem sie diese totet. Standen ihre
Handlungen bis dahin immer im Rahmen ihrer Liebe zu Jason und
waren damit verstindlich und verzeihbar, so wandelt sich jetzt ihre
Liebe in HaB, und der HaB schliefit auch die Kinder von ithm und

5 Zum Tod der Kinder gibt es noch andere Versionen: Medea tétet sie aus
Versehen; die Kinder wurden von den Bewohnern der Stadt Korinth getétet und
das Geriicht in die Welt gesetzt, daB Medea sie getotet habe. Das Motiv von Medeas
Kindermord wurde im 5. Jh.v.Chr. durch Euripides der Sage hinzugefiigt. E.A.
McDermott, Euripides’ Medea. The incarnation of disorder, 1989, 9 ff, 32.




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 101

seine junge Braut mit ein. So wird Medea zum Sinnbild fiir Chaos,
zur Furie.

Das Besondere an der Arbeit von Apollonios Rhodios, darum der
Hinweis auf sein Leben, ist, daB} er, der in einer anderen Zeit, vor al-
lem aber in einem anderen Kulturraum lebte als Euripides, nicht so
frauenverachtend die negative Seite der Medea ausbaut. Er, der aus
Agypten von groflen und hedeutenden Frauen weiB, 1i6t Medea und
ihre Liebe in menschlichem Ausmall erscheinen. ,,Mit meisterhaftem
psychologischem Einfithlungsvermogen beschreibt der Dichter das
Phianomen der ,Liebe auf den ersten Blick’, den darauffolgenden ele-
mentaren Konflikt des Maddchens zwischen ihrer Liebe zu dem frem-
den Helden und dem vom Vater verlangten Gehorsam und den
schlieBlichen Sieg ihrer Gefiihle tiber die von ihr selbst verinnerlich-
ten Regeln von ,Moral® und ,Anstand‘.”

Da die Gottinnen Hera und Athene dem Helden Jason helfen
wollen, beschlieBen sie, dal Medea, die Tochter des Konigs Aietes,
behilflich sein soll.

Auf, 1aB uns zu Kypris'® gehen! Wir wollen uns beide an sie wenden
und sie auffordern, ihrem Sohn'” — sofern er folgsam ist — zu sagen,
er solle die zauberkundige Tochter des Aietes mit seinen Geschossen
treffen und in Liebe zu Jason entbrennen lassen: Dann wird er, so
glaube ich, mit Hilfe ihrer Ratschlige das Vlies zuriick nach Hellas
bringen.

Eros gehorcht:

Auf der Schwelle im Vorhof spannte er schnell den Bogen und nahm
aus dem Kocher einen leidbringenden Pfeil, der noch neu war. Unbe-
merkt uberschritt er die Schwelle mit hurtigen FuBen, scharf umher-
spahend. Dicht hinter dem Aisoniden kauerte er sich nieder, legte die
Kerbe in die Mitte der Sehne, spannte <den Bogen> mit beiden Hénden
und schofl geradewegs auf Medea: Sprachlose Verwirrung erfalte
siec im Herzen. Eros eilte frohlockend zuriick aus dem hochgebauten
Palast; der Pfeil aber brannte tief im Herzen des Midchens, einer
Flamme gleich. Sie warf dem Aisoniden stindig verstohlene Blicke zu,
und in ihrer Verwirrung verfliichtigte sich aus ihrer Brust der klare
Verstand. Sie konnte keinen anderen Gedanken fassen, und im siiBen
Schmerz zerfloB sie in ithrem Gemiit. Wie eine Frau Reisig auf ein
glimmendes Feuer schiittet — eine Handwerkerin, der die Arbeit des
Wollespinnens obliegt —, um sich des Nachts unter threm Dach Licht

' Aphrodite.
I” Eros.




KAPITEL IV

zu verschaffen, da sie sehr frith aufsteht; das aber lodert aus kleiner
Flamme gewaltig empor und liBt das ganze Reisig zu Asche werden:
So brannte, in ihr Herz gesenkt, verborgen die verderbliche Liebe,
und auf ihren zarten Wangen wechselte Blasse mit Rote ab, durch
den Schmerz ihres Herzens <hervorgerufen>.

Bei einer weiteren Versammlung im Palast vertiefen sich ihre Gefiihle.

. und unter allen ragte der Sohn des Aison an Schénheit und Anmut
wunderbar hervor. Auf ihn heftete das Midchen, verstohlen hinter
ihrem schimmernden Schleier hervorblinzelnd, die Augen und sah ihn
bewundernd an; in ihrem Herzen schmolz sie vor Kummer dahin.
Ihre Gedanken flogen wie ein schwerfilliges Traumbild seinen Spuren
nach, als er entschwand. Die nun gingen enttiuscht aus dem Palast.
Chalkiope aber zog sich, um den Zorn des Aietes zu vermeiden, mit
ihren Séhnen eilig in ihr Gemach zuriick. Ebenso ging auch Medea
mit. Vieles erwog sie im Herzen, was an Sorgen die Liebe hervorzu-
rufen pflegt; vor Augen stand ihr noch alles: Er selbst, wie er aussah,
mit welchen Gewindern er bekleidet war, was er gesagt, wie er auf
dem Sitz gesessen und wie er zur Tir hinausgegangen war. In ihrer
Leidenschaft glaubte sie, dal3 kein anderer Mann sei wie er. In ihren
Ohren klangen noch immer seine Stimme und die bezaubernden Worte,
die er gesprochen hatte. Sie furchtete um ihn, daB3 ihn die Stiere oder
Aietes selbst téten konnten. Sie jammerte, als wenn er schon wirklich
gestorben sei, und zarte Trinen flossen ihr iiber die Wangen in iber-
groffem Mitleid und Kummer. Leise weinend schluchzte sie <plotzlich>
laut auf und sagte:

»Was ist das fur ein Schmerz, der mich Elende iiberwiltigt? Ob er
nun als bester von allen Helden oder als schlechterer zugrunde geht,
soll er doch! Doch nein — er soll unversehrt entkommen! Ja, so soll es
sein, ehrwiirdige Gottin Hekate, moge er nach Hause zuriickkehren,
dem Schicksal entronnen! Wenn es ihm aber bestimmt ist, von den
Stieren bezwungen zu werden, dann soll er doch vorher erfahren, dafBl
wenigstens ich keine Schadenfreude empfinde iiber sein elendes Unheil.“

So also war das Méddchen im Herzen von Kummer bedringt.

Weiter beschreibt der Dichter wortreich und mitfithlend ihre psy-
chische Situation. Er hat damit aus Medea ein Miadchen gemacht,
»das zwischen die Fronten egoistischer minnlicher Anspriiche — des
Abenteurers Jason und des grausamen Vater Aietes — gerdt und fur
seine Liebe gesellschaftliche Achtung, Exil, ja Lebensgefahr in Kauf
nimmt.“ (Weiteres s. S. 184.)

Da die Sage von Jason und Medea etliche orientalische Elemente

enthilt (z.B. gehort der Ort der Handlung, Kolchis, das heutige
Westgeorgien, zum noérdlichen Randgebiet des Orients, des weiteren
wird zwar Medeas Vater als griechischstimmig, ithre Mutter aber als

kaukasische Nymphe geschildert, auch das Motiv vom Goldenen Vlies




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 103

1st, wie V. Haas herausgearbeitet hat, nordanatolischen Ursprungs),
kann sie auch bei den Liebesgeschichten aus dem alten Orient ein-
gereiht werden. Der Aspekt der vor Hall und Enttauschung rasenden
Frau wird auch in Georgien weniger gesehen. Dort, so habe ich gele-
sen, wird Medea noch heute als eine, im positiven Sinne, machtvolle
Magierin geschitzt und Médchen gerne ihr Name gegeben. Mit
ihrem tapferen, selbstindigen und leidenschaftlichen Verhalten, welches
einem fremden Helden bei der Ausfiihrung seiner Taten entschei-
dend hilft, erinnert die Prinzessin an zwei andere orientalische Frau-
engestalten der griech.-rom. Sagenwelt. Die eine ist Ariadne, die
kretische Prinzessin, und die andere ist die Kénigin Dido von Karthago.
Ariadne hilft dem athenischen Prinzen Theseus. Seine Vaterstadt
muB dem kretischen Ko6nig Minos jihrlich eine Anzahl von Midchen
und Knaben senden. Sie werden dem in einem Labyrinth hausenden
Minotaurus zum Fral3 gegeben. Theseus schiflt sich mit seinen Kame-
raden nach Kreta ein, um den Minotaurus zu téten und die Kinder
zu befreien. Ariadne verliebt sich in den Helden und gibt ihm ein
Wollkniuel. Mit dem soll er den Weg aus dem Labyrinth zuriickfinden.
Nach erfolgreicher Tat verlassen alle zusammen mit Ariadne Kreta.
Aber auf dem Weg nach Athen liBt Theseus sie schlafend auf der
Insel Naxos zuriick. Nach der ilteren Version von Homer wird sie
dort auf Geheill des Gottes Dionysos getotet. Nach einer jingeren
Version von Hesiod wird sie dort die Gemahlin des Gottes. Die
andere Frauengestalt, auf die oben hingewiesen wurde, ist Konigin
Dido, die Griinderin der Stadt Karthago.'"® Bei ihr ist der Fremde,
in den sie sich verliebt, der trojanische Held Aneas. Nach seiner
Flucht aus der besiegten Stadt und nach langer Irrfahrt kommen er
und sein Gefolge nach Karthago. Dort herrscht die aus Phonizien
geflohene Kénigin Dido. Thre Liebe wird von Aneas zwar erwidert,
doch verliBt er sie trotzdem nach einer kurzen Liebesbeziehung, um
gemidll dem Wunsch der Gotter in Italien eine neue Heimat zu
finden. Dido stiirzt sich nach seiner Abfahrt in die Flammen eines
Scheiterhaufens. So die rémische Version (vermutl. 3. Jh.v.Chr.).
Einer lokalen Version nach tétet sie sich, weil sie nicht durch eine
Zweckehe mit einem lokalen Konig die Treuwe zu ihrem bereits ver-
storbenen Mann brechen wollte."

' Von Vergil so benannt, eigentlicher Name Eischo/Elissa; historisch bezeugt
(wenn die Uberlieferung stimmi) als Enkelin des Kénig Matten von Tyros, der um
814 v.Chr. gestorben sein muf.

' R. v. Ranke-Graves, Griechische Mythologie, rororo 1960, 152 a ff. (Argonauten),




104 KAPITEL IV
Gemeinsam ist allen drei Frauengestalten eine groBe Liebesstirke.
Aus der hier aufgezeigten Entwicklung der Menschen im Bereich der
Liebe wird verstindlich, warum sie scheitern muBten. Sie waren
Frauen, die entsprechend dem Zeitgeist ihrer orientalischen Heimat
fithlten und handelten. Sie gerieten aber an Helden, die aus anderen
Kulturkreisen kamen und zu dieser tiefen Liebesfihigkeit noch nicht
gereift waren. Nicht nur zwei Kulturen, sondern auch Gefiihlslagen
stieBen zusammen und lieBen die Frauen scheitern. Obwohl Aneas
ein Mann aus dem kleinasiatischen Raum ist, wurde er von dem
romischen Historiker Naevius, der vermutlich die beiden urspriinglich
unabhingigen Sagen von Dido und Aneas zusammengefiigt hat, ganz
in der Manier der griechischen Helden der homerischen Zeit geschil-
dert. Und so paB3t sein Verhalten zu dem von Jason und Theseus. Das
Unverstindnis, mit dem die griechischen Dichter das Verhalten der
Frauen in den Griff zu bekommen versuchten, spricht fiir sich. Viel
psychologisch Tiefsinniges wurde seither, vor allem iiber Medea,
geschrieben. In ihrer Gestalt, so heilit es, driickt sich einerseits die
Frauenfeindlichkeit der Athener Minnerwelt aus, vielleicht die da-
hinter stechende Angst vor der Frau, der Liebe und starken Gefiihlen
von Frauen, andererseits auch die Angst der Frauen vor dem Verlassen-
werden wegen einer Jingeren. Sie, die Fremde, die zudem aus dem
Orient kam, einem Gebiet, mit dem man Krieg gefiihrt hatte, verkor-
pert durch ihre Taten all das Negative, was nach Jasons Worten
»- - - eine Griechin nie getan hitte.“ So wurde Medea, aber dies gilt
auch fiir Ariadne und Dido, ein warnendes Beispiel fiir die schweren
Gefahrdungen, die aus der nach alterer griechischer und frithromi-
scher Vorstellung als unheimlich empfundenen Macht der Liebe ent-
springen konnen. Aber gerade die daraus entstehende Tragik faszinierte
offenbar, denn anders ist die Beliebtheit des antiken Sagenstoffes in
der arsakidischen Zeitspanne nicht zu erkldren.

Die ,,Babyloniaka® und der Roman ,Chaireas und Kallirhoe* sind
fur die Fragestellung dieses Buches wichtig. Zum einen iiberrascht

98 k fI. (Theseus). T. Severin, Auf den Spuren der Argonauten, 1987, 13 ff.
Apollonios von Rhodos, Das Argonautenepos, herausg., tibers. u. erldutert v. R. Glei
und St. Natzel-Glei, 1996, Bd. 1 und 2. (Zitate entn. Bd. 2, 3, 17, 19, 27.) E.A.
McDermott, Euripides’ Medea. The incarnation of disorder, 1989. V. Haas, Medea
und Jason im Lichte hethitischer Quellen, Acta Antiqua Academiae Scientiarum
Hungaricae 26, 1978, 241 ff. G. Schwab, Die schonsten Sagen des klassischen
Altertums, o J., 625 (Dido). S.a. Effe, in: Binder/Effe 2.0. Anm. 2.




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 105

das Semiramis-Motiv (s. S. 45 ff, 59), zum anderen zeigt die alt-
babylonische Erzdhlung, daf Liebesgeschichten, bei denen nicht
Erotik, sondern Treue zum Liebespartner im Vordergrund steht, auch
im orientalischen Raum bekannt gewesen zu sein scheinen. Geschildert
wird aber ganz in der Tradition der griechischen Liebesromane.
,,Das liebende Paar erlebt offenbar innerlich nichts, nichts von den
heldenmiitigen Kdmpfen und Siegen eines aller Welt zum Trotze
einigen und entschlossenen Paares, nichts von jenen verzehrenden
Qualen, welche in einer ungliicklichen Liebe das innerste Herz erschiit-
tern und aufreiben. Beide scheinen als solche Schablonencharaktere
gehalten gewesen zu sein, ..., welche duBerlich das Wunderlichste
erfahren, innerlich aber eigentlich nichts erleben kénnen.“®

Die ersten drei Geschichten sind Liebesromane. Inhaltlich zeigen
sie beispielhaft, wie diese Literaturgattung im Grunde eine iible An-
haufung aller Widrigkeiten dieser Welt ist, zu nichts anderem erdacht,
als eine erlebnishungrige, gelangweilte Leserschar zum Weiterlesen
zu verleiten. Neben dem soeben erwdhnten Fehlen der Schilderung
von personlichen Entwicklungen, werden auch Liebes-, Ehe- bzw.
Partnerschaftsprobleme, wie sie in der heutigen Romanliteratur iiblich
sind und wie sie die durch psychologische Werke heutzutage geschul-
ten Leser/innen vielfach erwarten, nicht behandelt. Trotzdem kann
diesen Romanen auch ein Symbolwert zugesprochen werden. Ein
Grund, weshalb sie vielleicht auch begeistert gelesen wurden.

Zur Zeit der Achaemeniden wulte man um die emotionale Liebe
und erzihlte sich voll Staunen davon. Sie war verbunden mit Einzel-
schicksalen, die als etwas Einmaliges angesehen wurden. Jetzt, in der
parthischen Zeit, wird sie zur Sehnsucht der gebildeten stidtischen
Massen, zum Abenteuer, das gerne jeder/jede zumindest durch Lesen
erleben, erleiden maochte. In einer Zeit des Verlustes an Geborgenheit
in Religion und traditionellen Werten, wie es den Uberlieferungen
gemdl in der parthischen Zeit wohl war, scheint diese Sehnsucht
nach Liebe auch etwas wie ein Ersatz fur eben das Verlorene zu
sein. Ausdruck dieser Sehnsucht ist auch die haufige Verwendung
von Liebessymbolen, wie zum Beispiel beim Schmuck der Eroten-
ohrringe (s. Abb. 4.1). Wie wird die Liebe geschildert? Nach einem
Schema, welches offenbar vom lesenden Publikum erwartet wurde.
Als vorbildlich und damit erstrebenswert wird vorgestellt die positive

2 Altheim a.0., s. Anm. 5, 84 f.




106 KAPITEL IV

Liebe, die als geistig, allumfassend, begierdelos verstanden wird und
sich in der Ehe entfaltet. Treue im charakterlichen und kérperlichen
Bereich st die Grundlage. Als negative Liebe gilt die rein sexuelle,
erotisch aktive, bei welcher der geliebte Mensch nur zur sexuellen
Befriedigung dient und die Partner hiufig gewechselt werden. Mit
diesem Schema versuchten die Autoren, so die Deutung heute, die
Angst der Leser/innen vor der als bedrohlich, dimonisch empfun-
denen Seite der Erotik/Leidenschaft zu nehmen.” Freilich ist dies
die Sicht der griechischen Leserschaft dieser Zeitspanne. Da aber die
Autoren auch orientalische Hintergriinde haben, kann wvielleicht von
einer vergleichbaren Einstellung nicht nur bei der hellenistisch gebil-
deten Schicht, sondern allgemein ausgegangen werden. Gleichzeitig
wulite man um die Wandelbarkeit des Schicksals. Liebe, in welcher
Form auch immer, konnte dabei eine groBe Rolle spielen. Drei auBer-
gewohnliche Frauenschicksale stchen dafiir reprisentativ. Im Zusam-
menhang mit politischen Auseinandersetzungen schenkte Augustus
21/20 v.Chr. dem parthischen Kénig Phraates I'V. die sehr schéne
Sklavin Musa. Seine Beweggriinde sind unbekannt. Auf jeden Fall
gelang es ihr bald, zur Favoritin des bereits élteren Kénigs zu werden
und nach der Geburt ihres Sohnes seine vier anderen Frauen samt
deren Schne auszubooten. Sie wurde anerkannte Konigin und ihr
Sohn Phraataces der Nachfolger auf dem arsakidischen Thron. Noch
abenteuerlicher war der Lebenslauf der Athener Sklavin Thais. Sie
zog im Gefolge des Heeres mit Alexander d. Gr. nach Persepolis.
Der Uberlieferung nach (Athen. XIII. 576) gab sie bei einem Trink-
gelage im Xerxespalast die Anregung fiir die Brandstiftung des Palastes,
als Rache dafiir, daB3 Xerxes einst Athen in Asche gelegt hatte. Nach
dem Tode Alexander d. Gr. heiratete sie bzw. wurde sie geheiratet von
Ptolemaios, einem seiner Generile und Nachfolger. Er wurde spiter
Herrscher von Agypten und ihre gemeinsame Tochter Eirene die
Ehefrau eines zyprischen Konigs. Bekannt war natiirlich auch das
von Liebe bestimmte Schicksal der dgyptischen Konigin Kleopatra VIL,
die durch kriegerische Auseinandersetzungen mit dem Arsakiden-
konig Phraates IV. verbunden war.

# Th. Paulsen, Wunschtraume und Angste. Kaiserzeitliche Gesellschaft und Erotik
im Spiegel des antiken Liebesromans, in: Binder/Effe a.0., Anm. 2, 45 ff.




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 107

Abb. 4.3a Miinze von Abb. 4.3b Gemme Abb. 4.3c Biste der
Phraataces und Thea einer unbekannten ptole- Konigin Kleopatra VIL
Musa miischen Konigin

Eine zu Herzen gehende, offenbar wahre Begebenheit wird auch
vom seleukidischen Hof berichtet (z.B. Plutarch Dem.Pol. 38, Appian,
Syr. Kap. X, deutsch zit.n. Hausrath, 149 I, s.a. Fischer, in: Binder/
Efle a. Q. 125451

Antiochos, des Koénigs Seleukos Sohn, verfiel in Liebe zu Stratonike,
seiner Stiefmutter, des Seleukos Gattin, die diesem auch bereits einen
Sohn geboren hatte. Da er sich aber des Frevelhaften dieser Leidenschaft
bewulit war, tat er keinen Schritt zu ihrer Befriedigung und erklirte
sich nicht, sondern lag krank danieder und siechte willig dem Tode
entgegen. Auch der hochberithmte Arzt Erasistratos, der gegen sehr
hohen Lohn des Seleukos Leibarzt war, konnte die Krankheit zunéchst
nicht bestimmen. Als er aber festgestellt hatte, daB keine korperliche
Stérung vorliege, vermutete er ein seelisches Leiden. Denn der Kérper
empfinde es mit, wenn die Seele krank oder gesund sei. Weiter wuBte
er, dal man Betriibnis, Zorn und &dhnliche Affekte wohl eingesteht,
daB aber ein vornehm empfindender Mensch eine Liebesleidenschaft
verbirgt. Da nun Antiochos auf alle seine Frage schwieg, versuchte er
insgeheim hinter die Sache zu kommen. Er setzte sich an das Kran-
kenlager und beobachtete, wie die verschiedenen Besuche auf das kor-
perliche Befinden des Kranken einwirkten. Er fand nun, daB bei allen
andern Besuchen der Kérper stetig, wie schon in der Auflgsung begriffen,
weiter zu verfallen schien, wenn aber Stratonike kam, um nach Antiochos
zu schen, dann war dieser zwar seelisch infolge der Scham und des
Schuldbewufltseins aufs hochste erregt und hillte sich in Schweigen,
sein Korper aber blithte wie in neuer Lebenskraft wieder auf. Ging jedoch
Stratonike fort, so versank er wieder in die alte Schwéche.

Da ging er zu Seleukos und sagte ihm: ,,Dein Sohn ist unheilbar
krank!“ Wie nun der Konig vor Schmerz laut aufschrie, fuhr er fort:
,.Das Leiden ist Liebe, Liebe zu einer Frau und aussichtslose Liebe.
Da wunderte sich Seleukos, wie das denkbar sei, daf3 er, der Kénig
von Asien, nicht eine Frau durch Bitten, Gold und andere Geschenke




108 KAPITEL IV

sollte bestimmen koénnen, diesen seinen herrlichen Sohn zu heiraten.
Die ganze Herrschaft gehe ja doch einst auf den iiber, der jetzt so
schwer darnieder liege, ja sie solle zum Dank fiir seine Errettung ihm
sogleich tiberlassen werden, wenn das gefordert wiirde. In dieser Zuver-
sicht verlangte er nur noch den Namen dieser merkwiirdigen Frau zu
wissen. Da sprach Erasistratos: ,Er liebt mein Eheweib.” ,,Und du,*
sagte Seleukos, ,,der in solchem MaBe Gunst und Freundschaft von
mir genieBt, ein Mann, der an Kunst und Weisheit kaum seinesglei-
chen hat, du willst mir den jungen kéniglichen Helden nichtretten?* . . .
Der Arzt sagte zu seiner Verteidigung das scheinbar unwiderlegliche
Wort: ,,Auch du, der du doch sein Vater bist, wiirdest dem Antiochos
nicht deine Gemahlin abtreten, wenn er diese liebte.” Da aber schwur
Seleukos bei allen Géttern, die seine Herrschaft stiitzten, daB er das
von freien Stiicken und gern tun wiirde. ,,So kénnte ich ein schénes
Beispiel von viterlichem Wohlwollen meinem Sohn gegeniiber geben. . ..
Als der Arzt sah, daBl es dem Kénig ernst sei, ,,da enthiillte er ihm
des Sohnes wahre Leidenschaft. ... Seleukos aber war hocherfreut.®
Er gab seinem Sohn seine Frau und das halbe Reich. ,,Und damit hat
er eine Tat vollbracht, die gewaltiger ist und rithmenswerter als alle
seine Kriegstaten.*

War in der achaemenidischen Zeit eine gliickliche oder ungliickliche,
wohl auf einem wahren Kern beruhende Liebe das Thema, so ist
es jetzt in der hellenistischen und parthischen Zeit eine véllig phan-
tastische Geschichte tiber ein Liebespaar, das leidgepriift, getrennt
und schlieBlich, tiber viele Klippen hinweg, wieder vereint ist. Dieses
Schicksal erleiden seltener verliebte, aber noch unverheiratete Paare
als solche, die schon verheiratet sind. Dies mag mit dem damals tibli-
chen Brauch der iiberwiegend arrangierten Ehe zusammenhiingen.
Die unverheirateten jungen Menschen hatten kaum Méglichkeiten,
sich vor der Ehe kennenzulernen. Ausnahmen wie im Leben gab es
auch in der Dichtung, z.B. Jason und Medea. Aber dies ist insge-
samt nicht die Regel. So begann im Grunde mit der EheschlieBung
die Liebe. Sie beginnt in der Geschichte wie im Leben, sofern es
eine gute Verbindung ist, mit Hoffnung, Traumen, Verliebtheit. Dann
kommt der Ehealltag, also in den Geschichten der Hauptteil, mit
Héhen und Tiefen, Priiffungen der Liebesfihigkeit, aber auch der
Treue. SchlieBlich am Ende der Geschichte, wie in den Endjahren
der Ehe, folgt die Reife fiir ein ruhiges Gliick. Andererseits steckt
hinter diesem Aufbau auch eine tiefe Lebensweisheit. Nach dem
anfinglich rauschhaft erlebten Gefiihl des Verliebtseins, das vielfach
mit ,lieben” gleichgesetzt wird, mu3 man sich tatsichlich auf die
Suche nach dem anderen machen, um ihn zu erkennen, ihn anzuer-




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 109

kennen, um ihn lieben zu kénnen. Schon in der Bibel heif3t es: ,,Adam
erkannte Eva, seine Frau“ (Genesis 4.1). Auch das sumerische Wort
fiir Liebe kénnte sich vielleicht von ,,erkennen® ableiten. Dies entspricht
der modernen Psychologie. In ihr ist Liebe nicht ein Gefiihl, das einem
zufliegt, sondern eine Kunst, an der aktiv gearbeitet werden muf,
damit sie sich entwickeln und entfalten kann.”

So werden in diesen Geschichten Triume, Wiinsche, Ideale ange-
sprochen. Die Gefahr dieser Geschichten, damals wie heute: Weckung
falscher Vorstellungen tiber Liebe und Partnerschaft, falsche Ideale,
unrealistischer Weltblick, Erhebung der emotionalen Partnerliebe zum
Inhalt und Gradmesser des Lebens, als Religionsersatz.

Schén hat Fr. Altheim gesagt, daB diese Dichtung in immer neuer
Form nichts anderes ist als ein Abglanz eines alten Mythos, des von
Osiris und Isis (auf altorientalische Verhiltnisse tibertragen von Inanna
und Dumuzi), zu keinem anderen Zweck, als das Wunder der Liebe
zu beschreiben. Und vor so einem disteren Hintergrund des Chao-
tischen, Ungewissen, Abenteuerlichen, Brutalen leuchtet die Liebe
umso heller und iiberwindet die diistere Welt. Wir haben gelesen,
daB} diese Liebe verschiedene Facetten hat. ,,Die Liebe ist der Zufluchts-
ort der empfindsamen, scheuen Seelen, die unter jener anderen Welt
leiden. Sie ist die Heilkraft, die die Wunden lindert, die Niederge-
drickten trostet. Sie bewirkt, daBl der Mensch sich nie ganz verlas-
sen zu fithlen braucht. ... Sie bedeutet die Erlosung.“*

Und genau eine solche Geschichte, die im herkémmlichen Sinne
keine Liebesgeschichte ist und sich bei stirkerem Nachdenken als
ganz grof3e entpuppt, kommt aus Phrygien, einem Gebiet beiderseits
des Halys in Anatolien, besiedelt ab etwa 1200 v.Chr. von den
Phrygern, nach dem Niedergang des Hethitischen Reiches. Im Jahre
546 v.Chr. eroberten die Perser dieses Land und gliederten es ihrem

2 Vermutlich bezog sich dieses Wort, so deute ich es, urspriinglich auf eine
Rechts- bzw. soziale Lage, nimlich aus méannlicher Sicht diese eine bestimmte Frau
als Ehefrau anzuerkennen. Erst im iibertragenen Sinne setzte man dann das Wort
mit ,liecben® gleich.

Im Gegensatz dazu: das deutsche Wort ,lieben® leitet sich ab von gerne haben,
Freude haben, begehren und ist verwandt mit loben. F. Kluge, Etymologisches
Wérterbuch der Deutschen Sprache, 21. unverinderte Aufl. 1975, 440.

Zur aktiven Form des Liebens siche den deutschsprachigen Klassiker von E. Fromm,
Die Kunst des Liebens, 1956.

Zur Deutung dieses Motives vgl. U, Blaschek (Hrsg.), Marchen von Liebe und
Bros, W1991," 147

% Frei nach Altheim a.O., s. Anm. 5, 30 fI., 41 (Zitat).




110

Reich ein. Der romische Dichter Ovid (43 v.Chr.-17/18 n.Chr.)
erzahlt in seinen ,,Metamorphosen® (VIII. 670-724), den Geschichten
aus der Welt der griechischen Sagen, die von ,,Philemon und Baucis®,
die vielleicht einen anatolischen/phrygischen Kern enthilt. In gekiirzter
Form folgt sie nun:

KAPITEL IV

Uber zwei Biume, die einsam auf einer Anhéhe stehen und sich mit
ihren Asten umarmen, erzihlt man sich diese Geschichte.

Einst durchwanderte Gottvater Jupiter in menschlicher Gestalt mit
seinem Sohn Merkur (in anderen Bearbeitungen Zeus und Hermes)
das Land Phrygien. Eines Abends gelangten sie staubig und erschopft
in eine reiche Ortschaft. Aber niemand wollte ihnen ein Nachtlager
gewihren. Nur in einem kleinen und nur mit Stroh bedeckten Hiuschen
am Rande des Dorfes wurden sie freundlich aufgenommen. Dort lebte
lange Jahre in Liebe und Eintracht ein altes Ehepaar, Philemon und
seine Frau Baucis. Das Ehepaar bewirtete sie, so gut es ihren beschei-
denen Moglichkeiten entsprach, mit Speis und Trank. Sie wuliten aber
zunichst nicht, wer ihre Giste waren. Aber nachdem der Krug Wein,
obwohl Philemon nicht nachgof3, sich immer wieder aufs neue fiillte,
erkannten sie, daB sie von Géttern besucht wurden. Bestiirzt tber ihre,
so meinten sie, fiir Gotter unwiirdige Bewirtungsméglichkeiten baten
sie die Gotter um Verzeihung. Diese aber hatten erlebt, dal3 alles, was
die Alten ihnen angeboten hatten, von Herzen gegeben war, und for-
derten sie auf, das Haus zu verlassen und mit ihnen eine Anh&he zu
besteigen. Philemon und Baucis, auf Stocken sich stiitzend, folgten
den Gottern. Als sie sich auf der Anhéhe umschauten, sahen sie, wie
das Dorf, als Strafe fiir seine ungastlichen Bewohner, im Wasser ver-
sank. Nur ihre Hiitte stand noch und verwandelte sich vor ihren Augen
in einen Tempel. Die Gotter fragten die beiden Alten freundlich nach
einem Wunsch, als Belohnung fiir ihre Gastfreundschaft. Nach kurzer
Beratung duBerte das Ehepaar, daB sie Wichter des Tempels werden
und, wenn ihre Lebenszeit abgelaufen, zusammen sterben wollten. Die
Gotter erfiillten thnen ithren Wunsch. Und als ihre Todesstunde gekom-
men war, sah Philemon, wie sich Baucis in griine Blitter einer Linde,
und Baucis erblickte, wie sich Philemon in die griinen Blitter einer
Eiche verwandelte.

Und als schon iiber beider Gesichter der Wipfel emporwuchs,

Tauschten sie Worte, solange sie durften: Leb wohl,

o mein Gatte!

Riefen sie beide zugleich, und zugleich verbarg und umbhiillte Laubwerk

ihr Antlitz.

Gerne mochte man in dieser Geschichte nicht nur einen phrygi-
schen Kern, sondern dariiber hinaus, da Phrygien das Gebiet des
zeitlich élteren Hethiterreiches umfaBt, Reste der partnerschaftlichen

Ehe der hethitischen Zeit erahnen (vgl. S. 66). Nicht mehr der Kampf




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT H|

um die Liebe, den geliebten Menschen steht im Vordergrund, son-
dern die erfiillte, gelebte Liebe eines alten Ehepaares am Ende seines
gemeinsamen Lebens. Waren die zuerst aufgefilhrten Geschichten
eine Literatur fur das jingere Publikum und das des mittleren Alters,
so werden hier die Sehnsiichte des dlteren angesprochen. Gleichzeitig
wirkt das stille Gliick der beiden Alten aber auch als Vorbild fir
die Jingeren.

Nach M. Boyce gab es aber neben dieser sich nur auf bestimmte
Kreise beschriankenden griechischen und rémischen Literatur auch
eine breite eigenstiandige orientalische Dichtung. Sie mag tuberwie-
gend mindlich weitergegeben worden sein.** In die sasanidische Dich-
tung und auch in die spitere islamische mogen manche Motive
davon eingeflossen sein. In der Paardarstellung auf einer Silberplatte
(s. Abb. 4.4) konnte sich diese orientalische Tradition erhalten haben.
Der Mann trigt die fiir die parthische Zeit typische Hosenbekleidung.
Die Paare auf den bronzenen GirtelschlieBen (s. Abb. 4.5) repisen-
tieren eine haufiger gefundene Girtelzier. Sie, wie auch das Paar auf
der Nadel (s. Abb. 4.6), zeigen moglicherweise ein Liebespaar aus
einer beliebten Erzihlung.

# M. Boyce, Parthian writings and literature, in: The Cambridge History of Iran,
3.2, 1983, bes. 1154 ff.




112 KAPITEL IV

Abb. 4.4 Silberplatte




HELLENISTISCHE UND PARTHISCHE (ARSAKIDISCHE) ZEIT 113

Abb. 4.5 GiirtelschlieBe

Abb. 4.6 Nadelkopf




KAPITEL V

SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE

Abb. 5.1 Tag-1 Bostan, GroBer Liwan

Abermals liegt das Machtzentrum im Iran, und so sind es wieder
Gestalten aus diesem Raum, welche die Helden und Heldinnen der
Liebesgeschichten sind.

Die spitgriechisch-hellenistische und die rémische Liebesdichtung
war auch in sasanidischer Zeit (224/8-630/650 n.Chr.) weiterhin ein
bekannter und beliebter Lesestoff. Hinzu kommt aber — oder war es
umgekehrt? — ein eigenstindiges orientalisch-sasanidisches Erzéhlgut.
Es schopft aus Uberlieferungen um groBe sasanidische Herrscher-
gestalten. Es sind zum einen bekannte Sagen, bei denen die Liebe
zu einer Frau, vor allem aber deren aus groBer Liebe geborene Hilfs-
bereitschaft und Eigenstindigkeit Erstaunen und/oder Bewunderung
erregen; zum anderen ist es eine elegante Hofdichtung tiber die Liebe.




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 115

Zuerst die Sagen, von denen die um Kénig Sapir an europiische
Mirchen und Sagen erinnern. So weckt z.B. die Geschichte von
»Nadira und Sépﬁr“ Assoziationen zu dem Mirchen ,,Die Prinzessin
auf der Erbse” von H.Chr. Andersen. Der dinische Dichter kannte
die iranische Sage nicht, denn er berichtet, daf3 dies eins der Mérchen
ist, welches er in seiner Kindheit in Déinemark voll Freude gehort hatte,
das aber recht unbekannt sei und er nun auf seine eigene Weise
(1835) erzihlt habe.'

Geschichte des Artachstr © Papakan
Sie wurde abgefafit ca. 590 n.Chr., vermutlich gegen Ende der sasa-
nidischen/Anfang der arabischen Zeit.

Nach dem Tode Alexanders d. Gr. regierten in Iran Lokalfiirsten.
Einer von ihnen war Ardawan. Er hatte einen Statthalter namens
Papak. Der war ohne Sohn und Nachfolger. Eines Nachts trdumt
er, daB die Sonne vom Haupte des Hirten Sasan, der von einem
vormals herrschenden Geschlecht abstammte und sich wihrend der
Regierungszeit Alexanders d. Gr. bei Hirten versteckt hatte, tiber die
ganze Welt leuchte. Die andere Nacht sah er, wie geschmiickte, weille
Elefanten jenen umringten, und in der dritten Nacht sah er, wie hei-
lige Feuer im Hause des Sasan groBl wurden und der ganzen Welt
Erleuchtung gaben. Traumdeuter erklarten ihm die Triume, und so
lieB Papak den Sasan kommen und gab ihm seine Tochter zur Frau.
Sie gebar, da die Zeit gemil der Schicksalsbestimmung entsprechend
war, den -Artachsir.

Der wuchs zur Freude aller zu einem herrlichen Sohn heran, und
Papak adoptierte thn. Nachdem er 15 Jahre alt geworden war, horte
Ardawan von ithm und liel ihn an seinen Hof kommen. Artachiir
gefiel ihm so gut, dal3 er ihn zusammen mit seinen Soéhnen ausbil-
den lieB3.

Eines Tages kam es wegen seines Jagderfolges zu einem Zerwiirf-
nis mit Ardawans iltestem Sohn. Von da an muflte er im Pferdestall
Dienste leisten.

Ardawén hatte ein herrliches Midchen, welches er in grisseren Ehren
hielt als die anderen Midchen, und sie hatte alle Dienste fiir ihn
gethan, welcher Art sie auch waren. Als nun eines Tages Artachsir im

! Hierzu und weitere Angaben: E. Bredsdorf, Hans Christian Andersen. Des
Mirchendichters Leben und Werk, 1980, 396 f. S.a.: Hans Christian Andersen,
Mirchen meines Lebens, Insel Th, 1979, 144.




116 KAPITEL V

Rosstall sass und die Handpauke schlug, sang und sich sonst ver-
gniigte, da sah sie ihn, beobachtete thn und kniipfte darauf mit ihm
Liebe, Freundschaft und Finverstindniss an. So oft nun Ardawan, des-
sen Gliick entschwunden war, schlief, ging jenes Miadchen heimlich zu
Artachsir und blieb bis nahe an den Morgen bei ihm; darauf ging sie
wieder zu Ardawin. — Eines Tages berief Ardawin die Weisen und
Sternkundigen, welche am Hofe waren, vor sich und fragte sie: ,,was
beobachtet ihr in dieser Zeit iiber die Sieben (Planeten) und die Zwalf
(Thierkreishilder)? wie ist der Stand und der Lauf der Gestirne?™ ...

Einer sagte, ,,dass ein neuer Herr und Kénig zum Vorschein kom-
men, viele Gewalthaber umbringen und die Welt wiederum' zum ein-
heitlichen Reiche machen wird“. Da trat ihr zweiter Fithrer vor und
sprach: ,,deutlich ist (aus dem Stand der Gestirne), dass jeder Diener,
so in den nichsten drei Tagen seinem Herrn entflieht, zu Grosse und
Herrscherwiirde gelangen und iiber seinen Herrn Gewalt und Sieg
erreichen wird“. Als das Midchen nun Nachts zu Artachsir kam,
erzihlte sie ihm diese Worte, wie er sie dem Ardawén gesagt hatte. Da
Artachsir die Worte horte, stellte er seinen Sinn auf die Flucht von
dort und sprach zum Midchen: ,,wenn dein Sinn gegen mich treu und
gefiigig ist, so wollen wir innerhalb dieser drei auserwihlten Tage,
davon die sternkundigen Weisen gesagt haben, dass ein jeder, welcher
in ihnen seinem Herrn entflieht, zu Grésse und Herrscherwiirde gelan-
gen werde, von hier fortgehn, um die (ganze) Welt zu gewinnen. So
Gott uns Unterstiitzung giebt und uns zu Hilfe kommt, entrinnen wir
und gelangen zu Gliick und Heil, und ich mache, dass in der Welt
kein seligerer Mensch als du sein soll“. Das Méadchen war einverstan-
den und sprach: ,das halte ich fiir edel; lass uns Alles thun, was du
gebietest”. Als sich der Morgen nahte, ging das Madchen wieder an
seinen Platz bei Ardawédn. Nachts, als Ardawén eingeschlafen war,
nahm sie aus dessen Schatz ein indisches Schwert, einen goldnen Sattel,
eineny: . . Giirtel, eine goldne Krone, einen goldnen Becher voll
Juwelen, Gold- und Silbermiinzen, einen Panzer, viel geschmiicktes
Sattelzeug und viele andere Dinge und brachte alles zum Artachsir.
Dieser sattelte zwei Pferde von den Reitthieren Ardawén’s, welche an
einem Tage 70 Parasangen liefen. Auf eines setzte er sich selbst, auf
das andre das Madchen; sie schlugen den Weg nach Pars ein und eil-
ten immer vorwirts.”

Die Flucht gliickte. Nach weiteren Ereignissen erfiillte sich die Wahr-
sagung. So kam Artach$ir an die Macht. Er wurde der Begriinder der
sasanidischen Dynastie, welche die Arsakiden besiegte und abloste.

? Th. Noldeke, Geschichten des Artachsir i Papakan, aus dem Pehlewi iibersetzt,
mit Erlduterungen und einer Einleitung versehen, in: Festschrift Theodor Benfey,
Beitrage zur Kunde der Indogermanischen Sprache 4, 1876, 22 fI. (Zitat 41-43).




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 117

Im Gegensatz zu den beiden nachfolgenden Frauengestalten ist iiber
das weitere Leben der Dienerin nichts tiberliefert.

Artachiir hatte einen Sohn und Nachfolger Sipir. Um seine
Zeugung, Geburt, Kindheit und Jugend ranken sich ebenfalls Sagen.
Da sie aber von keiner groflen Liebesgeschichte erzdhlen, werden sie
hier nicht aufgefiithrt. Thnen zufolge war Sapiar das Kind aus einer
kurzfristigen Beziehung zur Tochter eines besiegten Konigs. (Vgl
Tabari, 26 ff; M. Weisweiler, Arabische Mirchen II, 1966, 26 {I))

Geschichte von Nadira und Sapir
In verschiedenen zeitlich spiteren Geschichtswerken werden unter
anderem Liebesgeschichten und Anekdoten tiber sasanidische Konige
erziahlt. Auch in Tabaris ,,Geschichte der Perser und Araber zur Zeit
der Sasaniden* werden zahlreiche Uberlieferungen geschildert.
Sapar 1. (241272 n.Chr.) belagerte eine Stadt recht lange und
erfolglos. Die Tochter des Konigs, der in dieser Stadt herrschte, und
Sapir sahen sich zufillig und verliebten sich ineinander. Daraufhin
gab die Konigstochter namens Nadira dem Sapir einen Hinweis,
wie die Stadt zu erobern sei. Sapir befolgte ihren Rat erfolgreich
und beging nach dem Sieg, wie versprochen, die Hochzeit mit ihr.

Wie man erzdhlt, jammerte sie aber die ganze Nacht hindurch tber
die Rauheit des Lagers, das doch von feinstem Seidenzeug und mit
roher Seide gestopft war. Da man deshalb nachsuchte, was ihr das
Ungemach verursache, fand man ein Myrtenblatt an einer ihrer Bauch-
falten, welches sich darin eingedriickt hatte. Weil ihre Haut so zart
war, konnte man ihr aber bis auf’s Mark sehn. Da sprach Saplr zu
ihr: ,sag, was gab dir denn dein Vater zur Nahrung?“. Sie antwor-
tete: ,,Rahm, Mark und Honig jungfriaulicher Bienen nebst dem fein-
sten Wein®. ,,Bei deinem Vater!“ rief er da aus ,,wahrlich mich kennst
du erst seit kiirzerer Zeit und hast mich doch lieber als deinen Vater,
der dir solche Nahrung gab!®

... Wiitend tiber soviel Undank und Lieblosigkeit dem eigenen
Vater und der eigenen Familie gegeniiber lieB3 er sie von einem Pferd
zerreiB3en.

Weiter hinten in seinem Werk verschnt Tabari, der persische Chro-
nist (839-923 n.Chr.), die Leser und Leserinnen etwas mit der Per-
son des Konigs Saptr I. Dort wird erzihlt von einem liebesstarken
und heldenhaften Verhalten Sapirs L. einer von ihm geliebten Frau
gegeniiber.




118 KAPITEL V

Sein Vater, Konig Artachsir, lie§ alle Angehérigen des von ihm
besiegten Konigs Mihrak toten, weil ihm geweissagt worden war,
daf} dessen Nachfahre einmal Koénig und damit sein Nachfolger wer-
den wiirde. Nur eine Tochter, klug, schén und stark, konnte entkom-
men. Sie versteckte sich bei Hirten. Auf einer Jagd begegnete Sapiir
ihr, verliebte sich in sie, ohne zu wissen, wer sie sei, und nahm sie
als Ehefrau mit.

»Wenn er aber mit ihr allein war, und von ihr verlangte, was der
Mann von der Frau verlangt, so striubte sie sich und bezwang ihn
beim Ringen in unlichsamer Weise, so dass er iiber ihre Kraft ganz
erstaunt war. Als das jedoch langer dauerte, ward er irgerlich, und
fragte nach der Ursache. Da theilte sie ihm mit, dass sie die Tochter
Mihrak’s sei und nur deshalb so gethan habe, um ihn vor Arda$ir zu
schiitzen. Er aber gelobte, ihre Verhiltnisse zu verschweigen; darauf
wohnte er ihr bei, und sie gebar den Hormizd. Diesen hielt er verbor-
gen. ... Aber bei einem zufilligen Besuch, Jahre spiter, entdeckte
Artachiir den Knaben. . .. ,,Da fiel Sﬁpﬁr gnadeflehend nieder, gestand
sein Vergehen und erzihlte seinem Vater, wie es sich in Wahrheit
zugetragen. Der Vater aber freute sich dariiber,” .. . verstand, daB
sich die Weissagung erfiillt und er sie falsch interpretiert hatte, und
erkannte Hormizd als Enkel an.’

(Hormizd wurde Nachfolger seines Vaters auf dem sasanidischen
Thron.)

Geschichte von Bahram Gur und seiner Sklavin Azada

In dieser Geschichte ist die Frau zwar nicht so mutig und tatkrif-
tig wie in den vorherigen, doch zeugt auch diese Geschichte zunichst
von einer tiefen Liebe zwischen dem Paar. Die GewiBheit geliebt zu
werden, gab der Frau offenbar eine groBe innere Unabhingigkeit, eine
Sicherheit und den Mut bzw. Ubermut, der zur folgenden Geschichte
fithrte.

Kénig Bahram Gur (Bahram V., 420-438 n.Chr.), bekannt fiir
seine Tapferkeit und Liebe zur Jagd und als Forderer der Kinste,
hatte eine Lieblingssklavin namens Azada, die sang und die Harfe
spielte. Sie begleitete ihn zur Jagd, und er zeigte so offiziell seine
Liebe zu ihr. Aus dieser Liebe heraus wollte er vor ihr mit seinen
Jagdkiinsten angeben. Er sagte, er konne einen Hirsch in ein Reh

3 Th. Néldeke-Tabari, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden.
Aus der arabischen Chronik des Tabari. Erstausg. 1879, Neudr. 1973, 37 fI. (Zitate:
39 und 44).



SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 119

verwandeln, indem er das Geweih abschieBe, und ein Reh in einen
Hirsch, indem er das abgeschossene Geweih durch weitere Pfeilschiisse
auf dem Kopf des Rehes befestige. Auch konne er, so berichten
andere, den Hinterlauf eines Rehs an dessen Ohr befestigen, indem
er erst durch das Blasen von Kiigelchen durch ein Rohr das Ohr
des Tieres kitzele, und dann, wenn es mit dem Hinterlauf sein Ohr
kratze, diesen durch einen weiteren Pfeilschufl daran befestige. Einer
Uberlieferung nach hat Azada ihn daraufhin ausgelacht, weil sie diese
Art von Jagdkunst lediglich als Ergebnis von Ubung und im iibri-
gen kindisch® fand. Andere sagen, sie sei angewidert gewesen, weil
sie diese Art von Jagd dem Tier gegeniiber grausam und sinnlos
fand. Bahram Gur jedenfalls war tiber ihre Reaktion wiitend und
stieB sie vom Riicken des Kamels, auf dem sie beide saBlen. Das
Reittier zertrampelte Azada.

Diese Geschichte muf} in der sasanidischen Zeit recht beliebt gewe-
sen sein, denn drei Silberschalen (s. Abb. 5.4a, 5.4b, 5.4c) und Siegel
(hier nicht abgebildet) mit dem Jagdmotiv daraus sind erhalten
geblieben.

Nizami, der so groBe persische Dichter (1141-1209 n.Chr., s.a.
S. 130) spinnt Jahrhunderte spiter diese Geschichte eleganter und
erbaulicher weiter. Bei ihm wird die Sklavin nicht durch das Reittier
getotet, sondern einem Ritter zur Tétung tbergeben. Nach einem
Gesprach mit ihr totet er sie aber nicht, da er es fiir weiser halt, sie
am Leben zu lassen. Er versteckt sie in seinem SchloB bis zu dem
Tage, an dem Bahram ihm einen Besuch abstattet. Da fithrt er sie
durch eine List ihm wieder zu. Erfreut schlieft Bahram die Sklavin
nach Jahren der Trennung, so lange dauerte das Verstecken, in
die Arme, denn ihn hatte sein Totungsbefehl schon lange arg gereut.

»Darnach® lebten sie ... ,viele, viele Jahre, und nie mehr tribte eine
Wolke den weiten Himmel ihres Gliicks?**

Kinig Chosrou und sein Knabe

Diesen zur damaligen Zeit bekannten Sagen tiber das Schicksal
beriihmter Liebespaare steht eine Hofdichtung tiber die Liebe
gegentiber.

* Curtis a.0., 61. A.U. Pope/Ph. Ackerman, A survey of Persian art, II, 1967,
725. R. Gelpke, Die Sage von Behram und Fitne, in: Ewiges Morgenland, 1982,
91 (Zitat 103).




120 KAPITEL V

Konig Chosrou stellt einem vornehmen jungen Mann mehrere
Fragen tiber die feine Lebensart, unter anderem auch die folgende.
»Welche Frau ist die beste?* Es sagte der Knabe: ,Moget Ihr unsterb-
lich sein! Die Frau ist die beste, die in ihrem Denken des Mannes
Freundin ist“. Erst dann folgt eine Aufzihlung kérperlicher Wiinsche
bzw. Idealvorstellungen. Sie enden mit dem Hinweis: . .. ,,und iiber
die Kleidung der Ménner kein Wort in unziemlicher Weise spricht.*

Im weiteren Verlauf der Geschichte begibt sich der junge Mann
an einen anderen Ort. .. ,unterwegs sah er eine schéne Frau. Der
Knabe sagte zur Frau:

~Wenn es dir gefillt, so gestatte mir, daf} ich mit dir die Lust biie.“
Die Frau sagte zum Knaben: ,Wenn du die Siinden, die ich bis
heute begangen habe, tibernimmst und die guten Werke, die du bis
heute getan hast, mir iiberantwortest, dann werde ich dir gestatten,
daBl du mit mir die Lust biiflest.*
Und der Knabe kehrte sich sofort vor ihr um, ging weiter und biiBte
die Lust nicht.’

In der Dichtung der sasanidischen Zeit werden verschiedene Haltungen
der Konige (Mianner) den von ihnen geliebten Frauen gegeniiber
beschrieben.

Zunichst erschrickt man tber das tragische Schicksal von Nadira
und Azada. Diese Schicksale sind nicht als typisch fiir die Liebes-
literatur im alten Orient zu bezeichnen. Dahinter stehen wohl tat-
sachliche Ereignisse. Und damit zeigen sie nicht nur das Verhalten
von tyrannischen, impulsiven und allméchtigen Herrschern auf, son-
dern auch das enge Nebeneinander von Liebe und HaB. Schon bei
Inanna und Dumuzi (s. S. 10 f), wenn man es so sehen will, deutet
sich dies an. Dies ist eine Erscheinung in der Liebe, die wohl vielen
bekannt ist und die viele verwundert. Wie konnen aus tiefen, posi-
tiven Gefiihlen schlagartig so negative, zerstorende werden? Hal3 ist
verkriippelte Liebe, und je stdrker vorher die Bewunderung, umso
heftiger dann die Abneigung. Umso heftiger dann auch eine Handlung,
eine Entscheidung aus dem ersten Affekt heraus, die spéter durchaus
tief bereut werden kann.

Dann schildern die Sagen und Dichtungen die Konige als Manner,
die zu tieferen Gefiihlen fihig sind und die tapfer und ehrlich zu
ihren Gefiihlen stehen.

> J.M. Unvala, Der Kénig Husrav und sein Knabe, herausg., umschrieben, iiber-
setzt und erldutert, 1917, 35 ff.



SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 121

In der Hofdichtung , Ko6nig Chosrou und sein Knabe“, die zur
damaligen Zeit anscheinend ein beliebter Unterhaltungsstoff war und
von der zwei leicht abweichende Fassungen erhalten sind (eine
Pahlavifassung, die in die Zeit Chosrous I. Kobad, 531-578 n.Chr.
und eine arabische, die in die Zeit Chosrous II. Parwez, 590-628
n.Chr. gesetzt wird), kommt die hofische Auffassung der Liebe zum
Ausdruck. Der kultivierte Mann sucht eine Gedankenfreundin, die
offenbar zugleich auch groBziigig und tolerant ist, d.h. nicht auf
AuBerlichkeiten wie die Kleidung achtet. Thn um seiner selbst wil-
len liebt. Die ausschlieBlich kérperliche Liebe kann ihn nicht befrie-
digen, er steht dariiber, weil er in der Lage ist, die Gesamtsituation
zu reflektieren. Welch Wandel im BewuBtsein des Helden angesichts
der Verhaltensweise der Gétter in der Frihzeit. Nach modernem
pschologischen Verstandnis entspricht diese Aussage genau den gehei-
men Wiinschen des Mannes an eine Frau. Es soll eine Frau sein, mit
der thn mehr verbindet als sexuelle Leidenschaft und emotionale
Liebe. Erst die Freundschaft vermittelt Intimitit, Geborgenheit, Ver-
liBlichkeit und Vertrauen und hilft Einsamkeit, Verlassenheit und
Lebensangste zu mildern.

Die sasanidische Zeit mit ihrem iiberaus luxuriésen Herrscherhof lebt
weiter in der persischen Volks- und Kunstdichtung. Einfliisse aus der
byzantinischen, auf jeden Fall aber der arabischen Dichtung vermi-
schen sich mit ihr zu einem Nachklang in der klassisch-islamischen
Dichtung um 1200 n.Chr. Dabei kommt der arabischen Dichtung
eine besondere Stellung zu. Schon spitestens ab dem 5. Jahrhundert
n.Chr. waren arabische Dichtungen an den sasanidischen Hofen be-
kannt. So war z.B. der bekannte arabische Dichter ‘Adi B. Zaid al-
‘Ibadi (ca. 550—ca. 600 n.Chr.) am sasanidischen Hofe in Ktesiphon
als Sekretiar titig.® In dieser Dichtung war die Liebe ein wichtiges
Thema. Dabei ist zu unterscheiden zwischen der stidtischen, recht
realistischen und der beduinischen, stark idealistischen Liebespoesie.
Es konnen und sollen hier nun nicht die Liebesdichtungen ab dem
Ende der sasanidischen Zeit bis zum 12. Jh.n.Chr. aufgezihlt wer-
den. Es werden hier nur die Geschichten ausgewihlt, in denen ein
Weiterleben der sasanidischen oder sogar fritheren Zeit stattfindet.

6 Rohde a.0., S. 554 ff. Weinreich a.0., 59 f. S. Hunke, Kamele auf dem
Kaisermantel. Deutsch-arabische Begegnungen seit Karl dem GrofBlen, 1976, 149 fI.
F. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. II, 1975, bes. 178.




122 KAPITEL V

In ihnen kommt durch den arabischen EinfluB, und zwar dem der
beduinischen Dichtung, die emotionale Liebe voll zum Durchbruch.
Ja, noch mehr. Durch sie kommt eine neue Form der Liebe, die

. allein gefithlsbetonte, platonische Liebe hinzu. In der letzten hier
aufgefithrten Liebesgeschichte wird sie als hochste Form der Liebe
besungen.

Motive aus diesen Geschichten wurden auf persischen Miniaturen
des 15. und 16. Jh.n.Chr. gerne gemalt.

Bishan und Manisha
Dieses Mirchen ist auch eine groBartige Liebesgeschichte.

Zur Zeit des berithmten Perserschahs Chosroe herrschte auf der
Mitternachtsseite des Reiches die Wildschweinplage. In ganzen Hor-
den fiel das Schwarzwild in die Felder, Wiesen und Giérten ein und
zertrampelte die Ernte, so daB den betroffenen Gebieten eine grofie
Hungersnot drohte. Da rief der Herrscher, der sich keinen anderen
Rat mehr wuBte, die tapfersten Jiinglinge seines Reiches zusammen
und fragte sie, wer von ihnen bereit wire, die Wildschweine zu ver-
nichten.

Er hatte kaum seine Rede beendet, da meldete sich der junge Bishan
zum Wort:

.Noch kann ich mich nicht solcher Heldentaten riihmen wie meine
dlteren Kameraden, und ich weil auch nicht den Weg in jene ferne
Gegend, doch sei versichert, o Héchster, daB es mir nicht an Mut
fehlt! Ich werde allen Ebern die Kopfe abschlagen und ihre Hauer als
Trophien vor deinem Thron niederlegen!

Dem Schah, der selbst noch nicht viel dlter war als Bishan, gefielen
diese ungestiimen Worte. Er lief fur Bishan das schnellste Pferd sat-
teln, gab ihm die beste Riistung und viele Geschenke und befahl
Gurgin, dem erfahrensten Recken aus scinem Gefolge, den Jiingling
zu begleiten und ihm in Gliick und Ungliick treu zur Seite zu stehen.

Als sie nach beschwerlichem Ritt in jenes Gebiet kamen, wo die
Wildschweine ihr Unwesen trieben, dorthin, wo sich hoch auf dem
Kamm eines bewaldeten Gebirges die Grenze zwischen Persien und
dem Reich der Turaner hinzog, wandte sich Bishan an Gurgin: ,,Wir
kénnen das Wild zu zweit hetzen, doch wenn du lieber im Hintergrund
bleiben willst, so bietet das Strauchwerk dort am See ein gutes Versteck.
Und wenn mein Pfeil ein Tier verfehlen sollte, so kannst du ithm aus
dem sicheren Schutz heraus mit einem einzigen Hieb deiner Eisenkeule
den Schidel einschlagen.”

Durch diese Worte fiihlte sich der stolze Gurgin beleidigt und sann
auf Rache, wihrend Bishan ein Tier nach dem anderen erlegte und




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 123

dadurch noch seinen Neid erregte. Er wollte Bishan beseitigen.
Nachdem der miide von der Jagd zuriickgekehrt war, erzihlte Gurgin
ihm listig von der paradiesischen Landschaft im nahen, aber feind-
lichen Lande Turgan und der dort lebenden, iiberaus lieblichen
Prinzessin Manisha. Verzaubert von der Erzahlung beschloB Bishan
sofort dorthin zu reiten. Er fand ihre Zelte, und im Augenblick sei-
ner Ankunft schaute die Prinzessin aus ihrem bestickten Zelt und
entbrannte in Liebe zu dem stattlichen Bishan. Sie lief ihn und
Gurgin ins Zelt holen und bewirten. Da verliebte sich auch Bishan
in sie. Als nach einigen Tagen Bishan und sein Begleiter Abschied
nehmen muBten, weil sie vom Schah erwartet wurden, beschlof3
Manisha, den Geliebten durch einen Schlaftrunk zum Bleiben zu
zwingen. So half sie, ohne es zu wissen, Gurgins finstere Pline zu
erfilllen. Bishan sank schon nach dem ersten Schluck in einen tie-
fen Schlaf und wurde heimlich in das SchloB der Prinzessin getra-
gen. Dort erwachte er, und die beiden Liebenden erlebten eine Zeit
groflen privaten, aber verborgenen, Gliicks. Aber das wihrte nicht
lange, da ein Diener dem Schah von dem Liebespaar berichtete.
Wutentbrannt iiber die Heimlichkeiten lieB er Bishan in einer éden
Landschaft in eine tiefe dunkle Grube werfen und tber diese einen
groffen Felsbrocken willzen. Prinzessin Manisha wurde ebenfalls
bestraft. Sie wurde wie eine Bettlerin aus der Stadt gejagt. Da irrte
sie, in Lumpen gekleidet, durch das Land, bis sie die Grube ihres
Geliebten fand. Mit bloBen Fingern kratzte sie einen Spalt, durch
den konnte sie mit ihm sprechen und ihm erbettelte Nahrung hinab
werfen. Nachts aber legte sie ihren Kopf auf den Stein, der die Grube
bedeckte. So gab sie seinem Korper und seinem Herzen Nahrung
und Kraft.

Inzwischen war Gurgin zum persischen GroBkonig geeilt, brachte
Bishans Jagdtrophien und belog den Schah, indem er ihm sagte,
daB3 Bishan sich verirrt haben miisse. Der Schah jedoch glaubte dies
nicht und befragte seinen ,schenden Becher”. Der zeigte ihm im
Spiegel eines Zauberwassers den Aufenthaltsort des Bishan. Daraufhin
sandte Chosrou den groBlen persischen Helden Rustam nach Turgan
um Bishan zu befreien. Der Ritter samt Gefolge verkleideten sich
als Kaufleute und gelangten so in die Nihe der Grube. Manisha
hérte von den persischen Kaufleuten, eilte zu ihnen und bat um
Hilfe fiir eine Befreiung Bishans. Diese gelang, indem die Prinzessin
mittels eines Feuers die genaue Lage der Grube angab, die Ritter




124 KAPITEL V

den Felsen zur Seite wilzten und Bishan aus der Grube zogen. Als
Nomaden verkleidet ritten die beiden Liebenden heimlich noch zur
gleichen Nacht nach Persien. ;

»Meinetwillen hast du alles verloren, Manisha, die Eltern, die Heimat,
die Gespielinnen, den Reichtum. Du wurdest zur Bettlerin, littest unter
Hunger und Kilte, der kalte Stein ward dir zur Lagerstatt und ver-
wundete deine samtene Haut. Wie soll ich dir dies alles je vergelten?
sprach Bishan zu ihr, als sie auf dem Kamm des Grenzgebirges stan-
den und tief unter sich die Wilder und Steppen Persiens liegen sahen.

»liebe fragt nicht nach Lohn, Bishan®, antwortete Manisha, und
ein Licheln strahlte in ihren Augen. ,Liebe gibt ohne Ende, sonst
konnte sie nicht leben!*’

Wis und Ramin

Zwar ist diese Geschichte bekanntgeworden durch die georgische
Fassung ,,Wisramiani* (vermutlich von Sargis Tmogweli, 12. Jh.n.Chr.),
doch geht diese auf eine altere persische zuriick, die dem persischen
Dichter Gurgani (um 1050 n.Chr.) zugeordnet wird. Der Stoff selbst
stammt aus vorislamischer Zeit, nach Gurgani aus sasanidischer, nach
heutiger Forschung aber aus parthischer Zeit, vermutlich 1. Jh.n.Chr.
(s. S. 90).

Der alte Schah Moabad feierte, wie in Persien Sitte, das Neujahrsfest
in grofer Pracht. Die schonsten Frauen waren eingeladen, und die
lachelnde Scharo hatte sein Herz erobert. Da sie schon reiferen Alters
und Gattin eines Fiirsten war, blieb die Liebe ohne Hoffnung auf
Erfiillung. Aber es kam zu einem folgenschweren Schwur der bei-
den. Falls die Firstin noch eine Tochter gebiren sollte, so solle sie
ihm diese, da sie sicher ein Abbild der schénen Mutter sein werde,
zur Gattin geben.

Die Jahre vergingen, und Scharo hatte den Schwur vergessen. Und
so begann das Schicksal seinen Lauf zu nehmen. Scharo gebar eine
Tochter, genannt Wis. Sie wuchs zu einer schénen Frau heran. Zur
gleichen Zeit bekam Schah Moabad noch einen jiingeren Bruder,
Ramin genannt. Er wurde im selben Lande wie Wis aufgezogen; beide
hatten aber keinen niaheren Kontakt miteinander.

Als Wis ins heiratsfahige Alter gekommen war, sollte sie, mit ihrer
Einwilligung, einem jungen Verwandten® angetraut werden. Doch zu

’ J. Tichy, Persische Mirchen, Verl. Dausien, 1970, 89 ff.
® In der deutschen Ubersetzung, im Original ihr Bruder; nach altpersischem
Brauch waren Geschwisterchen méglich, sogar erwiinscht.




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 125

Beginn der Hochzeitsfeierlichkeiten kam ein Bote des Schahinschah
und forderte die Einhaltung des Versprechens und damit die Uber-
gabe der Prinzessin Wis. Diese war iiber die Forderung hell emport
und weigerte sich. Doch dies half ihr nicht. Es kam zu einer Schlacht
zwischen den Soldaten ihres Vater und ihres Brautigams auf der
einen Seite und denen des Schahs auf der anderen Seite. Ihr Vater
wurde dabei getotet, ihr Briautigam iiberlistet. So fithrte Moabad sie
in sein SchloB. Noch vor der Hochzeitsnacht bat Wis ihre Amme,
die sie begleitet hatte, um einen Zaubertrank. Der sollte, zumindest
fiir die erste Zeit, Moabads Manneskraft binden. Dies geschah. Aber
durch eine unvorhergesehene Panne konnte die Verzauberung nicht
mehr aufgehoben werden, blieb fiir immer. Was fiir Schah Moabad
eine Quelle steter Trauer war, erwies sich fiir Wis als schicksalhaft.
Prinz Ramin liebte sie schon seit seiner Kindheit heimlich und
umschmeichelte nun die Amme, um ihm einen Weg zum Herzen von
Wis zu zeigen. Wis nidmlich hing in zértlicher Treue und Sehnsucht
an ihrem Briautigam Wiro. So hatten die Worte der Amme zuerst
keine Wirkung auf sie. Aber nach und nach, im Zusammenhang mit
ihrer Jugend und ihrer Einsamkeit an einem fremden Hof, erweck-
ten sie erst Neugier, dann Interesse. Als sie Ramin dann heimlich
durch ein Fester betrachtete, wurde sie von Liebe zu ihm erfiillt und
begann Wiro zu vergessen.

Dasselbe Brandmal liegt ihm auf der Seele wie dir. ..
Ach, ihr Beide seid in Wahrheit eine einige zweigeteilte Frucht. Wie
du hist, ist auch er.

Die Seele aber ist kostbar und wiirdig der Liebe. Ramin gleicht die-
ser:Secle, .. .

Mit diesen und &dhnlichen Worten machte die Amme der schonen
Wis klar, daB die Liebe zwischen ihr und Ramin ein von Gott gewoll-
tes Schicksal sei. Im weiteren Verlauf der Geschichte geht es darum,
daB niemand ihre Liebesgeschichte erfihrt. Aber immer wieder erahnt
und erfihrt der Schahinschah sie doch, und immer wieder kénnen
sich die Liebenden in letzter Sekunde vor der Entdeckung retten.
Werden sie aber doch entdeckt und von Moabad bestraft, so reut
ihn sein Verhalten wenig spiter, denn er liebt Wis und Ramin, der
sein Thronfolger ist, da er keinen anderen Erben hat, wie seinen
eigenen Sohn. So wollte beispielsweise Wis in einer Nacht zu Ramin.
Neben ihr im Bett lag aber ihr Mann und schlief. Damit er, falls er
aufwachte, sich nicht allein im Bett fand, muBte sich die Amme




1126 KAPITEL V

neben ihn legen. Der Schwindel kam auf, und in letzter Sekunde
konnte Wis die Situation in ihrem Sinne retten. Es kam nach vielen
weiteren zermiirbenden und entwiirdigenden Ereignissen im Leben
der Liebenden der Moment, in dem Ramin beschlof3, ein neues
Leben zu beginnen. Er wollte in ein anderes Land, weg von Wis.
Der Schahinschah war begliickt tiber Ramins Wunsch und erhob
ihn zum Fiirsten und Herrscher iiber Irak und benachbarte Gebiete.
Eines Tages sah er dort auf der Jagd die schone Gul, verliebte sich
in sie und heiratete sie kurz entschlossen. -

Nachdem Ramin lingere Zeit mit Gul verbracht hatte, bekam er
Sehnsucht nach seinem alten Leben und nach Wis. Er ritt zu ihrem
Palast des Nachts. Sie vom Fenster ihres Palastes, er unter ihrem
Fenster fiihrten ein langes Gesprich, und ihre Liebe erblithte von
neuem und mit der Liebe das Geheimhalten (vgl. 133, dhnl. Motiv).

Im Frithjahr wurde vom Schahinschah eine grofle Jagd veranstal-
tet. Der war durch sein personliches Ungliick immer unberechenbarer
und dadurch unbeliebter geworden. So reift Ramin, wihrend dessen
Abwesenheit aus der Hauptstadt, durch einen Staatsstreich die Macht
an sich. Als Moabad davon erfuhr, rief er in einem Zelt in der Nihe
des Jagdwaldes einen Rat zusammen. Da durchbrach plétzlich ein
gewaltiger Eber das Unterholz, Moabad verfolgte ihn, sein Pferd strau-
chelte, er stiirzte und wurde von dem Eber todlich verwundet.

Ramin war tber die gnadige Losung dankbar und gelobte Gott,
mit Wis an der Seite, ein giitiger Konig zu werden. Er hielt diesen
Schwur ein. Er und Wis bekamen noch zwei Sohne, die tapfere und
weise Ritter wurden.

Nach vielen gemeinsamen Jahren starb Wis. Ramin liel ihr ein
herrliches Grabmal errichten, iibergab seinem iltesten Sohn den
Thron und betrat das Grabmal.

Er kam nicht mehr aus Wis’ Grabmal hervor bis zur Stunde seines
Todes, noch offnete er das Tor, und keiner sah ihn mehr.?

Moann im Panther-("Tiger-)Fell

Das georgische Nationalepos soll von Schota Rustaweli um 1200
n.Chr. verfaBt worden sein. Es geht aber auf dltere Uberlieferungen
zuriick. Im Prolog beschreibt Rustaweli sein Epos als ,,Geschichte
aus Persien, wiedergeboren georgisch.” Die Geschichte spielt in ritter-

* R. Neukomm/K. Tschenkéli (Ubers. u. Bearh.), Wisramiani oder Die Geschichte
der Liebe von Wis und Ramin, 1957.



SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 127

lichem Milieu. Sie dreht sich zwar um den ,,Mann im Panther-/
Tigerfell”, ist aber eigentlich die Geschichte von zwei Liebespaaren.
Die Kénigstocher Tinatin und der Ritter Awtandil lieben einan-
der. Auf ihren Wunsch durchzieht er die Welt, um dem vom Ungliick
verfolgten Ritter Tariel, dem titelgebenden Mann im Pantherfell, zu
helfen, dessen Braut, eine verschleppte indische Prinzessin, aus der
Gewalt eines Diamonenvolkes zu erlosen. Durch allerlei ungliickselige
Verwicklungen und grausame Geschicke, auch aus eigener Feigheit
verursacht, miissen die Paare um die Erfiillung ihrer Liebe kimpfen
gegen wilde Tiere, Riuber, Dimonen und verfiihrerische Frauen.
Dabei sind es vor allem die beiden Helden, die durch das Bestehen
der vielen Abenteuer und aufopfernde Freundestreue die psychische
Reife erlangen, um zur emotionalen Verbundenheit mit ihren gelieb-
ten Briauten zu gelangen. Als Ausdruck der grofien emotionalen Sen-
sibilitit, der verfeinerten Ritterkultur sind die reich ausgeschmiickten
Beschreibungen der grofien Liebe und Sehnsucht zu sehen. So sinkt
der Held schon beim Héren des Namens der geliebten Frau in Ohn-
macht, die Geliebte ihrerseits oder beide vergieBen Strome von Tranen.
Doch gibt es auch Zeilen differenzierten Wissens iiber die Liebe.

Liebe ist hold und schén, in ihrer Art schwer zu ergriinden.

Wahre Liebe ist ferne treuloser Lust und ist ihr nicht zu vergleichen,
sie ist etwas fiir sich und Buhlen etwas anderes, tief ist die Kluft dazwi-
schen.'”

Schahnameh

Das persische Heldenepos, aus dlteren Teilen von dem Dichter Fir-
dausi (zw. 975-1010 n.Chr.) in epische Form gebracht, erzéihlt die
Geschichte des iranischen Reiches von den Anfingen bis zur ara-
bischen Eroberung im 7. Jh.n.Chr. Es bringt zwar keine Beschrei-
bung einer zarten emotionalen, seelischen Liebe, doch erwihnt es
die Geschichten mehrerer bekannter Liebespaare, wie von Sal und
Rudaba (Rustams Eltern), Rustam (der groBe persische Held) und
Tahmineh, Bahram Gur und Azada (s. S. 118), Bishan und Manisha
(s. S. 122) sowie Chosrou und Schirin (s. 130 f)). Die innigste Schil-
derung erfihrt die Liebe zwischen Siawosch und seinen beiden Frauen.
In der Schilderung zeigt der Dichter, daB nicht nur er, sondern auch
die Zuhérer/innen und Leser/innen von tiefer Liebe wissen. In der
Ubersetzung von U. v. Witzleben willigt Siawosch, ein iiberaus edler

10 Sch. Rustaweli, Der Mann im Pantherfell, 1974, 487.




128 KAPITEL V

persischer Held, in seine erste Heirat ein mit den Worten: ,,Sie (die
Braut) wird meine Seele und meinen Kérper erfreuen.” Aus staats-
politischen Griinden muB er, der Zeit und Sitte entsprechend, noch-
mals heiraten. Er heiratet Prinzessin Farangis. Vor allem sie steht
im weiteren Verlauf der Geschichte iiber viele tragische Ereignisse
in Treue zu ihm. Es ist nicht ihre Liebe, um die sie kimpfen miis-
sen, sondern ein Kampf gegen ein Schicksal, welches es nicht gut
mit Siawosch meint.

Ausgang dieses tragischen Schicksals war die von Prinz Siawosch
unerwiderte, weil unsittliche, Verliebtheit seiner Stiefmutter in ihn.
Ahnlich wie in der biblischen Geschichte von Josef und der Frau
des Potifar (Genesis 37.1 ff)) richt sich die zuriickgewiesene Frau,
indem sie vorgibt, von dem Prinzen belistigt worden zu sein. Kawus,
der Herrscher und Ehemann, ist hin- und hergerissen zwischen ehe-
lichem Vertrauen und Liebe zu seiner Frau, an die er sich emotio-
nal stark gebunden fiihlt, und viterlichem Vertrauen und Liebe zu
seinem Sohn, auf den er unendlich stolz ist. Wer erzihlt die Wahr-
heit — wie soll er sich entscheiden? Nach vielen weiteren Intrigen von
Seiten der Frau entschliefit sich Siawosch, fiir den Schah in einen
Krieg zu ziehen. So kann er dem Hofleben und seiner Stiefmutter
entkommen, kann dem Vater gegeniiber Ergebenheit bezeugen und
Kriegsehren sammeln. Damit beginnt sich, nach anfinglichem Gliick,
sein von den Sternen angekiindigtes Schicksal und das seiner treuen
Frau Farangis zu erfiillen. Nach Verstrickungen in weitere ‘Intrigen
wird er durch Abschneiden des Kopfes getétet. Aber nach seinem
Tode lebt er weiter: aus seinem vergossenen Blute erwuchs die noch
heute ,,Blut des Siawosch® genannte immergriine, siiBduftende Pflanze;
aus seinem Samen gebiert FarangTs, Monate spiter, den zukiinftigen,
miichtigen Schah Kai Chosrou (Chosrou L).

So ist der Lauf des uralten Himmels. Er raubt die Kinder von der
Miutter Brust und ldBt plotzlich ein Herz im Staub ruhen, das so sehr
am Leben hing. Trotze nicht dieser Welt, sondern suche ihre Freuden
zu gewinnen, sie verbirgt mehr Arges, als du zu ahnen vermagst, doch
nimm sie wie einen Garten und lebe in ihm, ohne an den Blittern
des Schmerzes zu riechen, denn die Dauer deiner Tage ist gezihlt.
Plage deine Seele nicht unniitz, diese Heimat hier ist nichts als Trug,
dein einziger Besitz ist eine schmale Bahre.... Es ist der Lauf des
hohen Himmels, Prinzen zu erniedrigen und Sklaven zu erhéhen.'!

"' Firdausi, Geschichten aus dem Schahnameh. Ausgewihlt und iibertragen von
Uta v. Witzleben, 1960, 200, 248 (Zitate).




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 129

Die Erzihlungen aus den Tausendundein Néchten

Dieses Werk ist eine Sammlung aus indischen, griechischen, dgyp-
tischen, arabischen, altmesopotamischen, altpersischen und tiirkischen
Erzihlungen verschiedenster literarischer Gattungen. Seine Entste-
hung liegt im Dunkeln der Zeit. Sicher ist, da3 es sich tiber mehrere
Jahrhunderte zur heute bekannten Form entwickelt hat. Die éltesten
Zeugnisse liegen aus dem 8. Jahrhundert (nach anderer Meinung 9.
Jahrhundert) n.Chr. vor mit der persischen Sammlung ,,Hezar Efsaneh”
(Tausend Abenteuer), die ins Arabische iibersetzt wurde und dort
bereits im 10. Jahrhundert n.Chr. unter dem Namen ,Alf Laila®
(Tausend Nichte) bekannt war.

Der Bibliothekar Nadim aus Bagdad schreibt im 10. Jahrhundert
n.Chr. in seinem ,,el Fihrist“ (Der Katalog) u.a. folgende Worte zu
dieser Sammlung: ,,. .. Die ersten, die Abenteuer verfaBten, Biicher
aus ihnen machten und sie in Schatzhdusern niederlegten, . .. waren
die alten Perser. Dann beschiftigten sich eifrig mit ihnen die arsa-
kidischen Kénige. . . . Darauf vermehrte und erweiterte sich jene [Art
der Biicher] in den Tagen der sasanidischen Kénige, und die Araber
iibertrugen sie in die arabische Sprache. ... Das erste Buch, das in
diesem Sinne ausgearbeitet wurde, war das Buch Hezar Efsaneh.”
Angeblich war es fiir die Tochter Bahrams (hiermit ist wohl der
Sasaniden-Kénig Bahram V. gemeint) verfaBt worden. Aber es ist
bekannt, so Nadim weiter, daf# schon Alexander d. Gr. sich gerne
bei Nacht Geschichten erzihlen lieB. Auch die spiteren Kénige
mochten dies und benutzten dazu bereits das Buch ,,Hezér Efsaneh®.
Nach einer anderen Ubersetzung hatte man sich die Erzéhlungen
Alexanders d. Gr. gemerkt und in dem Buche der 1000 Erzidhlungen
vereinigt.

Das Werk enthilt u.a. auch Liebesgeschichten,'” die von stark
erotisch bis rein emotional reichen. Insgesamt kann zwischen drei
Gruppen von Liebesgeschichten unterschieden werden: altarabischen,
frithislamischen aus dem stiadtischen Milieu von Bagdad und Basra
und spiteren dgyptischen. Interessant ist hier die erste Gruppe. Die
Erzihlungen entstammen der altarabischen Zeit vor dem Islam. Sie
sind meist kurz, in ithnen wird die reine (platonische) Liebe und Treue
bis zum Tode geschildert (s. S. 135, Leila und Madschnun). Die zweite

12 Gjehe hierzu: E. Littmann, Geschichten der Liebe aus den 1001 Nichten, 1973;
Ders., Die schonsten Liebesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT, o],
R. Gelpke, Neue Lichesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT, 1969.




130 KAPITEL V
und dritte Gruppe sind jiinger und hier nicht von Interesse. Altper-
sische Liebesgeschichten aus der Heimat des Buches sind nicht ent-
halten, wohl aber Erzihlungen um persische Kénige (s. unten, Chosrou
und Schirin oder z.B. von Prinz Bahrdm und die Prinzessin ed-
Datma, 597. Nacht). Auch die Rahmenhandlung weist in das alte
Persien. Sie ist im Grunde eine Liebesgeschichte, in welcher die sa-
sanidische Zeit weiterlebt. In der urspriinglichen Fassung war sie
anscheinend einfacher als die heute bekannte Form, die anschlieSend
knapp geschildert wird.

Zwei Bridern, sasanidischen Kénigen, der eine herrschte iiber
Samarkand, der andere iiber Indien und China, waren die Ehefrauen
untreu. Aus tiefer Enttiuschung wurden sie und alle, die an der
Affire beteiligt waren, getétet. Dariiber hinaus richte sich Konig
Sahrijar an allen Frauen, indem er sich jeden Abend ein junges
Midchen kommen und es am darauffolgenden Morgen toten lief3.
Dies geht drei Jahre so, bis Schehrezad, die Tochter des koniglichen
Wesirs, ihren Vater tiberredet, sie zum Kénig zu lassen. Durch das
Erzéhlen von spannenden Geschichten iiber 1001 Nacht hinweg kann
sie den Konig so begeistern, daB er seine Totungsabsichten immer
wieder verschiebt. Als sie das Erzihlen nach drei Jahren (!) been-
dete, hat sie einen Wunsch frei. Um der drei gemeinsamen Knaben
willen, die sie wihrend dieser Zeit geboren hat, bittet sie um ihr
Leben. Der Koénig erfiillt diesen Wunsch gerne, auch weil er sie
nicht mehr missen méchte. Von da an leben sie gliicklich zusam-
men. So hat Schehrezid durch personlichen Mut, Intelligenz, die
Macht ihrer Sprache und viel Einfiihlungsvermogen den Koénig
besinftigt und die Liebe das Ubel besiegt.'

Chosrou und Schirin
Neben dem Heldenepos und den Volkserzihlungen gab es in der
persischen Literatur das romantische Epos, den Liebesroman. Nizami
(1141-1209 n.Chr.) ist der eigentliche Schopfer des persischen Liebes-
romans. Drei seiner groBen Dichtungen werden hier anschlieBend
aufgefiihrt.

Als erstes wird eingegangen auf die Geschichte mit dem oben
genannten Titel. Konig Chosrou II. Parwez (regierte von 590—628
n.Chr.) und Schirin, eine vermutlich armenische Prinzessin, sind ein

' E. Littmann, Die Erzdhlungen aus den Tausendundein Nichten, 1953, Bd. 6,
660 ff. Rohde 2.0., 593, Anm. 1. M. Mahdi, The Thousand and One Nights,
1995, 1 ff.




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 1 34

allgemein bekanntes Liebespaar in historischen und romantischen
Uberlieferungen. Aus der historischen ist vor allem durch Tabari
(s. S. 117, mit weit. Lit.hinw.) bekannt, da Schirin die Lieblingsfrau
von Chosrou II. war. Sie spielte an seinem Hof eine sehr einfluBreiche
Rolle. Sie war Mutter von ein oder zwei Prinzen und Stiefmutter
von Kronprinz Sahrijar, Sohn aus einer fritheren Verbindung des
Schahs. Fiir ihre ersehnte Schwangerschaft liegt sogar ein Dankes-
schreiben des Schahs, verbunden mit dem Hinweis auf Geschenke,
an den Schrein des HI. Sergius vor. Schirin war Christin und lief
viele Klosteranlagen und Kirchen erbauen, weshalb sie in den
Dichtungen als groie Bauherrin geschildert wird. Sie starb vor Schah
Chosrou II.; von ihm so tief betrauert, dafl er Abbilder von ihr aus
Stein fertigen lie und an verschiedene Héfe, z.B. in Rom, sandte.'

Abb. 5.2 Seltene Miinze Chosrous II.

Aus der romantischen Uberlieferung ist mir die Geschichte des
Paares bekannt durch eine Volkssage (s. S. 133, 138), durch ein Mir-
chen (s. 1001 Nacht, 391. Nacht), durch eine Erwidhnung im Schah-
nameh (vgl. S. 127) und dem Epos von Nizami.

Das Marchen ist eher eine Lehrgeschichte fiir Mann und Frau, um
ihr Zusammenleben erfreulich zu gestalten. Erzidhlt wird auf eher
humoristische, anschauliche Weise, wie sich Kénig Chosrou in sei-
nen Entscheidungen (aus Liebe?) sehr von Schirin beeinflussen l4Bt.
Ich gebe sie in freier und gekiirzter Form wieder.

'* Auf einigen Miinzen Chosrous IL befindet sich auf den Revers eine weibliche
Biiste. Gerne mochte man in ihr, die Gattin Schirin sehen, da es in das roman-
tische Bild, was durch Uberlieferungen von diesem Ehepaar entstanden ist, passen
wiirde. Beachtet man aber alle Details ihrer Darstellung, so ist doch eine Géttin,
wohl Anahita, gemeint. Zu Chosrou und Schirin s. z.B. Rawlinson a.O., 497 f,
923 £, 531, Vegl. Tabari a0, -Anm.. 3, 283,353, 358 4f., 371 ff, 384




132 KAPITEL V

Da Koénig Chosrou gerne Fisch iBt, bekommt er einen groBien von
einem Fischer geschenkt. Zum Dank 1aBt er dem Mann 4000 Dirhems
geben. Schirin ist ob dieser GroBziigigkeit ungehalten. Um den Streit
abzubrechen, einigen sie sich darauf, dem Fischer eine Fangfrage zu
stellen. Falls er sie richtig beantwortet, soll er das Geld behalten, falls
nicht, es wieder zuriickgeben. Der Fischer soll sagen, ob der Fisch
minnlich oder weiblich ist. Hitte er mannlich gesagt, so hitte man
gesagt, man wiinsche nur einen weiblichen, und umgekehrt. Und das
Geld hitte er zurtickgeben miissen, da er ja den Fisch zuriickbekom-
men hitte. Der Fischer aber durchschaute den Sinn der Frage und
antwortete, da} es ein Zwitter sei. Chosrou ist iiber die Antwort amii-
siert und 148t thm nochmals 4000 Dirhems geben. Wieder ist Schirin
iiber die Hohe der Geldsumme ungehalten. Als der Fischer mit dem
vielen Geld gehen will, fillt ihm ein Dirhem aus dem Sack. Er biickt
sich und hebt das Geldstiick auf. Wieder ist es Schirin, die gegen den
Fischer stichelt und ihm wegen des Biickens nach dem Geld Habgier
vorwirft. Wieder ldBt Chosrou, um des lieben Friedens willen, den
Fischer kommen und befragt ihn nach dem Grund seines Benehmens.
Der sagt, er habe den Dirhem aufgehoben, weil er auf der einen Seite
das Bild des Herrschers, auf der anderen den Schriftzug seines Namens
trage und er befiirchtet habe, dafl, wenn er ihn liegen licBe, jemand
darauf trite und so den Herrscher entehre. Der Koénig war iiber die
Antwort erstaunt, aber sie gefiel ihm, und so lieB er ihm nochmals
4000 Dirhems geben. Gleichzeitig drgerte er sich so iber Schirins
Verhalten und seine BeeinfluBbarkeit durch sie, daB er durch einen
Herold in seinem Reich verkiinden lie}: Niemand soll sich von Rat-
schligen der Frauen leiten lassen.

Die Moral liegt auf der Hand: der kluge Mann soll sich nicht von
der Frau abhingig machen, die kluge Frau soll dem Mann nicht zu
viel ,,reinreden®.

Das Epos beschreibt (nach dem Schahnameh und anderen Quellen)
in dichterischer Freiheit ausfiihrlich und in psychologisch einfiihlsa-
mer Weise die Entwicklung der Liebe zwischen dem Ké&nig und der
Prinzessin.

Eines Tages hort Chosrou durch einen Freund von der schénen
Prinzessin Schirin aus einem Kénigreich am Kaspischen Meer. Allein
die Beschreibung reicht fiir ihn aus, um sich unsterblich in sie zu ver-
lieben. Chosrou 148t ihr durch diesen Freund dreimal ein Bildnis von
sich zeigen, und sogleich ist auch Schirins Herz von Liebe zu ihm
erglitht. Nun geht es darum, daBl und wie sich die beiden Liebenden
finden. Dabei zeigt diese Geschichte im Grunde die Unfihigkeit des
Mannes, hier Konig Chosrou, mit seinen Gefiithlen, vor allem dem der




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 138

Liebe, umzugehen. Erst nimmt er, trotz anfinglicher Bemtihungen,
die Liebe nicht ernst, dann ist ALLES wichtiger als seine Liebe zu
Schirin, er nimmt falsche Riicksichten und findet schlieilich keine
entsprechenden Umgangsformen. Konig Chosrou muf, da die Be-
ziechung zunichst an seiner Unreife zu scheitern droht, durch viele
Irrungen hindurch erst zur Reife fiir die emotionale Liebe gelangen.
Schirin hilft ihm dabei durch Eigenstindigkeit und Geduld, bis die
emotionale Liebe in Verbindung mit der sinnlichen ihre Erfiillung
findet. Dazu gehoren auch Situationen, die recht gerne in persischen
Miniaturen des 15. und 16. Jh.n.Chr. illustriert wurden. So z.B.
nachfolgende. Es war Winter, und Chosrou hatte Sehnsucht nach
Schirin. Er ritt deshalb spontan ohne Begleitung und die tbliche
Anmeldung zu threm Schlof und erwartete eingelassen zu werden.
Sie aber, in Furcht um ihren guten Ruf, lieB ihn nicht ein, sondern
unterhielt sich mit thm von den Zinnen ihres Schlosses herab, wih-
rend er auf seinem berithmten Pferd Schabdez unten am SchloBtor
stand (s. a. S. 126, die vergleichbare Szene bei Wis und Ramin,
Abb. 6.3). Ein anderes Motiv ist die Geschichte zwischen Schirin
und ithrem Baumeister Ferhad. Der ist an sie in unerwiderter Liebe
gebunden. Konig Chosrou erfihrt davon und verordnet ihm aus
Eifersucht einen Tunnelbau fernab des Schlosses von Schirin. Sie
besucht Ferhad dort, um sein Werk zu besichtigen und ihn zu ermu-
tigen. Als Chosrou von diesem Besuch erfihrt, 148t er dem Baumeister
eine Nachricht tiber den angeblichen Tod Schirins zukommen. Als
der dies hort, bricht er entseelt zusammen. Er war an gebrochenem
Herzen gestorben. Aber auch Chosrou ereilt ein trauriges Ende.
Zunichst jedoch wird die Liebe zwischen ihm und Schirin durch
eine Hochzeit besiegelt. Aber noch wihrend der Feierlichkeiten ver-
liebt sich Chosrous Sohn, Kind aus einer seiner fritheren Ehen, in
Schirin. Da er sie selbst heiraten mochte, tétet er seinen neben
Schirin Liegenden Vater im Schlaf. Am Tage von Chosrous Beerdigung
schlieBt sich Schirin in dem Grabmal ihres Mannes ein, tétet sich
und wird, nachdem man sie gefunden, neben ihm bestattet.

Da dieses Epos im Grunde ein Lehrgedicht iiber die wahre, d.h.
Leib, Geist und Seele umfassende Liebe zwischen Mann und Frau
ist, enthélt es im Prolog nachfolgende Worte tber sie.

Da mir kein besser Wort bekannt als Lieben,
will lebenslang ich mich im Lieben iiben!
Des Firmaments Mihrab ist Liebe nur,




134 KAPITEL V

der Staub der Liebe Tau der Erdenflur."”

Der Liebe diene! Sie ist der Behuf,

den herzlich Fiihlenden sie der Beruf.

Die Welt ist Liebe — sonst nur Blendwerk viel,
ein leeres Spiel, wir nicht der Liebe Spiel!
Was wir des Kosmos Seele ohne Liebe?

Was blieb lebendig in der Welt Getriebe?

Wer ohne Liebe lebt, ist kern-verdorben,

mit hundert Leben — liebelos — erstorben.
WiiBt auch die Liebe nichts von Hexerei,

aus ihrer Haft lieB sie dein Herz nicht frei.
Kein Esel sei, mit FraBl und Schlaf zufrieden;
sei’s nur ein Kitzchen — hab was lieb hienieden!
Besser, daf} dich des Kitzchens Liebe stillt,

als daB du selbst dir wirst zur Lowin wild!
Ohn Liebes-Samen niemand Keime triebe:
Geborgen ist man nur im Heim der Licbe.
Was gleicht an Gut der Liebe Glut, die macht,
daB Wolken weinen, dal3 die Rose lacht?

Die Magier, die so das Feuer schitzen.
aus Sonnen-Liebe sich ins Feuer setzen.
Sieh auf das Herz, dem Lebens Macht gegeben,
der Liebe folg, sie ist des Lebens Leben!
Wenn Liebe fillt in des Gesteines Brust,
erzeugt Juwelen dort der Liebe Lust.

So der Magnet, wir er nicht licbumfangen,

er lockte nicht das Eisen voll Verlangen.

Und wiirde Liebe nicht am Wege weben,

der Bernstein wiird nicht nach dem Strohhalm streben.
Sind Stein und Stoffe viele doch vorhanden,
die niemals Stroh noch Eisen an sich banden.
All jene Stoffe unermeBner Zahl

zu ihrem Zentrum streben allzumal:

Das Feuer, das im Erdreich fand kein Tor,

die Erde spaltend, rast ans Licht empor.

Und Wasser, das zu lang am Himmel schwebt,
durch Neigung der Natur nach unten strebt.
Anziehung ist’s, was die Naturen kennen

und was die Philosophen ,Liebe® nennen.

Und denkst du nach, wie’s rechte Einsicht tut:

15 Die gleiche Bedeutung, die die Gebetsnische in der Moschee hat, soll die
Liebe gemiB3 dem von Nizami hier entwickelten neuplatonischen Liebesbegriff im
Kosmos haben.“ (J.Chr. Biirgel, Nizami, Chosrou und Schirin, 1980, 368, Anm. 2.)




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE i35

Die Schopfung nur allein auf Licbe ruht.
Sollt je der Himmel frei von Liebe sein,
wie kénnte dann die Erde noch gedeihn?'®

Die sieben Geschichten der siehen Prinzessinnen

Geheimnisvoll und romantisch beginnt Nizami dieses Werk. ,,Sieben
Frauen hatte Koénig Behram, und er hatte sie alle schon geliebt, eh
ihm nur eine von ihnen leibhaftig begegnet war. Als junger Prinz
hatte der sasanidische Kénig Behram (gemeint ist Bahram Gur/Bahram
V., 420—438 n.Chr.) in einem sonst verschlossenen Palastzimmer ihre
Bildnisse gesehen, zusammen mit dem Hinweis, dal er sie, wenn
dereinst Herrscher geworden, heiraten solle. Jede dieser siecben Prinzes-
sinnen aus sieben verschiedenen Lindern liebte er auf seine Weise.
Nach der Vermihlung besuchte er an jedem Abend der Woche eine
andere, und jede erzihlte ihm eine Geschichte aus ithrem Lande. Es
sind sieben Liebesgeschichten, voller Symbolik. Besonders die letzte,
,»Die Geschichte von der Heimsuchung der Liebenden® paB3t gut in
den Rahmen dieser Abhandlung, denn sie hebt die Bedeutung der
reinen emotionalen Liebe fiir eine glickliche Verbindung hervor. Sie
zeigt aber auch, daB dieses Gliick nur zu erreichen ist, wenn die
Wiirde und Belange des anderen beachtet werden."”

Leila und Madschnun

Die Geschichte dieses Liebespaares beruht auf vermutlich tatsich-
lichen Vorfillen im 7. Jh.n.Chr. im Westen der arabischen Halbinsel.
Sie war seitdem bekannt, erhielt aber ihre literarische Form durch
den persischen Dichter Nizami 1188 n.Chr.

Dem Stammesfiirsten der Bantt Amer war nach langer Kinder-
losigkeit ein Sohn geboren worden. Der Vater schickte ihn, als es
an der Zeit war, in die Schule zu einem gelehrten Manne, zu dem
alle vornehmen Araber der Gegend ihre Kinder brachten. Unter
den Schiilern befanden sich auch immer einige Midchen. Zu ihnen
gehorte eines Tages Leila. Sie und der Sohn des Fiirsten verliebten
sich ineinander.

'8 Nizami, Chosrou und Schirin. Aus dem Persischen tibersetzt von J.Chr. Biirgel,
1980 (Zitat 8-9).

17 Nizami, Die siecben Geschichten der sieben Prinzessinnen. Aus dem Persischen
verdeutscht und herausgegeben von R. Gelpke, Manesse, 7. Aufl. 1987 (Zitat 7).




136 KAPITEL V

Die Gefihrten buchstabierten und schrieben;
sie lernten die Augensprache zu zweit.

Jene zihlten bis auf hundert mal sieben;

sie hatte Liebe vom Zihlen befreit . . .

Bald aber fiel den anderen die Verliebtheit der beiden auf, und sie
fingen an, dariiber zu reden. Um die Ehre ihrer Tochter und des
ganzen Stammes zu retten, schickten die Eltern ihre Tochter nicht
mchr in die Schule, behielten sie zu Hause. Die Trennung der Lie-
benden war geschehen, und diese Trennung raubte dem Jiingling
den Verstand — er wurde aus unerfiillter Liebe zum Verriickten, zu
Madschnun. Alle Versuche, ihm zu helfen, ihn zu heilen, dnderten
nichts daran. An einen solchen Mann wollte der Vater Leilas, trotz
vielfacher Bemithungen von verschiedenen Seiten, seine Tochter nicht
verheiraten. Er gab sie einem anderen Mann zur Ehefrau. Dieser
wullte um Leilas Liebe zu Madschnun. Aber da er sie liebt, respek-
tiert er ithre Gefiihle, und hofft auf einen Sinneswandel zu seinen
Gunsten. Madschnun aber zog aus Verzweiflung in die Wiiste. Er
floh die Menschen, aber die wilden Tiere suchten seine Nihe und
scharten sich friedlich um ihn. -

Der Wolf ril das Lamm nicht mehr, der Léwe zog vom Wildesel die
Pranke zuriick, dic Léwin gab dem verwaisten Gazellenjungen Milch,
und der Schakal begrub seine uralte Fehde mit dem Hasen. Es war
ein Heer des Friedens, das Madschnun auf seiner Wanderung durch
die Wildnis begleitete. Seine Tiere wichen ihm nicht mehr von den
Fersen. Und war ihre Liebe etwa geringer, als die von Menschen hitte
sein konnen? Glaube nur das nicht!

Wollte Madschnun ein wenig schlummern, so fegte thm vorher der
Fuchs mit seinem Schwanz den Ruheplatz sauber. Der Wildesel bot
ihm seinen Nacken zur Stiitze dar, der Hirsch schob ihm seinen Schenkel
als Kopfkissen unter, die Gazelle liebkoste seine Fiile, der Léwe war
sein sprungbereiter Wichter, und Wolf und Panther umkreisten als
scharfiugige Kundschafter das Lager.

So lebte Madschnun als groler Einsiedler und Dichter seiner roman-
tischen Liebe bis zu Leilas und letztendlich seinem Tode. Leila starb
nach einem kurzen, freudlosen Leben an gebrochenem Herzen. Als
er von ihrem Tod erfuhr, zog er immer wieder, begleitet und bewacht
von seinen Tieren, zu ihrem Grab. Eines Tages umfing er den
Grabstein mit beiden Armen, prefte sich an ihn und verstarb mit
den Worten ,,Du Liebe . ..* auf den Lippen (s. Abb. 6.2).

Und ein anderer Dichter, Feriduddin-i ‘Attar (gest. 1220? n.Chr.),
laBt in einer anderen Geschichte Madschnun mit einem Derwisch




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 137

zusammentreffen. Dieser fragt ihn, wie alt er sei. Madschnun ant-
wortet:

Tausend und vierzig Jahre bin ich alt. . . . Davon wiihrte tausend Jahre
der Augenblick, in dem mir einst Leila ithr Antlitz enthiillte, und der
Rest sind die Jahre, die ich vorher und nachher allein blicb . ..

Madschnun gilt als der groBe Liebende der orientalischen Literatur.
Aber auch der Ehemann von Leila ist ein grofler Liebender. Stets
respektiert er, aus Liebe zu ihr, ihre Gefiihle fir Madschnun. Gleich-
zeitig bemiiht er sich um sie in der Hoffnung auf eine gliickliche
Wende in seinem Sinne. Dann, nachdem er merkt, dal3 sich seine
Traume nicht erfiillen werden, begniigt er sich mit ihrer Nihe, ihrem
Anblick, denn dies erscheint ihm besser, als ohne Leila, die mit threm
Tode droht, falls er sich ihr ndhere, zu leben. So sagt er:

Sieh, mein Herz ist schon zufrieden, wenn ich dich nur anblicken darf.
Ich wire ein gemeiner Dieb, wenn ich mehr von dir verlangen sollte.
Und so war und blieb es denn auch.

In dieser Geschichte erfihrt die seelische, emotionale Liebe ihre
Mystifizierung, zeigt aber auch, daB3 die ausschlieBlich vergeistigte
Liebe fiir den Menschen, genau wie die rein sexuelle, keine wirk-
liche Erfilllung fiir das normale Erdendasein bringt. (Vgl. 1001 Nacht,
384. Nacht; s.a. 689. Nacht.)'®

In der darstellenden Kunst der Sasaniden-Zeit sind haufig Paare
abgebildet. In einigen Fillen ist klar, daB es sich bei den weiblichen
Personen um Frauen, die dem Konig nahestanden, handelt. Drei
Silberplatten (s. Abb. 5.4a, 5.4b, 5.4c) zeigen Konig Bahram Gur
und Azada (s. S. 118), die vierte zeigt Kénig Bahram Gur und Sapintd,
seine Hauptfrau (s. Abb. 5.5), von den weiteren Schalen (s. Abb.
5.6-5.8) ist iiber den Inhalt der Darstellungen nichts bekannt. Unklar
ist, ob es sich bei den abgebildeten Frauen auf den Felsreliefs immer
um die Gottin Anahita oder auch um menschliche Frauen (Koni-
ginnen ?) handelt (s. Abb. 5.9-5.11)." Die weibliche Gestalt auf dem

'* Nizami, Leila und Madschnun. Aus dem Persischen iibertragen von R. Gelpke,
1963 (Zitate 15, 160, 199). IJ. Kratkovskij (iibers. v. H. Ritter), Die Frithgeschichte
der Erzihlung von Macnin und Laild in der arabischen Literatur, Oriens 8, 1955,
1 f. S.a AE. Khairallah, Love, madness, and poetry. An interpretation of the-
Magnun legend. Beiruter Texte und Studien 25, 1980. S.a. J.T.P. de Bruijn, Book-
review, Persica 12, 1987, 152 ff. Gelpke a.0., s. Anm. 4, Die Jahre des Liebenden,
nach ‘Attar, 109.

¥ Gute Zusammenstellung bei D. Levit-Tawil, Re-dating the sasanian reliefs at




138 KAPITEL V

Abb. 5.3 Sasanidische Silberschale

Relief von Sar Mashad (s. Abb. 5.11) und im Gesims des Bogenfeldes
in der groBen Grotte des Tag-i Bostan (s. Abb. 5.1) zeigen die Géttin.
Altere Forschungen machen aus ihr auf dem erstgenannten Relief
eine Gattin Bahrams II., Volkserzdhlungen machen aus ihr im zweit-
genannten die Prinzessin Schirin und aus dem Gott Ormuzd ihren
ungliicklich in sie verliebten Baumeister Ferhad (s. S. 133).2° Auf
dieses Motiv aus der Volkserzihlung, das sich fragmentarisch vom
10. Jahrhundert n.Chr. ab in arabischen Quellen finden l4Bt, weist
vielleicht auch ein nicht mehr sehr gut erhaltener Silberteller hin
(s. Abb. 5.3).”" Deutlich ist auf ihm die AuBenfassade des groBen
Liwan vom Tag-i Bostan dargestellt. In der Mitte steht ein Schah,

Tang-e Qandil and Barm-¢ Dilak. Composition and style as dating criteria, in: 1A
28, 1993, 141 ff. Nach héfischer Sitte ist bei den Frauen die eine Hand von einem
iiberlangen Armel bedeckt.

% F. Sarre/E. Herzfeld, Iranische Felsreliefs, 1910, 202. H. Herzfeld, Am Tor
vor Asien, 1920, 89 f. S.a. HW. Duda, Ferhad und Schirin, 1933.

2 Harper 2.0, Tafl. 84, Text 11541




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 139

FERTTE R

Abb. 5.4b Silberplatte Konig Bahram Gur und Azada




140 KAPITEL V

Abb. 5.4c  Silberplatte Kénig Bahram Gur und Azada

Abb. 5.5 Silberplatte Kénig Bahram und Sapiniid




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 141

Abb. 5.6




142 KAPITEL V

Abb. 5.9 Relief von Tang-e Qandil




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 143

Abb. 5.10 Relief von Barm-e Delak

)’ ‘2,,#', =7
< g o SR 4
st w.’fvr) s
; : ; L)‘ll'- /,
'f ¢ )7

Abb. 5.11 Relief von Sar Mashad




144 KAPITEL V

wegen der an Chosrou II. erinnernden Krone wohl er, vor einer
Sitzgelegenheit (Thron ?). Rechts und links stehen zwei Personen,
die eine ist aufgrund der Zerstorung nicht mehr zu erkennen. Es
kénnte ein Mann sein. Die andere zeigt eine Frau mit einem fiir
armenische Frauen typischen Mundschleier. Es kénnte Schirin sein,
denn den Uberlieferungen nach kam sie aus Armenien.? Da diese
Silberplatte in Kezwin (Iran) gefunden wurde und ins 8./9. Jn.n.Chr.
datiert wird, wére diese Darstellung ebenfalls ein Hinweis auf das
hohe Alter dieser Erzihlung. Deshalb wurden die Figuren aus dem
Bogenfeld des Tag-i Bostan zur Hinfiihrung und Einstimmung auf
die sasanidische Dichtung ausgesucht. Auf Siegeln (hier nicht abge-
bildet) gibt es Paare, entweder in Biisten, stehend oder auf einer Couch
sitzend.” Die stehenden Paare halten zwischen sich einen Kranz/ein
Diadem/einen Ring mit oder ohne Schirpe oder in einer Hand eine
Blume. Die auf einer Couch sitzenden Paare sind vergleichbar mit
den Darstellungen auf den Silbertellern (s. Abb. 5.5-5.8). In der sasa-
nidischen Numismatik werden diese Siegel als Ehesiegel bezeichnet,
da sie die Ehezeremonie darstellen sollen. So reprisentiert der Ring/
das Diadem/der Kranz den Ehevertrag und den nicht mehr endenden
Bund zwischen den Ehepartnern. Die Blume mag als Zeichen der
Zuneigung gedeutet werden. Die Couch wird als Symbol fiir das
hiusliche Leben gesehen. Aus dem Blickwinkel dieser Siegeldeutungen
kénnten die Silberteller 5.5-5.8 und die Felsreliefs nicht nur Hinweise
auf allgemein bekannte Liebesgeschichten sein, sondern auch auf
bestimmte konigliche Hochzeiten. Bei Teller 5.5 tiberreicht der Kénig
seiner Hauptgattin allerdings keinen Ring im herkommlichen Sinn,
sondern eine Arm- oder FuBspange, vielleicht Brautgaben. Diesem
Teller entspricht in dem Motiv Teller 5.6. Bei den Tellern 5.7 und 5.8

? Nach anderer Meinung weist der Mundschutz auf einen Feuerpriester oder
auf Diener am Koénigshof hin. Noch Marco Polo berichtet, daB am Hofe des GrofBen
Khan die Diener beim Mahle Mundschutz trugen, um die Speisen und Getriinke
nicht mit ihrem Atem zu verunreinigen. Ich meine aber bei der Figur den Ansatz
eines Busens zu sehen und deute den Kopfputz als typisch fiir Frauen. Die Hosen
kénnen auch zu einer bestimmten Frauentracht gehoren. Vgl. dhnl. Figur hier, Abb.
5,8; s.a. Pope/Ackerman, Persian art, Bd. VII, Taf. 230 B.

# Siegel: Pope/Ackerman a.0., Vol. VII, Taf. 256 A (Bahram Gur u. Azada).
A.D.H. Bivar, Catalogue of the Western Asiatic Seals in the British Museum, 1969,
Taf. 8, CF 1 ff. (Text 25). R. Gobl, Der sasanidische Siegelkanon, 1973, Taf. 8,
Nr. 15 a f. (stchende Paare, Bankettszenen, mit Kind ?). ChJ. Brunner, Sasanian
stamp seals in The Metropolitan Museum of Art, 1978, 63, Nr. 154, 64, Nr. 44.




SASANIDISCHE ZEIT UND DEREN NACHKLANGE 145

werden sogar die dazu gehérenden Feierlichkeiten mit Musikanten,
Akrobaten und Speisen dargestellt.

Uber die Einfliisse dieser Dichtung auf die europiische Minne- und
Liebesdichtung ist bereits viel geschrieben worden.

Tristan und Isolde

Gottfried v. StraBburg (gest. um 1210 n.Chr.) erzihlte diese schon
damals in Irland, Schottland, England und Frankreich seit Jahrhun-
derten bekannte Geschichte in Versen neu. Sie dhnelt so stark der
Liebesgeschichte von ,Wis und Ramin®, daf sie einer Theorie nach
von dieser altorientalischen Dichtung abgeleitet ist. Wieder 1st es ein
Paar, welches jenseits der gesellschafilichen Normen (Isolde ist wie
Wis die Ehefrau eines anderen Mannes) um seine Liebe kdmpfen
muB.?* Aber bei den hiufig verglichenen Paaren traut man offenbar
dieser tiefen seelischen Verbundenheit der Liebenden nicht so recht.
So wird sie erkliart und gerechtfertigt bei ,,Wis und Ramin® durch
eine Verhexung des Ehegatten. Diese Verhexung durch eine Dienerin
(Amme), die nur zum Teil von ihr gewollt war, brachte die Impotenz
des Gatten und damit der Untreue der Prinzessin Wis ihre Berechtigung
fir diesen langanhaltenden Ehebruch. Bei , Tristan und Isolde® ist
es eine Vertraute der Prinzessin Isolde, die aus Versehen einen Zau-
bertrank nicht sicher genug aufbewahrte, wodurch der ,,falsche® Mann,
namlich Tristan, davon trank. Da auch Isolde davon trank, sind
beide nicht mehr verantwortlich fiir thr Verhalten, sind Opfer einer
schicksalhaften Verstrickung. So sind beide Paare letztendlich Teile
eines gottlichen Planes, und ihre Liebe steht tber den gesellschaft-
lichen Normen.

Lanzelot und Guinevere

Parallelen zwischen ,,Wis und Ramin® und der Liebesgeschichte zwi-
schen Guinevere, der Gattin des Konig Arthur, und Lanzelot, einem
der Ritter seiner Tafelrunde, fallen ebenfalls auf.

# G. de Bruyn, Trstan und Isolde. Nach Gottfried von StraBburg neu erzihl,
1975. G. Schoepperle, Tristan und Isolt, 1960. H. Newstead, The origin and growth
of the Tristan legend, in: R.S. Loomis (Hrsg.), Arthurian literature in the Middle
Ages, 1959. Géttner-Abendroth a.0., 215 ff. R.A. Johnson, Traumvorstellung Liebe.
Der Irrtum des Abendlandes, 2. Aufl. 1986, 7 ff.




146 KAPITEL V

Dante und Beairice

Auch bei diesem Paar aus Dantes ,,Gottlicher Komédie® siecht man
altorientalische Vorbilder. Berichte iiber Seelenreisen mit der weib-
lichen Dualseele sind im alten Persien seit den Sasaniden iiberliefert.?

Romeo und Jula

Als literarische Vorlage wird hidufig ,Leila und Madschnun® gese-
hen. Demnach wire ihr Schicksal eine europdische Variante dieser
orientalischen Liebesgeschichte.

Eine andere Vorlage kénnte die ber Ovid (4. Buch der Metamor-
phosen) erwihnte Liebesgeschichte von ,,Pyramus und Thisbe® sein.
Sie wohnen in Babylon in benachbarten Hiusern, verlieben sich,
diirfen aber nicht heiraten. Sie wollen sich am Grabe des Konig
Ninos heimlich treffen. Die wartende Thisbe wird von einem Léwen
verscheucht. Thr zuriickgelassener Schal wird von seinem, von einem
getoteten Rind blutigen, Maul zerrissen. Pyramus findet dieses vom
Blut besudelte Tuch, glaubte die Geliebte tot und ersticht sich. Thisbe
kommt zuriick, findet den Sterbenden und tétet sich.

 W. Hinz, Dantes persische Vorlaufer, AMI NF 4, 1971, 117 ff




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Abb. 6.1 Felsrelief von Sar- Pol-i Zohab

Literarische Quellen und auch zweckgebundene Texte wie z.B.
Bauinschriften zeigen, dafl bis in die neuassyrische/neubabylonische
Zeit die Liebe einer der Bereiche der Gottin Inanna/IStar war. Sie
war die Hauptgottin, die wichtigste Gottin des Zweistromlandes.
Inschriftlich gesicherte Darstellungen von ihr sind iiberraschender-
weise nur drei erhalten geblieben. Das ilteste, um 2000 v.Chr. auf
dem Felsrelief von Sar-i Pol-i Zohab (Iran, s. Abbildung 6.1) zeigt
die grofe Go6ttin mit threm Stern in threm kriegerischen Aspekt. Und
doch paBt, symbolhaft gesehen, diese ihre Darstellung auch gut zur
Liebe. So gebunden, am Gingelband bzw. an der Nase herumge-
fithrt, klein und nackt fiihlt sich mancher Mensch, wenn ihn eine
Liebe, vor allem eine ungliickliche oder unerwiderte, besiegt hat.
Inanna/Istar scheint in der iranischen Gottin Anahita, der Géttin




148 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

der Liebe und der Fruchtbarkeit, bis in die sasanidische Zeit weiter-
gewirkt zu haben (s. Abb. 5.1).!

Was zeigt eigentlich diese Zusammenschau? Warum ist sie inter-
essant?

Nach E. Neumann u.a. sind Sagen Hinweise auf evolutionédre Be-
wuBtseinsstufen der Menschheit.? Dies gilt ohne Frage auch fir die
altorientalische Kunstdichtung, zumal sich in ihr auch Sagenelemente
erhalten haben.

Welche BewuBtseinsstufen lassen sich aus der altorientalischen
Dichtung erschlieBen? Auch wenn sie bis ins 3. Jahrtausend v.Chr.
zurtickreicht, so tritt uns doch bereits klar keine urspriingliche, sondern
bereits eine hoher entwickelte Stufe entgegen. Wenn wir davon aus-
gehen, und etliche archiologische Befunde sprechen dafiir, daB im
altorientalischen Raum die urspriingliche Bewufitseinslage eine engere
Mutterbeziehung, eine Dominanz der Frauen, die wir Matriarchat
nennen, gewesen ist, so hat sich der Mann, in Form der Gétter und
Helden (Krieger, Feldherren), bereits aus dieser urspriinglichen Be-
zichung weitgehend gelost. Ganz klar ist er der Handelnde, ganz
klar hat sich sein Denken, seine Geisteswelt in der Literatur bereits
durchgesetzt. Den Mann, der sich seiner Kraft bewuBt ist, verlangt
es danach, seinen EinfluBbereich auszudehnen. Dies geschieht, indem
er fremde Gebiete befehdet und besiegt. Darum sind in seiner krie-
gerischen Welt wichtig Aggressionen bzw. Kraft, Mut, Besitz und
damit Bedeutung und Macht. Die Frauen erscheinen bereits in der
Defensive. Viele Faktoren fiihrten dazu: verdnderte wirtschaftliche
Begebenheiten (Entwicklung von Ackerbau, Viehzucht, Handwerk,
Gewerbe) und soziale (Entwicklung von Zusammenleben in groBen
Ansiedlungen und Gemeinwesen), die geringere kérperliche Kraft der
Frauen, die Aufzucht der Kinder, fiir welche sie zu Sicherheit, zur
Versorgung durch den Mann (unter diesen Verhéltnissen) tendieren,
und wie bei allen Spezies, tiber groflere Emotionalitit, gepaart mit
sensiblerem psychologischen Gespiir und wohl damit verbundenem
Bediirfnis nach Harmonie verfigen. All dies lieB sie langsam in eine
untergeordnete Rolle geraten. So verwundert nicht die Sichtweise
eines miannlichen Geistes, die in der altorientalischen Dichtung von

! U. Seidl, Inanna/Istar, RLA 5, 1976-1980, 87. (Abb. entn. im Ausschnitt bei
Herzfeld a.0., 4, Abb. 1; s.a. Bérker-Klihn a.0O., Taf. 31.)

? E. Neumann, Ursprungsgeschichte des BewuBtseins, Reihe Geist und Psyche,
Kindler Th, 2. Aufl. 1974, 112 ff.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 149

Anfang an dominiert. Nur ab und an erscheinen Motive, die an eine
schon damals éltere BewuBtseinslage und historische Phase, vor allem
die des entwickelten Matriarchats (Endphase des Matriarchats) erin-
nern. So kommen in der iltesten Dichtung, der aus der sumerischen
bis kassitischen Zeit, mehrere gesellschaftliche Strémungen zusam-
men. Da aber der minnliche Geist bereits dabei ist, die Welt zu for-
men, ist es auch seine Sichtweise der Liebe, die dominiert, denn in
demselben MafBe, wie er sich von der Mutterbindung und Bindung
an das Weibliche 16st, fiihlt er sich als Triger der Partnerbeziehung
zwischen Mann und Frau?

Nach Ansicht vieler, die sich mit dem Phinomen der Licbe zwi-
schen den Geschlechtern beschiftigt haben, kann unterschieden wer-
den zwischen kérperlicher Liebe (Sexualitit) und der seelischen
(emotionalen, romantischen) Liebe. Hierzu Th. Reik: ,Was ist das
Ziel der Sexualitat? . . . die Auflosung eines korperlichen Spannungs-
zustands, eine Entladung und eine Befreiung. Und was ist das Ziel des
Verlangens, das wir Liebe nennen? Die Auflésung eines seelischen
Spannungszustands, Erleichterung . . . Die Sexualitit sucht Befriedigung,
die Liebe sucht Gliick. Die sexuelle Begierde braucht nicht unbe-
dingt ein bestimmtes Objekt als Ziel, wohl aber die Liebe. Sie ist
immer eine personliche Beziehung. Die Sexualitit sucht nach wol-
listigem Vergniigen; die Liebe sucht nach Seligkeit und Glick.“* Im
Idealfall kommen kérperliche und emotionale Liebe zusammen.

Diese Abhandlung hat gezeigt, wie sich beide Arten der Liebe in
der altorientalischen Dichtung entwickelt haben. Drei Schwerpunkte
der Betrachtung ergaben sich dabei: a) Gedanken zur Sexualitit in
der altorientalischen Literatur, b) Entwicklung von Gefiihlen zwi-
schen den Geschlechtern und ¢) daraus resultierend die Rolle der
Frau/des Weiblichen in dieser Dichtung.

a) Gedanken zur Sexualitit in der altorientalischen Dichtung

Am Anfang, so berichten uns die Sagen bzw. so kann man aus den
Sagen schlieBen, herrschten chaotisch anmutende sexuelle Verhaltnisse
zwischen den Geschlechtern. Gewalt zwischen ihnen gab es offenbar
hiufig. Aber schon in den éltesten Dichtungen wird aufgezeigt, daB3
diese sexuelle Gewalt nicht richtig ist. Man distanziert sich bereits

% Frei nach Firstaver a.0., 43 fI.
* 7Zit. n. E. Walster/W. Walster, Liebe. Liebe ist mehr in der modernen Partner-
schaft, 1987, 27.




150 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

davon. In der Sage von ,,Enlil und Ninlil“ bestrafen die Gétter den
Enlil. In der Sage von ,Inanna und dem Girtner” wird geschildert,
wie sich die Géttin fiir die ihr angetane Gewalt, und dies wird ihr
ganz offensichtlich zugestanden, selbst richt. Und der zum ,,Menschen*
gewordene Enkidu erfalit sofort das ,junmenschliche Verhalten des
Gilgames, der sich als groBler Held und Kénig von Uruk das Recht der
ersten Nacht nimmt (in der altbabyl. u. Ninive-Fass., zit. n. letzerer).

Im weiten Uruk ist zuerst dem Konig
Geoffnet nun das Bett beim ganzen Volk.
Fir Konig Gilgamesch im weiten Uruk
Gedflnet ist das Bett beim ganzen Volke!
Er schlift bei den erwihlten Ehefrauen

Als erster, erst danach der Ehemann!

So ist’s verordnet nach dem Rat der Gotter.

Diese wohl urspriinglich auf magisch-religiésen Vorstellungen beru-
hende Sitte wurde ganz offensichtlich von Gilgame§ nur noch als
Mittel der Machtausiibung und Unterdriickung benutzt. Neben sei-
nem sonstigen despotischen Verhalten ist dies der ,,Gipfel“. Dieser
Gipfel des Herrschaftsanspruches empért Enkidu derartig, daB er
Gilgames zum Zweikampf auffordert.

Als Enkidu des Mannes Wort vernommen,
Ward fahl die Farbe seines Angesichts.

Gewillt, dem Gilgamesch den Weg zu sperren.

Er schritt voran und ging (stracks) auf ihn zu.
Sie sticBen auf des Landes Markt (?) zusammen.®

Damit beginnt Enkidu seine thm von den Géttern auferlegte Aufgabe
zu erfiillen. Sie bestand darin, wir erinnern uns (vgl. S. 15 f, s.a.
162), gegen den tibergroBen Machthunger des Gilgames einzuschrei-
ten und so der Bevélkerung von Uruk Erleichterung zu verschaffen.

Dieser Einstellung zu einer bereits ,,zivilisierten Sexualitit ent-
sprechen auch zwei andere Mythen.

Im Mythos von ,,Enki und Ninhursaga im Lande Dilmun® wird,
zumindest kann man dies so interpretieren, die Entstehung der Sexua-
litit geschildert. Im paradiesischen Dilmun ist es frisch und hell, es
gibt kein Altern, keine Krankheiten und keine Feindschaft zwischen

> Schmgkel a.0., Gilgamesch, 38 (Taf. 2, Zeile 27 ff).




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 15]

den Tieren. Aber es gibt auch keine Weiterentwicklung, kein Leben.
Erst als Gott Enki seine Frau schwingert, beginnt sich Leben zu
entwickeln. Da aber der Gott seine Sexualitit in weiterer Folge recht
ungehemmt auslebt und nicht in Gleichgewicht mit den Lebensver-
hiltnissen bringt, entstehen Konflikte.®

Diese Handlung ist wohl zu verstehen als ein Abbild der Konflikte,
die es offenbar auf der Erde durch eine ungesteuerte Sexualitédt gab.
So schildert das ,,Atramhasis-Epos®”, wie die von den Gottern erschaf-
fenen Menschen Kultur erwerben.

indem sie die Beherrschung ihrer Sexualitit erlernen und sich nicht
mehr, wo sie gehen und stehen (in Gérten und auf den Strallen), paa-
ren, vielmehr in [thren Hiusern], indem sie Betten aufstellen, sollen
die Ehefrau und ihr Ehemann einander erwihlen.

Und diese Wahl soll anscheinend mit einem Fest zu Ehren der IStar
gefeiert werden:

Zur Zeit der Gattin[schaft] und der Gattenschaft
mége im Hause [....] ... sich Ischtar freuen!
Neun Tage lang [mége] ein Freudenfest gefeiert werden;’

So wird im Epos die Entwicklung eines geordneten Sexuallebens
geschildert. Es muBlte sich entwickeln, da man wuBte, welch zersto-
rende Wirkung auf das Sozialleben ein ungeordnetes hat. Die Regelung
gelang offenbar durch die bereits oben erwiahnte Einbettung in reli-
giose Zusammenhinge, durch Aufstellung sozialer Regeln und durch
Kultivierung des Sexuallebens iiber entsprechende Bider und Ahn-
liches. Auch Gott Enlil paBt sich im Mythos ,,Enlil und Sud®, einer
anderen Liebesgeschichte des Gottes, den geordneten gesellschaftli-
chen Verhiltnissen an. Steht er in ,,Enlil und Ninll* noch auB3erhalb
der Ordnung, so hilt er sie jetzt ein.

Er hat noch keine Frau und sucht deshalb in ganz Sumer nach
einer passenden. Er findet sie in der Stadt Eres. Es ist Sud, die ithm
gleich sehr gefillt. Sie ziert sich aber, und so wirbt er um sie.

% Kramer, in: Pritchard a.0., 38 f. W.H.Ph. Rémer, Enki, Ninsikila und Nin-
chursaga, in: Romer/Edzard a.0., 363 fI. A. Schweizer-Viillers, Gilgamesch. Von
der Bewusstwerdung des Mannes. Eine religionspsychologische Deutung, 1991, 208.

7 Zum Atrambhasis-Epos: McCall a.0O., 50 f. Wilcke a.0O., Schrift und Literatur,
293 (1. Zitat). W.v. Soden, Der altbabylonische Atramchasis-Mythos, in: Hecker
et al. a.0., 625 (2. Zitat 626).




152 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Come, I want to speak to you. I will have a little talk with you, please
be my wife. Kiss me, my darling of the beautiful eyes, the matter rests
in your hands.

Aber sie ziert sich weiter. So halt sich der Gott diesmal an die lan-
des- und zeitiiblichen Hochzeitsregelungen: Gesprach mit der Mutter,
Wartezeit, Hochzeitsgeschenke und -feierlichkeiten.”

Uberschaut man die literarischen Hinterlassenschaften, so erscheint
der Eindruck, dafB3 bereits alle Facetten der Sexualitit bekannt waren
und gelebt wurden. So heifit es im Gilgames-Epos iiber das Leben

in Uruk:

Wo Buhlknaben sind, um Freude zu schaffen,
Und Dirnen, anzusehen, wie sich’s gebiihrt.?

In der Dichtung ,Inanna, Enki und die Ubergabe der Kiinste der
Kultur® brachte die Gottin Inanna aus der Stadt Eridu, die eine der
altesten Stadte Mesopotamiens war, nach Uruk, einer jingeren Stadt,
unter anderen Kulturgiitern auch die Transvestiten, die Eunuchen,
die Kunst des Liebesspieles, das Kissen und die Prostitution.

In der iltesten und michtigsten Stadt Sumers, in Eridu, gab es diese
und weitere Kenntnisse und Fahigkeiten (Kiinste) bereits. Inanna, die
Géttin der jungen und erst aufblithenden Stadt Uruk, wollte ihre Stadt
fordern und deshalb diese ,,Kiinste® nach Uruk bringen. Aber wie?
Gott Enki, der Herr von Eridu, gab sie freiwillig nicht her. Wihrend
eines Gastmahls der Gotter umschmeichelte sie Enki in weiblicher
Weise, machte ihn trunken. Dann entlockte sie ihm die ,,Kiinste” und
schiffte sich mit ithnen nach Uruk ein. So sehr Enki, nachdem wieder
niichtern, sich auch bemiihte, er bekam sie nicht wieder zuriick — die
wKiinste®, zu denen auch bereits differenzierte sexuelle Kenntnisse
gehorten, waren von nun an in Uruk.”

Die Freude an der Sexualitit ist in dieser Zeit aber nicht eine aus-
schlieBlich oder tiberwiegend ménnliche Doméine. Im Gegenteil. Die
sexuellen Bediirfnisse der Frauen werden ernstgenommen. Die Be-

8 Zu Enlil und Sud: M. Civil, Enlil and Ninlil: The marriage of Sud, JAOS
103, 1983, 43 fI. (Zitat 58).

® A. Schott/W.v. Soden, Das Gilgamesch-Epos, 1958, Taf. 1, Zeile V, 9. Bei
Schmékel u. Hecker a.O. fehlt diese Ubersetzung. J. Bottéro/H. Petschow, Homo-
sexualitit, RLA 4, 1972-75, 459 fI.

" SN. Kramer, Sumerian Mythology, 1961, 66. Ders. a.0., Sumerians, 116.
Ders. a.0., Geschichte beginnt. . ., 83 ff. Balz-Cochois a.0., 57. G. Farber-Fliigge,
Der Mythos ,JInanna und Enki“ unter besonderer Berticksichtigung der Liste der
me, Studia Pohl 10, 1973, 27 ff.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 153

friedigung ihrer Bediirfnisse scheint wichtig zu sein. Damit fillt wie-
der auf, daB von frith an die Verfeinerung und Kultivierung des
sexuellen Triebes durch Erotikk im Sinne einer Liebeskunst einen
wichtigen, positiven und selbstverstandlichen Platz in der Kultur des
alten Orients einnehmen. Zarte Gefithle werden aber in dieser frii-
hen Zeit zusammen mit der Sexualitit nicht beschrieben.

Und doch enthilt auch die ausschlieBlich korperliche Liebe Gefiihle.
Gedanken iiber den Umgang mit ihnen, Gedanken iiber den Umgang
mit der Sexualitit, die Verbindung von beidem, der Stellenwert von
Sexualitit im Leben des einzelnen bewegten die Menschen damals,
genauso wie heute. So schreitet in der altorientalischen Literatur die
Entwicklung von der ungesteuerten, rohen Sexualitit zur kontrol-
lierten sexuellen und weiter zum Ubergang von der korperlichen zur
emotionalen Liebe. Der Schilderung von Enkidus Menschwer-
dung (s. S. 15) kommt dabei eine Schliisselstelle zu. Wichtig fiir die
Beurteilung dieses Motives ist zu wissen, dal3 es erst in der altbaby-
lonischen Fassung des Gilgames-Epos (um 1600 v.Chr.) zu finden
ist. Zwar spielt Enkidu als Diener und Vertrauter des Gilgames in
der alteren sumerischen Fassung eine wichtige Rolle, aber seine
Erschaffung, Zivilisierung, der Kampf zwischen den Helden fehlen
dort. Sumerische Vorformen sind nicht bekannt. Es wird deshalb
angenommen, dal} hier Motive aus anderen Volkserzahlungen in das
Gilgames-Epos eingefiigt worden sind." Eindeutig ist, da3 hier beschrie-
ben wird, wie der Mensch (Mann) erst durch das Erlebnis der Sexua-
litit und das damit verbundene ,,DU® zum wahren Menschen und
erwachsen wird. So kommt der Sexualitit in der frithen Dichtung
ein groBer Stellenwert zu. Man wundert sich iiber die Bedeutung,
welcher der sexuellen Liebe bei der Menschwerdung Enkidus zukommt.
Ist nicht Sexualitit etwas, was Tieren und Menschen gemeinsam ist —
ja universell, denn auch bei Pflanzen ist sie belegt. Das kann es wohl
nicht sein — es mul3 etwas anderes, etwas fir uns heutige Menschen
nicht mehr ErfaBbares mit dieser Szene gemeint sein. Viele Ideen
bieten sich an. Enkidu als Vertreter der Nomaden, als Vertreter der
letzten Menschen der Frithzeit, die sich symbolisch angedeutet durch
den sexuellen Akt verfithren lassen vom fortschrittlicheren, beque-
meren Stadtleben. Mir kommt es so vor, als konnten hier Reste eines
alteren Initiationsritus’ fir Knaben gemeint sein. Nach den ersten

" B. Foster, Gilgamesch: Sex, love and the ascent of knowledge, in: Festschrift
M.E. Pope, 1987, 21 ff. Th. Jacobsen, The treasures of darkness, 1976, 208 fI.




154 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

sexuellen Erfahrungen gilt er als erwachsen, kennt das Geheimnis des
Lebens, hat von nun an Teil an thm und damit am Erwachsenenleben —
ist aufgenommen in den Kreis der Erwachsenen, d.h. er ist nun
erwachsen, reif — und Erwachsensein, ein Mann sein, hei}t im Pat-
riarchat ,Menschsein®. So schlieft sich der Kreis der Argumente:
kurz, durch sexuelle Erfahrungen wird man ein Mensch. HeiBt es
doch auch heute noch in einem deutschen Schlager: ,,Du gingst als
Junge . .. kamst zuritick als ein Mann.” Wir wissen es aber nicht
wirklich.

Und so bleibt uns heutigen Menschen nur eine psychologische
Deutung, die aber recht gut zum Thema dieses Buches paBt. Schon
der romische Staatsmann und Philosoph Cicero (107—43 v.Chr.) weist
darauf hin, dal aus der sexuellen Intimitit, wenn haufiger mit der
gleichen Person vollzogen und, so kann man weiter folgern, als kor-
perlich befriedigend erlebt wird, Zuneigung und Vertrauen erblithen
kénnen.” Und so ist es auch bei Enkidu — aus dem sexuellen Akt
erblitht Vertrauen. Und dieses Vertrauen zu einem Menschen macht
ihn erst zum Menschen. Seine Wildheit verliert er, und darum wei-
chen die wilden Tiere vor ithm zuriick. So kommt ein Moment der
Unsicherheit und Einsamkeit, dhnlich wie bei einer aufbrechenden
Liebe oder beim Ubergang von der Kindheit zum Erwachsenenalter.
Die vertraute Umgebung des bisherigen Lebens, der Kindheit und
frithen Jugend muB} verlassen werden. Dies bringt Unsicherheit und
Angst. Die vertraute Frau (Dirne) aber fithrt ihn behutsam in die neue
Welt ein. Wie eine zweite Mutter kleidet sie ihn, gibt ihm Nahrung
und erklirt ihm die Regeln des menschlichen Zusammenlebens. So
gedeutet, mochte man fast meinen, daB hinter der Dirne ein viel
dlteres religioses Motiv steckt, namlich das der Gottin und des jugend-
lichen Liebhabers, entsprechend dem oben erwéhnten Initiationsritus.
Dieses Motiv entspricht aber auch Wunschtraumen der Frau und
des Mannes. Die reifere, dltere Frau identifiziert sich in ihrer Phantasie
mit der Gottin. Genau wie diese gibt sie groBziigig ihre Liebes- und
Lebenserfahrung und damit Sicherheit und Geborgenheit dem jun-
gen, unerfahrenen Mann. Dadurch fiihlt sie sich in ihrem Frausein
bestitigt. An der Seite des jugendlichen, unerfahrenen Geliebten
erlebt sie noch einmal den Frithling der Liebe, den sie aber auch dem
Manne bringt. Dieses gemeinsame Erlebnis gibt beiden eine Intensitit

2 W.L. Moran, Ovid’s ,,Blanda Voluptas” and the humanization of Enkidu, JNES
50,1091 “1214E, bes 125,




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 155

des Erlebens, wenn auch beide, vor allem aber die Frau, wissen, dal3
dieses Erlebnis von begrenzter Dauer ist. Fir den Mann werden
in dieser Schilderung seine Sehnstichte danach, geliebt zu werden,
umsorgt und verwdhnt zu werden, ohne Gegenleistung wie in der
Kindheit, angesprochen. Aullerdem entspricht es der Realitit, daf3
der unerfahrene junge Mann gerne von einer erfahrenen Frau in die
Sexualitit eingefithrt wird."”

Dieses Motiv ist noch aus zwei weiteren Griinden interessant.
Erforscht man Motive in Marchen und Sagen, so beginnt hier das
Motiv ,der durch ihre Liebe den Mann erlosenden Frau®. Hier ist
es noch der wilde, als tierdhnlich empfundene Mann, der durch die
sexuelle Liebe aus seinem Zustand befreit wird. Spiter ist es der psy-
chisch unreife Mann, der durch die emotionale Liebe der Frau wie
aus einer Schale gelést wird. Andererseits erinnert uns dieses Motiv
auch daran, daBl man sich die Tempeldirnen, zumindest einen Teil
von ihnen, als gebildete Frauen vorzustellen hat (s. vorne), die eben
auch lehren konnten und denen dies zustand. Schoén wird hier die
kultivierende, zivilisierende Wirkung der Frau bzw. ihre tragende kul-
turelle Bedeutung und ihr Beitrag zur Kulturentwicklung gewiirdigt.

Wie in der Mirchenforschung das Mirchen zunehmend zum Objekt
verschiedener Methoden, Richtungen, Theorien und sogar Weltan-
schauungen geworden ist, so sind es auch die Sagen und Epen. Eine
Methode ist die Natur- und Astralmythologie. Ihr zufolge handelt
es sich bei dem Gilgames-Epos insgesamt um ein ,astronomisch-
astrologisch-theologisches Mysterienspiel, und demzufolge ist die
Begegnung zwischen Enkidu und der Dirne eine Mond (Enkidu)-
Venus (Dirne)-Konstellation am Himmel der Zeit um 2340 v.Chr.'

Aber iiber die Sexualitit ist die Menschwerdung des Enkidu noch
nicht abgeschlossen. Sie beginnt eigentlich erst — und es ist letztend-
lich die Summe menschlichen Verhaltens: gepflegtes Aussehen, men-
scheniibliche Nahrung, Anerkennung von Ordnungsprinzipien, die
seine Menschwerdung abschlieBen.”” Damit entspricht das Motiv von

13 V. Kast, Paare. Bezichungsphantasien oder Wie Gétter sich in Menschen spie-
geln, 1984, 10. Aufl. 1991, 12, 70, 74, 79 f.

* 'W. Papke, Die Sterne von Babylon. Die geheime Botschaft des Gilgamesch -
nach 4000 Jahren entschliisselt, 1987, 87. Ders., Ich suchte Gilgamesch, in: Die
Suche nach Eden. Wege zur alternativen Deutung menschlicher Friihgeschichte,
hrsg. v. S. Scherer, 1996, 115. Vgl. V. Schneider, Gilgamesch, 1967, 7 fI.

B Moran a.0.,'s. Anm. 12, 125 ff.




156 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR
der , Zivilisierung des Enkidu®“ ilteren sumerischen Vorstellungen tiber
die Erschaffung der Menschen. G. Pettinato hat klar herausgearbeitet,
wie diese Vorstellungen ganz offensichtlich in das Gilgames-Epos
eingeflossen sind. Dem Menschenbild der Sumerer zufolge waren durch
einen ersten Schopfungsakt die Menschen zwar geschaffen, aber sie
lebten wie wilde Tiere und ,fralen Gras“. Erst nachdem ihnen durch
Beschlufl der Gotter Ackerbau und Viehzucht, also Zivilisation, gege-
ben wurde, was einem zweiten Schopfungsakt gleichkam, wurden sie
zu wahren, d.h. zivilisierten Menschen.'®

Und seltsam — oder doch nicht? —, als Enkidu zivilisiert ist, das
menschliche Leben mit seinen Hohen und Tiefen kennengelernt hat,
verflucht er die Dirne, die ihn in die Zivilisation gefiihrt hat.

Komm, Dirne, daBl dein Los ich dir bestimme,
[Ein Schicksal] das in Ewigkeit nicht ende!
Verwiinschen will ich dich mit micht’gem Fluche,
[Der schon in aller] Friih dich treffen soll!

Was in der Gosse schwimmt, sei deine Speise,
Und was im Rinnstein flieBt, das sei dein Trunk!
Ja, auf der Gasse sollst du hausen miissen,

[Der Mauerschatten] sei dein Aufenthalt!

Es soll der Trunkene wie der, der diirstet,

(ohn’ Unterschied) dich auf die Wange schlagen!

Auf den Einspruch des Gottes Sama§ hin verwandelt Enkidu den
Fluch gegen die Dirne in einen Segen.

So kehre, [Dirne, in dein Haus] zuriick (?),

Daf [Konige, Firsten,] Michtige [dich] lieben,
[Die Minner sich] auf ihren Schenkel schlagen,
Den Kopf [der Greis (zwar)| deinetwegen schiittle,
[Der Jungling] (aber) seinen Giirtel lose!
[Empfange] . . . Lapislazuli und Gold!

[Der Priester] soll dich vor die Gétter leiten,
Die Frau verlasse man [um deinetwillen],
(ja,) eine Mutter von sieben Kindern (gar)!”

Kommt es einem bei der ersten Begegnung zwischen Enkidu und
der Dirne (s. S. 15 f) so vor, als ob ein dlterer Sagenteil eingebaut

16 G. Pettinato, Das altorientalische Menschenbild und die sumerischen und akka-
dischen Schépfungsmythen, 1971, 32 ff.
" Schmékel a.0., Gilgamesch, 71 f, Taf. 7., Assyr. Version [IL6-IV.11.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 1:57

worden ist und damit auch eine dltere Vorstellung tiber die gesell-
schaftliche Stellung der Dirne, so kommt bei Enkidus Fluch und
Segen eine neuere, verdnderte Einstellung zu ihr und ihrem ganzen
Berufsstand zum Ausdruck. Diese Worte driicken die ambivalente
Stellung der Dirne, welche sie bis in die heutige Zeit in der Gesellschaft
hat, aus. Warum ist dies so?

Dieser Teil des Gilgames-Epos entstammt der Ninive- bzw. Assyri-
schen Fassung (entstanden um 1200 v.Chr.). Zu dieser Zeit war man
bereits auf dem Wege, die emotionale Liebe anzustreben. So war
die Dirne, die ja ,,nur“ die sexuelle Liebe anbot, eigentlich nicht
mehr zeitgemil, der Rest einer alteren, iiberholten und damit ,,pri-
mitiveren” Auffassung der Liebe, und wurde folgerichtig verachtet.
Freilich ohne dabei zu einer Sexualfeindlichkeit zu gelangen. Man
blieb sexualfreundlich., wuBlte aber, dal3 es noch eine andere Dimension
im Kontakt zwischen Mann und Frau gibt. Fiir die Dirne aber kam
noch negativ verstirkend hinzu, daB sie keinem Mann ,,gehérte®,
also schutzlos war, in der Regel keine Kinder gebiren sollte/durfte/
wollte, also, in sehr elementarer Sichtweise, fiir den Fortbestand von
Familie und Gemeinschaft nutzlos war. Diese Einstellung driickt sich
im Fluch aus. Ein Fluch, der in der akkadischen Fassung von ,,Inannas
Gang zur Unterwelt”, genannt ,IStars Hollenfahrt™ (s. S. 12) auch
den minnlichen Prostituierten trifft. :

Die Brote der -Pfliige der Stadt- seien dein Essen!
Die Abwasserrohren seien der Ort, wo du trinkst,
der Schatten der Stadtmauer der Ort, wo du stehst,
die Tiirstelle der Ort, wo du wohnst!

Der Trunkene und der Niichterne sollen dich auf die
Wange schlagen!"

Den minnlichen Prostituerten trifft kein Segen. Dieser Gebrauch des
Segensspruches entspricht dem Realititssinn der Dichter, denn man
kannte die Lebensldufe mancher Dirnen und driickte dies im Segens-
spruch des Enkidu aus. Und vielleicht — spinnen wir den Gedanken-
faden weiter und erinnern uns an das erste Zusammentreffen zwischen
Enkidu und der Dirne — schimmert hinter diesem Segensspruch auch

' . Bottéro, Mesopotamia. Writing, reasoning, and the Gods, (engl. 1992), 185 ff.
Miiller a.0., 765 (Zitat). W.G. Lambert, Prostitution, in: V. Haas (Hrsg.), AuBenseiter
und Randgruppen, Konstanzer Althistorische Vortrige und Forschungen 32, 1992,
127 f£. S. a. St. M. Maul,  kurgarri® und ,,assinnu und ihr Stand in der baby-
lonischen Gesellschaft, ebenda, 159 ff.




158 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

das im Patriarchat ins Vergessen geratene Wissen um zwei fiir den
Mann wichtige Frauentypen durch: den einen, der den Mann ins
Ungliick fithrt, und den anderen, der den Mann, soweit dies auf der
Welt moglich ist, in ein irdisches Gliick fithren kann. Fiir den erste-
ren Typ der Fluch, fir den zweiten der Segensspruch. Aber natiir-
lich ist auch hier die Realitit hiufig anders.

Soweit die gesellschaftliche Deutung. Aber wie immer ist auch hier
eine psychologische maglich. Zundchst kann man Enkidu verstehen.
Er gibt die Schuld fiir sein Ungliick (seinen nahen Tod) der Dirne,
weil sie thn aus seinem unschuldigen Paradies gefithrt hat. Darum
verflucht er sie in seiner ohnmiachtigen Hilflosigkeit. Aber dann ver-
steht man hinter diesem Fluch noch eine tiefere mannliche Regung.
Aus den curopiischen Heldensagen ist uns dieses Motiv der versto-
Benen Helferin recht vertraut. In der altorientalischen Dichtung ist
es selten. Will der erfolgreich gewordene Held die Helferin, die ihn
auch schwach kannte, nicht mehr sehen, weil sie ihn an seine Schwi-
chen erinnert, seine Schwiichen kennt? So ist diese Szene ein Bild
der psychischen Reifung des Enkidu. Sein Fluch kommt einer Loslosung
gleich. Erst auf den Rat des Gottes Sama3 hin kommt er zur Einsicht,
der Frau, die ihm so viel gegeben hat, Gliick zu wiinschen. So spannt
sich in der altorientalischen Literatur der Bogen von der rohen, un-
reflektierten Sexualitdt zur kontrollierten und macht dann den Weg
bereit zur emotionalen Liebe.

b) Entwicklung von Gefiihlen/ Emotionen
Zarte Gefuhle werden in der Dichtung der sumerischen bis kassiti-
schen Zeit nicht im Zusammenhang mit Ehe oder Sexualpartner
geschildert.

So ist in der Erzdhlung ,Inanna bevorzugt den Landmann® (1. Hilfte
2. Jt.v.Chr., vgl. S. 33) bei der Wahl des Ehepartners nur von prakti-
schen Erwigungen die Rede, nicht von Gefithlen der Zuneigung.

Thr Bruder, der Held, der Krieger, Utu

Sagt zu der reinen Inanna:

O meine Schwester, lall den Hirten dich heiraten,

O Jungfrau Inanna, warum bist du nicht willig?

Sein Rahm ist gut, seine Milch ist gut,

Der Hirte, alles, was seine Hand anriihrt, wird hell,

O Inanna, laB den Hirten Dumuzi dich heiraten,

O du, die du geschmuckt bist mit Juwelen, warum bist du nicht
willig?

Seinen guten Rahm will er mit dir essen,

O Beschiitzerin des Konigs, warum bist du nicht willig?




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 159

Inannas Antwort ist ein glattes Nein, sie ist entschlossen, den Ackers-
mann Enkimdu zu heiraten.

Mich soll der Hirte nicht heiraten,

Nicht in sein neues Gewand soll er mich hiillen,

Seine feine Wolle soll mich nicht kleiden.

Mich, die Jungfrau, soll der Ackersmann heiraten,

Der Ackersmann, der die Pflanzen tippig gedeihen liBt,
Der Ackersmann, der das Korn iippig gedeihen liBt. . .

Nach mehreren Zeilen, deren Sinn unklar ist, fihrt der Text mit
einer langen Ansprache des Hirten fort, die sich wahrscheinlich an
Inanna richtet. Darin schildert er ausfuhrlich, wieviel grofler seine
Vorzige sind als die des Ackersmannes.

Der Ackersmann mehr als ich, der Ackersmann mehr als ich, der
Ackersmann, was hat er mehr als ich?

Auch in den weiteren Worten Dumuzis, mit denen er fir sich wirbt,
versucht er Inanna zu iiberzeugen, dal seine Produkte, gewonnen
aus der Tierhaltung, denen des Landmanns vergleichbar sind. Von
Gefiihlen ist zwischen den beiden, wie iiberhaupt in dieser Dichtung,
nicht die Rede. Auch der Mythos von ,Inanna und Bilulu®, in wel-
chem die Géttin um ihren toten Gatten weint, zeigt keine Zeichen
personlicher Trauer, sondern, meines Erachtens, eine allgemein
menschliche Betriibnis und Verstindnislosigkeit tiber den allzu plétz-
lichen und frithen Tod eines tiichtigen Hirten.

Du, der du mit dem Sonnenaufgang aufgestanden bist
und meine Schafe bewacht hast.

Du, der du mit der Ddmmerung dich niedergelegt hast
und meine Schafe bewacht hast."

Zwar gibt es auch Lieder, in denen sich die Gottin auf die Hochzeit
freut, doch scheinen dies eher stereotype Brautgesinge denn indivi-
duelle Aussagen von Gefiihlen zu sein. Es ist auch nicht anzunch-
men, daB das Formulieren von Gefiihlen ein Tabu-Thema war, etwas
woriiber man nicht sprach, wie es zu manchen Zeiten und in etli-
chen Kulturen iiblich war bzw. ist. Private Frauenbriefe, die aus
Mairi erhalten geblieben sind, zeigen die gleiche emotionale Lage.
Nur gelegentlich lassen sich in ihnen personliche Gefiihle erahnen,
statt dessen ist zu lesen von Ergebenheit dem Ehemann gegeniiber,

19 Kramer a.0., Geschichte beginnt . .., 106 f. (Zitate). Th. Jacobsen/S.N. Kramer,
The myth of Inanna and Bilulu, JNES 12, 1953, 160 ff. (deutsch: B. Musche).




160 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Besorgnis um sein Wohlergehen — es sei denn, letzteres deutet man
als Zeichen groBer Liebe von Seiten der Frau.” Heute ahnen wir,
daB Fursorge, Giite, Verstandnis bzw. Geduld und personliche Beschei-
denheit der Anfang, der Mittelpunkt und das Ergebnis tiefer emo-
tionale Liebe sind.

Zarte Gefithle werden aber in anderen Beziehungen geschildert,
so in Form von Kindesliebe zwischen Sohn und Mutter (z.B. Gilgames
und seine Mutter), Tochter und Vater (z.B. Géttin Inanna und Gott
Enki bzw. Istar und Gott Anu, letztere im Gilgames-Epos), Ge-
schwisterliecbe zwischen Bruder und Schwester (z.B. Géttin Inanna
und ihr dlterer Bruder Utu, der Held Dumuzi und seine Schwester
Gestinanna) und/oder von Minnerfreundschaft (zwischen Gilgames und
Enkidu). In den Fillen der Mutter- und Schwesternliebe der Helden
und Gétter kénnte man zunichst an eine im heutigen Sinne tibli-
che positive Beziehung zu Mutter und Schwester denken. Bei genauer
Betrachtung und Kenntnis der einschligigen Literaturforschung scheint
diese Betonung der Beziehung der Helden und Goétter zu ihren Miit-
tern und Schwestern nicht nur den Rest einer matriarchalischen Fami-
lienstruktur widerzuspiegeln, sondern auch die besondere Bedeutung
der Schwester in frithen Kulturen. Sie vor allem war es, die Gebor-
genheit vermittelt. Sie setzt sich ein fiir den Bruder, sie ist fir ihn
da. Sexualitit und Leidenschaft sind die eine Seite der Liebe —
Geborgenheit ist die andere. Dieses Gefiihl aber gibt es in dieser
frithen Zeit offenbar nur in der vertrauten Herkunftsfamilie.

Damit spiegelt die Dichtung emotionale Verhiltnisse wider, wie
sie von Ethnologen und Reisenden aus vielen Teilen der Welt bis
auf den heutigen Tag geschildert werden. Dahinter steht eine andere
Vorstellung von der Bedeutung des Individuums — nicht der Einzelne,
sondern die Familie, die Gruppe, der Stamm sind wichtig. Intimitéit
in Form einer engen Zweierbeziehung zwischen Mann und Frau sind
weder notwendig noch erwiinscht, denn der Mensch ist emotional
eingebettet in die Gemeinschaft. Allzu schnell wird auch iibersehen,
daf tiefere Gefiihle aufgrund der recht haufigen frithen Sterblichkeit
durch Kindbett, Seuchen, Krankheiten, Krieg, Hungersnéte fiir das
Uberleben eher als belastend angesehen wurden. Die Ehe hatte wirt-
schaftliche, biologische (Nachkommen) und religiose (Durchfithrung

2 Brautlieder: z.B. S.N. Kramer, in Pritchard a.0., 637 {. Jacobsen a.0., The
harps, 13 ff. Mari-Briefe: B.F. Batto, Studies on women at Mari, 1974, 8 ff.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 161

des Ahnenkultes) Zwecke. In der patriarchalischen Ehe des alten
Orients, und diese Form hatte sich zur Zeit der schriftlich nieder-
gelegten Dichtung bereits durchgesetzt, wurden, wenn es auch Aus-
nahmen gab, grundsitzlich die Ehepartner von den Eltern ausgesucht.
Je nach Vermégen und sozialem Stand gab es neben der Hauptfrau
die Nebenfrauen und die Konkubinen in oder auBerhalb des Hauses,
d.h. sexuelle Freiheiten waren nur den Eheménnern gestattet. Es gab
aber offenbar auch Vertriige, um Nebenfrau/en zu verbieten und/oder
den Erwerb von Nebenfrau/en und Konkubinen zu regeln. Rechtlich
war die Frau vollig abhingig von ihrem Ehemann (spitestens ab
Codex Hammurabi, altbabyl. Zeit). Davon gab es regionale und zeit-
liche Abweichungen. Aber im groBen und ganzen war dies der gesetz-
liche und emotionale Hintergrund, vor dem die Liebesdichtung des
alten Orients gelesen, erzdhlt und vorgelesen wurde.”

Uber den emotionalen Hintergrund vieler Ehen geben Sprichworter
der Sumerer einen Einblick (aus der Sicht des Mannes).

Wer nie ein Weib oder ein Kind versorgt hat,
Dessen Nase hat nie die Koppel getragen (gemeint ist die Nasenkoppel
der Gefangenen).

Ein rastloses Weib im Haus
Fiigt Schmerzen zur Pein.

Zum Vergniigen: Heirat.
Wenn er sich’s iiberlegt: Scheidung.

Zustand vor der Hochzeit: Ein frohes Herz: Die Braut,
Ein bekiimmertes Herz: Der Brautigam.

Die Wiistenschenke ist das Leben des Mannes,
Der Schuh® ist der Augapfel des Mannes,
Das Weib ist die Zukunft des Mannes,

Der Sohn ist die Zuflucht des Mannes,

2 Leick a.0., S. 80 ff. Jacobsen a.0., Treasures, 13 ff. S.N. Kramer, The sacred
marriage rite, 1969, 68-73, 102 £. L. Vielhauer, Bruder und Schwester. Untersuchungen
und Betrachtungen zu einem Urmotiv zwischenmenschlicher Beziehung, 1979.
N. Branden, Verliebt fiirs ganze Leben. Psychologie der Zartlichkeit, 1980 (deutsch
1982), 17 ff. E. Ebeling, Familie, RLA 3, 1957-71, 9 ff. Ders., Freudenmidchen,
RLA 3, 195771, 113. E. Ebeling/V. Korosec, Ehe, RLA 2, 1938, 281 ff. JM.
Asher-Greve, Frauen in altsumerischer Zeit, BiMes 18, 1985, 1 ff. C. Wilcke,
Familiengriindung im Alten Babylonien, in: EW. Miiller (Hrsg.), Geschlechtsreife
und Legitimation zur Zeugung, 1985, 213 ff.

2 Nach heutigem psychoanalytischem Verstindnis wohl ein Gleichnis fiir die




162 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Die Tochter ist die Rettung des Mannes,
Die Schwiegertochter ist die Holle des Mannes.”

Bei der Mannerfreundschaft ist es so, als ob bereits der Mensch der
Frithzeit wuBte, daB ein leeres Herz kompensiert wird mit Macht-
streben, Ubereifer u.i. Als fir die Bewohner von Uruk der Fron-
dienst, erzwungen von dem offensichtlicht unzufriedenen, weil innerlich
unausgefiillten Gilgames, unertriglich wurde, baten sie die Gétter
um Hilfe.

Es schreckt [der Schlag der] Trommel(?) seine Leute,
Erregt in ihren Héusern Uruks Biirger:

»Nicht 1iBt zum Vater Gilgamesch den Sohn,

Rast ohne Mal} bei Tage und bei Nacht -

Nicht 146t zum Liebsten Gilgamesch das Médchen,
Des Helden Tochter und des Edlen Wahl!

Die groBen Géatter horten ihre Klagen,
Die Himmelsgotter riefen Uruks Herrn:

Als Anu ihre Klagen nun vernommen,

Rief man Aruru: ,,Du schufst Gilgamesch —
Schafl nun den Ausgleich seinem Ungestiim,
Laf3 streiten sie, daf} Uruk Frieden finde!**

Die Gottin erschuf Enkidu (s. S. 15, 150), aus dem Streit der beiden
Minner wird Freundschaft, und sie bestehen zusammen Abenteuer.
Mit dieser Freundschaft wird eine andere Form der Geborgenheit
und des Vertrauens besungen. In ihr tritt fiir die Schwester der
Freund als ,,Bruder” fiir den Helden auf und hildet die Grundlage der
Heldenfreundschaft. Uber diese Freundschaft, iiber die gemeinsamen
Erlebnisse, durch den Schmerz iiber den Tod des Freundes wird
Gilgames$ menschlich, seine Personlichkeit gestirkt, findet der Held
zur Liebe. Voll Trauer sagt er am Lager des verstorbenen Freundes:

Mein Freund, den ich von ganzem Herzen liebte,
er, der mit mir durch alle Néte zog,

(Ja) Enkidu, mein Freund, den ich so liebte,

er, der mit mir durch alle Néte zog —

Geliebte, Dirne. Diese Deutung wiirde zudem gut in den Zusammenhang des
Sprichwortes passen und es besser verstchen lassen.

#* Kramer a.0., Geschichte beginnt ..., 100 f.

# Schmoékel a.0., Gilgamesch, 27 ff. (Taf. 110 ff).




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 163

Das (bittre) Los der Menschheit nahm ithn weg!
Ich weint’ um ihn sechs Tag’ und sieben Nichte,
Ich gab nicht zu, dafl man zu Grab ihn triige
Bis dafl die Wiirmer sein Gesicht befielen.

Mein Freund, den so ich liebte, ward zu Erde,
zu Erde wurde Enkidu, mein Freund!®

Wie Enkidu, der Vertreter des noch sehr elementaren Menschen, tiber
die Sexualitit zum Menschen wird, so wird Gilgame§, als Vertreter
des schon ,entwickelten® Menschen, durch die Freundschaft und
Liebe zum Menschen. So der Anfang der altorientalischen Dichtung.
Und am Ende, in der nachsasanidischen Zeit, sagt Prinzessin Wis
zu Prinz Ramin im gleichnamigen Roman (s. S. 124). ,Willst du
mit mir dein Menschsein begriinden?*

Aber was fir eine Art der Liebe, der sexuellen wie der emotio-
nalen, ist dies zunichst? Tiefgriindig schreibt Th. Jacobsen iiber die
Liebe von Tammuz (Dumuzi), Inanna und den dort aufgefiihrten
Personen, was meines Erachtens grundsitzlich fur diese Zeit gilt:
. Their love is innocently selfish, innocently possessive, the loving self
asks little from the beloved beyond his mere presence — at most, in
the bride, material security.... But also the loving self gives little;
it 1s not conscious of the beloved as a person in his own right, in
the separateness of his individuality; it has no real concern for his
needs as such, as his, only for the occasion they afford of being. ..
necessary to him. ... the beloved exists for the loving self only in
a single one of his aspects, as satisfaction of needs in that self for
being with, caring for, and being necessary to; as object, not also as
subject.“*

Dann aber, mit zunehmendem Fortschritt in der gesamten Lebens-
gestaltung durch Wissenschaft, Technik, Medizin, Luxus, personliche
Erfahrungen reichte diese sexuelle und egozentrische Form der Liebe
den Menschen nicht mehr. Langsam und zégernd, im Grunde ab der
altbabylonischen bis zur neuassyrischen Zeit, begann der Durchbruch

» Der Vers wird gerne als Hinweis auf Homosexualitit zwischen Gilgame§ und
Enkidu gesehen. So kann man, muf3 man aber diese Worte nicht deuten. Auflerdem
hat solche Deutung im Zusammenhang mit der Fragestellung dieses Buches keine
Bedeutung. Schmdékel a.O., Gilgamesch, 87 f, Taf. 10. IL.1-11 (Zitat).

% Th. Jacobsen, Toward the image of Tammuz and other essays on mesopota-
mian history and culture, 1970, 92 (Zitat).




164 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

der emotionalen Liebe, zumindest als Thema in der Dichtung. Viel-
leicht brauchte man so lange, bis man verstand, die Sexualitdt mit
der romantischen Liebe zu verbinden. ,, Jung hat gezeigt, daB auch
Mythen ein symbolischer Ausdruck des UnbewuBten sind. Wenn ein
Traum das Kriftespiel innerhalb eines Individuums zum Ausdruck
bringt, so driickt ein Mythos das Kriftespiel innerhalb des kollekti-
ven UnbewuBten einer Gesellschaft, einer Kultur oder einer Rasse
aus. Ein Mythos ist wie ein ,kollektiver Traum® eines ganzen Volkes
zu einem bestimmten Zeitpunkt in der Geschichte. Es ist, als ob die
gesamte Bevolkerung zusammen traumen wiirde, und dieser , Traum’,
der Mythos, bricht aus dem UnbewuBten hervor und gestaltet sich
in Gedichten, Gesingen und Geschichten. Ein Mythos lebt aber nicht
nur in der Literatur oder in der Vorstellung. Er findet sofort seinen
Weg in die Verhaltensregeln und die Wertvorstellungen einer Kultur
und in das tdgliche Leben der Menschen.“”

Endgiiltig ab der neuassyrischen Zeit setzt sich die emotionale
Liebe als Thema in der Dichtung durch. Grundsatzlich ist Liebe im
allgemeinsten Sinn unsere gefithlsmiBige Reaktion auf das, was wir
hochschitzen, . .. was erfreut. So kann man auch z.B. Blumen usw.
liecben. Bei der Liebe zum anderen Geschlecht liegt zugrunde, daB3
dem Menschen ein Streben nach Vollkommenheit zu eigen ist. Er
spiirt, daB er dazu einen Partner braucht. Warum? Von der Geburts-
minute ab ist der Mensch auf mitmenschliche Beziehungen angewie-
sen. Ohne Versorgung, kérperliche Beriihrung und Ansprache wiirde
er nicht iiberleben, wire er nicht lebensfihig. Historische Berichte
iiber isolierte, verwilderte oder verwahrloste Kinder belegen dies auf
traurige Weise ausfiihrlich. So ist die Grundlage jeder emotionalen
Liebe zwischen den Geschlechtern die Erfahrung in der Mutter-Kind-
Beziehung. LaBt uns das sexuelle Verlangen die kérperliche Trennung
und Verschiedenheit von Mann und Frau tiberwinden, so ist es die
romantische Liebe, welche die emotionale Trennung und Verschieden-
heit von Mann und Frau iiberwinden hilft. Die korperliche Verschie-
denheit der beiden Geschlechter ist bekannt. Die emotionale weniger.

Sie scheint in unterschiedlichen Bediirfnissen von Miénnern und
Frauen zu liegen. Minner brauchen hauptsichlich Vertrauen, Akzeptanz,
Anerkennung, Bewunderung, Zustimmung und Ermutigung. Frauen
brauchen in erster Linie Fiirsorge, Verstindnis, Respekt, Hingabe,
Wertschitzung und Sicherheit. Wenn diese priméren Liebesbediirfnisse

7 Johnson a.0., S. 18.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 165

befriedigt sind, kénnen auch die jeweils andersgeschlechtlichen in das
eigene Leben integriert werden.® So gesehen stimmt es, wenn es all-
gemein heif3t, dal der Mensch erst im ,,Du® eine Einheit findet, sich
in Harmonie fiihlt und deshalb gliicklich und geborgen. Und Gebor-
genheit ist eins der Grundbediirfnisse des Menschen. So die psycho-
logische Erklidrung. In biologischer Sprache klingt es sachlicher: ,,Wer
die Liebe ergriinden will, mufl mit dem Gehirn beginnen. Das Gehirn
steuert die Ausschiittung von Hormonen, Botenstoflen und Signal-
molekiilen. In wenigen tausendstel Sekunden verarbeitet es durch
Augen, Ohren oder Nase aufgenommene Informationen und trifft
Entscheidungen fiir uns, die wir mit unserem Verstand nicht beein-
flussen konnen. . . . In unserer Kindheit lernen wir durch unsere sozi-
ale und psychische Umwelt — Eltern, Kindergarten und Freunde — was
gefithlsmiBige Bindungen zu einem anderen Menschen bedeuten:
Schutz, Trost, Wohlbehagen. . . . Wer spiater Traumfrau oder Traum-
mann wird, entscheidet sich im Kindesalter zwischen fiinf und acht
Jahren. In diesem Alter werden entscheidende Informationen gespei-
chert: Wie umarmt und liebkost die Mutter das Kind? Wie schimpft
und straft sie? Wie bewegt sich der Vater, wie benimmt er sich, wenn
er Scherze macht? Aus einer Fille solcher Mosaiksteinchen formt
sich im Hirn des Kindes das Bild vom zukiinftigen Traumpartner. . ..
Die Hormonproduktion in der Pubertit schafft die Basis fiir sexuelle
Anziehung, das Gehirn sortiert nach dem soeben beschriebenen
Raster aus und schafft groBBe zwischenmenschliche Gefiihle. Im Laufe
der nichsten Jahre erproben wir unterschiedliche Liebessituationen,
verlieben uns schnell, aber nehmen genauso schnell wieder Abschied. . ..
Aber im Laufe der Zeit lernen die meisten von uns sich sicherer zu
verlieben. Das bedeutet: In spiteren Jahren versucht man die Gefiihle
einzuordnen, sie zu bewerten.‘%

In diesem Sinne heben die erotische und die emotionale Liebe die
Trennung der Geschlechter auf, lassen sie zueinander streben, da sie
den anderen kérperlich wie emotional brauchen. Erst in der Ver-
bindung mit dem andersgeschlechtlichen Menschen kann man sich,
im allgemeinen Falle, komplett fithlen. Insofern gibt die Aussage der
griechischen Sage, vermittelt durch Platon in seinem Werk ,Das
Gastmahl“ anlaBlich eines Gastmahles (416 v.Chr.), durchaus Sinn.

% ]. Gray, Minner sind anders. Frauen auch, Th 1993, 150 f.
% G. Miketta/C. Tebel-Nagy, Liebe und Sex — iiber die Biochemie leidenschaft-
licher Gefiihle, 1997.




30

waren, suchen Minner; die nur Frauen waren, suchen Frauen.

ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Zunichst namlich gab es damals drei Geschlechter von Menschen,
nicht nur zwei wie jetzt, mannlich und weiblich, sondern ihnen gesellte
sich noch ein drittes hinzu, eine Verschmelzung jener beiden . . .

Ferner war damals die ganze Gestalt eines jeden Menschen rund,
indem Riicken und Seiten eine Kugel bildeten; Hénde aber hatte ein
jeder vier und ebensoviele FuBle und zwei einander véllig gleiche
Gesichter auf einem kreisrunden Halse. Fiir beide einander entgegen-
gesetzt llcqcndc Gesichter aber hatten sie einen gemeinsamen Kopf]
zudem vier Ohren und zwel Schamglieder und alles andere, wie man
es sich hiernach wohl ausmalen kann. Man ging nicht nur aufrecht
wie jetzt, beliebig in der einen oder anderen Richtung, sondern, wenn
sie es eilig hatten, machten sie es wie die Radschlagenden, die mit
gerade emporgestreckten Beinen sich im Kreise herumschwingen: auf
ihre damaligen acht Gliedmallen gestiitzt bewegten sie sich im Kreis-
schwung rasch vorwirts. So gab es denn der Geschlechter drei und
von dieser Beschaffenheit; und das aus dem Grunde, weil das minn-
liche urspriinglich von der Sonne stammte, das weibliche von der Erde
und das aus beiden gemischte vom Mond; denn dieser hat teil an
beiden, an Erde und Sonne.

.Da sie tberheblich werden, fithlen sich die Gotter gefiahrdet.
Aber sie wollen die Wesen nicht ausrotten, da die Gétter sie fiir Ehr-
bezeugungen und Opfer brauchen.

So entscheidet Gott Zeus, jedes dieser Wesen in zwei Halften zu
zerschneiden.

Gesagt, getan: er schnitt die Menschen in zwei Hélften

Und immer, wenn er einen zerschnitten hatte, wies er Apollon an,
ihm das Gesicht und die Halshilfte nach der Schnittfliche umzudre-
hen, auf daB der Mensch angesichts der vollzogenen Zerschneidung
sittsamer wiirde; im ibrigen lieB er Apollon die Heilung vollzichen.
Dieser drehte lhncn das Gesicht um, zog von allen Seiten die Haut
iiber der jetzt Bauch genannten Fliche zusammen wie einen Schniir-
beutel, indem er eine Offnung lieB, die man jetzt Nabel nennt. Und
die meisten Ialten glittete er und fiigte die Brust zusammen mit einem
Werkzeug, dhnlich wie es die Schuster haben, wenn sie tiber dem Leisten
die Falten des Leders glitten; nur einige wenige lieB er zuriick am
Unterleib und Nabel, als Denkzeichen des ehemaligen Eingriffs.

Als nun so ihre urspriingliche Gestalt in zwei Teile gespalten war,
ward jede Hilfte von Sehnsucht nach Vereinigung mit der anderen
getrieben: sie schlangen die Arme umeinander und schmiegten sich
zusammen, voll Begierde, zusammenzuwachsen. . . .*

Da erbarmte sich Zeus und schuf auf andere Weise Abhilfe, indem
er ihre Schamteile nach vorn versetzte; . . .

Diese Verlegung nach vorn und die damit verbundene Erzeugung
ineinander durch das Minnliche in dem Weiblichen bewerkstelligte er

So wird auch die Homosexualitit beschrieben. Die Wesen, die nur Minner




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 167

in folgender Absicht: wenn bei der Umarmung ein Mann auf ein Weib
trife, so sollte zugleich eine Zeugung erfolgen zur Fortpflanzung des
Geschlechts; . . .

Jeder von uns ist daher nur das Halbstiick eines Menschen, weil
wir, gespalten wie die Schollen, aus einem zwei geworden sind. Jeder
sucht demnach bestindig das ihm entsprechende Gegenstiick.”!

Die Entzweiung des urspriinglich androgynen Menschen ist als Thema
weitverbreitet, wohl nicht nur, weil sich Sagen unter entsprechend
giinstigen Umstdnden weit verbreiten, sondern weil sie eine Urahnung
vieler Vélker und Zeiten, eine weitverbreitete menschliche Sehnsucht
formulieren. Einige Beispiele hierzu:

Das erste aus den indischen ,,Upanishaden®:

Am Anfang gab es nichts auler dem Selbst, in Form eines Menschen.

Aber das Selbst fithlte sich nicht gliicklich in der Leere und winschte
sich ein Zweites.

Da teilte sich das Selbst in zwei und daraus entstanden Mann und
Frau.

Wir zwei sind daher, jedes von uns, wie die Hilfte einer Muschel.

Er umarmte sie, und die Menschheit war geboren.™

Ein dhnliches Wissen mag im alten Orient auch vorhanden gewesen
sein, denn so kann der hethitische Kumarbi-Mythos, der aus einem
wesentlich dlteren hurrischen Text tbersetzt wurde, gedeutet werden.

Als die Gotter noch um das Kénigtum im Himmel stritten, diente der
Gott Kumarbi als Mundschenk bei Gottkénig Anu. Im neunten Jahr
kam es zu einem Machtkampf zwischen beiden Goéttern, Im Kampf
biB Kumarbi dem Gott Anu die Genitalien ab und seine ,,Mannheit
vermischte sich in Kumarbis Innerem wie Bronze (mit Zinn). Zuerst
freute sich Kumarbi dariiber. Dann aber vernahm er Anu’s Worte:
»Freue dich (aber) iiber dein Inneres nicht; (denn) in dein Inneres habe
ich eine Last gelegt. Erstens habe ich dich mit dem ehrwiirdigen
Wettergott geschwingert. Zweitens habe ich dich mit dem unwider-
stehlichen FluB3 Aranzach geschwingert. Drittens habe ich dich mit
dem ehrwiirdigen Taschmischu geschwingert. (Dazu noch) drei furcht-
bare Goétter habe ich in dein Inneres als Last gelegt.”. ..

Das Ende der Geschichte ist abgebrochen, aber so wviel ist klar, daB
Kumarbi die Gottheiten geboren hat.*

3! Platon, Das Gastmahl. Ubersetzt und erldutert von O. Apelt, (2. Aufl. neu-
bearb. v. A. Capelle), 1960, 49-55 (14d-16e/14.189-16.192).

3 A. Hillebrandt, Upanishaden. Indische Weisheit, Verl. Eugen Diederichs, 1958,
53 (ausfithrlicher). A.T. Mann/]J. Lyle, Mystische Sexualitit, 1996, 60 (Zitat).

3 A. Unal, Der Mythos vom Kénigtum der Gotter und Kumarbi, CTH 344,
in: Hecker et al., 828 ff. (Zitat). S.a. V. Haas, Hethitische Berggotter und hurriti-
sche Steindimonen, 1982, 132.




168 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Der Rest dieser Vorstellung ldBt sich auch in der sumerischen Sage
von ,,Enki und Ninhursaga“ (s.a. S. 150), deren Text recht fragmen-
tarisch erhalten ist, erahnen.

Gott Enki schwingert in wilder Reihenfolge verschiedene Gottinnen.
Eine von ihnen wischt sich seine Spermien ab und gibt sie in die Erde.
Daraus entstehen verschiedene Planzen. Gott Enki erblickt sie, nascht
neugierig von ihnen, gibt jeder ihre Bestimmung, denn er hat ihr
Wesen erkannt, und wird, da sie von seinen Spermien sind, von ihnen
schwanger. Da er als Mann aber nicht gebdren kann, hilftihm die
Gottin Ninhursaga dabei. Sie nimmt ihn in den Arm und gebiert an
seiner Stelle, aus jedem der acht Kérperteile, der ihn schmerzt, cine
Gottheit.*

Aus Agypten liegt eine vergleichbare Anschauung vor.

wa

Der erste Gott war der Ur-Schopfergott Atum, der sich aus dem
Urgewiisser erhebt. Er ist noch Mann und Frau, Vater und Mutter
zugleich. Durch Selbstbegattung befruchtet er sich selbst und speit das
erste gottliche Paar aus. Die Trennung von Minnlich und Weiblich
war vollzogen.®

Auch Paulus schreibt nach seiner 2. Missionsreise in seinem ersten
Brief an die Korinther Christengemeinde zw. 53 und 55 n.Chr.
(1. Paulin. Brief an die Korinther, 11,11-12).

Wie Gott aus Sich Selbst die ganzheitlichen Seelen entlief3, so entlief3
eine jede Seele aus sich selbst heraus eine andere durch Selbstteilung,
um Gesellschaft zu haben.

Wie die Menschen dieser frithen Zeit zu dieser Aussage kamen, a3t
sich fiir uns nicht nachvollziehen. Tatsichlich aber erleben auch wir
heutigen Menschen bei Trennung, vor allem durch Tod oder in der
Sehnsucht nach dem geliebten Menschen, gleichermallen in geradezu
korperlichem Schmerz, ,,als ob die andere Hilfte von uns fehlt.” So
der Ausspruch, der in diesen Fillen hdufig von Minnern und Frauen
zu horen ist.

Allgemein wird bei der emotionalen Liebe unterschieden zwischen
menschlicher Wirme, Sympathie in verschiedener Intensitit bis hin
zur Freundschaft, Verliebtheit und echter Liebe. Fiir letztere werden

3 Romer a.0., s. Anm. 6, 363 fI.
% Grimal a.0., 44. Neumann a.0., 28.



ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 169

weitere Begriffe, wie emotionale oder romantische Liebe, aber auch
seelische Liebe verwendet. Moglicherweise gibt es aber einen gra-
duellen Unterschied zwischen emotionaler/romantischer und seeli-
scher Liebe. Dieser Unterschied wird hier nicht gemacht. Beim
Verliebtsein ist der Betroffene auf seine eigenen Projektionen, eige-
nen Erwartungen und Phantasien gerichtet — also egozentrisch an
sich orientiert. Bei der Liebe wird der Partner gesehen, so Dostojewski,
»wie Gott ihn oder sie gemeint haben kénnte.“ Dies schlieit auch
die Unvollkommenbheit ein. So besteht die echte Liebe im Respektieren,
Wertschitzen und Verstehen des anderen, darin, thn auch als eigen-
stindiges Individuum zu sehen, auf seine Wiinsche einzugehen, sich
ihm wohlgesonnen und zirtlich zuzuwenden und den eigenen Egois-
mus aufzugeben. Es ist eine bejahende ganzheitliche Teilnahme am
Sein und Leben des Partners. Aber nicht im altruistischen Sinne,
sondern durchaus egoistisch, denn das Gliuck des Partners ist von
eigenem Interesse.”

In den Uberlieferungen der neuassyrischen und neubabylonischen
Zeit klingt dies alles erst zaghaft und eher indirekt an. Die Schilderung
der Liebe ist noch vage. Nur aus den Taten und Verhaltensweisen
lassen sich Riickschliisse auf ihr Vorhandensein schlieBen. Das wich-
tigste Beispiel hierfiir ist die Anlage der ,,Hangenden Girten® aus
Liebe zu einer Frau. Man versuchte der geliebten Person eine Freude
zu machen, thre Wiinsche zu erfiillen und sie so zu respektieren. In
der achaemenidischen Zeit sind die groBen Liebesbeziehungen in
der Literatur Einzelerlebnisse von Paaren, in durchaus glaubhaftem
Zusammenhang. Bei den Arsakiden wird die Suche nach der grof8en
Liebe zu einem ,,Massenphanomen®, wohl der stidtischen Bevélkerung.
In der sasanidischen Zeit unterscheiden wir zwischen Volkssagen, die
einige wenige Geschehnisse aus dem Leben einzelner Liebespaare
schildern, und der Hofdichtung, die schon ein reflektiertes, differen-
ziertes Verhiltnis zu Liebe und Sexualitat zeigt. Die Liebesdichtung
der sasanidischen Zeit hat dann noch Nachkldnge, die eine Verherr-
lichung der emotionalen Liebe in ihren verschiedenen Erscheinungs-
formen zeigen.

% Frei nach: Walster/Walster a.0., s. Anm. 4. Branden a.O., s. Anm. 21,
S. 250. P. Lauster, Liebe. Psychologie eines Phinomens, 1980 (Th 1995), 17 ff.
V. Kast, Liebe im Mirchen, 2. Aufl. 1992, 49. Dies. 2.0., s. Anm. 13, 15.



170 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Vertreter und Wegbereiter dieser emotionalen Liebe sind Helden.
Auf der miannlichen Seite sind es Krieger, Feldherren und Kénige,
auf der weiblichen Seite Prinzessinnen, Kéniginnen oder hochge-
stellte Frauen. Nach E. Neumann ist der Held in der Sage und
Dichtung der Vorreiter/Wegbereiter fir den Mann — die Prinzessin
oder Konigin fiir die Frau. Sie leben vorbildlich eine psychische Ent-
wicklung vor, welche die breite Masse der Leser und Zuhérer noch
nicht erreicht hat, aber erreichen méchte. Sie sind somit schon einen
Schritt weiter in ihrer Personlichkeitsentwicklung und bieten dadurch
Reifungsvorbilder und Identifizierungsméglichkeiten.*” In der achae-
menidischen und den folgenden Zeiten geht diese Entwicklung wei-
ter. Nach J. Lee gibt es verschiedene ,,Stile der emotionalen Liebe.
Es ist die von ihm als Manie (abgeleitet von griech. theia mania,
von den Géottern gesandter Wahnsinn) bezeichnete Form, die Stoff
fiir die Dichtung ist, da sie voller tiefster Gefiihle ist, der Niithrboden
fiir hochstes Gliick und tiefstes Ungliick. Dies zu héren oder zu lesen
ergreift Zuhorer wie Leser zu allen Zeiten.”® Geschildert werden
Liebesbeziehungen zwischen gleichberechtigten, offenbar psychisch
erwachsenen Partnern. Sie wollen den personlich zu ihnen passen-
den, individuellen Liebespartner, sind willens, fiir ihn/um ihn zu
kdmpfen und ihn glicklich zu machen. Er wird als Ergidnzung der
eigenen Personlichkeit erlebt. Liebe ist ihnen eine Einheit von Kérper
und Seele. Sie wird zum Schicksal.

Mit Beginn der Individualitit in der achaemenidischen Zeit, einem
ProzeB, der parallel liuft mit vergleichbaren Stromungen in Grie-
chenland und Israel, beginnend im ca. 7. Jh.v.Chr.,* nimmt auch
die Individualitit in der Partnerbeziehung zu — gesucht wird der
individuell passende Partner fiir die emotionale Liebe. Zu ihr gehort
die Treue. In der achaemenidischen Zeit ist sie noch nicht so aus-
gepragt in der Dichtung (pos. Beispiel: Abradatas und Pantheia), in
der Literatur der hellenistischen und parthischen Zeit aber wird sie
ein wichtiges Thema der Liebesdichtung. Liebe — Sexualitdt — Treue
verschmelzenen jetzt zu einer unlslichen Einheit.

Damit kommen wir zu der uralten Frage, ob der Mensch von
Natur aus monogam ist oder nicht. Wihrend die Biologen dies eher

% Neumann a.0., s. Anm. 2.

% J. Lee, zit. n. Walster/Walster a.0., s. Anm. 4, 59 fI.

% B. Halpern, Sybil, or the Two Nations?, in: J.S. Cooper/G.M. Schwartz, The
study of the ancient Near East in the T'wenty-First Century, 1996, 291 ff., bes. 304 ff.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 171

verneinen, meinen die Psychologen, Soziologen und Vélkerkundler
aufgrund von Vergleichen, eher eine Tendenz dazu beobachtet zu
haben. Wie dem auch sei — ob angeboren oder anerzogen —, alle
menschlichen Gruppen haben das Zusammenleben von Mann und
Frau geregelt. Es entsprach einer Notwendigkeit, um ein Uberleben
der Gruppe zu erméglichen. Inzestschranken fiir Familienmitglieder,
Clan-, Totem-, Stammesgenossen u.d., die nur aufgrund religitser
Vorstellungen durchbrochen werden konnten, wurden zuerst aufge-
stellt, dann (oder zugleich) folgten auch Regeln fiir den Umgang zwi-
schen dem einzelnen Mann und der einzelnen Frau ganz allgemein.
Abgesehen davon, wie weit diese Regeln tatsichlich eingehalten wur-
den, sie existierten als dulerer Rahmen, um Sicherheit und Ordnung
im Zusammenleben der Geschlechter zu garantieren.

Wie aber sah es in den Menschen aus? Die Helden, und als ithr
Reprisentant Gilgames, wehren sich gegen die Launenhaftigkeit der
Gottin Inanna/I§tar. Sie ist nicht treu und kann es nicht sein. Auf
ihre Zuneigung ist kein Verla3, man kann keine Zukunft darauf auf-
bauen. Dies ist es, was den Helden Gilgames erziirnt und was er
der Géttin, als sie um ihn wirbt, vorwirft.

[Wie ging’s mir wohl, wenn] ich zur Frau dich nihme!
[Ein Ofen bist du, der nicht wiarmt] bei Kalte,
Ein gegen Zug und Wind untauglich Tor,

Bist ein Palast, der niederschmeiBt die Mannen,
Ein Elefant(?). .. ihrer Decke,

Bist Erdpech, das besudelt, [wer es anfaft],

Ein Wasserschlauch, der seinen Triger [nalBt],
Bist Kalkstein, der die Mauer(fugen) sprengt,
Ein Sturmbock, [hergefithrt aus(?)] Feindesland,
Ein Schuh, der seines Trigers (Fiile) beil3t(?)!
Wo ist der Buhle, [den du] treu [gehegt|?*

Man erschrickt zunichst formlich tiber diese listernden Worte des
Helden. Dann aber, wenn man sie auf sich wirken 14at, erkennt man
hinter ihnen eine tiefe Sehnsucht nach Geborgenheit, Sicherheit,
Stabilitidt in menschlichen Bezichungen, nach festen, dauerhaften und
verldBlichen Gefiihlen, die wiarmen. Modern formuliert wiirden wir
sagen, der Held auBert den Wunsch geliebt zu werden, angenommen
zu werden. Nicht als kurzfristiger Zustand, sondern als dauerhafte
Geborgenheit in einer stabilen Zweierbeziehung. Damit driickt er eine

1 Schmékel a.0., Gilgamesch, 62 f. (Taf. VI, 32 ff).




172 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

allgemein menschliche Sehnsucht aus, die Mann und Frau gemein-
sam haben, und, so hat man den Eindruck, je nach Umweltbedin-
gungen unterdriickt oder ausgedriickt und ausgelebt wird. Die einfachen
Menschen suchen diese Stabilitit ihrer Liebesbezichungen durch Liebes-
zauber, die Helden und Heldinnen in der Liebesdichtung durch eine
geistige Leistung, durch eine Charakterstirke, die wir Treue nennen,
zu erreichen.

Wenn eine ,,Beziehung reif und durchformt ist, dann weist sie in
den allermeisten Fillen auch viele Elemente auf, die uns ermogli-
chen, in der partnerschaftlichen Intimitit einen Ersatz fiir die miit-
terliche Geborgenheit, Nestwirme also, zu finden. Nachhausekommen
zum Partner bedeutet auch Schutz vor den Widrigkeiten der Umge-
bung, Eintauchen in Harmonie, Riickkehr in die Symbiose mit dem
miitterlichen SchoB. Die ,echte Liebesbezichung® wird damit zum
Hafen, in dem in begrenztem Ausmaf} regressives Verhalten — quasi
als Erholung von den Anforderungen an Stabilitit, Autonomie und
Reife — erlaubt wird, ein Riickfall in die frithkindliche Eltern-Kind-
Intimitit.“*' Den Menschen wurde dieses Bediirfnis nach Geborgenheit
in unruhigen Zeiten offenbar immer wichtiger. Darum wird der
Bruch der Treue dann auch so hart vom Partner empfunden. Verschie-
dene Gefiihle treffen zusammen: Verlassenheitsangst, das Gefiihl belo-
gen worden zu sein, weil die Liebesworte wohl nicht ehrlich gemeint
waren, Minderwertigkeitsgefiihle, weil der neue Partner des Ungetreuen
wohl besser sein muf3, Neid auf das Gliick der Partners, Angst, die
eigene Identitdt zu verlieren, weil man sich als Teil des Partners emp-
fand, Trauer um ein zerbrochenes Gliick bzw. den Triumen davon,
Verlust der Macht tiber den Partner, Eifersucht, Furcht vor Spott,
Scham iiber die Verletzung der sexuellen Intimsphire, Enttduschung
iiber den Partner, weil er die Erwartungen nicht erfiillt hat, Ohnmacht,
Angst vor der Zukunft.*?

Griinde fur die Untreue waren auch schon damals sicherlich be-
kannt. Ob man bedachte, daBl es auch recht banale Griinde fiir die
Treue gibt, wie Gewshnung, Feigheit, Bequemlichkeit, Mangel an Gele-
genheit, Abwigen von Vorteilen, ist nicht bekannt. Damals sah man
wohl eher in der Treue die erstrebenswerte Kulturleistung der Psyche.
Die groBen Liebespaare leben dem lesenden und/oder zuhérenden

# Joachim a.0O., 284.
# Joachim, ebenda, 303 ff.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR P73

Publikum, wohl eher einer wohlhabenden und gebildeten Schicht,
deren Triume, Wiinsche und Sehnsiichte vor. Minner wie Frauen
kénnen sich offenbar mit den Helden und Heldinnen identifizieren,
anders ist die Beliebtheit dieses Unterhaltungsstoffes nicht zu erkli-
ren. Es muBl aber noch weitere Griinde fir diese Beliebtheit geben.
Wieder sind mehrere Deutungen moglich. Hinter den Abenteuern,
welche die Liebenden zu bestehen haben, stehen sicherlich in irgend-
einer Form, zumindest teilweise, wahre Begebenheiten aus dem ho-
fischen und ritterlichen Leben ldngst vergangener Zeiten. Zu allen
Zeiten interessierten sich die unteren Schichten fiir das Leben der
oberen und hofften durch diese Geschichten einen Blick in deren
Welt zu erhaschen. Aus literarischer Sicht handelt es sich bei der
Aneinanderreihung aufregender Motive um ein Mittel der Spannungs-
steigerung fiir die Leser. Menschlich gesehen, und das ist bekannt,
tragen Hindernisse, Angste, UngewiBheit zur Entwicklung einer lei-
denschaftlichen Liebe geradezu bei — andererseits gilt das Uberwinden
dieser Hindernisse auch als Zeichen einer groBen Liebe, einer Licbe,
wie die Leser/innen erfahren, die durch NICHTS zerstért werden
kann. Aus psychologischer Sicht sind aber diese Abenteuer anders
zu deuten. Der Held, in der patriarchalisch orientierten Literatur ist
er es, mufl um seine Liebe kimpfen, Miihen auf sich nehmen. Obwohl
die Frauen auch tapfer sind, steht doch er im Vordergrund. So der
duBere Rahmen. Aber dieser steht stellvertretend fiir einen inneren,
psychischen Kampf. Hat der Mann sich wihrend seiner Kindheit
von der Mutter bzw. weiblicher Betreuung nach teilweise schmerz-
lichen Prozessen gelost (s. S. 42), hat Mechanismen von Distanz,
Kontrolle, Macht, Sachlichkeit entwickelt, so mul3 er, um ,,erwachsen
zu werden®, sich wieder der Liebe zu einer Frau zuwenden. Diese
psychische Entwicklung aber empfindet der ménnliche Reifende als
eine Strecke voller persénlich empfundener ,,Gefahren und Angste,
die iiberwunden werden miissen, und als psychisches, inneres Aben-
teuer, das es zu bestehen gilt. Die gliickliche Vereinigung der beiden
Liebenden ist dann ein Zeichen der gelungenen personlichen Rei-
fung. Fir die Frau ist es angenehm zu lesen, wie der Held um die
Liebe kidmpft, traumt doch auch jede Leserin/Zuhoérerin davon, einem
Manne zu begegnen, der es derartig ,ernst” mit seiner Liebe zur
ihr meint. Einen Mann, der in ihr Leben einbricht und sie mit sei-
ner Liebe davontrigt, einer Liebe, die ein Leben dauert und alle
Hiirden iiberwindet. Grundsatzlich entsprechen diese Schilderungen
nicht ganz der Psyche der Frauen, aber in einer patriarchalischen




174 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Gesellschaft dienen sie ihrer Sozialisation — und im iibrigen sind viele
der beschriebenen Heldinnen durchaus als aktiv und tapfer zu bezeich-
nen, weshalb sich auch die aktive Frau, die im Patriarchat beson-
ders unterdriickt wird, ohne Schwierigkeiten mit ihnen identifizieren
kann. Fir beide Geschlechter aber erfiillt sich in diesen Geschichten
der Wunschtraum vom idealen Partner. Alle Menschen triumen,
nachdem sie nach der Kleinkinder- und Kinderzeit die starke Beziehung
zur Mutter bzw. Pflegeperson verloren haben, diese zuriickzugewin-
nen in Form des idealen Partners. Den Helden in den Romanen ist
dies gelungen, und so befriedigt ihr Schicksal die Sehnsiichte der
Leser/innen und, Zuhorer/innen.

Erst in der nachsasanidischen Dichtung, die aber Motive der sa-
sanidischen Zeit aufgreift, wird dann die emotionale Liebe sogar wich-
tiger und findet ihren absoluten Hohepunkt in der Dichtung von
»Leila und Madschnun®. Diese Uberbetonung der seelischen Liebe
bis hin zur ausschlieBlich geistigen Verehrung des geliebten Partners
ist wohl vergleichbar mit der in der europiischen Minnedichtung.
Und seltsam, diese mystische bzw. seelische Liebe in ihrer Vollkom-
menheit 1i6t den Menschen fliehen und Zuflucht und Geborgenheit
bei den Tieren der Wildnis finden. Und so schlieBt sich der Kreis.
Enkidu, der Mann, der mit den Tieren der Wildnis lebte und aus
der Wildnis kam, wird erst Mensch durch die Liebe, hier im Sinne
von Sexualitit, und die Tiere flichen dann vor ihm. Madschnun in
seiner ohne sexuelle Begierde reinen seelischen Liebe flieht vor den
Menschen, und die Tiere der Wildnis suchen seine Nihe und wer-
den in seiner Gegenwart friedfertig. Diese Parallelitit zwischen der
altesten Dichtung tber die Liebe und der letzten der altorientali-
schen Welt fillt mir auf, ohne daf ich sie zu deuten vermag. Vielleicht
konnte man sagen, die Tiere weichen vor Enkidu zuriick, da er
durch seine gelebte Sexualitit Teil der Menschheit geworden ist.
Dahinter steht wohl auch der Gedanke, daB Sexualitit mit Tieren
auBerhalb der sozialen Normen steht. Madschnun hingegen, durch
seine platonische, allumfassende vergeistigte Liebe, die ihn auBerhalb
der menschlichen Gesellschaft bringt, zieht die Tiere wieder an.*
Diese vergeistigte, platonische Liebe geht nach allgemeiner Ansicht
auf arabischen EinfluB} zuriick (s. S. 121). Die Araber unterschieden

% Die Anregung zu dieser Deutung kam freundlicherweise von Prof. B. Halpern,
Penn State University.




175

ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

schnun

ad

Leilla und M

6.2

Abb.




176 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

zwischen verschiedenen Arten der Liebe. Die hier beschriebene ver-
geistigte, ,,reine”, weil ohne sexuelle Wiinsche, allein auf der Seelenkraft
beruhende ,,echte” Liebe ist die ‘udritische Liebe. Sie wird benannt
nach dem im nérdlichen Higaz lebenden Stamm der Bant ‘Udra.
,»Diese Liebe verkorpert eine konventionelle Auffassung der Beziehungen
der beiden Geschlechter zueinander, gekennzeichnet durch Sentimen-
talitit und Spiritualisierung. Diese Liebesauffassung, die in der ara-
bischen Literatur eine immer groBere Bedeutung erlangt hat, hat
nicht die junge Liebe, die zur Ehe fiihrt oder in der Ehe sich erfillt,
zum Gegenstand, sondern betrachtet sie von vornherein als eine
Sehnsucht, die keine Erfiillung im Diesseits findet oder finden kann.
Deshalb ist der Liebestod eine zwingende Konsequenz aus dieser
Liebe. Die Trennung, das wichtigste Motiv der ‘udritischen Liebe,
ist eine unmittelbare Folge der bestehenden Gesellschaftsordnung
und leitet sich aus der Tatsache ab, dal} sich zwischen den Angehérigen
der arabischen Stamme zur Trockenzeit, wihrend der sie an bestimm-
ten Weideplitzen zusammenkamen, personliche Beziechungen ankniipf-
ten, die dann, wenn die Regenzeit begann und die Stimme wieder
auseinanderzogen, notwendigerweise abgebrochen werden muBten.
Die individuelle Liebe fand auf diese Weise keine Erfiillung und
scheiterte an den gesellschaftlichen Banden der herrschenden Stammes-
ordnung.“** Obwohl Madschnun nicht zum Beduinenstamm der Bani
‘Udra gehorte, ist er ein bekannter Vertreter dieser Liebe geworden.

Als Ausdruck dieser voll vergeistigten Liebe kann sicher folgender
Vers als Beispiel gelten.

Wiirde mir der Kopf, weil ich sie licbe, abgeschlagen,
fiele er, so grofB ist meine Liebe, rasch zu ihr.*

Diese Form der Liebe fand, ausgehend von der arabischen Literatur,
iber Spanien und Sudfrankreich durch die Troubadoure und den
Minnegesang ab ca. 1000 n.Chr. im europdischen Hofleben Eingang.
Sie gilt als Zeichen fiir den Beginn der romantischen (psychischen,
seelischen, emotionalen) Liebe in Europa. Bis die sich als allgemein
anerkannte Gliickserwartung in diesem Jahrhundert durchgesetzt hat,
dauerte es Jahrhunderte.

" Tbn al-Was§3’, Das Buch des buntbestickten Kleides, aus dem Arab. tibersetzt
u. herausg. v. D. Bellmann, 1984, Bd. 3, 25.

% Abu l-Faradsch, Und der Kalif beschenkte ihn reichlich. Ausziige aus dem
»Buch der Lieder”. Aus dem Arabischen ibertragen und bearbeitet von G. Rotter,
1977, 52.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 177

Insofern beweist die europiische Entwicklung hin zur romant-
schen Liebe die Richtigkeit meiner Deutung der altorientalische Ver-
haltnisse.

Sexualitit, Liebe und Ehe waren lange in Europa drei Bereiche,
die nicht unbedingt zusammengehorten. Eine romantische Liebe gar
als Ideal und Ausgangspunkt fiir eine Ehe war lange Zeit unbe-
kannt, wurde weder erhofft noch erwartet. So ist die Entwicklung des
Verhiltnisses zwischen Mann und Frau Teil der Evolutionsgeschichte
des menschlichen BewufBtseins und spielt sich in den verschiedenen
Lindern und Kulturen unterschiedlich ab.

Urspriinglich mag es tiefere Beziehungen zwischen einzelnen Man-
nern und Frauen gegeben haben, denn auch im Tierreich 146t sich
dergleichen zwischen mainnlichen und weiblichen Tieren beobach-
ten. Dann, mit der Zunahme der Bedeutung des Horden- und Stam-
meslebens, wurde der Einzelne immer unwichtiger. Nicht primir
Sympathie und Zuneigung, sondern wirtschaftliche Erwidgungen wur-
den die treibende Kraft fir die Familiengrindung. Weder Griechen
noch Rémer kannten, im modernen Sinne, die romantische Liebe
im Zusammenhang mit Ehe. Auch der Minnedienst kannte sie nicht.
Er bestand in einer vergeistigten Liebe zwischen einem Mann und
der Ehefrau eines anderen. Erst ab der Renaissance beginnt eine
Anderung. Die Kultur wird immer weltlicher, und eine Mittelschicht
entwickelt sich, die langsam beginnt, so aus der Literatur dieser Zeit
zu schlieBen, die Liebe als Vorbedingung der Ehe zu wiirdigen. Aber
die Vorstellung von der romantischen Liebe als allgemein giiltigem
kulturellem Wert und Idealvoraussetzung der Ehe bildet sich erst im
19. Jahrhundert, dem Zeitalter der Romantik, ausgehend von den
USA und als Folge bzw. im Zusammenhang mit verschiedenen Ent-
wicklungen heraus: Authebung der Heiratsheschrankungen, Bauern-
befreiung, Landflucht, Verstidterung, Industrialisierung, zunehmende
Berufstatigkeit der Frau und damit ihre wirtschaftliche Unabhangigkeit,
verbesserte Schulbildung fiir alle, Aufhebung von Stammes- bzw.
Landsmannschafts-, Konfessions-, Standes- und Familienbindungen,
Aufklirung und Individualismus, Frauenbewegung, wissenschafiliche
Erkenntnisse verschiedenster Art.*

Einzelschicksale wird es immer, abweichend von dieser Grundten-
denz, gegeben haben.

% Branden a.0., s. Anm. 21, S. 17 f. Johnson a.0., S. 65 f. Hunke a.0,,
134 ff.




178 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

c¢) Rolle der Frau/des Weiblichen in dieser Dichtung

War der Mann, weil in der Dichtung im Vordergrund stehend, bis-
her im Blickpunkt der Betrachtungen, so soll und muf} nun den
beschriebenen Frauen Augenmerk geschenkt werden.

Die westlichen Leser und Leserinnen der altorientalischen Liebes-
dichtung iberrascht die insgesamt starke Stellung der Frau. Zunéchst
sind es Gottinnen und die mit ihnen verbundenen Priesterinnen, ab
dem 1. Jahrtausend v.Chr. sind es Koniginnen und Prinzessinnen. Noch
spiter, in den sasanidischen Sagen, kommen vereinzelt Sklavinnen
hinzu. Aber wie agieren sie? Aus heutiger Sicht wiirde man sagen:
selbstindig, selbstverantwortlich, verniinftig, be- und durchdacht, ja
sogar geduldig und weise, vorausschauend und -planend. Auch bei
den Nebenpersonen finden wir tatkriftige, selbstbewufite, selbstlose,
hilfsbereite, verschwiegene, treue und weise Frauen in Form von
Miittern, Schwestern, Ehefrauen und Dienerinnen. Natiirlich gibt es
auch faule, falsche, feige Frauen in den Nebenrollen, wie im wah-
ren Leben auch, aber meines Erachten sind diese insgesamt weni-
ger dominierend in der Dichtung als die anderen. Leila bildet in
ihrer passiven Leidensrolle geradezu eine Ausnahme.

Woher mag dies kommen? In der dltesten Dichtung hingt es klar
mit der dominanten Rolle der Géttinnen, besonders der Géttin
Inanna/Iitar, und ihre Priesterinnen zusammen. Diese Dominanz
wird heute allgemein gedeutet als Hinweis auf eine matriarchalische
Gesellschaftsstruktur. Und tatsichlich entspricht die Geschichte zwi-
schen Enkidu und der Dirne (s. S. 15 und 156) den Beziehungs-
phantasien reifer Frauen. Auch in etlichen Liebesdichtungen sahen
wir Hinweise auf Dichterinnen (s. S. 17 und 21). Wie aber sah das
Leben der GroBen Gottin Inanna/Innin/Istar als Frau aus? Erst wird
sie vergewaltigt, d.h. ist Opfer sexueller Ausbeutung (s. S. 6), dann
mulB sie eine groBe Enttauschung tiberwinden, weil Dumuzi/Tammuz
nicht iiber ihr Wegbleiben trauert (s. S. 11), dann muB} sie den
Schmerz der Ablehnung ertragen, da Gilgames (und in den anderen
Sagen mit ihm vergleichbare Helden) ihre Werbung ablehnt (s. S. 39),
und letztendlich muf} sie den Spott durch die Worte Enkidus (s. S. 40)
hinnehmen. So zeigt sich uns in ihrer Gestalt ein Frauenschicksal,
das all das, was die selbstindige Frau in einer Gesellschaft, die patri-
archalisch geprigt ist, erleiden muBte und muB. Zwar ist die Gottin
in der Literatur auch die Tochter, Geliebte, Schwiegertochter und
wohl auch Mutter, aber die Passagen ihrer Enttiuschungen und
Demiitigungen nehmen hervorragende Plitze in der Dichtung ein.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 179

Auch der Gottin Ereskigal, der Schwester Inannas, ergeht es nicht
besser. Sie mul} erleben, wie ihr Vertrauen und ihre Hingabe von
Anfang an gezielt vom Partner fiir andere Zwecke ausgenutzt wurde.
Und die junge Gottin Ninlil muBl neben der Vergewaltigung noch
Verleumdung ertragen. Damit werden die Gottinnen zu Vorbildern
der Frauen, insofern, als auch sie Enttiuschungen mit Médnnern zu
ertragen haben, lernen miissen zu ertragen. So waren sie es, die den
Preis fir die miannliche Entwicklung zur Selbstindigkeit in diesem
gesellschaftlichen Stadium zahlen mufiten. Diese SchluB3folgerung
drangt sich schnell auf. Doch muf} vorsichtiger argumentiert werden.
Auf dieser frithen BewuBtseinsstufe war allen Menschen, ob Mann,
ob Frau, gemeinsam eine grofle Abhingigkeit und Angst vor geisti-
gen Michten. Die vielen erhaltenen Zauberspriiche und magischen
Zeichen zeugen davon. Die ersten, die sich daraus befreiten, waren
die Helden. Da sie besonders kidmpferische Manner waren, bezog
thr Kampf auch gleich den der Unabhiingigkeit von den Frauen mit
ein, ging auf deren Kosten. Trotzdem hatten auch sie Gewinn an
der sich verindernden BewuBtseins- und Gefiihlslage.*” Als die sich
in der neuassyrischen Zeit durchgesetzt hatte (s. S. 43 ), treten (fol-
gerichtig) Koniginnen und Prinzessinnen in den Mittelpunkt der
Geschichten. Es ist, als ob, nachdem sich das Patriarchat endgiiltig
durchgesetzt hat in seiner Unterdriickung der Frau und seiner For-
derung der Selbstindigkeit des Mannes, eine Sehnsucht, vielleicht
sogar Rickbesinnung bei Minnern und Frauen auf eine starke,
zumindest ebenbiirtige Frau die Literaturszene bewegt. Die Antwort
kommt in Form von Kéniginnen und Prinzessinnen. Sie, nicht mehr
Gottinnen sind von jetzt ab die Heldinnen in den Geschichten. Dies
mag mit einem moglichen EinfluBl aus dem ostiranischen Raum und
den Steppenvolkern zusammen hingen. Solche mit Pfeil und Bogen
und zu Pferd kimpfenden Frauen gab es aber auch spater noch. So
erziahlt z.B. F. Stark, daB ihr auf ihren Reisen durch Iran (Luristan)
Anfang dieses Jahrhunderts von mehreren derartigen Frauen, die
ca. um die Jahrhundertwende gelebt hatten, berichtet wurde. Und
wird nicht von ‘A’ischa, einer der spateren Frauen des Propheten
Mohammed, iiberliefert, dal sie nicht nur mit den Gefihrten des

7 Vergleichbar in gewissem MafBe mit der Frauenbewegung im 19. und 20.
Jahrhundert in Europa. Besonders kampferische, starke Frauen brachten sie in
Bewegung. Rechte und Maoglichkeiten der Minner wurden damit begrenzt. Im
Endeffekt zogen aber, zwar in unterschiedlichen Bereichen, Minner und Frauen
Gewinn aus der Bewegung.




180 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

Propheten diskutierte, sondern im Jahre 656 sogar an einer Schlacht
teilnahm? Auch aus der dlteren orientalischen Zeit sind starke, aktive
Frauen historisch belegt. Herodot (I. 214) berichtet, da Kyros IL
im Kampf gegen die Kénigin der Massageten umkam. Im Zweistrom-
land war es, neben den bereits vorne erwihnten assyrischen Koniginnen
Sammuramat und Naqfja-Zakitu, noch Kénigin Adad-guppi, die
Mutter Kénig Nabonids von Babylonien. Auch von den Hethitern
sind etliche tiichtige Kéniginnen als Gattinnen und Miitter bekannt,
ebenso aus dem syrisch-palédstinensisch-phonikischen Raum. In den
Annalen der assyrischen Kénige werden zudem arabische Kéniginnen
genannt, die besiegt worden waren, mit denen man Kontakte ver-
schiedenster Art pflegte, die Tribut zahlen muBten.*

Diesen starken Frauengestalten konnte in der Literatur ein Denkmal
gesetzt werden, denn sie erfiillen dort mehrere Funktionen. Es muB3
im Dispositionsgefiige des Mannes und der Frau eine Bereitschaft zur
Akzeptanz derartiger Frauengestalten vorhanden sein. Beim Manne
beschrieb ich schon, daB der ,reife“ Mann, d.h. der, der sich nichts
mehr beweisen muB, sich nach einer gleichwertigen Partnerin sehnt,
um seinem Herzen Ruhe zu geben. Kann zunichst ein leeres Herz
durch Macht kompensiert werden, so sehnt sich ein Herz, nachdem
das Macht- und Dominanzstreben befriedigt ist, offenbar doch nach
der emotionalen Liebe. Die iiberwiegend erotische Liebe reicht ihm
nicht mehr. Dieser Sinneswandel ist auch entwicklungspsychologisch
zu erkliren. Der Mann, in jungen Jahren, interessiert sich im allge-
meinen mehr fiir die Sexualitdt, ist gefithlsméBig nicht so interes-
siert. Erst mit zunehmendem Alter nimmt bei ihm auch das Interesse
an gefithlsmiBiger Bindung zu. Insofern palit zum aktiven und reifen
Mann, hier in Form der Helden, die aktive, reife Frau, hier in Form
der Kéniginnen und Prinzessinen. Sie spiegeln somit seine Wunschvor-
stellungen wieder und helfen den Frauen bei der eigenen Ich-Findung.
Andererseits sind sie fiir die minnlichen Leser/Hoérer ein Symbol
fiir das Weibliche in ihrer Secle. ,, Jung hat herausgefunden, daf3 die
Seele zweigeschlechtlich ist: besteht sowohl aus mannlichen wie auch
aus weiblichen Komponenten. . .. Jeder von uns mufl beide Seiten
der Psyche entwickeln, um ein ganzer Mann oder eine ganze Frau
zu werden.“* Bei der Entwicklung seiner inneren Weiblichkeit kann

# A. Schimmel, Meine Seele ist eine Frau. Das Weibliche im Islam, 1995, 24.
Pettinato a.0., Semiramis, 210 ff. Mandel a.O., 30 fI. D.O. Edzard, Assyrien und
seine Nachbarlinder, in: Die Altorientalischen Reiche ITI. Die erste Hilfte des 1.
Jahrtausends, Fischer Weltgeschichte Bd. 4, 1967, 54.

# Johnson 2.0., S. 35 ff.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 181

die starke Frau in der Dichtung dem Mann Hilfe und Anregung sein.
MubBte er ab der oddipalen Phase seine weibliche Seite unterdriicken
und ablehnen (s. S. 42 und 173), so muB3 er, um ein ganzer Mann
zu werden, ab dem Jugendalter sie wieder zu akzeptieren lernen.
Sich fiir die unvermeidliche Ablésung von der Mutter und einen
Verzicht auf die ganzheitliche Primarbeziehung nur mit einer Partial-
befriedigung zu entschddigen, reicht dem ,,erwachsenen® Mann nicht
fur ein ganzes Leben. An den starken und vor allem kampferischen
Frauen kann er einerseits seine Frauenangst und -feindseligkeit abrea-
gieren, andererseits, da sie fast durchwegs positiv beschrieben sind
und Symbole doppeldeutig sind, auch tiberwinden lernen. Und beim
Uberwinden helfen ihm diese Frauengestalten. Uberschauen wir die
dargestellten Frauen, so fillt auf, dal3 sie es sind, die in der Regel mit
Vernunft, Durchblick, Geduld, aber auch Unbeugsamkeit dem Helden
helfen, seine Liebesfihigkeit zu entfalten. Bei ,,Zarinaia und Stry-
angaios® (s. S. 77) ist die Frau, obwohl es sich um eine unglickliche
Liebe handelt, die verniinftigere. Auch das ,,Schahnameh® (s. S. 127)
enthilt etliche Episoden, bei denen die Frauen die Situation fiir beide
zum Guten lenken. Bei ,Wis und Ramin® (s. S. 124) hinterfragt die
Prinzessin mehrmals die Ernsthaftigkeit und Tiefe der Gefithle Ramins
ihr gegeniiber. Den Hohepunkt dieser Entwicklung bildet die Geschichte
von ,,Chosrou und Schirin® (s. S. 132). Es ist die Prinzessin, die Konig
Chosrou zu wahren und tiefen Gefiithlen fithrt. Bei dem schon erwihn-
ten unerwarteten Besuch (s. S. 133) des Konigs sagt Schirin zu ihm:

DaBl ich die Tir verschloB, ist angebracht, denn dein unvermutetes
Kommen war verfehlt. Da ich allein bin, und du berauscht — wie soll-
ten die Leute nicht Verdacht schopfen? Du hittest ein paar verstdn-
dige Alte aussuchen und dieserhalb hersenden, dann mich nach der
Sitte der Chosroen zum Thron fithren und mir ein frisches Brautgemach
bereiten sollen!

Mir scheint, du willst mich mit List so nebenbei genieBen wie Zechende
ihren Knusperhappen. Mich achtlos wie eine Rose pfliicken und weg-
werfen, wenn du daran geschnuppert hast?®

Insgesamt erscheinen die Frauen in der hier besprochenen Dichtung
recht aktiv. Sie haben zwar nicht gerade eine Fihrungsrolle inne,
aber sie sind keine passiven, duldenden Frauen. Allerdings 1aBt sich
ein Wandel feststellen. In der Dichtung bis ans Ende der kassitischen
Zeit ist das Bild etwas facettenreicher, auch weil verschiedene Fassungen

50 Nizami a.0., 223 f.




~
<
T
Z
!
=
=
o
4
=4
:
=
@
<
=
Z
€3]
=
=
<
o
=)
N

/
N

Nl
A
N

T
N
NG

A
=
SO

hosrou und Schirin

C

i3

>

Abb. ¢




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 183

der einzelnen Epen aus unterschiedlichen Zeiten und geographischen
Riumen vorliegen. Die Géttinnen, als Vertreterinnen der Frauen,
zeigen zwar Eigeninitiative, doch fillt bald auf, daf3 sie von Gottern
und Helden dominiert werden. Einerseits leiden sie unter der ménn-
lichen Gewalt (s. Enlil und Ninlil, Inanna und der Gdértner, Nergal
und Ereskigal, S. 6 ff.), andererseits empfinden sie sich sexuell abhin-
gig von den Mannern. Aus dieser Abhingigkeit entsteht ein Buhlen,
ein Schmeicheln, ein Locken durch Beschreiben der eigenen korper-
lichen Vorziige oder der Stirke des Begehrens und des In-Aussicht-
Stellens der Freuden und Belohnungen bei Erfiillung ihrer Wiinsche.
An ihre Stelle treten auf Erden die Priesterinnen. Letzteres wird als
Rest des entwickelten, ausklingenden Matriarchats gewertet. In ande-
ren Erzdhlungen sind die Géttinnen leicht beeinfluBbar durch die
Minner/Gotter/Helden (s. z.B. Inanna bevorzugt den Landmann,
s. S. 33, 158) oder sie hintergehen die minnliche Macht mit List
und Tiicke (s. Inanna, Enki und diec Ubergabe der Kiinste, S. 152).
Es scheint: je mehr sich der Mann/Held innerlich befreit und méch-
tiger wird, desto mehr geraten die Géttinnen in dieses beschriebene
Verhalten. So sind dies Geschichten von bereits durch das Patriarchat
entthronten Gottinnen. Nur manchmal schimmert ihre frithere Macht
und Eigenstindigkeit durch (s. Enmerkar und der Herr von Aratta,
S. 38). In einigen Dichtungen preisen sich zwar die Helden als Gelieb-
ten einer Gottin (s. z.B. Sargon, S. 34), aber angesichts der Gesamt-
dichtung kann dies auch als Eigenlob verstanden werden. Hier liegt
ein Widerspruch vor (vgl. S. 33 ff.). Er ergibt sich aus der Perspektive
der Betrachtung. Richtet man den Blick auf den Helden, ergibt sich
ein anderes Bild als beim Blick auf die Frauen. Diese Widerspriich-
lichkeit ergibt sich, meines Erachtens, aus dem Zusammentreflen von
zwei Gesellschafts- und BewuBtseinsstufen (entwickeltes Matriarchat
und das sich durchsetzende Patriarchat)’' in der Dichtung dieser
Zeitspanne: die frithere Macht der Géttin mit dem abhéngigen Helden
als Uberlieferung aus dem entwickelten Matriarchat, die abhingigen
Frauen aus dem sich durchsetzenden Patriarchat. Nach modernem,
westlichen Verstindnis haben sich die Frauen aufgegeben, wurden sich
selbst untreu, gaben dem Machthunger des Mannes nach aus einem
Bediirfnis nach Harmonie, aus der Notwendigkeit, sich mit den Ver-
hiltnissen zu arrangieren. Nach der kassitischen Zeit treten die Frauen

' 8. Anm. S. 28, Anm. 33.




184 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

als Helferinnen bei Heldentaten auf, und noch spiter ist ihr Schwer-
punkt im emotionalen Bereich. Dies gilt fiir die hochgeborenen Irauen
wie fir die Sklavinnen. Letztere werden vereinzelt ab der sasani-
dischen Zeit als groBe Liebende genannt. Thre Nennung ist nicht nur
als Spiegel gesellschaftlicher Verhiltnisse zu verstehen. Einerseits
mogen sich solche Situationen tatsichlich abgespielt haben (vgl.
Phraates IV. und Musa, S. 106), andererseits steht dahinter, wie in
den europiischen Mérchen z.B. hinter der Gansemagd, die Verkorpe-
rung des ,,gemeinen Volkes“. Sie sind weniger Reifungsvorbilder wie
die Kéniginnen und Prinzessinnen (vgl. S. 170), sondern eine Iden-
tifikationsméglichkeit, ein Hoffnungstriager fiir die Masse der Unter-
driickten, der Schwachen. Egal welchen Standes, Frauen treten als
Helferinnen bei Heldentaten und als Verantwortliche fiir den emo-
tionalen Bereich in der Liebesbeziehung auf. Und hier liegt auch die
Starke der Frauen: Ehrlichkeit im Gefiihlsbereich, Erfahrungen in
Umgang mit Gefiihlen, Vertrauen in Gefiihle. Damit setzen sie der
ménnlichen Stirke in Form von Macht und Dominanz die weib-
liche entgegen. Und spdtestens hier fangen wir an, das Verhalten
von einigen der aufgefiihrten Frauen zu begreifen: Medea (s. S. 99),
Artachsirs Madchen (s. S. 115) und Nadira (s. S. 117). Sie alle waren
so liebesstark, so eindeutig in ihrer Liebe, daf} sie iiber Sitte und
Brauch, Familien- und Landesbindungen hinweg den Minnern
ihrer Liebe, ohne Gedanken an eigene Gefihrdung, halfen. Ja — noch
dramatischer! Einige der Heldinnen beteiligen sich an der Tétung
ihrer Briider. Bei Medea z.B. verfolgt der Bruder sie mit seinen Krie-
gern auf ihrer Flucht mit Jason. Sie hatte einerseits Angst, in seine
Hinde zu fallen und bestraft zu werden, andererseits fiirchtete sie
um Jason. So sah sie in seiner Totung den einzigen, schmerzlichen
Ausweg. Welche Umkehr gegentiber den Schilderungen in der sume-
rischen Literatur. Dort ist die Schwester Stiitze und Hilfe des Bruders,
bietet ihm Geborgenheit. Jetzt werden selbst der Bruder und die
Herkunfisfamilie verraten um der groBen Licbe willen. Diese AusschlieB3-
lichkeit ihrer Liebe, die mit diesem Verhalten gezeigt wird, ist Frauen
zu eigen und in der Regel etwas, was Manner nicht verstehen, wozu
sie nicht willig, nicht fihig sind (?), dem die gesellschaftlichen Ver-
héltnisse nicht entsprechen und was sie vielleicht sogar dngstigt.
Minner kimpfen um und fur ihre Liebe, aber sie opfern nicht ALLES
dafiir. Und in dieser AusschlieBlichkeit, genauso wie bei der extre-
men Machtausiibung, liegt die Gefahr der Liebe. Apollonios Rhodios
hat dies in seinen Argonautika (IV. 445 ff.) formuliert:




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 185

Schrecklicher Eros, du schlimme, abscheuliche Plage der Menschen!
Von dir stammen verderbliche Zwietracht, Stéhnen und Klagen, dazu
noch andere endlose Schmerzen, — die <die Menschen> andauernd
qualen.

Diese starken Frauengestalten in der Dichtung aber kénnen dem
Mann bei der Uberwindung seiner Angst vor der Frau helfen. Aber
warum hat der Mann Angst vor der starken Frau? Bei den folgen-
den Uberlegungen miissen wir immer bedenken, daB es offenbar hier
eine universelle Erscheinung gibt und dann auch zeit- und kultur-
bedingte sowie individuelle Unterschiede. In der altorientalischen
Literatur fillt auf, daB3 die Goétter und Helden eigentlich keine erkenn-
bare Angst vor der Frau zeigen, im Gegenteil, insgesamt scheinen
sie mit der gleichstarken Frau durchaus gut auszukommen. Auch
Nergal und Dumuzi (s. S. 8 ff.) haben im eigentlichen Sinne keine
Angst vor den Géttinnen als Frauen, sondern vor ihrer Rache und
der Unterwelt. Worin liegt dann die universelle Erscheinung? Es ist
nicht nur, wie die Psychoanalyse meint, wegen der 6dipalen Phase,
sondern ein Biindel von Ursachen, im biologischen Bereich, im gesell-
schaftlichen und persénlichen. Im biologischen, weil die Frau Leben
gebdren (und, so die Angst, auch wieder nehmen)” kann. Im gesell-
schaftlichen Bereich kommen noch Zwinge hinzu. Es sind die hohen
Erwartungen von Stirke, Stehvermégen, Durchsetzungskraft, Erfolg
und Leistung, die an den Mann gestellt werden, und das Verleugnen
von Gefiihlen, weil sie als unminnlich gelten. Der ,coole” Mann
gilt als minnlich, Gefithle als weiblich und damit schwichlich. Im
Gefiihlsbereich bahnt sich zwar in den letzten Jahren langsam ein
Wandel an, aber allzu oft gilt noch immer dieses Mannlichkeitsideal.
Diese Fiille von Anspriichen nicht zu erfiillen, dngstigt den Mann.
Die geistig aktive, sexuell unabhingige und emotional reife Frau
dngstigt 1hn zusitzlich, da sein SelbstbewuBtsein von Erfolg, Mut,
geistiger Leistung abhingig ist. Wenn sie genauso erfolgreich und
unabhingig ist wie er, dann gefihrdet sie sein Selbstvertrauen. Genau
das gleiche gilt fiir die Sexualitit. Wenn sie erfahren ist, so stellt sie
Anspriiche, kann vergleichen. Damit gefihrdet sie wiederum das
Selbstwertgefithl des Mannes. Und die emotional reife Frau dngstigt
ihn, weil sie das zeigt, was er gelernt hat zu verdringen, die Gefiihle. Im
personlichen Bereich wird, abhingig von der Personlichkeitsstruktur

 In den romanischen Sprachen ist der Tod weiblich.




186 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

des betreffenden Mannes, die unabhéngige und damit als stark emp-
fundene Frau verschieden gesehen werden. Grundsitzlich aber erschiit-
tert sie Beschiitzer- und Versorgerverstindnis des Mannes. Da er
sich mit Gefiihlen nicht so auskennt, will er wenigstens gebraucht
werden. Fehlt das Gefithl des Gebrauchtwerdens, so fehlt ithm das
Gefiihl der Sicherheit in der Beziehung. Sicherheit jedoch ist wichtig
in einer Zeit, in der die Umwelt voller Unsicherheit ist.>* Gleichzeitig
aber sehnt er sich nach einer Partnerin. Dabei kann es zu Enttiu-
schungen kommen: Frechheit wird mit Selbstindigkeit und Mut ver-
wechselt, oder es kommt bei der bewuBten Wahl einer solchen
Partnerin zu Machtkidmpfen, was ebenfalls in Enttiuschungen endet.
Mit der Uberwindung der Angst vor der starken Frau aber lernt der
Mann, seine eigene Weiblichkeit zu akzeptieren und weiterzuent-
wickeln. Und wieder 146t sich auch hier in der Dichtung die BewuBt-
seinsentwicklung des Mannes nachvollziehen. Erst ist da die starke
Abhingigkeit von der Gottin und den ihr verbundenen Priesterinnen.
Gilgames vollzieht die endgiiltige Losung. Die Kraft dazu gab ihm
unter anderem auch seine Freundschaft zu Enkidu. Ist es die Freund-
schaft oder ist diese Freundschaft ein Symbol — auf jeden Fall zeigt
sie die Bedeutung der Freundschaft fir die psychische Entwicklung
des Mannes. Sie tridgt zur Reifung und damit Lésung von der ,,Uber-
frau® bei. Dann ist der Held/Mann frei fiir die Liebe zur ebenfalls
menschlichen Frau. Die Liebesgeschichten des Alten Orients sind
voll davon. Aber diese Liebe kann ihn wohl doch nicht ausfiillen.
So miindet seine Liebesfihigkeit, fiir welche die Liebe zu einer Frau
eine Zwischenstufe ist, in der Liebe zu einem géttlichen Wesen. Dann
wird die starke Frauengestalt zum Symbol fiir die minnliche Seele,
die sich nach diesem géttlichen Wesen sehnt.” So kénnte die Ge-
schichte von ,,Leila und Madschnun® dem Mystiker als Bild fiir eine
vollige Versunkenheit in das ersehnte und geliebte gottliche Wesen
dienen. Damit wird neben der emotionalen Liebe, die sich mit der
sexuellen verbindet, und der platonischen die dritte Form der emo-
tionalen Liebe, die mystische Liebe, angesprochen. Die Leserin/
Horerin aber erfreut sich an den starken Frauengestalten und findet
tiber Identifizierung auch innere Ruhe und Ausgeglichenheit, weil sie,
anders als der Mann, grundsitzlich eine symbiotische emotionale Be-

* Déhl a.0., 225 . Firstauer a.0., bes. 174 . W. Johnen, Die Angst des Mannes
vor der starken Frau, 1992 (Th 1994) 11 f.
* Schimmel a.0., s. Anm. 48, 98 fI.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 187

zichung, vergleichbar der in einer guten Mutter-Tochter-Beziechung,
in der Liebesehe sucht. Die Frau meint diese in solch romantischen,
groflen Liebesgeschichten zu erkennen.

In allen Geschichten war die Liebe, die sexuelle wie die emotio-
nale, eine Quelle des personlichen Glickes oder Ungliickes. Was ist
Gliick? Ein subjektiv wahrgenommenes, zeit-, kultur- und gruppen-
spezifisches, intensives positives Empfinden. Es erfiillt den Menschen
ganz aus mit Wirme, weitet das Herz. Aber es ist ein vergingliches
Gefiihl. Und nur aus dem Wechsel von kommen und gehen empfinden
wir es. Neben diesem kurzen Gliicksempfinden gibt es aber auch
eine gliickliche Grundstimmung, im Sinne von Zufriedenheit. Die
entsteht, wenn man sich im Einklang mit sich selbst, mit der Welt
befindet.

Allen Religionen und Philosophien gemein sind verschiedene
Gliicksgeber: Weisheit und Gerechtigkeit, Frommigkeit und der Segen
einer Gottheit, Gunst eines Machtigen, viel Wissen, richtiger Beruf,
Familien- und Ehegliick, langes Leben, Nahrungsfiille, gute Nachkom-
men, ein gutes Begrdbnis, Gesundheit, Freiheit, Macht auf Erden,
Ansehen in der Gesellschaft, Besitz, Sieg im Kampf (Krieg, Sport,
Wettstreit), gute Freunde, trautes Heim, Heimat, ein Leben in Anstand,
Pflichterfiillung und ohne groBe Aufregungen, ein guter Tod und ein
gliicklicher Zustand nach dem Tode in einer anderen Lebensdimension.
Dieses Gliick geben und nehmen im alten Orient die Gotter (s. z.B.
Biographie Sargons, S. 34).%

Allgemein wird von den Menschen das Ehegliick, die Liebe zwi-
schen Mann und Frau als ein wichtiger Gliicksspender, ja sogar als
Sinn des Lebens, empfunden. Auch im alten Orient gab es diese
Einstellung. Verschiedene Schrifthinweise kénnen dies in schénen
Worten belegen.

* Gilgame§ ist iiber den Tod seines Freundes Enkidu so bestiirzt,
daB er sich auf die Suche nach der Unsterblichkeit begibt. Da trifft
er eine Schankwirtin, klagt ihr sein Leid und bekommt nachfolgende
Antwort.

% A. Bellebaum (Hrsg.), Vom guten Leben. Gliicksvorstellungen in Hochkulturen,
1994, 7 ff.




188 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

O Gilgamesch, wohin (noch) willst du laufen?
Das Leben, das du suchst, wirst nicht du finden!
(Denn) als die Gotter (einst) die Menschen schufen,
Da teilten sie den Tod der Menschheit zu,

Das Leben aber nahmen sie fiir sich!

Drum fiille dir, o Gilgamesch, den Bauch,
Ergitze dich bei Tage und bei Nacht,

Bereite tdglich dir ein Freudenfest

Mit Tanz und Spiel bei Tage und bei Nacht!
LaB deine Kleider (strahlend) sauber sein,
Wasch dir das Haupt und bade dich in Wasser,
Blick’ auf das Kind, das an die Hand dich fafit,
Begliickt sei deine Frau an deiner Brust —

Denn solches alles ist der Menschen Lust!®

* Aus dem alten Agypten ist eine vergleichbare Einstellung iiberlie-
fert. Besonders schén und deutlich wird sie formuliert in dem Lied
eines Harfenspielers, gefunden im Grabe des Kénigs Antef (Mittleres

Reich, 2135-1785 v.Chr.). Es war gedacht als Unterhaltung wih-
rend eines Festmahles.

Geschlechter vergehen,

andere bestchen

an ihrer Statt.

Das gilt seit den Tagen

der Ahnen, der Gétter,

die nun in den Pyramiden ruhn.

Die Edlen, Verklirten,

auch sie sind begraben.

Vergangen ist, was sie geschaffen haben,
und was ist ithr Los?

Ich hore die Worte

der Weisheit Imhoteps

und Djedefhors aus aller Mund.

Was sind ihre Stitten?

Zerbrochen die Mauern,

verlassen die Orte;

es ist, als hitten sie niemals gelebt.
Keiner kam, der ihr Schicksal erzéhlt,
und alles, worum unser Herz sich quilt,
bis auch wir gelangen,

wohin sie gegangen.

% Schmokel a.0., Gilgamesch, 88 (Taf. 10, Zeile 3 fF).




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 189

So sorge dich nicht

um dein kiinftiges Ende,
folge dem Herzen,

noch schligt es in dir!
Mit Myrrhe bestreue
dein Haupt und bekleide
mit Linnen den Leib.
Mit Leinen, duftend

von kostlichen Salben,
den Gottern geweiht.
Betriibt sich dein Herz,
such groBere Freuden,
folge dem Herzen

und dem, was dich freut.

Sieh, daB auf Erden

das Deine getan wird

nach deinem Sinn.

Denn jener Tag der groBien Klage (Tod)
kommt auch zu dir.

Der Herzensmiide (Osiris) ist taub ithren Rufen,
sie rufen vergeblich

den Toten zuriick.

Refrain:*’

Geniele den Tag

und werde nicht miide.

Denn niemand nahm mit sich,
woran er gehangen,

und niemand kommt wieder,
der einmal gegangen.”

* Im Buch Kohelet (Altes Testament, 9.7-9.10), geschrieben um die
Mitte des 3. Jh.v.Chr., klingt es dhnlich.

Also: IB freudig dein Brot, und trink vergniigt deinen Wein; denn das,
was du tust, hat Gott lingst so festgelegt, wie es ihm gefiel. Trag
jederzeit frische Kleider, und nie fehle duftendes Ol auf deinem Haupt.
Mit einer Frau, die du liebst, geniel das Leben alle Tage deines Lebens
voll Windhauch, die er dir unter der Sonne geschenkt hat, alle deine
Tage voll Windhauch. Denn das ist dein Anteil am Leben und an

 Wurde vermutlich von der ganzen Festgesellschaft gesungen.
** Bellebaum a.0., 22. E. Brunner-Traut, Altdgyptische Literatur, in: Rallig a.0.,
91 f (Zitat).




190 ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR

dem Besitz, fiir den du dich unter der Sonne anstrengst. Alles, was
deine Hand, solange du Kraft hast, zu tun vorfindet, das tu! Denn es
gibt weder Tun noch Rechnen noch Kénnen noch Wissen in der
Unterwelt, zu der du unterwegs bist.

SinngemiBe Worte fand Jahrhunderte spiter der Dichter des Schah-
nameh (vgl. hier S. 128).

* Auch in den indischen Weisheitslehren, den Upanishaden (aufge-
schrieben ab ca. 750 v.Chr., gréBtenteils um 500 v.Chr., einige Stellen
viel jiinger), heilit es:

Lebensziel der Menschen ist doch allein das Gliick, welches entsteht
aus der Umarmung von Frauen und aus anderen (Quellen). Nicht soll
man meinen, das sei kein Lebensziel, weil es mit Leid durchsetzt ist.
Denn auch ein kleines Gliick ist genieSenswert. .. .”

* SchlieBlich sagt im Epos ,,Wis und Ramin® (12. Jh.n.Chr.,, s. S. 124)
die Amme zu Prinzessin Wis folgende Worte.

Wenn Mann und Frau sich gegenseitig nicht erfreuen, was bleibt dann
noch vom Leben?®

Die Liebe zwischen Mann und Frau als Sinn des Lebens durchzieht
seit den Anfingen die altorientalische Dichtung. Ist sie anfangs noch
gepaart mit der Liebe zu Gottheiten, so kann sie ab der parthischen
Zeit allein als Religionsersatz und Ersatz fiir den Verlust an son-
stiger Geborgenheit gesehen werden. Das Eingehen fester zwischen-
menschlicher Beziehungen schien die einzige Moglichkeit, um im
Leben tberhaupt noch Sinn, Halt und Bestindigkeit zu finden. ,,Die
Entwicklung des Verhaltnisses zwischen Mann und Frau bildet einen
Teil der Evolutionsgeschichte das menschlichen Bewul3tseins. Wir alle
tragen die Vergangenheit in uns.“®’

So hat uns diese Zusammenschau nicht nur Einblick in die Entwick-
lung der menschlichen BewuBtseinsbildung gewihrt, sondern auch
viel tiber die Liebe gelechrt. Und so paBit zum Abschlul3, wie auch

3 Bellebaum a.0., 172 f.
5 Neukomm/Tschenkéli a.0., 46.
1 Branden a.0., 5. Anm, 21, 8. 21.




ZUSAMMENFASSENDER KOMMENTAR 191

schon zum Einstieg, ein Vers aus einem arabischen Buch wiber Liebe
und Anstand aus dem 9. Jahrhundert unserer Zeitrechnung.

Nur der darf Mensch sich nennen,

der liebend sich verzehrt in Liebe!

Nichts Gutes ist an einem,

der nie der Liebe Hauch verspurt.
(Arabische Spruchweisheit)*

62 Tbn al-Wa3$a’ a.0., s. Anm. 44, Bd. I, 83.







AfO, Beih.

AMI AS
AMI NF

AOF
BaM
BiMes
Chiron
IA
Iran
Iraq
JCS
JNES
OIP
Oriens
PAULY
Persica
PKG
RLA

Sumer

Syria

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

Archiv fiir Orientforschung. Internationale Zeitschrift fiir
dic Wissenschaft vom Vorderen Orient, Beiheft. (Wien).
Archaeologische Mitteilungen aus Iran. Alte Serie. (Berlin).
Archaeologische Mitteilungen aus Iran. Neue Folge.
Deutsches Archiologisches Institut, Abt. Teheran. (Berlin).
Altorientalische Forschungen. Schriften zur Geschichte
und Kultur des Alten Orients. (Berlin).

Baghdader Mitteilungen. Deutsches Archiologisches
Institut, Abteilung Baghdad. (Berlin).

Bibliotheca Mesopotamica. (Malibu).

Beitridge zur Klassischen Philologie. (Miinchen).
Iranica Antiqua. (Leiden).

Iran. Journal of the British Institute of Persian Studies.
(London).

Iraq. British School of Archaeology in Iraq. (London).
Journal of Cuneiform Studies. (New Haven, Conn.).
Journal of Near Eastern Studies. Continuing the Ameri-
can Journal of Semitic Languages and Literatures.
(Chicago).

Oriental Institute Publications. The Oriental Institute
of the University of Chicago. (Chicago. IlL.).
Zeitschrift der Internationalen Gesellschaft fiir Orient-
forschung. (Leiden).

Pauly’s Realencyclopadie der classischen Altertums-
wissenschaft. (Stuttgart/Miinchen).

Persica. Jaarboek van het Genootschap Nederland-Iran.
Annuaire de la Société Néerlando-Iranienne. (’s Graven-
hage/Leiden).

Propylden Kunstgeschichte. (Berlin).

Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen
Archidologie. (Berlin/Leipzig/New York).

Sumer. A journal of archaeology and history in Arab
World. Republic of Iraq. (Baghdad).

Syria. Revue d’art oriental et d’archéologie. Institut
francais d’archéologie de Beyrouth. (Paris).




194
WVDOG

WZKM
ZA (NF)

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

Wissenschaftliche Versffentlichungen der Deutschen Orient-
Gesellschaft. (Leipzig/Berlin).

Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes. (Wien).
Zeitschrift fiir Assyriologie und Vorderasiatische Archio-
logie. (Leipzig/Berlin/New York).




LITERATURVERZEICHNIS

Abu 1-Faradsch, Und der Kalif beschenkte ihn reichlich. Ausziige aus dem ,Buch
der Lieder”. Aus dem Arabischen iibertragen und bearbeitet von G. Rotter, 1977.

F. Altheim, Literatur und Gesellschaft im ausgehenden Altertum, Bd. I, Kap. IL:
Jamblichos’” Babylonische Geschichten, von Ursula Schneider-Menzel, 1948.

F. Altheim/R. Stiehl, Die Araber in der Alten Welt III, 1966.

W. Aly, Volksmirchen, Sage und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen, 2.,
durchges. Aufl. von L. Huber, 1969.

P. Amiet, La glyptique mésopotamienne archaique, 1980.

H.Chr. Andersen, Mirchen meines Lebens, Insel 'Th, 1979.

W. Andrae, Die Stelenreihen in Assur, WVDOG 24, 1913.
—, Das wiedererstandene Assur, 1938 (neubearb. v. B. Hrouda, 1977).

Appmn s Roman history. The Syrian Wars, Loeb Class. Lib., 1962.

Apollonios von Rhodos, Das Argonautenepos, herausg., ubcrqctzt u. erldutert v.
R. Glei/St. Natzel-Glei, Bd. 1 u.2, 1996.

Apuleius, Der goldene Esel (Mctamorphosen) lat. u. deutsch, herausgeb. und iiber-
setzt v. E. Brandt und W. Ehlers, 3. verb. Aufl. 1980.

J.M. Asher-Greve, Frauen in altsumerischer Zeit, BiMes 18, 1985.

Athenaeus, The Dapno%ophmts engl. iibers. v. Ch.B. Gulick, Loeb Class. Lib. 1967.

D. Bander, Die Siegesstele des Naramsin und ihre Stellung in Kunst- und Kultur-
geschic hte, 1995.

H. Balz- roh01s Innana. Wesenshild und Kult einer unmiitterlichen Géttin, 1992.

B.F. Batto, Q)tUd]C% on women at Mari, 1974,

H. Behrens, Enlil und Ninlil. Ein sumerischer Mythos aus Nippur, Studia Pohl, SM
Nr. 8, 1978.

A. Bellebaum (Hrsg.), Vom guten Leben. Gliicksvorstellungen in Hochkulturen, 1994.

R. Bernbeck, Siegel, Mythen, Riten: Etana und dic Ideologie der Akkad-Zeit, BaM
97, 1996.

Bibel, Einheitsiibersetzung, Altes und Neues Testament, Herder 1980.

R. Bichler, Die ,,Reichstraume Herodots. Eine Studie zu Herodots schépferischer
Leistung und ihrer quellenkritischen Konsequenz, in: Chiron 15, 1985.

R.D. Biggs, Liebeszauber, in: RLA 7, 1987-90.

G. Binder/R. Merkelbach (Hrsg.), Amor und Psyche, 1968.

G. Binder/B. Effe (Hrsg.), Liebe und Leidenschaft. Historische Aspekte von Erotik
und Sexualitit, Bochumer Altertumswissenschaftl. Colloq., Bd. 12, 1993.

A.D.H. Bivar, Catalogue of the Western Asiatic seals in the British Museum, 1969.

U. Blaschek (Hrsg.), Mirchen von Liebe und Eros, 1991.

R.M. Boehmer, Die Entwicklung der Glyptik wihrend der Akkad-Zeit, 1965.

J. Borker-Klihn, Altvorderasiatische Bildstelen und vergleichbare Felsreliefs, 1982.

J. Boese, Altmesopotamische Weihplatten, 1971.

R. Borger, Kénig Sanheribs Ehegliick, ARRIM 6, 1988.

H.Th. Bossert, Altanatolien, 1942.

J. Bottéro, Mesopotamia, \Nrmng, reasoning, and the gods (engl. 1992).

J. Bottéro/H. Petschow, Homosexualitit, RLA 4, 1972-75.

M. Boyce, Parthian writings and literature, in: The Cambridge History of Iran, 3.2,
1983.

N. Branden, Verliebt fiirs ganze Leben. Psychologie der Zirtlichkeit, 1980 (deutsch
1982).




196 LITERATURVERZEICHNIS

E. Bredsdorff, Hans Christian Andersen. Des Mirchendichters Leben und Werk,
1980 (deutsch).

P. Briant, Darius, le Perses et I'Empire, 1992.

J.T.P. de Bruijn, Book review of As‘ad E. Khairallah, Love, madness, and poetry.
An interpretation of the Magnun legend, Beiruter Texte und Studien 24, 1980,
in: Persica 12, 1987.

Ch,J. Brunner, Sasanian stamp seals in The Metropolitan Museum of Art, 1978.

E. Brunner-Traut, Altigyptische Mirchen, iibertragen und bearbeitet von E. Brunner-
Traut, 1963.

, Altigyptische Literatur, in: W. Raollig (Hrsg.), Altorientalische Literaturen,
1978.

G. de Bruyn, Tristan und Isolde. Nach Gottfried von StraBburg neu erzahlt, 1975.

E.D. van Buren, Clay figurines of Babylonia and Assyria, 1930.

P. Calmeyer, Reliefbronzen in babylonischem Stil. Eine westiranische Werkstatt
des 10. Jahrhunderts v.Chr., 1973.

Cambridge (The) history of Iran 3.1, 1983.

R. Campbell Thompson, An assyrian parallel to an incident in the story of Semiramis
Iraq 4, 1937.

M. Carroll-Spillecke (Hrsg.), Der Garten von der Antike bis zum Mittelalter, 1992.

Chariton von Aphrodisias, Kallirhoe, eingeleit., iibers. und erldutert v. K. Plepelits,
1976.

N. Chodorow, Das Erbe der Miitter. Psychoanalyse und Soziologie der Geschlechter,
1985.

M. Civil, Enlil and Ninlil: The marriage of Sud, JAOS 103, 1983.

M.A.R. Colledge, The Parthians, 1967.

D. Collon, Ancient Near Eastern Art, 1995.

G. Contenau/R. Ghirshman, Fouilles du Tépé-Giyan, 1935.

J.S. Cooper, Critical Review: zu H. Behrens, Enlil und Ninlil, JCS, 32, 1980.

J.S. Cooper/W. Heimpel, The sumerian Sargon legend, JAOS 103, 1983.

V.S. Curtis, Persian myths, Brit. Mus. Press, 1993.

St. Dalley, Myths from Mesopotamia, 1989.

—, Nineveh, Babylon and the Hanging Gardens. Cuneiform and classical sources
reconciled, Iraq 56, 1994.

O.M. Dalton, The treasure of the Oxus. With other examples of early oriental
metal-work, 2. Aufl. 1926.

K.-H. Deller, Assurbanipal in der Gartenlaube, BaM 18, 1987.

J--M. Dentzer, Le motif du banquet couché dans le Proche-Orient et le monde
Grec du VII® au IV® siecle avant J.-C., 1982.

I. Diederichs, Miérchen aus dem Land der Kénigin von Saba, 1987.

M. Dietrich, Semiramis oder: War die Frau im Alten Orient nur schén?, in:
B. Schmitz/U. Steffgen, Waren sie nur schén? Frauen im Spiegel der Jahrtausende,
1989.

M. Dietrich/O. Loretz, Der Baal-Zyklus, in: Dies., Mythen und Epen IV, TUAT,
1997.

Diodorus Siculus, Loeb Class. Lib., 1968.

H. Dohl, Amazonen—Traumfrauen und Schreckensbilder, in: B. Schmitz/U. Steffgen,
Waren sie nur schén?, Frauen im Spiegel der Jahrtausende, 1989.

H.W. Duda, Ferhad und Schirin, 1933.

E. Ebeling, Familie, RLA 3, 1957-71.

——, Freudenmidchen, RLA 3, 1957-71.

———, Geschlechtsmoral, REA 3, 1957-71.

D.O. Edzard (Ubers.), Assyrien und seine Nachbarlinder, in: Die Altorientalischen
Reiche III. Die erste Hilfte des 1. Jahrtausends, Fischer Weltgeschichte Bd. 4,
1967.

H




LITERATURVERZEICHNIS 197

W. Eilers, Semiramis—Entstehung und Nachhall einer altorientalischen Sage. Sitzungs-
berichte der Osterr. Akad. d. Wissensch., Wien, 274.2, 1971.

K. Erdmann, Die Kunst Irans zur Zeit der Sasaniden, 1943.

A. Erman, Die Literatur der Aegypter, 1923.

A. Falkenstein, Sumerische religiése Texte, ZA NF 22 (Band 56) 1964.

A. Falkenstein/W. v. Soden, Sumerische und akkadische Hymnen und Gebete, 1953.

A. Falkenstein et al.,, Gilgame§, in: RLA 3, 1957-71.

G. Farber-Fliigge, Der Mythos ,,Jnanna und Enki“ unter besonderer Beriicksichtigung
der Liste der me, Studia Pohl 10, 1973.

B. Fehr, Orientalische und griechische Gelage, 1971.

Firdausi, Geschichten aus dem Schahnameh. Ausgewihlt und iibertragen von Uta
v. Witzleben, 1960.

B.R. Foster, Gilgamesh: Sex, love and the ascent of knowledge, Festschrift M.E.
Pope, 1987.

——, Before the muses. An anthology of akkadian literature, 2. Aufl. 1996.

H. Frankfort, Sculpture of the third millennium B.C. from Tell Asmar and Khafajah,
OIP 44, 1939.

——, Before philosophy, 1964.

J.G. Fraser, The Golden Bough (deutsch: Der goldene Zweig), 1968.

P. Frisch, Die Triume bei Herodot, in: Beitrige zur klassischen Philologie, 27,
1968.

E. Fromm, Die Kunst des Liebens, 1956.

R.N. Frye, The Sasanian bas-relief at Tang-i Qandil, Iran 12, 1974.

J. Furstauer, Eros im Alten Orient. Eine vergleichende Darstellung der Erotik der
Vélker im alten Orient, o.J. (vermutl. 1965).

R. Gelpke, Neue Liebesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT. Erstmals
den persischen Quellen nacherzihlt von Rudolf Gelpke, Illustriert von Otto
Bachmann, Manesse Bibl., 1969.

-, Ewiges Morgenland. Nachdichtungen orientalischer Poesie und Prosa aus ara-
bischen und persischen Originaltexten, 1982.

R. Ghirshman, Le ceinture en Iran, IA 14, 1979.

K.-H. Golzio, Der Tempel im alten Mesopotamien und seine Parallelen in Indien.
Eine religionshistorische Studie, 1983.

R. Gobl, Sasanidische Numismatik, 1968.

——, Der sasanidische Siegelkanon, 1973.

A. Goetze, The myth of Illuyankas, in: J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts
Relating to the Old Testament, 3. Aufl. 1969.

H. Géttner-Abendroth, Die Géttin und ihr Heros, 1980 (10. Aufl. 1993).

J. Gray, Mznner sind anders. Frauen auch. (engl. Men are from Mars, Women are
from Venus), Th 1993.

AK. Grayson, Nergal and Ereshkigal—Additions, in J.B. Pritchard, Ancient Near
Eastern Texts Relating to the Old Testament, 3. Aufl. 1969.

J. und W. Grimm, Die Mirchen der Briider Grimm. Kinder- und Hausmiirchen,
Goldmann Ausgabe 1975.

A.C. Gunter/P. Jett, Ancient Iranian Metalwork, 1992.

V. Haas, Medea und Jason im Lichte hethitischer Quellen, Acta Antiqua Academiae
Scientiarum Hungaricae 26, 1978.

-, Hethitische Berggotter und hurritische Steinddmonen, 1962.

W.W. Hallo, Origins. The ancient Near Eastern background of some modern western
institutions, 1996.

B. Halpern, Sybil, or the Two Nations? Archaism, kinship, alienation, and the elite
redefinition of traditional culture in Judah in the 8th—7th centuries B.C.E., in:
J.S. Cooper/G.M. Schwartz, The study of the ancient Near East in the Twenty-

First Century, 1996.




198 LITERATURVERZEICHNIS

P.O. Harper, Silver vessels of the Sasanian period, Vol. I, 1981.

W. Hausrath, Griechische Mirchen, 2. Aufl. 1922,

K. Hecker, Das akkadische Gilgamesch-Epos, in: K. Hecker et al., Mythen und
Epen, Vol. I, TUAT, 1994.

W. Heimpel/A. Green, Mythologie, RLA 8, 1993-1997.

E. Heinrich, Bauwerke in der Altsumerischen Bildkunst, 1957.

W. Helck, Betrachtungen zur GrofBien Goéttin und den ihr verbundenen Gottheiten,
197.1%

M. Held, A faithful lover in an old babylonian dialogue, JCS 15, 1961; s.a. ders.,
JCS 16, 1962.

A. Hermann, Altigyptische Liebesdichtung, 1959.

Herodot, Historien, Goldmann Tb 1961.

E. Herzfeld, Am Tor von Asien. Felsdenkmale aus Irans Heldenzeit, 1920.

A. Hillebrandt, Upanishaden. Indische Weisheit, Verl. Eugen Diederichs, 1958.

W. Hinz, Altiranische Funde und Forschungen, 1969.

——, Dantes persische Vorlaufer, AMI NF 4, 1971.

—, Darius und die Perser. Eine Kulturgeschichte der Achidmeniden, 1976/1979.

H. Hirsch, Eannatum von Laga§ und Sargon von Agade, in: Studies Oppenheim,
1964.

I. Hoffmann, Der Kathakosa. Text und Ubersetzung mit bibliographischen Anmer-
kungen (Diss. Miinchen 1974).

B. Hrouda, Tell Halaf, Bd. 4, Die Kleinfunde aus historischer Zeit, 1962.

—, Vorderasien I. Handbuch der Archiologie, 1971.

——, Das wiedererstandene Assur (zweite, durchgesehene und erweiterte Auflage
der Ausgabe von W. Andrae, 1938) 1977.

, Der Alte Orient, 1991.

——, Zur Darstellung des Etana-Epos in der Glyptik. Festschrift fir H. Hirsch,
WZKM 1996.

S. Hunke, Kamele auf dem Kaisermantel. Deutsch-arabische Begegnungen seit Karl
dem Groflen, 1976.

Ibn al-Was$a’, Das Buch des buntbestickten Kleides, aus dem Arabischen iibersetzt
u. herausg. v. D. Bellmann, 1984.

Th. Jacobsen, Toward the image of Tammuz and other essays on Mesopotamian
history and culture, 1970.

——, The treasures of darkness, 1976.

——, The harps that once ..., Sumerian poetry in translation, 1987.

Th. Jacobsen/S.N. Kramer, The myth of Inanna and Bilulu, JNES 12, 1953.

F. Jacoby, Ktesias, in: PAULY XI1.2, 1922

L. Janus, Wie die Seele entsteht. Unser psychisches Leben vor und nach der Geburt,
dtv 1993.

K. Jaro§, Esther. Geschichte und Legende, 1996.

A, Jirku, Die Ausgrabungen in Palistina und Syrien. 2., vermehrte und verb. Ausg.
1970.

F. Joachim, Treue. Die brisante Seite der Liebe, 1996.

W. Johnen, Die Angst des Mannes vor der starken Frau. Einsichten in Minnerseelen,
1992 (Th 1994).

R.A. Johnson, Traumvorstellung Liebe. Der Irrtum des Abendlandes, 2. Aufl. 1986.

C.G. Jung, Grundwerk, Bde. 3 und 5, 3. Aufl. 1987.

V. Kast, Paare. Beziehungsphantasien oder Wie Gotter sich in Menschen spiegeln,
1984, 10. Aufl. 1991.

——, Liebe im Mirchen, 2. Aufl. 1992.

H.L. Kaster, Die WeihrauchstraBe. Handelswege im alten Orient, 1986.

Katalog Berlin, Mit sieben Siegeln verschen, 1997.

Katalog Miinchen, Gold der Skythen aus der Leningrader Eremitage, 1984.




LITERATURVERZEICHNIS 199

K. Kerényi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher
Beleuchtung, 1962.

AE. Khairallah, Love, madness and poetry. An interpretation of the Magnun legend.
Beiruter Texte und Studien 25, 1980.

F. Kluge, Etymologisches Wérterbuch der Deutschen Sprache, 21. unverdnderte
Aufl,, 1975.

H. Koch, Es kiindet Dareios der Kénig. ... Vom Leben im persischen Grofireich, 1992.

Fr. W. Konig, Die Persika des Ktesias von Knidos, AfO, Beih. 18, 1972.

G. Komoréczy, Zur Atiologie der Schrifterfindung im Enmerkar-Epos, AOF 3, 1975.

Koran, Aus dem Arabischen iibertragen von M. Henning. Einfithrung und Anmer-
kungen v. Annemarie Schimmel, 1984.

V. Korosec, Ehe, RLA 2, 1938.

1J. Kragkovskij, Die Friihgeschichte der Erzihlung von Macnin und Laila in der
arabischen Literatur (iibers. von H. Ritter), Oriens 8, 1955.

S.N. Kramer, A blood-plague motif in sumerian mythology, ArOr 17.1, 1949.

, Enmerkar and the lord of Aratta, 1952.

——, Geschichte beginnt mit Sumer, 1959.

——, Sumerian mythology, 1961.

——, The Sumerians. Their history, culture and character, 1963.

——, The sacred marriage rite, 1969.

— Dumuzi and Enkimdu, the dispute between the Shepherd-God and the
Farmer-God, in: J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old
Testament, 3. Aufl. 1969.

——, Inanna’s descent to the Nether World, ebenda.

H. Kyrieleis, Throne und Klinen, 1969.

B. Kytzler (Hrsg.), Im Reiche des Eros. Samtliche Liebes- und Abenteuerromane
der Antike, 2 Bde., 1983.

W.G. Lambert, Prostitution, in: V. Haas (Hrsg.), AuBenseiter und Randgruppen.
Konstanzer Althistorische Vortrige und Forschungen, Heft 32, 1992.

P. Lauster, Licbe. Psychologie eines Phinomens, 1980 (Tb 1995).

G. Leick, Sex and eroticism in mesopotamian literature, 1994.

D. Levit-Tawil, Re-dating the sasanian reliefs at Tang-e Qandil and Barm-e Dilak.
Composition and style as dating criteria, IA 28, 1993.

B. Lewis, The legend of Sargon: A study of the akkadian text and the tale of the
hero who was exposed at birth, 1976.

M. Lichtheim, Ancient Egyptian literature, Bd. II, New Kingdom, 1976.

E. Littmann, Die Erzihlungen aus den Tausendundein Nichten. Vollstindige deut-
sche Ausgabe in sechs Banden zum ersten Mal nach dem arabischen Urtext der
Calcuttaer Ausgabe vom Jahre 1830 iibertragen, 6 Bde., 1953.

, Geschichten der Liebe aus den 1001 Nichten. Aus dem arabischen Urtext
von Enno Littmann, 1973.

—— Die schénsten Liebesgeschichten aus TAUSENDUNDEINE NACHT, 2 Bde.,
Manesse Bibl., o.].

A. Livingstone, Court poetry and literary miscellanea, 1985.

G. Luck, Die Rémische Liebeselegie, 1961.

F. v. Luschan, Ausgrabungen in Sendschirli III, 1902.

M. Mahdi, The Thousand and One Nights, 1995.

G. Mandel, Das Reich der Kénigin von Saba, 1976.

AT. Mann/]. Lyle, Mystische Sexualitit, 1996.

L. Manniche, Sexual Life in Ancient Egypt, 1987.

J.-C. Margueron, Die Girten im Vorderen Orient, in: M. Carroll-Spillecke (Hrsg.),
Der Garten von der Antike bis zum Mittelalter, 1992.

B. Marschak, Silberschitze des Orients. Metallkunst des 3.-13. Jahrhunderts und

ihre Kontinuitit, 1986.




200 LITERATURVERZEICHNIS

St. M. Maul, , kurgarri* und ,,assinnu® und ihr Stand in der altbabylonischen Gesell-
schaft, in: V. Haas (Hrsg.), AuBenseiter und Randgruppen, Konstanzer Althistorische
Vortrige und Forschungen, Heft 32, 1992.

H. McCall, Mesopotamian Myths, Brit. Mus. Press, 3. Aufl. 1995.

E.A. McDermott, Euripides’ Medea. The incarnation of disorder, 1989.

J. Mellaart, Catal Hiiyiik. A neolithic town in Anatolia, 1967,

——, Excavations at Hacilar, 1970.

R. Merkelbach, Mithras, 1984.

E. Meyer, Hettitica, AMI AS 2, 1930.

G. Miketta/C. Tebel-Nagy, Liebe und Sex—iiber die Biochemie leidenschafilicher
Gefiihle, 1997.

G. Moers, Die Reiscerzihlung des Wenamun, in: E. Blumenthal et al, Mythen
und Epen III, TUAT, 1995.

A. Moortgat, Tell Halaf, Bd. 3, Die Bildwerke, 1955.

W.L. Moran, Ovid’s ,Blanda Voluptas* and the humanization of Enkidu, JNES
50, 1991.

— The Gilgamesh Epic: A masterpiece from ancient Mesopotamia, in: J.M.
Sasson (Hrsg.), Civilizations of the ancient Near East, Vol. TV, 1995.

G.G.W. Miiller, Ischtars Hollenfahrt, in: K. Hecker et al, Mythen und Epen TI,
1994.

——, Nergal und Ereschkigal, ebenda.

W.M. Miiller, Liebespoesie der Alten Agypter, 1899.

B. Musche, Vorderasiatischer Schmuck zur Zeit der Arsakiden und der Sasaniden,
1988.

——, Vorderasiatischer Schmuck von den Anfingen bis zur Zeit der Achaemeniden,
1992.

W. Nagel, Where were the ,Hanging Gardens* located in Babylon?, Sumer 35,
1979.

—, Ninus und Semiramis in Sage und Geschichte. Iranische Staaten und Reiter-
nomaden vor Darius, 1982,

R. Neukomm/K. Tschenkéli (Ubers. u. Bearb.), Wisramiani oder Die Geschichte
der Liebe von Wis und Ramin, 1957.

E. Neumann, Ursprungsgeschichte des BewuBtseins, Reihe Geist und Psyche, Th
Kindler, 2. Aufl. 1974.

——, Amor und Psyche. Eine tiefenpsychologische Deutung des Mirchens mit dem
Text des Mirchens von Apuleius, 3. Aufl. 1981.

H. Newstead, The origin and growth of the Tristan legend, in: R.S. Loomis (Hrsg.),
Arthurian literature in the Middle Ages, 1959.

Nizami, Die sieben Geschichten der sieben Prinzessinnen. Aus dem Persischen ver-
deutscht und herausgegeben von R. Gelpke, Manesse, 7. Aufl. 1987.

, Leila und Madschnun. Aus dem Persischen tibertragen von R. Gelpke, 1963.

——, Chosrou und Schirin. Aus dem Persischen iibersetzt von J. Chr. Biirgel, 1980.

Th. Noldeke, Geschichten des Artachsir i Papakan, aus dem Pehlewi iibersetzt, mit
Erlauterungen und einer Einleitung versechen, in: Festschrift Theodor Benfey,
Beitrdge zur Kunde der Indogermanischen Sprache 4, 1878.

Th. Néldeke-Tabari, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden.
Aus der arabischen Chronik des Tabari. Ubers. u. mit ausfiihrl. Erldut. u. Erginz.
versehn v. Th. Néldeke. Erstausg. 1879, Neudr. 1973

M. Noll¢, Denkmiler vom Satrapensitz Daskyleion, 1992.

K. Oberhuber, Das Gilgamesch-Epos, 1977.

A.L. Oppenheim, On royal gardens in Mesopotamia, Festschrift Schmidt, JNES 24,
1965.

M.v. Oppenheim, Der Tell Halaf. Eine neue Kultur im iltesten Mesopotamien,
1931




LITERATURVERZEICHNIS 201

——, Tell Halaf, Bd. 3, bearb. u. herausg. von A. Moortgat, 1955.

———, Tell Halaf, Bd. 4, bearb. u. herausg. von B. Hrouda, 1962.

W. Orthmann, Der Alte Orient, PKG, Bd. 14, 1975.

H. Otten, Hupasija, RLA 4, 1972-75.

——, Illujanka, RLA 5, 1976-1980.

W.F. Otto, Epikur, Cotta’s Bibl. d. Moderne, 2. Aufl. 1975.

Ovid, Metamorphosen, herausg. und tibers. v. H. Breitenbach, Artemis-Verl.,, 2. Aufl.
1964.

W. Papke, Die Sterne von Babylon. Die geheime Botschaft des Gilgamesch—nach
4000 Jahren entschliisselt, 1987.

——, Ich suchte Gilgamesch, in: Die Suche nach Eden. Wege zur alternativen
Deutung menschlicher Frithgeschichte, hrsg. v. S. Scherer, 1996.

A. Parrot, Les fouilles de Mari. Prem. campagne (hiver 1933-34), Rapport préliminaire,
Syria 16, 1935.

——, Marn. Une ville perdue. . ., 1943.

Th. Paulsen, Wunschtriume und Angste. Kaiserzeitliche Gesellschaft und Erotik im
Spiegel des antiken Licbesromans, in: G. Binder/B. Effe (Hrsg), Liebe und
Leidenschaft. Historische Aspekte von Erotik und Sexualitit, Bochumer Alter-
tumswissenschaftl. Collog. 12, 1993.

L.E. Pearce, The scribes and scholars of ancient Mesopotamia, in: J.M. Sasson
(Hrgs.), Civilizations of the ancient Near East, Vol. IV, 1995.

B.E. Perry, The ancient romances, 1967.

G. Pettinato, Das altorientalische Menschenbild und die sumerischen und akkadi-
schen Schépfungsmythen, 1971

, Semiramis. Herrin iiber Assur und Babylon, 1988.

F. Pfister, Der Alexanderroman. Mit einer Auswahl aus den verwandten Texten,
1978.

F. Pinnock, Erotic art in the ancient Near East, in: J.M. Sasson (Hrsg.), Civilizations
of the ancient Near East, Vol. IV, 1995.

Platon, Das Gastmahl. Ubersetzt und erlautert von O. Apelt, (2. Aufl. neubearb.
v. A. Capelle), 1960.

Plutarch, Lebensbeschreibung des Demotrios Poliorketes.

AU. Pope/Ph. Ackerman, A survey of persian art, Vol. II, Vol. VII (2. Aufl),
1967.

J.B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, 3. Aufl.,
1969.

——, (Hrsg.), Solomon and Sheba, 1974.

R. v. Ranke-Graves, Griechische Mythologie, rororo 1960.

G. Rawlinson, The seventh great oriental monarchy, 1876 (Neudr. 1976).

S. v. Reden, Ugarit und seine Welt. Die Entdeckung einer der iltesten Handels-
metropolen am Mittelmeer, 1992.

E. Reiner, Poetry from Babylonia and Assyria, 1985.

——, Die akkadische Literatur, in: W. Rollig (Hrsg.), Altorientalische Literaturen,
1978.

J. Renger/].S. Cooper, Heilige Hochzeit, RLA 4, 1972-75.

M. Riemschneider, Das Reich am Ararat, 1966.

W. Réllig, Tamblichos, in: Der kleine PAULY II, 1967.

G. Roeder, Altagyptische Erzihlungen und Mirchen. Slg. Diederichs, 1927.

W.H.Ph. Rémer, Inannas Gang zur Unterwelt, in: W.H.Ph. Rémer/D.O. Edzard,
Mythen und Epen I, TUAT, 1993.

——, Enlil und Ninlil, ebenda.

——, Enki, Ninsikila und Ninchursaga, ebenda.

E. Rohde, Der Griechische Roman und seine Vorliufer, 3. Aufl. 1914 (Neuaufl.
1960).




202 LITERATURVERZEICHNIS

R. Rollinger, Herodots Babylonischer Logos. FEine kritische Untersuchung der
Glaubwiirdigkeitsdiskussion, 1993.

G. Rotter (Hrsg.), Bibliothek Arabischer Klassiker, Bd. 2, Abu I-Faradsch, Und der
Kalif beschenkte ihn reichlich. Ausziige aus dem ,Buch der Lieder. Aus dem
Arabischen iibertragen und bearbeitet v. G. Rotter, 1977,

Sch. Rustaweli, Der Mann im Pantherfell, aus dem Georgischen v. R. Neukomm,
1974.

M. San Nicold, Dyandrie, RLA 2, 1938.

F. Sarre/E. Herzfeld, Iranische Felsreliefs, 1910.

A. Schimmel, Meine Seele ist eine Frau. Das Weibliche im Islam, 1995.

C.C. Schlam, Cupid and Psyche. Apuleius and the Monuments, 1976.

D. Schmandt-Besserat, Before Writing, Vol. 1, 1992.

B. Schmitz/U. Steffgen, Waren sie nur schén? Frauen im Spiegel der Jahrtausende,
1989.

H. Schmékel, Das Gilgamesch-Epos, 5. durchges. Aufl. 1980,

V. Schneider, Gilgamesch, 1967.

G. Schoepperle, Tristan und Isolt, 1960.

A. Schott/W.v. Soden, Das Gilgamesch-Epos, 1958.

S. Schott, Altigyptische Licbeslieder, Artemis-Verlag, 1952,

J. Schreier, Gattinnen. Thr EinfluB von der Urzeit bis zur Gegenwart, 1978.

G. Schwab, Die schénsten Sagen des klassischen Altertums, o,].

A. Schweizer-Viillers, Gilgamesch. Von der Bewusstwerdung des Mannes. Eine reli-
gionspsychologische Deutung, 1991.

L. Seibert, Die Frau im alten Orient, 1973.

U. Seidl, Inanna/Iitar, RLA 5, 1976-1980.

G. Selz, Die Bankettszene. Entwicklung eines ,jiiberzeitlichen® Bildmotivs in Meso-
potamien von der Frithdynastischen bis zur Akkad-Zeit, 2 Bde., 1983,

T. Severin, Auf den Spuren der Argonauten, 1987.

F. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifitums, Bd. 2, 1975.

F. Stark, Im Tal der Mérder. Eine Europierin im Persien der dreiBiger Jahre
(deutsch 1991).

D.W.W. Stevenson, A proposal for the irrigation of the Hanging Gardens of Babylon,
Iraq 54, 1992.

W.v. Soden, Ein Zwiegesprach Hammurabis mit einer Frau (Altbabylonische
Dialektdichtungen Nr. 2), ZA NF 15 (Band 49) 1949.

» Der altbabylonische Atramchasis-Mythos, in: K. Hecker et al., Mythen und
Epen II, 1994.

E.A. Speiser, Nergal and Ereshkigal, in: ].B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts
Relating to the Old Testament, 3. Aufl. 1969.

, Descent of Ishtar to the Nether World, ebenda.

—, Etana, ebenda.

A. Spycket, Women in Persian art, in: D. Schmandt-Besserat, Ancient Persia. The
art of an empire, 1980.

W. Suslow (Hrsg.), Die Ermitage, 1990.

W. Szczepanski, Babilon, 1923,

H. Tadmor, Autobiographical apology in the royal assyrian literature, in: H. Tadmor/
M. Weinfeld, History, historiography and interpretation, 1983.

J. Tichy, Persische Mirchen, Verl. Dausien, 1970.

AJ. Tobler, Excavations at Tepe Gawra II, 1950.

L. Triimpelmann, Iranische Denkmiler, Lieferung 5, Reihe II, Iranische Felsreliefs.
A. Das sasanidische Felsrelief von Sar Mashad, 1975.

A. Unal, Der Mythos vom Schlangendimon Illuyanka, CTH 321, in: K. Hecker
et al., Mythen und Epen II, TUAT, 1994.

; Der Mythos vom Kénigtum der Gétter und Kumarbi, CTH 344, ebenda.




LITERATURVERZEICGHNIS 203

——, Das Mirchen vom Jager Keschschi, CTH 361, ebenda.

JM. Unvala, Der Konig Husrav und sein Knabe, herausg., umschrieben, iihersetzt
und erldutert, 1917.

C. Vandersleyen, Das Alte Agypten, PKG 15, 1975.

L. Vielhauer, Bruder und Schwester. Untersuchungen und Betrachtungen zu einem
Urmotiv zwischenmenschlicher Beziehung, 1979.

E. Walster/W. Walster, Liebe. Liebe ist mehr in der modernen Partnerschaft, deutsch
1987.

O. Weinreich, Der griechische Liebesroman, 1962.

F.H. Weissbach, AffurSarrat, RLA 1, 1928.

M. Weisweiler, Arabische Marchen II, ausgewihlt und iibertragen von Max Weis-
weiler, Verl. Eugen Diederichs, 1966.

W. Westendorf, Das alte Agypten, Holle Verl. 1969 (Tb Heyne 1979).

J.G. Westenholz, Love lyrics from the ancient Near East, in: J.M. Sasson (Hrsg.),
Civilizations of the ancient Near East, Vol. IV, 1995.

A.v. Wickede, Prihistorische Stempelglyptik in Vorderasien, 1990.

J. Wiesehofer, Das antike Persien. Von 550 v.Chr.-650 n.Chr., 1993.

C.G. Wilcke, Licbeslieder, in: Kindlers Literaturlexikon VI, 1971.

——, Der Anfang von ,Inanna und Sukalletuda® AfO 24, 1973.

—, Inanna/I8tar, RLA 5, 1976—1980.

—, Familiengriindung im Alten Babylonien, in: EW. Miiller (Hrsg.), Geschlechts-
reife und Legitimation zur Zeugung, 1985.

, Schrift und Literatur, in: B. Hrouda (Hrsg.), Der Alte Orient, 1991,

LJ. Winter, A decorated breastplate from Hasanlu, Iran, 1980.

—, Sex, rhetoric, and the public monument. The alluring body of Naram-sin of
Agade, in: N.B. Kampen (Hrsg.), Sexuality in ancient art, 1996.

U. Winter, Frau und Géttin, 1983.

D. Wolkstein/S.N. Kramer, Inanna. Queen of heaven and earth, 1983.

Xenophon, Kyrupidie. Die Erziehung der Kyros, herausgegeben und iibersetzt v.
R. Nickel, 1992.







205

LANDKARTEN

LT

M§§m+m mr_ ,w_v‘_.um

vatabosso,

[ =23e3dy]

fae

vatdol ity
Xu.}mﬁ
(vop
52 42127 pPun
waZuinoay fazpuny Huyomaa
Py i .
AN
5340y
209 U,
Houwig
Y25
bl sxa_\,m..&
ba
o {p 1)
P &m_&mﬁ (5] PHOY ns u\mwom, & L’r
n\uv\ ) .%&a
powy X, oy dA
b A B mazdAz
7, 4 & “v — 422 U4 2 LAl
@do| ualyrsidspy i \um\\ uaAssy waLaAS S0POUY, " opaa
1B Wiy Ay Oy OGN
PEIPT3Y] y
uatph N
WRIMBWAY  aiupan waibAaug
s1y930)
A23|y Sa24DMUYS
nway1hxs

uajloutiiog

uoed h.n‘:u;ﬁ.u




206 LANDKARTEN

1 Akkad (Agade) 28 Ki§

2 Alexandria 29 Ktesiphon

3 Aphrodisias 30 Lagas

4  Arados 31 Maras

5 Assur 32 Mirn

6 Askalon 33 Milet

7 Athen 34 Nibru (Nippur)
8 Babylon 35 Ninive

9 Bagdad 36 Persepolis

10 Baktra 37 Samarkand

11 Basra 38 Sar-i Pol

12 Bitik 39 Sar Mashad

13 Byblos 40 Siraz

14 Catal Hiyiik 41  Sultantepe

15 Daskyleion 42 Susa

16 Demetrias 43 Syrakus

17 Dilmun 44 Taht-1 Suléeman

Eres (s. Uruk) 45 Tag-i Bostan

18 Eridu 46 Tell el-Amarna
19 Ephesus 47 Tell Halaf
20 Girsu/Telld 48 Tepe Gaura
21 Haclar 49 Tepe Gijan
22 Hasanlu 50 Troia
23  Jerusalem 51 Tyros
24 Karaburglu 52 Ugarit/Ras e§-Samra
25 Karthago 53, Ug
26 Kermaniah 54 Uruk/Warka

27 Kezwin 55  Zmcirh




G PMey]

207

422} a0 FpuypM4? 26rpim
A
Satoy
109
Z i
m oo WS 9pe
m . *0oh F—men Bl
28 :

z oo %
A Cze

ym‘
= m,_\‘.

b MUU Ry AWM A

my e

433 sIZADMYIS







ZEITTAFEL DES ALTEN ORIENTS

ausgehend vom Zweistromland zwischen Euphrat und Tigris

ca. 4000 v.Chr. < Halaf-Kultur im nérdl. Zweistromland
‘Obéd-Kultur im siidl. Zweistromland
ca. 3300-3000  * Uruk-Zeit mit Erfindung der Schrift
ca. 30002800 ¢ Gemdet-Nasr-Zeit.
ca. 2800-2276 e« Frithdynastische Zeit I-III
hier erwdhnte Helden aus Uruk
(Gilgames, Enmerkar), aus Ki§ (Etana)
= Frihdyn. I, ca. 2800—2700 v.Chr.
Kénigsgraber von Ur (Frihdyn. III
= ca. 2500 v.Chr.)
Urukagina v. Lagas (23502340 v.Chr./
2276-2095/47  * Herrschaft der Akkader (Akkad-Zeit)
hier erwahnte Konige sind Sargon von Akkad
(2325-2280 v.Chr.) mit Tochter Enheduanna
und Enkel Naramsin (2255-2220 v.Chr.)

Sume-
rische
Zeit

20471959 * Ur III-Zeit (Sumerische Renaissance), hier er-
wahnter Konig Stsin (ca. 1988-1980 v.Chr.)
18591530 * Altbabylonische Zeit

Herrschaft geht von Babylon aus mit bekanntem
Koénig Hammurabi von Babylon; zeitgleich mit
althethitisch in Anatolien und altelamisch in Iran
1530—ca. 1100 = Mittanisch-Kassitische Zeit (mittelbabylonisch)
Herrschaft der Hurriter und Kassiten
1370612 * Herrschaft der Assyrer
* mittelassyrisch (1370—ca. 1000 v.Chr.)
hier erwihnter Koénig: Tukulti-Ninurta L. (1250—
1210 v.Chr.)
Ugarit: Kénig Nigmadu II. (1360-1330 v.Chr.)
* neuassyrisch (ca. 1000-612 v.Chr.)
hier erwiahnte Konige und Koéniginnen:
Sammuramat (Semiramis ?), Gattin Samsi-
Adads V. (824-811 v.Chr.)
Tiglatpilesar III. (745-727 v.Chr.)




612-550 v.Chr.

550-330 v.Chr.

330 v.Chr.—ca.
250/247 v.Chr.

247 v.Chr.—
224/28 n.Chr.

224—630/650 n.Chr. ¢ Herrschaft der Sasaniden aus Iran

ZEITTAFEL

Sargon II. (722-705 v.Chr.)
Sanherib (705-681 v.Chr.) und Gattin
Nagija

Asarhaddon (681-669 v.Chr.)
Assurbanipal mit Gattin Liballi-Sarrat (669—
631/29 v.Chr.)

Beginn der Phase ist zeitgleich mit Konig
David von Israel (regierte 1000-961 v.Chr.)
und Koénig Salomon von Israel (regierte
961-922 v.Chr.)

Herrschaft ausgehend von Babylon (neuba-
byl. Zeit)

hier erwihnter Koénig: Nebukadnezar II.
(605—562 v.Chr.)

Herrschaft der Achaemeniden aus Iran
hier erwzhnte Konige Kyros II. (559-530/
529 v.Chr.)

Xerxes I. (486-465 v.Chr.)

Artaxerxes 1. (465—424 v.Chr.)

Darius II. (423—405 v.Chr.)

Artaxerxes II. Mnemon (405-359 v.Chr.)
Artaxerxes III. (358-337 v.Chr))
Herrschaft Alexander d. Gr. und der Seleu-
kiden (Hellenistische Zeit)

hier erwdhnte Konige: Alexander d. Gr.
(636—323 v.Chr.)

Im Zweistromland und Persien:

Seleukos I. Nikator (312-281 v.Chr.) u. Stra-
tonike (geschied.)

Antiochos I. (280261 v.Chr.) u. Stratonike
In Agypten: Ptolemaios I. Soter (305-283/
282 v.Chr,)

Ptolemaios II. (285-246 v.Chr.)
Ptolemaios III. (246-221 v.Chr.)
Kleopatra VIL (57-30 v.Chr.)

Herrschaft der Parther/Arsakiden aus Iran
hier erwidhnte Herrscher: Phaates IV. (38/
7—2 v.Chr.), Phraataces/Phraates V.
(2 v.Chr.—4 n.Chr.)




ZEITTAFEL il

hier erwidhnte Konige sind: Artachsir I. (223-
241 n.Chr.)

Sapir 1. (241-272 n.Chr.)

Hormizd 1. (272/273 n.Chr.)

Bahram V./Bahram Gur (420—438 n.Chr.)
Chosrou 1./Chosrou Kobad (531-578 n.Chr.)
‘ Chosrou II./Chosrou Parwez (590-628 n.Chr.)
| Sahrijar (ca. 628 n.Chr.)

| ab 630/650 n.Chr. <« Herrschaft der Araber (islamische Zeit)

nach:
K. Erdmann, Die Kunst Irans zur Zeit der
Sasaniden, 1943, 137

D.O. Edzard, in: Fischer Weltgeschichte, Bd.
4 (Tb 1967), 111

M.A.R. Colledge, The Parthians, 1967, 179
B. Hrouda, Vorderasien I, 1971, 314 f.
W. Hinz, Darius und die Perser, I, 1976, 247







Abradatas und Pantheia
170

Adad-guppi 180

Alexander d. Gr.
129

Alexandergeschichten 73

Alexanderroman 94

Alexandna 89, 99

‘A’ischa 179

Aithiopika 95

Akkad (Agade) 21

Ameisensure 51

Amor und Psyche 96

Anahita 131, 137, 147

Andersen, H. Chr. 115

Aneas 103 f.

Antiochus und Stratonike 107

Aphrodisias 93

75 £, 70,

73, 89, 106, 115,

Apollonios Rhodios 99 ff., 184
Apuleius 96

Arados 93 f.

Araspas 75 fl.

Ariadne 56, 103 f.

Aristipp 28

Argonautika 99 fI., 184
Artachs§ir 115 ff, 118, 184
Artaxerxes I-1II. 45, 90, 93 ff.

Askalon 45
Assur 50
Assurbanipal
Astyages 82
Asusunamir und Ereskigal
Athen 96, 104, 106
Athenaios 73, 80, 83, 95, 106
Atrambasis-Epos 151

Atum, Agypt. Schopfergott 168

5,:49-1 761, 655 83 £

12, 157

Ba‘al und ‘Anat 5, 12, 79, 96
Babylon 45, 59 £, 91 ff.

Babyloniaka (Babylonische Geschichten)

90 {T., 104

Bagdad 129

Bahram Gur (Bahram V.)
135, 137, 140

Bahram Gur und Azida

129 £,

118 ff, 127,

137, 139 1.
Baktra 46
Basra 129

INDEX

55 (s.a. Salomon und die
Kénigin von Saba)

Bilqts

Bishan und Manisha 122, 127
Bitk 28 ff.

Byblos 64

Catal Hiiyik 28 f.

Cicero 154

Chaireas und Kallirhoe 93 f, 104
Chares von Mytilene 73, 79

Chariton 93
Chosrou L.
Chosrou II.
Chosrou und Schirin

181 f.

119 ff, 122, 128
119 £, 122, 130 £, 144
197, 130 f,

Dante und Beatrice 146
Daskyleion 83, 85 f.
David und Batseba 59
Dido 56, 103 £
Dilmun 150
Diodorus Siculus
Demetrias 83, 86
Dumuzi/Tammuz (allgemein) 34, 39,
159 £, 178, 185 (s.a. Inanna und
Dumuzi)

4547 £.:59, 78

Enheduanna 21

Enlil und Ninlil
183

Enlil und Sud 7, 151

Enmerkar, Held von Uruk 4

Enmerkar-Epos 3, 38

Enmerkar und der Herr von Aratta
4, 38, 183

Enmerkar und EnsuhkeSda‘anna 38

Enki und Asariluhi 21 £

Enki und Ninhursaga im Lande
Dilmun 150, 168

Enkidu 15 f, 40, 150-158, 162 f.,
178, 186 f.

Ephesus 89

Epikur 27 f.

Ere§ 151 (s. Uruk)

Ereskigal 8 ff, 11, 179 (s.a. Nergal
und Ereskigal)
Erida 6, 10, 152
Ester (Buch Ester)

A R e |

53, 95




214
Etana 3, 5, 14 £
Euripides 99 f.

Fihrist 129
Firdausi 127

Gastmahl, Das 165

Gelehrte Tischgesellschaft 73

Geschichte der Perser und Araber zur
Zeit der Sasaniden 117

Gestinanna 11, 160

Gilgames, Held von Uruk 42 (s.a.
Gilgames-Epos)

Gilgame3-Epos 5, 14 ff,, 23, 35, 39,
1505815250 |55 160862 F Shi 1
186 f.

Gilgame$ und Agga von Ki§ 39

Gilgames und das Land der Lebenden
39

Gilgame$ und Enkidu und der
Himmelsstier 39 fL.

Girsu/Tello 28

Goldene Esel, Der 96

Gottfried von Strafiburg 145

Gurgani 124

Gyges und die Frau des lydischen
Koénigs 80

Haclar 28

Hafagi 26

Hammurabi 22, 161
Hasanlu 13 f.
Hedonismus 28
Heilige Hochzeit
Heliodoros 95

17, 28, 35 ft; 65

Herodot 45, 80 ff., 180
Historische Bibliothek 45
Hohelied 57, 62

Homer 99

Inanna/Innin/Itar (allgemein) 37,
147, 178 f.

Inanna bevorzugt den Landmann 33,
38,5158 ' 183

Inanna, Enki und die Ubergabe der
Kiinste 152, 160, 183

Inanna und Bilulu 159

Inanna und Dumuzi (Inannas Gang

zur Unterwelt/IStars Hollenfahrt) 4,

10,39, 4965109, 120157 #F 1158
Inanna und der Girtner Sukalletuda’
4, 6, 150, 183
Inara und Hupasija 41
Isis und Osiris 109

INDEX

[itar und Gilgame§ (Istars Werbung)
14 ff,, 39, 48

Jamblichos 90 f.
Jason und Medea 99, 104, 108 (s.a.
Medea)

Jerusalem 51
Josef und die Frau des Potifar 128

Kambyses 80 fI.
Karaburglu 65, 71
Karthago 56, 96, 103 f.
Kebra Nagast 54
Kermansah 65, 70
Kessi, der Jager 35, 16 f.
Kezwin 144

Kis 13, 34

Kleopatra VII. 106 f.
Kohelet (Buch) 189
Kumarbi-Mythos 167
Ktesias von Knidos 45, 77
Ktesiphon 121

Kyros II. 75, 80, 82, 180
Kyrupddie 75

Lagas 27

Lanzelot und Guinevere 145

Leila und Madschnun 129, 135 ff,,
146, 174 ff., 186

Liballi-3arrat, Gattin Assurbanipals
44, 49 f.

Lied eines Harfenspielers 188

Mann im Panther- (Tiger-) Fell
126 f.
Maras 65
Mari 25, 159
Medea 56, 99 ff., 104, 184 (s.a.
Jason und Medea)
Metamorphosen des Apuleius 96
Metamorphosen des Ovid 110, 146
Milet 89, 93, 97
Moses von Chorene 48

Nadim 129
Nadira 120, 184 (s.a. Nadira und
Sapar)
Nadira und Sapar
Naramsin 35 f.
Nagija-Zakatu 49 f., 180
Nebukadnezar II. 54, 60
Nergal und Ereskigal 4, 8, 44, 59,
183, 185
Nibru (Nippur)

115, 117

7y 24



Ninive 5, 14;.:16, 39,°56,/61, 83,
150, 157
Ninos-Roman 48
Ninos und Semiramis
Semiramis)
Nigmadu II., Koénig von Ugarit 5

45 4t 09 (sia

Nizamu 119, 130 £, 135
Odatis
Ovid 110, 146

Pantheia 79 (s.a. Abradatas und
Pantheia)

Paulus, 1. Korinth. Brief 168

Persepolis 106

Persika (Pers. Geschichten) 45

Philemon und Baucis 110

Phraates IV. und Musa 106 ., 184
Pindar 99
Platon 80, 165

Plutarch 83, 107
Prinzessin auf der Erbse 115
Pyramus und Thisbe 60, 146

Rhodanes 91 £, (s.a. Sinonis)
Romeo und Julia 146
Rustam 123, 127

Salomon und die Kénigin von Saba
b0E, 59

Sal und Rudaba 127

Sammuramat, Gattin Samsi-Adads V.
49 f., 180

Sanherib 50, 56, 61

Sapir 15 15, 11 f.

Sargis Tmogweli 124

Sargon, Kénig von Akkad 21, 34 f,
39, 183, 187

Sargon II. 59, 61

Sar-1 Pol 147

Sar Mashad 138, 143

Schahnameh 127, 131 £, 181, 190

Schehrezad 130

Schirin und Baumeister Ferhad 133,
138 (s.a. Chosrou und Schirin)

Schota Rustaweli 126

Sebeos 48

Semiramis 45 ff,, 49 f, 105 (s.a.

Ninos und Semiramis)

INDEX

79 (s.a. Zariadres und Odatis)

215

Semiramis und Konig Ara 48

Siawosch 127 f.

Sieben Geschichten der sieben
Prinzessinen 82, 135

Sinonis 91 £

Siraz  XIII

Sultantepe 4, 59

Stisa: 28, 3(), A8 75979 £.5:95

Stsin, Konig von Ur 17

Syrakus 93 f.

Tabari 117

Taht1 Suléman 55

Taq-i Bostan 114, 138, 144
Tausendundeine Nacht 129 ff.
Tell el-Amarna 4, 8, 16

Tell Halaf 66

Tepe Gaura 28 f.

Tepe Gyan 28

Thais, griech. Sklavin 106

Theseus und Ariadne 103 (s.a.
Ariadne)

Tristan und Isolde 145

Troia 103

Tyros 93; 103

“Udritische Liebe 176
Ugarit/Ras e§-Samra 5, 79

Un-amun, Die Reise des 64

Upanishaden 167, 190
Vb7
Uruk/Warka 4, 14 f, 150, 152, 162

(s.a. Eres)
Urukagina, Konig von Lagas 27
Urzababa, Koénig von Ki§ 34
Utnapistim im Gilgames-Epos 23
Utu, Gott: -4, 33,58, 1158,°160

Verwunschene Prinz, Der 64

Wis und Ramin (Wisramiani) 90,
124, 133, 145, 163, 181, 190

Xenophon 75, 80
Xerxes 80 f, 83, 94, 106

Zariadres und Odatis
Zarinaia und Stryangaios
Zincirli 65, 70

73, 81
77, 79, 181






10.

Il

12,
13

14.

15

16.

STUDIES IN THE HISTORY AND CULTURE
OF THE ANCIENT NEAR EAST

EDITED BY
B. HALPERN ano M.H.E. WEIPPERT

ISSN 0169-9024

. Ahlstrom, G.W. Royal Administration and National Religion in Ancient Palestine.

1982. ISBN 90 04 6562 8

. Becking, B. The Fall of Samaria. An Historical and Archaecological Study.

1992. ISBN 90 04 09633 7

. Vogelsang, W.]. The Rise and Organisation of the Achaemenid Empire. The Eas-

tern Iranian Evidence. 1992. ISBN 90 04 09682 5

. Thompson, T.L. Early History of the Israelite People. From the Written and

Archaeological Sources. 1992. ISBN 90 04 09483 0

. el-Faiz, M. L'agronomie de la Mésopotamie antique. Analyse du «Livre de 'agri-

culture nabatéenne » de QfitAma. 1995. ISBN 90 04 10199 3

Hallo, W.W. Origins. The Ancient Near Eastern Background of Some
Modern Western Institutions. 1996. ISBN 90 04 10328 7

Toorn, K. van der. Family Religion in Babylonia, Syria and Israel. Continuity
and Change in the Forms of Religious Life. 1996. ISBN 90 0410410 0
Jeffers, A. Magic and Divination in Ancient Palestine and Syria. 1996.

ISBN 90 04 10513 |

Galil, G. The Chronology of the Kings of Israel and Judah. 1996.

ISBN 90 04 10611 1

Ehrlich, C.S. The Philistines in Transition. A History from ca. 1000-730
B.C.E. 1996. ISBN 90 04 10426 7

Handy, L.K. (ed.). The Age of Solomon. Scholarship at the Turn of the Mil-
lennium. 1997. ISBN 90 04 10476 3

Malamat, A. Mari and the Bible. 1998. ISBN 90 04 10863 7

Krings, V. Carthage et les Grecs ¢c. 580-480 av. J.-C. Textes et histoire. 1998.
ISBN 90 04 10881 5

Stol, M. and S.P. Vleeming, The Care of the Elderly in the Ancient Near East.
1999. ISBN 90 04 10896 3

Musche, B. Die Liebe in der altorientalischen Dichtung. 1999.

ISBN 9004 11213 8

Ishida, T. History and Historical Whiting in Ancient Israel. Studies in Biblical
Historiography. 1999. ISBN 90 04 11444 0












BDBiT LIBRARY L
31142 02735 1819

108385




IEBN 90-04-11213-8

9 T789004™M 12131




