
    auayanalÄ NN 
BS1245.3 .H68 1997 oasaudeshuc:n Kommentar    

PL 

are 

   



  

  

j 

Elmer Holmes 
Bobst Library 

New York 
University 
  

  
  

 



  

 



   



  
DAS BUNDESBUCH 

 



    
    

   

          

     

DOCUMENTA ET MONUMENTA 
ORIENTIS ANTIQUI (DMOA) 

STUDIES IN NEAR EASTERN ARCHAEOLOGY AND CIVILISATION 

EDITED BY 

P.M.M.G. AKKERMANS, C.H.J. pe GEUS, E. HAERINCK 

T#.P.J. van DEn HOUT, M. STOL, D. van DER PLAS 

VOLUME XXIV 

DAS BUNDESBUCH



  

DAS BUNDESBUCH 

Ein Kommentar 

CORNELIS HOUTMAN 

BRILL 
LEIDEN : NEW YORK : KÖLN 

1997  



      

  

   

    

    

  

    

   

    

  

     

   
    

      

        
    

  

       
        

     

This book is printed on acid-free paper. 

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data 

Houtman, C., 1945- 

Das Bundesbuch : ein Kommentar / von Cornelis Houtman. 

. em. — (Documenta et monumenta Orientis antiqui, ISSN 
0169-7943 ; v. 24) 

Includes bibliographical references (p. ) and indexes. 
ISBN 9004108599 (cloth : alk. paper) 
1. Book of the Covenant—Commentaries. I. Title. II. Series. 

BS1245.3.H68 1997 
222°.1207—dc21 97-14445 

CIP 

Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme 

Houtman, Cornelis: 

Das Bundesbuch : ein Kommentar / von Cornelis Houtman. — Leiden ; New York ; 

Köln : Brill, 1997 
(Documenta et monumenta orientis antiqui ; Vol. 24) 

ISBN 90-04-10859-9 
NE: GT 

   ISSN 0169-7943 
ISBN 90 04 10859 9 

    

© Copyright 1997 by Koninklijke Brill, Leiden, The Netherlands 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored 
in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, 

mechanical, photocopying,recording or otherwise, without prior written 
permission from the publisher. 

Authorization to photocopy items for internal or personal 
use is granted by Koninklijke Brill provided that 

the appropriate fees are paid directly to The Copyright 
Clearance Center, 222 Rosewood Drive, Suite 910 

Danvers MA 01923, USA. 

Fees are subject to change. 

PRINTED IN THE NETHERLANDS



  

   INHALTSVERZEICHNIS 

VOLWOH I a ee en RER EU a a xi 
Abkürzungen: ui. Aw ed ee Fe x 

KAPITEL I 

DER RAHMEN DES BUNDESBUCHES (20,18-21; 24,1-2) . ... 1 

KAPITEL II 

EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 

Der Name Bundesbuch (S. 8) — das Bundesbuch besteht aus unterschiedlichem 

Material (S. 9) — die Komposition und Struktur des Bundesbuches (S. 10) — 

zwei Hauptteile (S. 10) — Ansporn zu einem hohen moralischen und von 

Barmherzigkeit geprägten Verhalten (S. 11) — die Unterscheidung von kasuisti- 

schem und apodiktischem Recht (S. 12) — gleiche Zielsetzung: die Errichtung 

einer stabilen und lebbaren Gesellschaftsordnung, die durch Gerechtigkeit 

gekennzeichnet ist (S. 13) — die apodiktischen Vorschriften berühren die 

Fundamente der Gesellschaft, der Rechtsordnung (S. 13) — die Entstehungsge- 
schichte des Bundesbuches (S. 15) — die Moral trägt im Bundesbuch betont 
den Stempel einer besonderen Offenbarung (S. 16) — in seiner gegenwärtigen 

Form existierte das Bundesbuch nie außerhalb von Genesis-Könige (S. 16) — 

die mispätim haben den Charakter eines juridischen ‘Handbuches’ (S. 17) — die 

mispätim stellen kein Gesetzbuch in unserem Sinne dar (S. 18) — im Falle 

eines konkreten Vergehens wird anders verfahren, als dies in den Gesetzestexten 

gefordert wird (S. 18) — die mispätim hat man als Neuformulierung bzw. 

Korrektur des Gewohnheitsrechts zu betrachten (S. 20) — die mispatim re- 

präsentieren kein praktiziertes, sondern ein gewünschtes Recht (S. 20) — als 

Bestandteil der JHWH-Offenbarung erhoben sie Anspruch auf Gültigkeit und 
Normativität (S. 21) — der Ursprung der mispätim (S. 21) — die mispatim sind 

mit Blick auf den männlichen Israeliten formuliert und setzen eine Gesellschaft 
mit patriarchalem Charakter voraus ($. 22) — die Datierung des Bundesbuches 

(S. 23) — es muß auf jeden Fall jünger als das Deuteronomium sein (S. 26) — 
durchdrungen vom Ethos der Humanität präsentiert sich das Bundesbuch als 
würdige Vorbereitung auf den Höhepunkt Deuteronomium (S. 27) — Be- 
kanntschaft mit den Rechtsüberlieferungen aus dem Alten Orient (S. 27) — die 
Implikationen dieser Abhängigkeit (S. 28) — Partizipierte Israel an einer Art 

‘common law’ des Alten Orients oder besaß Israels ‘law’ einen eigenen 

  

  



    

  

   

                                              

        
          

   

  

    

    

  

   

INHALTSVERZEICHNIS 

Charakter? (S. 29) — Hatte der Glaube Israels einen Einfluß auf die For- 
mulierung der Regeln und führte dies zu markanten Unterschieden im Vergleich 

mit den Vorschriften aus Israels Umwelt? (S. 30) — das Bundesbuch wird 

durch den Rahmen als göttliches Recht qualifiziert (S. 30) — verschiedene Vor- 
schriften, die wahrscheinlich den literarischen Niederschlag von Gelehrten 
darstellen, die über das Gewohnheitsrecht und die allgemeine Moral reflektier- 

ten und es weiterentwickelten, wurden sakralisiert und erhielten den Charakter 
einer besonderen Offenbarung (S. 32) — unter das göttliche Recht des Bundes- 
buches fallen soziale und kultische Vorschriften, aber auch echte Gesetzestexte 

(S. 32) — in bezug auf die gewünschte soziale Moral, die Fundamente der Ge- 

sellschaft bestanden in Israel keine anderen Vorstellungen als anderenorts im 
Alten Orient (S. 33) — durch das Rahmenwerk, das aus der Redaktion des 

großen Werkes Genesis bis Könige stammt, erhielt die ganze Sammlung das 
“JHWH-Siegel’ (S. 34) — das Bundesbuch als ganzes kann mit der Gattungsbe- 

zeichnung Programm bezeichnet werden (S. 34) — die Frage nach dem gegen- 

seitigen Verhältnis der verschiedenen Gesetzeskomplexe im Pentateuch (S. 35) 

— im Lichte der Stoffanordnung, dem Aufbau des Pentateuch, muß das 
Deuteronomium als Schwerpunkt betrachtet werden. Es bietet die autoritative 
Interpretation der sinaitischen Gesetzgebung ($. 37) — aus den Abschnitten des 

Pentateuch, die sich auf die Zeit nach der Offenbarung JHWHs am Sinai 

beziehen, wird ersichtlich, daß JHWHs Offenbarung am Gottesberg nicht als 

definitiv und vollständig betrachtet werden darf (S. 39) — die Frage nach dem 

Eigencharakter von Israels Vorschriften (S. 39) — das Verhältnis der Sinai-Vor- 

schriften zur neutestamentlichen Botschaft (S. 42) — die Auslegungsgeschichte, 

sowohl von jüdischer als auch christlicher Seite (S. 42) — die Fragen des 

Wertes, des moralischen Gehaltes und der Gültigkeit der Vorschriften des 

Bundesbuches (S. 44) — die Vorschriften des AT, auch die des Bundesbuches, 

sind in einen Prozeß der Aktualisierung und Neuinterpretation hineingenommen, 
der bereits im AT nachzuweisen ist und der die Grenzen des Kanons durch- 

bricht und sich bis heute fortsetzt (S. 46). 

KAPITEL III 

DIE EINZIG RECHTE VEREHRUNG JHWHS (20,22-26) ..... 

KAPITEL IV 

SCHULDSKLAVEREI. UNGLEICHE BEHANDLUNG VON 
MANN UNDERAU@LI- HM) 32 0 a re:      

  

    

    

Anmerkungenzur‘Sklaverei' u aY . 2... ee en 

Anmerküngen'zur 'Position der Frau; %.. ....... 4.2... 2% 

 



INHALTSVERZEICHNIS 

KAPITEL V 

VERLETZUNG DER KÖRPERLICHEN INTEGRITÄT 
ANDERER BEUTE(21,D- DR. ee auskern.s 

VORSÄTZLICHER UND NICHT VORSÄTZLICHER TOTSCHLAG 

(21,124) er ee en. 

‚Asyl ansheiliger Stälte a cn na is a a ee, 
Die Asylpraxıs amsaltenlstach 0... 2 0. A 

Asyl-auBerhalb-Istaele 3.2. 9.2... 0 3 2 

ELTERNMIßHANDLUNG UND MENSCHENRAUB (21,15-17) ........ 

Eltesumibhandlunsg ZII15:19 > ..2 2.2. 22... 0. 8; 

Menselenaub@1,.16). 2: 2. nn en 

MIBHANDLUNG INFOLGE STREITEREI (21,18-19) 2222 2222220.. 

MIBHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN 

MITZEODESFOEGE’ (212022). sr. na een 

EINE SCHWANGERE FRAU ALS OPFER EINES HANDGEMENGES 

(212225) an 2 Re Nele 

Ex 21,22-25 und-das ius talionis®o® ten rei ei. 

MIßHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN MIT DARAUS 
RESULTIERENDEM BLEIBENDEM KÖRPERSCHADEN (21,26-27) ...... 

TÖDLICHE VERLETZUNG DURCH EIN STÖRIGES RIND (21,28-32) .... 

KAPITEL VI 

BESCHÄDIGUNG FREMDEN EIGENTUMS (21,33-22}16).%: ...% 

SCHADEN AN FREMDEM VIEH (2133-36) . 2222222222222... 

VIEHDIEBSTAHT :(21,37:22:3), 0.00 a8. a en 

SCHADEN AN FREMDER FELDFRUCHT (22,4-5) .. 222 cccc. 

vii 

 



    

    

   

      

   

   
   
   

    

   
   

    

        
               

  

    
    
   

  

viii INHALTSVERZEICHNIS 

ENTWENDUNG ODER SCHÄDIGUNG VON IN AUFBEWAHRUNG GEGE- 
BENEM, GELIEHENEM UND GEMIETETEM BESITZ (22,6-14) ...... 198 

SCHADEN DURCH GEMEINSCHAFT MIT EINEM UNVERHEIRATETEN 

MÄDCHEN:(22,15-16) 2 en en ee ee 211 

KAPITEL VII 

KULTISCHE UND SOZIALE VORSCHRIFTEN (22,17-23-23,12) 217 

GREULICHE, NICHT TOLERIERBARE PRAKTIKEN (22,17-19) ...... 217 

SORGE FÜR DIE SOZIAL SCHWÄCHEREN (22,20-26) ..........: 224 

Witwe:bnd:Waälser are Bft kr 237 

SORGE: FÜR-JHWH(22.27:30) 822. . Se a 241 

DIVERSE SOZIALE VORSCHRIFTEN (23,1-12) . 2.2... 2.222220 255 

Gerechtigkeit und Glaubwürdigkeit in der 

Rechtspflege. @3 1-3). RH..2 7. 2.0E NR a Er 256 

Hilfsbereitschaft ungeachtet der Beziehung 

zum,anderen‘(23,4-5) 2. Baar. 3 anne nn 262 

Gerechtigkeit und Glaubwürdigkeit in der 

Rechspfese 1.023,15 a. en 269 

Sabbatjahr und Sabbat als soziale Einrichtungen 

3101ER a de ae en 

KAPITEL VIII 

VORSCHRIFTEN FÜR DEN JHWH-DIENST (23,13-19) ...... 

Das Passa und das Fest der ungesäuerten Brote (Mazzot)....... 

Das Böcklein in der Milch seiner Mutter... ...... 2.2.22...      

 



INHALTSVERZEICHNIS 

KAPITEL IX 

EPILOG. EIN BLICK IN DIE ZUKUNFT (23,20-33) 

Literatur 

Sachregister 

Stellenregister 

 



   



VORWORT 

Die Rechtsüberlieferungen des Alten Vorderen Orients erfreuen sich einer 

noch stets zunehmenden Aufmerksamkeit, nicht nur unter Orientalisten, 

sondern auch unter Rechts- und Kulturhistorikern und Ethikern im 

allgemeinen. Das Bundesbuch (Exodus 20,22-23,33), eine der Gesetzes- 

sammlungen der hebräischen Bibel / des Alten Testaments, partizipiert an 
diesem wachsenden Interesse. In den letzten Jahren erschienen verschie- 

dene Abhandlungen hierüber. Ein detaillierter Kommentar fehlte jedoch 

bisher. Dieses Buch will dem Abhilfe schaffen. Es ist so aufgebaut, daß 

es nicht nur für Fachwissenschaftler, sondern auch für Interessenten an 

den Rechtsüberlieferungen des Alten Vorderen Orients, der Ethik der 

Bibel und der Rechtsgeschichte im allgemeinen ein Führer sein kann. 

Einleitend zum Gebrauch des Kommentars gebe ich folgende Hinweise: 

Auf Texte und Abschnitte im Buch Exodus wird in der Regel nur mit 

Kapitel und Versangabe verwiesen (z.B. 20,18-21 = Ex. 20,18-21). 

Aufgrund der Anlage der vorliegenden Abhandlung und der vielen 

Querverweise darin konnten die Register beschränkt werden. Im Sachre- 

gister werden fast ausschließlich die Themen genannt, die mittels Nach- 

schlagen im Inhaltsverzeichnis nicht bequem aufgespürt werden können. 

Das Stellenregister beinhaltet, was die biblischen Belege betrifft, haupt- 

sächlich Verweise auf Texte in den anderen alttestamentlichen Gesetzes- 

sammlungen, die als Parallelen zu den Vorschriften des Bundesbuches 

betrachtet werden können. 

Ohne den Einsatz meiner Assistenten Dr. Werner Gugler und Walter 

Hilbrands wäre dieses Buch in dieser Form nicht zustande gekommen. Sie 

haben sich der Übersetzung aus dem Niederländischen angenommen. Ich 

bin ihnen dafür sehr verbunden. 

Kampen, im Januar 1997 C. Houtman 

 



              

   

      

   
   
   

  

   

  

   

      

ABD 

Ag. 

ARTU 

Aus 

BB 

BAE 

BDB 

BL 

BRL 

  
CE 

CH 

cu 

cv 

DDD 

   
   
   
   
   

  

Dir 

E 

ExR. 

        

Field, F. 

    

FT 

    

    

          

    

Brockelmann, C. 

! Texte und Übersetzungen finden sich bei M.T. Roth, Zaw Collections from Mesopota- 

mia and Asia Minor, Atlanta 1995 (mit einem Beitrag von H.A. Hoffner; Hg. von P. 

Michalowski); Übersetzungen bei ANET und TUAT, I/I (mit Angaben zu Texteditionen und 

einführender Lit.); vgl. RLA, III, S. 243ff.; Boecker*, S. 44ff.; W.H.Ph. Römer, “Einige 

Bemerkungen zum altmesopotamischen Recht sonderlich nach Quellen in sumerischer 

Sprache”, ZAW 95 (1983), S. 319-336. 

ABKÜRZUNGEN 

Die Abkürzungen richten sich nach dem Verzeichnis von S. Schwertner, Theologische 

Realenzyklopädie (TRE). Abkürzungsverzeichnis, Berlin!New York 1994°. Darüber hinaus 

werden folgende Abkürzungen verwendet. Diese Liste enthält auch weitere Angaben u.a. 

bzgl. der konsultierten Grammatiken (nur mittels Autorenname angegeben) und der für 

Sammlungen von Rechtstexten aus dem Alten Orient verwandten Abkürzungen, die bei der 

Besprechung der Vorschriften des Bundesbuches relevant sind:' die sumerischen Texte CU 

und LE, die akkadischen Sammlungen CE, CH, MAG und NBG, und ferner die HG. 

The Anchor Bible Dictionary 

Aquila; siehe Field 

J.C. de Moor, An Anthology of Religious Texts from Ugarit, Leiden 

1987 
G. Dalman, Arbeit und Sitte in Palästina, I-VII, Gütersloh 1928-42 

Bibliotheca Biblica, II, Oxford 1722 
La Bible de l’Alexandrie. L’Exode, Paris 1989; französische Übersetzung 

der LXX, Anmerkungen usw. von A. Le Boulluec und P. Sandevoir. 

F. Brown, S.R. Driver, C.A. Briggs, A Hebrew and English Lexicon of 

the Old Testament, corrected impression, Oxford 1952 

H. Bauer, P. Leander, Historische Grammatik der hebräischen Sprache 

des Alten Testamentes, Halle 1922 

Biblisches Reallexikon, Hg. v. K. Galling, Tübingen 1977? 

Hebräische Syntax, Neukirchen Kreis Moers 1956 

Codex Eschnunna (Anfang 2.Jt.) 

Codex Hammurapi (18.Jh.) 

Codex Urnammu (Ende 3.Jt.) 

Canisiusvertaling; Ausgabe 1936-39 

K. van der Toorn u.a. (Hg.), Dictionary of Deities and Demons in the 

Bible, Leiden 1995 

Deuteronomist 

Elohist 

Exodus Rabba;, Text: Midrasch Rabba, Wilna 1887; Übersetzung: H. 

Freedman, M. Simon (Hg.), Midrash Rabbah, London 1939 

Origenis Hexaplorum quae supersunt sive Veterum Interpretum Graeco- 

rum in totum Vetus Testamentum Fragmenta, I-II, Oxonii 1875-76 

Fragment-Targume; Text und Übersetzung: M.L. Klein, The Fragment- 

Targums of the Pentateuch, Rome 1980 

Wilhelm Gesenius' hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über 

    

 



   
Ges-B 

Ges-K 

GNB 

HG 

H 

J 
JLA 

Joüon, P. 

Josephus 

KJV 

KöSynt 

KöW 

KTU 

LE 

LXX 

LV 

   
   

MAG 

Mandelkern, S.    
   

  

Mek. 

Meyer, R. 

MidrTanch. Ex. 

       

   
MS(S) 
MT 
NBG 
NEB 
NV 

      
   
       

Origenes 

  

   

  
  

? Englische Übersetzung: A Grammar of Biblical Hebrew, übersetzt und revidiert von T. 
Muraoka, Roma 1991. 

ABKÜRZUNGEN xili 

das Alte Testament, 18.Aufl., Hg. von R. Meyer & H. Donner, Berlin 

1987- 

W. Gesenius, F. Buhl, Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch 

über das Alte Testament, Leipzig 1921" 

W. Gesenius, E. Kautzsch, Hebräische Grammatik, Leipzig 1909* 

Groot Nieuws Bijbel. Vertaling in omgangstaal, Ausgabe 1983 
Hethitische Gesetze (1600-1200) 

Heiligkeitsgesetz 

Jahwist 

Jewish Law Annual 

Grammaire de l’Hebreu Biblique,? Rome 1947? 

H.St.J. Thackeray, R. Marcus, L.H. Feldman, Josephus with an English 
Translation, London/Cambridge Mass. 1926-1965; E. Nodet (Hg.), 

Flavius Josephe. Les Antiquites Juives, I-III, Paris 1992 

Authorised King James Version 

F.E. König, Historisch-comparative Syntax der hebräischen Sprache, 
Leipzig 1897 

E. König, Hebräisches und aramäisches Wörterbuch zum Alten Testa- 
ment, Leipzig 1922?** 

M. Dietrich u.a. (Hg.), Die keilalphabetischen Texte aus Ugarit, |, 

Neukirchen-Vluyn 1976 

Codex Lipit-Eschtar (Anfang 2.Jt.) 

Septuaginta; Ausgabe: A.E. Brooke, N. McLean, The Old Testament in 

Greek 1/2. Exodus and Leviticus, Cambridge 1909, und J.W. Wevers, 

Septuaginta Vetus Testamentum Graecum Auctoritate Academiae Scienti- 

arum Goltingensis editum Il/l. Exodus, Göttingen 1991; französische 

Übersetzung und Anmerkungen in BAE; Kommentar und ‚Anmerkungen 

in Wevers*, Notes; ders., Text History 

Leidse vertaling, Ausgabe 1899-1901; vgl. H. Oort (Hg.), Textus He- 

braici emendationes quibus in Vetere Testamento Neerlandice vertendo 

usi sunt A. Kuenen, I. Hooykaas, W.H. Kosters, H. Oort, Lugduni 
Batavorum 1900 

Mittelassyrische Gesetze (12./11.Jh.) 

Veteris Testamenti Concordantiae Hebraicae atque Chaldaicae, Leipzig 
1937 

J.Z. Lauterbach, Mekilta de-Rabbi Ishmael, Philadelphia 1931-35 

Hebräische Grammatik, Berlin 1966-72' 
Midrasch Tanchuma; Text: S. Buber, Midra5 Tanhuma B., Wilna 1885; 

Übersetzung: H. Bietenhard, Midrasch Tanhuma. R. Tanhuma über die 
Tora, genannt Midrasch Jelammedenu, I, Bern usw. 1980 
Manuskript(e) 

masoretischer Text 

Neubabylonische Gesetze 

The New English Bible 

Nieuwe Vertaling = Die Übersetzung der niederländischen Bibelge- 
sellschaft (1951) 

Homiliae in Exodum, Text: PG, XI, Sp. 298ff.; Übersetzung: Origene 

    

   

    



  

xiv 

Pesch. 

Philo 

Pseudo-Philo 

PT 

Qm 

RTAT 

Sam.Pent. 

SamT 

ss 

Symm. 

sv 

Theod. 

TNf 

TO 

TPsJ 

TR 

TzZUR 

Vulg. 

ABKÜRZUNGEN 

Homelies sur l’Exode, Paris 0.J. (Übersetzung: P. Fortier, Einführung: 

H. de Lubac); Origen Homilies on Genesis and Exodus (Übersetzung 

R.E. Heine), Washington DC 1982 

Priesterschrift 
The Old Testament in Syriac According to the Peshitta Version I/l. 

Genesis-Exodus (Exodus herausgegeben von M.D. Koster), Leiden 1977; 

vgl. M.D. Koster, The Peshitta of Exodus. The Development of its Text 

in the Course of Fifteen Centuries, Assen/Amsterdam 1977 

F.H. Colson, G.H. Whitaker, Philo with an English Translation, Lon- 

don/Cambridge Mass. 1929-1962; R. Marcus, Philo. Supplement II: 

Questions and Answers on Exodus, London/Cambridge Mass. 1953; 

A. Terian (Hg.), /[Philo Alexandrinus] Quaestiones et solutiones in 

Exodum I et II, e versione armeniaca et fragmenta graeca, Paris 1992 

Liber Antiquitatum Biblicarum, Ausgabe: Pseudo-Philon, Les Antiquites 

Bibliques, Paris 1976 (Text, Übersetzung und Anmerkungen); Überset- 

zung in Charlesworth (Hg.), II, S. 297ff. 

Palästinischer Targum, Text und Übersetzung: M.L. Klein, Genizah 

Manuscripts of Palestinian Targum to the Pentateuch, Cincinnati 1986 

= 4QPaleoEx"; s. P.W. Skehan, E. Ulrich, J.E. Sanderson (Hg.), Oum- 

ran Cave 4. IV. Paleo-Hebrew and Greek Biblical Manuscripts, Oxford 

1992 (= DJD, IX), S. 53-130 

W. Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten Testa- 

ment, Göttingen 1975 (1985?) 

Samaritanischer Pentateuch, Ausgabe: A. von Gall, Der hebräische 

Pentateuch der Samaritaner, Gießen 1914-18 

Samaritanischer Targum, Ausgabe: A. Tal, The Samaritan Targum of the 

Pentateuch, Tel Aviv 1980-1983 

C. Siegfried, B. Stade, Hebräisches Wörterbuch zum Alten Testament, 

Leipzig 1893 

Symmachus; siehe Field; vgl. Salvesen* 

Statenvertaling 

Theodotion; siehe Field; vgl. O’Connell* 

Targum Neofiti 1, Text und Übersetzungen in A. Diez Macho, Neophyti 

1. Targum Palestinense MS de la Biblioteca Vaticana, Madrid/Barcelona 

1968-78; französische Übersetzung und Anmerkungen in R. Le Deaut, 

Targum du Pentateuque, Paris 1978-80, vgl. B. Barry Levy, Targum 

Neophyti 1. A Textual Study. Introduction, Genesis, Exodus, Lanham 

usw. 1986 

Targum Ongelos; Text: A. Sperber, The Bible in Aramaic, Leiden 1959- 

68; Text und Übersetzung: I. Drazin, Targum Onkelos to Exodus, 

Denver 1990; Übersetzung: B. Grossfeld, The Targum Ongelos to 

Exodus, Wilmington 1988 

Targum Pseudo-Jonathan; Text: M. Ginsburger, Pseudo-Jonathan 

(Thargum Jonathan ben Usiel zum Pentateuch), Berlin 1903; französi- 

sche Übersetzung: R. Le Deaut; siehe unter TNf 

Tempelrolle (11Q Temple); Text: Y. Yadin, Mgylt-hmgds, Jerusalem 

1977 

N.C. Gore, Tzeenah u-Reenah. A Jewish Commentary on the Book of 

Exodus, New York usw. 1965 

Vulgata, Ausgabe: Biblia Sacra iuxta Latinam Vulgatam versionem ad 

codicum fidem cura et studio monachorum Abbatiae Pont. S. Hieronymi



ABKÜRZUNGEN 

in Urbe O.S.B., 1926- 

Waltke&O’Connor B.K. Waltke, M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax, 

Winona Lake 1990 

Williams, R.J. Hebrew Syntax. An Outline, Toronto/Buffalo 1976? 
WwV Willibrord-Vertaling, Ausgabe 1975 

Zo. F. Zorell, L. Semkowski, Lexicon Hebraicum et Aramaicum Veteris 

Testamenti, Roma 1940-1954, 1984 

Zeitschrift für Altorientalische und Biblische Rechtsgeschichte 

   



   



    

  

   

     

   

                    

    

KAPITEL I 

DER RAHMEN DES BUNDESBUCHES 

Die als Bundesbuch bekannte Sammlung von Vorschriften! bildet einen 
Teil des zweiten Buches des Alten Testaments, welches Exodus 

genannt wird. Eingebettet wird sie von erzählenden Textabschnitten, in 

denen beschrieben wird, wie das Volk Israel, nachdem es von seinem 

Gott, JHWH, aus der Sklaverei aus Ägypten befreit wurde, beim Berg 

Sinai angekommen ist, um dort für längere Zeit zu lagern (vgl. Ex. 19,1 - 

Num. 10,10). Auf die Beschreibung von Israels Aufenthalt am Sinai folgt 

JHWHSs Angebot an Israel, eine dauerhafte Beziehung einzugehen, sowie 

Israels positive Reaktion darauf (19,3-8). Im Anschluß daran wird berich- 

tet, daß die beiden zukünftigen Bundespartner sich auf die Begegnung 

vorbereiten und sich so weit wie möglich nähern. Die Begegnung hat 

JHWHs Bekanntgabe der Grundlagen zum Ziel, auf denen die Beziehung 

ruhen muß, bzw. der Forderungen, denen Israel als JHWHS ‘teurer Besitz’ 

und ‘Priesterstaat und heilige Nation’ entsprechen muß.” In Ex. 24,3-8 

wird erzählt, wie Israel auf der Basis von JHWHs Konditionen, JHWHs 

Vorschriften, den Bund mit ihm eingeht und bekräftigt.’ 

Das Bundesbuch umfaßt 20,22b-23,33 und wird in der Form eines von 

seiten JHWHs an Mose gerichteten Monologs präsentiert (20,22a). Dem 

geht eine Art Einleitung voraus (20,18-21), in der die Art der Bekanntma- 

chung der Vorschriften des Bundesbuches motiviert wird — durch Moses 

Vermittlung und nicht unmittelbar aus dem Mund JHWHs. Der Einleitung 
des Bundesbuches geht der Dekalog, das direkte Reden JHWHSs an Israel, 

voraus (20,1-17). Dieses Reden JHWHs beginnt völlig abrupt (20,1) nach 

einer augenscheinlichen Lakune im Text (19,25). Auf den Monolog des 

Bundesbuches folgt mehr oder weniger am Rande eine kurze Anmerkung 

(24,1f.) als Vorbereitung auf eine der folgenden Episoden im Bericht 

(24,9-11). Bevor wir auf das Bundesbuch selbst eingehen, präsentieren 

wir eine Erklärung sowohl der Einleitung als auch der Schlußanmerkung 

zu JHWHs Monolog. Zunächst widmen wir der Einleitung Aufmerk- 

  

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

      

  

! Zum Namen siehe 2.2. 

? Zur Auslegung von Ex. 19 siehe Houtman*, Exodus, II, S. 423ff. 

? Die Kapitel, die den erzählenden Rahmen des Bundesbuches bilden, sind literarisch 

sehr komplex und Gegenstand anhaltender Diskussion, s. Houtman*, Exodus, II, S. 426ff. 

Eine äußerst gekünstelte Sichtweise der Einheit von Ex. 19-24 wird van Sprinkle*, S.17ff., 

vertreten. 

  

      
      

 



    

  

   
   

   

                  

   

   

          

    
    
    
    
    
    

  

   

        
    
        
    
    
    
        

KAPITEL I 

samkeit. Dort bringt der Schreiber/Redaktor seine Sicht von der Art und 

dem Charakter des Bundesbuches zum Ausdruck. In der Übersetzung 

lautet der Abschnitt wie folgt: 

20,18 Das ganze Volk war Zeuge von den Donnerschlägen, von den 
Flammen, vom Hörnerschall und vom in Rauch gehüllten Berg. Das Volk 

stand unter den Eindruck davon. Sie wichen zurück und hielten sich 

abseits. 

19 Sie sprachen zu Mose: ‘Rede du mit uns, daß wir hören können. 

Aber laß Gott nicht mit uns reden, sonst müssen wir noch sterben’. 

20 Mose antwortete dem Volk: ‘'Fürchtet euch nicht! Nur um euch auf 

die Probe zu stellen, ist Gott gekommen und daß ihr mit heiliger Ehr- 
Jurcht vor ihm erfüllt werden sollt, so daß ihr euch nicht durch Fehlver- 

halten schuldig macht’. 

21 Da blieb das Volk abseits, aber Mose näherte sich bis zur dunklen 

Wolke, wo sich Gott befand. 

Um die Passage (vgl. 19,9.16-19) gut verstehen zu können, ist es notwen- 

dig, das Verhältnis von 20,18-21 zu 20,1-17 und 20,22-24,2 gut vor 

Augen zu haben. 20,18-21 besitzt eine relative Selbständigkeit, die bereits 

von den Masoreten markiert wurde (20,18 [prühä]; 20,22 [p*tühä oder 

s’tümä]; s. Perrot*, S. 58). Die Passage bildet ein Intermezzo zwischen 

den beiden Komplexen von JHWH-Vorschriften, dem Dekalog und dem 

Bundesbuch, und prägt den Charakter und das Verhältnis zwischen 

beiden. 

Es wurde erörtert, daß 20,18-21 seine Funktion als Intermezzo infolge 

redaktioneller Überarbeitung des Texts erhalten hat. Ursprünglich folgte 

20,18-21 (bzw. 20,18b-21; z.B. Noth, Hyatt) auf 19,19, so behauptet man. 

Diese These wurde erstmals von A. Kuenen? vertreten und hat seither 

große Zustimmung gefunden. Hierbei ist es erwähnenswert, daß diese 

   
* “Bijdragen tot de critiek van Pentateuch en Jozua”, ThT 15 (1881), S. 164-223 (S. 

189ff.). Nach Kuenen macht 20,18-21 einen Bestandteil einer Dekalog-Erzählung aus, die 

19,10-19; 20,18-21.1-17; 24,12-14.18 umfaßte. Das Bundesbuch soll ursprünglich mit der 

Überlieferung von Israels Aufenthalt in den Steppen Moabs verbunden gewesen sein. K. 

Budde, “Die Gesetzgebung der mittleren Bücher des Pentateuchs, insbesondere der Quellen J 

und E”, Z4W 11 (1891), S. 193-234, hingegen äußert sich dahingehend, daß das Bundes- 

buch ursprünglich nach 33,6 plaziert war (S. 225ff.), während Baentsch*, S. 35f., 86ff., 

meint, daß lediglich vage Vermutungen über den ursprünglichen Platz möglich sind. 

n Vgl. Houtman*, Exodus, II, S. 429. Etwas anders Beyerlin*, S. 8f., 17f., der meint, daß 

Ex. 20,18-21 eine Variante der E-Version von Ex. 19 sei (bereits Greßmann*, S. 197f., 

verteidigte die Selbständigkeit von 20,18-21); ferner gehe 20,18-21 dem Dekalog vorab, sei 

aber nicht die Fortsetzung von 19,19. Selbst konservativere Exegeten haben Kuenens These 

übernommen und arbeiteten diese auf ihre Art aus. So betont z.B. P. Karge, Geschichte des



     

                                          

    

   

EXODUS 20,18-21; 24,1-2 

Theorie auf Hinweise im Text gründet, auf die bereits Nachmanides 

hingewiesen hatte; so z.B.: 20,18 berichtet lediglich von Donnerschlägen 

usw., aber nicht vom Reden Gottes; 20,19 zufolge hat Gott noch nicht zu 

den Israeliten gesprochen; sonst hätte man lesen müssen: ‘laß Gott nicht 

wieder mit uns reden’ (‘wd, vgl. Dtn. 5,25, fehlt; in TPsJ wurde twb, 
‘wieder’, in der Übersetzung aufgenommen). Sie führten Nachmanides zu 
der Schlußfolgerung, daß Ex. 19-20 keine chronologische Abfolge der 
Ereignisse am Tag der Sinai-Offenbarung bietet, sondern daß die Prokla- 
mation des Dekalogs im Anschluß an das in 20,21 Erzählte stattfand. 

Kuenen und seine Nachfolger meinen, daß Nachmanides’ historische 

Reihenfolge die ursprünglich literarische Reihenfolge des E-Segments im 

Text sei.° Ihrer Meinung nach wurde der Dekalog bei der Aufnahme des 

Bundesbuches nach vorn versetzt; auf diese Weise sei 20,18-21 zur 

Einleitung zum Bundesbuch geworden. 

Zunächst muß festgehalten werden, daß im Text, so wie er uns vorliegt, 

20,19 auch sehr gut paßt, wenn der Dekalog vorangeht. 20,19 setzt in 

jedem Fall die Intention von JHWH, unmittelbar zu den Israeliten zu 

sprechen, voraus. Zwar wird ein (beabsichtigtes) Reden JHWHs im vor- 

angehenden Abschnitt (ohne 20,1-17) erwähnt. Im uns bekannten Text ist 

das Reden JHWHSs jedoch an Mose und nicht an Israel gerichtet (19,9.19). 

Auch kann 20,20 eine sinnvolle Funktion erfüllen, wenn die Proklamation 

des Dekalogs vorausgesetzt wird.’ Ferner wird in 20,22, das seinerseits in 

   
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

      
    

Bundesgedanken im Alten Testament, Münster i. W. 1910, S. 303ff.. daß der Dekalog 

Gegenstand des Sinaibundes sei. Kuenens Auffassung, daß eine alte Tradition von der 

Verkündung eines Gesetzes durch Mose vor dem Durchzug durch den Jordan bestand (das 

Bundesbuch), modifiziert er wie folgt: auch das Bundesbuch sei Mose auf dem Sinai 

bekanntgemacht worden (vgl. Din. 5.28-31). Die typisch für den Aufenthalt in Kanaan 

bestimmte Gesetzgebung wurde von Mose erst kurz vor seinem Tod verkündet. Auch 

Cazelles*, S. 176, situiert die Verkündung des Bundesbuches durch Mose vor dem Jordan- 

durchzug. Andere haben die These verteidigt, daß das mit der Offenbarung am Sinai 

verbundene Bundesbuch ursprünglich das Gesetzbuch des in Jos. 24,25-27 beschriebenen 

Bundesschlusses in Sichem sei. Siehe H. Holzinger, Einleitung in den Hexateuch, Freiburg 

i.B’/Leipzig 1893. S. 179: W. Staerk, Das Deuteronomium, Leipzig 1894, S. 106ff.; 

Menes*. S. 24, 42, und z.B. J. L’Hour, “L’Alliance de Sichem”, RB 69 (1962), S. 5-36, 

161-184, 350-368; vgl. De Vaux*, HAI, I, S. 374, 612. Nach L. Waterman, “Pre-Israelite 

Laws in the Book of the Covenant”, AJSL 38 (1921), S. 36-54, stammen die mispätim 

(21.1-22.16) aus der vorisraelitischen kanaanitischen Gesetzgebung, die in einen bei Sichem 

mit frühisraelitischen Klans geschlossenen Bund eingebracht wurden. Dieses historische 

Ereignis soll den Hintergrund für Jos. 24 bilden. 

© Diese Passage wird gewöhnlich E zugeschrieben; s. Zenger*, Sinaitheophanie, S. 212f.; 

er selbst nimmt einen anderen Standpunkt ein (S. 66ff.); s. ders.*, Israel, S. 139ff., 179fF. 

? Zum Verständnis von 20.20 ist die Interpretation von ‘auf die Probe stellen’ (nsh, s. 

THAT, 11. Sp. 69ff.; TAWAT, V, Sp. 473ff.), von fundamentaler Bedeutung. Wenn JHWH 

Subjekt und Israel Objekt von sh ist (15,25; 16.4; Din. 4,34; 8,2.16; 13,4 u.a.), ist das 

   

 



   

  

KAPITEL I 

enger Verbindung mit 20,23 steht, auf 20,18.19 zurückgegriffen. Will 
man die Auffassung von Kuenen akzeptieren, müßte man voraussetzen, 

daß der Text bearbeitet worden ist. 

Die Entstehungsgeschichte des Textes ist wahrscheinlich jedoch anders 

verlaufen, als Kuenen behauptet. Ich bin eher geneigt anzunehmen, daß 

das Bundesbuch bereits vor dem Dekalog einen Platz in der Überlieferung 
von JHWHSs Sinaioffenbarung erhalten hat, als daß das Bundesbuch erst 

sekundär mit 20,18-21 verbunden wurde. M.E. spricht viel für die An- 
nahme, daß der Dekalog (und die damit zusammenhängende Tradition [s. 
24,12; 271,8,.31,18;,32:151.1% 34,1.4.28f5,.838,7,, Din: 4,185 5.2235 9,9£F,; 

10,2f.; vgl. Houtman*, Exodus, III, S. 293ff., 363, 633f. u.a.]) erst in 

  

Prüfen der Hingabe und des Vertrauens auf JHWH das Ziel. JHWH will wissen, ob Israel 
ihm ganz zugetan ist (vgl. Din. 13.3). In 15,25; 16,4 wird beschrieben, wie JHWH Israels 
Treue gegenüber seinen Vorschriften prüft. JIHWH bringt das Volk in heikle Situationen, um 
in Erfahrung zu bringen, ob es ihm ganz geweiht und zum Gehorsam bereit ist (vgl. Dtn. 
8,2f.5.16 und vor allem auch Jdc. 2.22; 3,4). In 20,20 ist nsh schwierig zu verstehen. Im 
Anschluß an Mek.. Il. 272. wird der Begriff von Raschi von nes (17,15) abgeleitet: ‘um 
euch groß zu machen’ (siehe die Kritik von Nachmanides); Klostermann*. NF, S. 465, 
schlägt vor zu lesen /’ b‘'bwr Ihkwi, ‘nicht mit der Absicht, euch niederzuschlagen’; 
Greßmann*, S. 198, meint, daß eine sinnvolle Interpretation nur in einem rekonstruierten 
Kontext möglich ist. Dergleiche Vorschläge entbehren einer hinreichenden Grundlage. 
Zudem unterstützt die sonstige Verwendung von nsh nicht die Auffassung, daß das Verb 
hier verstanden werden muß im Sinne von ‘zu einer Entscheidung provocieren’ (Holzinger; 
vgl. CV: ‘voor de keus stellen”) oder ‘to give experience’; siehe M. Greenberg, “nsh in 
Exodus 20.20 and the Purpose of the Sinaitic Theophany”. JBL 79 (1960), S.-273-276 (vgl. 
auch L. Ruppert. #7 22 [1972], S. 60f.; H.C. Schmitt, BN 34 [1986], S. 91ff.). Der 
letztgenannten Interpretation geht es darum. daß JHWH in der Theophanie Israel eine 
Kostprobe seiner Größe bieten will (vgl. auch te Stroete). Was JHWH prüfen will, wird 
nicht gesagt und muß durch Interpretation festgestellt werden. Gedacht wird an den Respekt 
Israels vor JHWH. Indem Israel die Distanz zu JHWH in acht nimmt, habe es die Probe 
bestanden (Beer. Noth). Bei dieser Auslegung wird nassöt im Licht der Fortsetzung des 
Verses interpretiert. Daß scheint mir richtig. aber wenn man dem Text in seiner vorliegen- 
den Gestalt Rechnung trägt, wird man ‘heilige Ehrfurcht vor ihm’ auch als ‘heilige 
Ehrfurcht vor JHWHs Vorschriften’ verstehen müssen — beides ist miteinander verbunden 
(z.B. Din. 5,29; 6,2.24; 8.6: 10,12: 13.4: 14.23 u.a.) —. umso mehr, da auch die Schlußwor- 
te 'so daß ihr ..” Bekanntheit mit den Vorschriften JHWHs voraussetzen. Die Theophanie 
hat zum Ziel. Israel so unter den Eindruck der Realität von JHWHs Macht zu bringen, daß 
es seine Autorität und die Autorität seiner Vorschriften nicht in Abrede zu stellen braucht. 
Fehlverhalten und die Übertretung seiner Vorschriften kommen fehlendem Respekt vor 
JHWH gleich. So gesehen. muß nassöt in seinem jetzigen Zusammenhang auf JHWHs 
Prüfung bezogen werden, um in Erfahrung zu bringen, ob Israel ihm wohl hingegeben ist 
und bereit ist, seine Vorschriften ernst zu nehmen (Dtn. 8,2; vgl. Dillmann, Strack, Hertz). 
Aus dem Umstand, daß Moses Antwort beruhigend gemeint ist, muß man schlußfolgern, daß 
das Volk auf die von JHWH gewünschte Weise reagiert hat. Es ist voller Ehrfurcht vor 
JHWH (20,18 Schluß) und will den Kontakt mit Gott beibehalten, wenn auch nicht direkt, 

sondern durch die Vermittlung von Mose (20,19). 

  

  



    

    

    
  

    EXODUS 20,18-21; 24,1-2 

einem späten Stadium einen Platz in der Überlieferung innerhalb des 

Rahmens der deuteronomifsti)schen Harmonisierung der Sinaierzählung 

erhalten hat (s.u.).* Der Dekalog setzt die Existenz umfangreicher Samm- 

lungen von Vorschriften voraus und ist als eine bündige Zusammen- 

fassung davon gedacht in einer Anzahl klarer und essentieller Faustregeln 

als Voraussetzung des Lebens mit JHWH. Sie werden in der Form 

direkter Rede von JHWH an Israel präsentiert und erhalten dadurch 
besondere Autorität.” In diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, daß 

die Auffassung verteidigt wurde, das Bundesbuch beinhalte eine Ausle- 

gung, einen Kommentar zum Dekalog.'” Das Verhältnis ist, wie bereits 
dargelegt, umgekehrt: der Dekalog bringt die Essenz vom Bundesbuch 

zum Ausdruck und ‘steuert’ durch seine Position vor dem Bundesbuch 

dessen Interpretation. 

In der gegenwärtigen Form bietet der Text dasselbe Bild wie in Deute- 
ronomium: der Dekalog ist direkt von JHWH zu Israel gesprochen 

(Dtn. 4,11ff., 5,4.22ff.; 9,10: 10,4). Die übrigen Vorschriften sind unter 

Vermittlung des Mose gegeben worden (Dtn. 5,23ff.). Als unmittelbare 

Offenbarung besitzt der Dekalog einen ganz besonderen Status, der auch 

dem Umstand entnommen werden kann, daß dessen Text von Gott selbst 

auf die Steinplatten geschrieben wurde (s. 34,28). Auch das Bundesbuch 

ist voll und ganz Gottes Wort und fordert daher von Israel Anerkennung 

und Gehorsam für sich. Nachdem zuvor schon von JHWHSs eindrücklicher 

Legitimation des Mose als sein Sprachrohr berichtet wurde (19,9.19; vgl. 

auch 33,11; 34,29-35), wird nun mitgeteilt, daß Israel mit Nachdruck 

$ Signifikant sind in diesem Zusammenhang Ex. 34.27f.. wo beide Traditionen vereinigt 

sind. Nach Israels Abfall von JHWH aufgrund der Sünde des Goldenen Kalbes bekundet 

JHWH auf Moses Fürsprache hin seine Bereitschaft, den Bruch wiederherzustellen. Die 

Geschichte wiederholt sich: wieder legt Mose den Text des Bundesbuches vor (34,27; vgl. 

24.4); wieder graviert JHWH den Dekalog in die Tafeln (34.28; vgl. 24.12.18; 31.18 und s. 

Houtman*, Exodus. II. S. 690. 692. 700f.). 

° Siehe Houtman*. Exodus. II. S. 18-21. Einen gegensätzlichen Standpunkt nimmt 

Crüsemann*. S. 407ff., ein. Seiner Auffassung zufolge liegt der Unterschied zwischen 

Dekalog und allem folgenden einzig und allein in der Direktheit der Gottesrede, kurzum, im 

Modus, nicht im Inhalt (S. 410f.) und beansprucht der Dekalog keinerlei höheren Rang als 

die übrigen Gesetze ($. 413). So wird der Komposition des Pentateuch kein Recht getan. 
!0 Siehe De Hummelauer, $. 207ff.; E. Robertson, “The Riddle of the Torah. Suggesting 

a Solution”, BJRL 27 (1943), S. 359-383; A.E. Guilding, “Notes on the Hebrew Law 

Codes”, JThS 49 (1948). S. 43-52. Diese Auffassung wurde bereits vertreten von J.W. Roth- 

stein, Das Bundesbuch und die religionsgeschichtliche Entwicklung Israels, |, Halle 1888, S. 

60Off., und wurde von Baentsch*, S. 39, und Holzinger, S. 99f., verworfen.



   

  

KAPITEL I 

Mose darum gebeten hat, als Sprachrohr JHWHs aufzutreten.'' Israel hat 

Moses besondere Position anerkannt und sich damit verpflichtet, die durch 

seine Vermittlung überbrachten Vorschriften als Gottes Wort anzunehmen 

und ihm Gehorsam zu leisten. Kurzum, 20,18-21 verbindet den Dekalog 

mit dem Bundesbuch; zwei Sammlungen von Vorschriften, die beide als 
Gottes Wort charakterisiert werden müssen. Der Abschnitt unterstreicht 
den einzigartigen Charakter des Dekalogs, fordert aber zugleich göttliche 
Autorität für das Bundesbuch und verdeutlicht, warum Gott nicht alle 
Worte unmittelbar zu Israel gesprochen hat, sondern einen großen Teil 

durch Vermittlung eines Menschen proklamieren ließ. 

Der Rahmen des Bundesbuches in engerem Sinne wird durch die 
Einleitung, 20,18-22a, und durch eine Art Anhang, 24,1f., gebildet, 

welcher in Übersetzung wie folgt lautet: 

24,1 Auch hat er (J)HWH) zu Mose gesprochen: ‘Steige hinauf zu JHWH, 
du zusammen mit Aaron, Nadab und Abihu und siebzig der Ältesten 
Israels. Auf Abstand müßt ihr euch niederwerfen. 

2 Mose ist der einzige, der in Kontakt mit JHWH treten darf. Die 
anderen dürfen den Kontakt nicht halten. Das Volk darf selbst mit ihm 
nicht hinaufsteigen. 

24,lf. ist eine Instruktion, die JHWH ebenfalls Mose als Bestandteil des 
Monologs erteilt, dessen Anfang in 20,22 beschrieben wird. Die Instrukti- 
on gilt persönlich für Mose. Die vorangehenden Worte waren an ihn als 
Vertreter von Israel gerichtet (20,22a). Im folgenden Abschnitt 24,3-11 
wird erzählt, wie Mose die Instruktionen ausführt. Zunächst wird mitge- 
teilt, wie er die von JHWH gegebenen Vorschriften (20,22-23,33) be- 
kanntmacht und sie zur Grundlage des Bundes zwischen JHWH mit Israel 
macht (24,3-8), danach, wie er die Instruktion von 24,1f. ausführt (24,9- 
11). 

  

!! Die Legitimation Moses als Offenbarungsträger in 20,18-21 führte zu der Annahme, 
daß die Passage ursprünglich ‘die Ätiologie für die Institution eines kultischen Sprecher’ sei 
(Beyerlin*, S. 160, in Nachfolge von G. von Rad); die Ätiologie erkläre, warum im Rahmen 
der (postulierten) kultischen Repräsentation der Sinai-Theophanie (vgl. Houtman*, Exodus, 
II, $. 430) nicht die Stimme Gottes selbst zu hören ist, sondern sich ein Mensch an die 
Kultgemeinde richtet. 

  

  



    
  

    KAPITEL II 

EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 

2.1 Literatur (eine Auswahl, vornehmlich neueren Datums): ABD, IV, 

S. 242ff., TRE, VII, S. 412ff.; G. Brin, “The Development of Some Laws 

in the Book of the Covenant”, in: H.G. Reventlow & Y. Hoffman (Hg.), 

Justice and Righteousness, Sheffield 1992, S. 60-70; Brin*, S. 20-51; H. 

Cazelles, “Histoire et institutions dans la place et la composition d’Ex 

20,22-23,19”, in: Prophetie und geschichtliche Wirklichkeit im alten Israel 

(FS S. Herrmann), Stuttgart usw. 1991, S. 52-59; F. Crüsemann, “Das 

Bundesbuch - historischer Ort und institutioneller Hintergrund”, SYT 40 

(1988), S. 27-41; F.C. Fensham, “Transgression and Penalty in the Book 

of the Covenant”, JNWSL 5 (1977), S. 23-41; J.J. Finkelstein, The Ox 

that Gored, Philadelphia 1981; M. Greenberg, “More Reflections on 

Biblical Law”, ScrHie 31 (1986), S. 1-17; P.D. Hanson, “The Theological 

Significance of Contradiction within the Book of the Covenant”, in: G.W. 

Coats & B.O. Long (Hg.), Canon and Authority, Philadelphia 1977, 

S. 110-131; K. Koch, “Gesetz I”, TRE, XII, S. 40-52; W.F. Leemans, 

“Quelques considerations ä propos d’une &Etude r&cente du droit du 

Proche-Orient ancien”, BiOr 48 (1991), S. 409-437 (Rezension von West- 

brook*, Studies); M. Malul, The Comparative Method in Ancient Near 

Eastern and Biblical Legal Studies, Kevelaer/Neukirchen-Vluyn 1990; 

W.H. McKeating, “Sanctions against Adultery in Ancient Israelite Socie- 

ty, With Some Reflections on Methodology in the Study of Old Testa- 

ment Ethics”, JSOT 11 (1979), S. 57-72, ders., JSOT 20 (1981), S. 25f.; 

E. Otto, “Interdependenzen zwischen Geschichte und Rechtsgeschichte des 

antiken Israel”, Rechtshistorisches Journal 7 (1988), S. 347-368; ders., 

“Die Bedeutung der altorientalischen Rechtsgeschichte für das Verständnis 
des Alten Testaments”, ZThK 88 (1991), S. 139-168; ders., “Auf dem 

Wege zu einer altorientalischen Rechtsgeschichte”, BiOr 48 (1991), S. 5- 

13; ders., “Körperverletzungen im hethitischen und israelitischen Recht. 

Rechts- und religionshistorische Aspekte”, in: B. Janowski u.a. (Hg.), 

Religionsgeschichtliche Beziehungen zwischen Kleinasien, Nordsyrien und 

dem Alten Testament, Freiburg/Göttingen 1993, S. 391-425; A. Phillips, 

“Another Look at Adultery”, JSOT 20 (1981), S. 3-25; ders., JSOT 22 

(1982), S. 142f.; L. Schwienhorst-Schönberger, ““Dies sind die Rechtsvor- 

schriften, die du ihnen vorlegen sollst’. Zur Struktur und Entstehung des 

Bundesbuches”, in: F.-L. Hossfeld (Hg.), Vom Sinai zum Horeb, Würz- 

burg 1989, S. 119-143; R. Yaron, “The Evolution of Biblical Law”, in:



  

8 KAPITEL II 

A. Theodorides u.a., La formazione del diritto nel Vicino Oriente Antico, 

Napoli/Roma 1988, S. 78-108; A. Walther, Das altbabylonische Gerichts- 

wesen, Leipzig 1917; R.R. Wilson, “Ethics in Conflict. Sociological 

Aspects of Ancient Israelite Ethics”, in: S. Niditch (Hg.), Text and 

Tradition, Atlanta 1990, S. 193-205; ders., “The Role of Law in Early 

Israelite Society”, in: B. Halpern & D.W. Hobson (Hg.), Law, Politics 

and Society in the Ancient Mediterranean World, Sheffield 1993, S. 90- 

99; R. Westbrook, “Cuneiform Law Codes and the Origins of Legislat- 

ion”, ZA 79 (1989), S. 201-222. 

2.2 Der Name Bundesbuch ist Ex. 24,7 entnommen. In Exodus in seiner 

heutigen Gestalt korreliert 24,3-8 mit 20,22-23,33, wobei 20,22b-23,33 als 

Text derjenigen Vorschriften betrachtet werden muß, die Mose im Namen 

JHWHs Israel überbrachte und schriftlich fixierte (24,3f.7).' Dies hat 

dazu geführt, daß 20,22-23,33 den Namen sefeer habb‘rit “Bundesurkun- 

de/Bundesdokument’ bzw. entsprechend des gängigen Sprachgebrauchs 

“Bundesbuch’ erhielt.? 

' Über die Frage, wie der genaue Bezug von '&t kol-dibre-jhwh wet kol-hammispätim in 

24,3 ist, besteht keine Einstimmigkeit. Raschi, der 24,1-12 chronologisch vor die Theopha- 

nie plaziert (s. Houtman*, Exodus, II, S. 428), denkt an Gebote, die eher gegeben wurden, 

wie die noachitischen Gebote (vgl. die Kritik von Nachmanides). Moderne Ausleger, die der 

Meinung sind, daß das Bundesbuch später eingefügt wurde und 20,18-21 ursprünglich die 

Einleitung zum Dekalog bildete (s.o., Kap. I), haben dbrjm (vgl. 20,2) darauf bezogen und 

msptm als eine spätere Zufügung qualifiziert (z.B. Holzinger, te Stroete, Hyatt, de Vaux*, 

HAI, 1, S. 373f.). Andere meinen, daß durch die Bezeichnungen dbrjm und msptm der 

variierte Charakter des Bundesbuches zum Ausdruck gebracht werde. Baentsch*, S. 26-58, 

bezieht dbrjm auf ‘die Horeb debarim’ (20,22-26; 22,27-29; 23,10-19) und msptm auf 

21,1-22,16, die zwei Hauptabschnitte des Bundesbuches, die im Laufe des Überlieferungs- 

prozesses kombiniert worden seien und mit u.a. deuteronomistischen Ergänzungen (20,22f.; 

22,20b.21.23; 23,9) erweitert wurden (vgl. ders., Exodus-Leviticus, S. XLVIIff, 185). 

Sarna*, S. 159, hingegen bezieht dbrjm auf 22,17-23,19 und msptm auf 21,1-22,16. Es 

wurden noch andere Auffassungen verteidigt: das Bundesbuch von 24,7 umfasse ursprüng- 

lich eine kleine Sammlung von Gesetzen, bestehend aus 20,22-26; 22,29f,; 23,10-19 

(MenNeile); der Inhalt bestehe aus Ex 19; 20,1-17; 20,22-23,33 oder noch wahrscheinlicher 

einer geschriebenen Urkunde, daß das Volk dem Bund Treue erweisen möge (19,5). Die 

Auffassung, daß auch der Dekalog (20,1-17) Bestandteil des Bundesbuches ist (z.B. Hertz, 

Childs) oder zumindest auch die Grundlage des Bündnisses bildet (Heinisch), ist un- 

wahrscheinlich. Der Dekalog, der auf zwei Tafeln geschrieben wurde (24,12), besitzt einen 

ganz eigenen Status (s.o., Kap. I). 24,3.7f. haben Bezug auf 20,22b-23,33. Das wäw vor ’r 

kl-msptm in 24,3 ist ein wäw-explikativum. Wenn man will, kann man w’r kl-msptm als eine 

Zufügung betrachten, die nachdrücklich Moses ‘Bericht’ auf die vorangehende Sammlung 
von Vorschriften beziehen will. 

? Dieselbe Terminologie findet sich in II Reg. 23,2.21 (s. Houtman*, Pentateuch, S. 

316f.). Zu drit s. Houtman*, Exodus, I, S. 330f. Zu sefer, einem Stück Material (Stein, 

Metall, Holz, Ton, Leder, Papyrus), auf dem Schrift angebracht ist, s. Houtman*, Exodus, 
II, S. 386.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 9 

Das Bundesbuch hat keinen homogenen Character, sondern wurde aus 

recht diversem Material verschiedener Herkunft zusammengestellt. An 

sich kann es in seiner Gesamtheit nicht auf den Nenner ‘Vorschriften’ 

gebracht werden. Der Schluß (23,20-33) beinhaltet zwar auch Vorschrif- 

ten (23,24.32), doch tragen diese keinen allgemeinen Charakter, sondern 

beziehen sich auf die spezifische Situation, von der dieser Teil spricht, 

nämlich die bevorstehende Inbesitznahme des Landes. Das Bundesbuch ist 

im Grunde ein langer Monolog von JHWH mit Mose und besteht größten- 

teils aus Regeln für Israel, aus Verpflichtungen, die aus dem Bund 

JHWHSs mit Israel (19,7f., 24,3.7) hervorgehen. Der Bund wird am Sinai 

geschlossen (19,7f.), ist aber als Grundlage für das Leben im verheißenen 

Land gedacht (2,24; 3,8; 6,8; 13,5.11; 23,20). Am Schluß seines Mono- 

logs knüpft JHWH selbst an die Geschichte an und bietet in Form eines 

Epilogs einen Ausblick auf die Zukunft: Israel soll ins gelobte Land 

geführt werden. JHWH benutzt die Gelegenheit des direkten Kontaktes 

mit Mose, um Israel über die Landnahme in einer Rede voller Ermahnun- 

gen und Verheißungen zu informieren. 
Im Epilog eröffnet JHWH die Zukunft und setzt damit die Begegnung 

zwischen ihm und Mose in eine historische Perspektive. Der Leser wird 
dadurch (wieder einmal) daran erinnert, daß JHWH nun die Patriarchen- 

verheißungen (3,8ff., u.a.) verwirklicht und daß der Sinaiaufenthalt Israels 

(19,1f.) lediglich als Intermezzo einer noch unvollendeten Geschichte zu 

betrachten ist. 

2.3 Der Teil des Bundesbuches, der Bestimmungen beinhaltet, besteht, 

abgesehen von 21,1-22,16, einer als mispätim bezeichneten Sammlung 

von Verordnungen mit einer eigenen Überschrift (21,1), aus unterschiedli- 

chem Material. Ich bevorzuge folgende Einteilung: 

20,22-26: Vorschriften für den JHWH-Dienst. 

21,1-22,16: mispätim. 

22,17-23,12: kultische und soziale Vorschriften. 

23,13-19: Vorschriften für den JHWH-Dienst. 

Es sei noch am Rande erwähnt, daß gegenwärtig der Komposition und 

Struktur des Bundesbuches viel Aufmerksamkeit gewidmet wird. Es 

herrscht die Tendenz vor, die Form des Bundesbuches als Resultat einer 

wohldurchdachten Kompositionstechnik zu betrachten.” Ich beschränke 

* Siehe die Studien von Halbe*, Osumi*, Otto* und Schwienhorst-Schönberger*, Crüse- 

mann* (S. 136ff.; vgl. auch S. 172f.), Sprinkle* (S. 199ff.). Schon eher wurden Versuche 

unternommen, die Struktur des Bundesbuches aufzudecken, so von De Hummelauer, S. 

208ff. (Reihen von neun Gesetzen, die durch formelhafte Wendungen geschieden sind), und  



   

  

10 KAPITEL II 

mich hier auf die Einteilung in Hauptabschnitte. Bei der jeweiligen 

Besprechung wird der Text wenn nötig in Paragraphen eingeteilt, wobei 
die Abgrenzung, falls hierzu ein Anlaß besteht, begründet wird. 

Mit einem recht großen Maß an Sicherheit kann gesagt werden, daß 

bewußt dafür entschieden wurde, das Bundesbuch im eigentlichen Sinn 

(20,22-23,19) mit Vorschriften für den JHWH-Dienst eröffnen (20,22-26) 

und abschließen (23,13-19) zu lassen. Das Buch des Bundes ist das Buch 

des Bundes von JHWH mit Israel. Dies impliziert, daß der Schwerpunkt 
auf der richtigen JHWH-Verehrung zu liegen hat. Die Komposition bringt 

dies zum Ausdruck. Der erste und letzte Platz im Leben eines Israeliten 

muß dem JHWH-Dienst eingeräumt werden. Die Beziehung zu JHWH 
geht der Beziehung zum Mitmenschen, das entscheidende Thema des 

umrahmten Mittelblockes, voran und bestimmt diese. 

2.4 In bezug auf den umrahmten Abschnitt sprechen vor allem formale 

Gesichtspunkte für eine Aufteilung in zwei Hauptteile. So beinhaltet 21,1- 

22,16 (mit Ausnahme von 21,12-17) ausschließlich kasuistisch formulierte 

Vorschriften, während 22,17-23,12 viele apodiktisch formulierte Bestim- 

mungen beinhaltet. In 21,1-22,16 finden sich genaue Anweisungen, wie in 

einer bestimmten Situation gehandelt werden muß, wie hoch das Strafmaß 

sein muß und wie eine Regelung oder ein Vergleich zwischen zwei 

Parteien getroffen werden kann. Wie im Dekalog‘ werden in den apodik- 
tischen Bestimmungen (22,17-23,12), aber auch (mit Ausnahme von 

von Klostermann*, NF, S. 500ff., 569f. (das Bundesbuch war ursprünglich aus Dekalogen 

und Pentaden aufgebaut). Waterman (s. Kap. 1, Anm. 5) verteidigt die Auffassung, daß die 

mispätim aus Dekalogen mit einer Pentadenstruktur bestehen. Eine Einteilung in Dekaden 

und Pentaden wurde bereits 1840 von E. Bertheau verteidigt und erfuhr Jahrzehnte später 

fundamentale Kritik von Baentsch*, S. 40; vgl. Holzinger, S. 99f. Dekaloge meint man auch 

an anderer Stelle im Pentateuch entdecken zu können (vgl. Houtman*, Exodus, III, S. 20f.). 

Sowohl Baentsch*, S. 26ff., als auch Holzinger, S. 98f., huldigen der unter den älteren, 

literarkritisch orientierten Forschern vertretenden Auffassung, daß die Komposition des 

Bundesbuches unvollkommen und u.a. die Trennung von 20,24-26 und 22,17-23,19 nicht 
ursprünglich ist. Momentan wird das Bundesbuch als eine wohldurchdachte Komposition 

anerkannt, was auch in den Abhandlungen über das Bundesbuch deutlich wird, in denen 

dem Entstehungsprozeß des Textes große Aufmerksamkeit gewidmet wird. Sprinkle*, 

hingegen tritt für eine rein synchrone Analyse ein und betont stark die Homogenität und den 

literarischen Charakter des Bundesbuches. Nach seiner Meinung muß das Bundesbuch 

betrachtet werden ‘not so much as law, but as literature’ (S. 14) und weist es Züge auf 

‘more appropriate to literature art than law” (S. 206). 

* Vgl. z.B. H. Schüngel-Straumann, Der Dekalog — Gottes Gebote?, Stuttgart 1973, S. 

23: ‘Der Dekalog ... geht auf eine Gesamthaltung aus, er will Ethos, nicht Recht’. Un- 

begründet ist A. Phillips’ eigensinnige Bezeichnung des Dekalogs als Israels “criminal law”, 

der Vorschriften der beim Sinai entstandenen Bundesgemeinschaft, die bei Übertretung von 

seiten der Gemeinschaft mit dem Tode bestraft werden mußten (Ancient Israel’s Criminal 

Law, Oxford 1970, S. If., 153f.; vgl. ders., JSSt 34 [1983], S. 1-20). 

  

  



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 11 

22,17-19) bei andersartig formulierten Regeln gewöhnlich (s. jedoch 
22,23; vgl. 22,26) keine Sanktionen oder sonstige Maßnahmen erwähnt.’ 

Zwischenmenschliche Beziehungen bilden das Thema von 21,1-22,16. 

Beispiele, die unter das Recht fallen, werden beschrieben. Verschiedene 
Vorschriften von 22,17-23,12 beziehen sich auf die Beziehung zu Gott. 

Andere wiederum auf das Verhältnis zum Mitmenschen. In letzterem Fall 

geht es darum, zu einem hohen moralischen und von Barmherzigkeit 

geprägten Verhalten anzuspornen. Die entsprechenden Verhaltensregeln 
führten bei Mißachtung offensichtlich nicht zu einem Rechtsverfahren, da 

z.B. fragliche Person zwar moralisch verwerflich handelte, aber juridisch 
das Recht auf seiner Seite hatte (z.B. 22,20f.) oder juridisch nicht zur 

Verantwortung gezogen werden konnte (z.B. 23,1-5), weil das Recht nicht 

vorsah, in Fällen von tadelnswertem Handeln einzugreifen. Das ge- 

wünschte Verhalten kann nicht von der Obrigkeit erzwungen werden, 

sondern soll aus der Gewissensentscheidung des Individuums erwachsen.‘ 

Von seiten der Religion wird hierzu appelliert (22,20b.21f.26; 23,9b), in 

der Hoffnung, daß sich die Menschen von ihrem verwerflichen Lebens- 

wandel bekehren. Es ist also ein von Gott erwünschtes Verhalten. Der 

Ton in 21,1-22,16 ist in Übereinstimmung mit dem Inhalt nüchtern und 

sachlich. 22,17-23,12 beinhaltet viele ausgesprochen humane Bestimmun- 

  

° Dies ist auch der Fall hinsichtlich von Vorschriften, die an anderer Stelle mit der Nen- 

nung einer Sanktion formuliert sind, wie das Sabbatgebot (s. 31,14; 35,2, Num. 15,32-36 

neben Ex. 23,12). Auch 21,2-11, der erste Abschnitt der kasuistischen Vorschriften, wird 

manchmal als eine Vorschrift ohne Sanktion betrachtet. Otto*, Ethik, S. 24, 81f.,, rechnet aus 

diesem Grunde den Abschnitt einer anderen Kategorie zu als 21,12-22,16. Sprinkle*, S. 66, 

merkt zu 21,2-11 an: ‘this kind of regulation, far from being “casuistic law”, is a humanita- 

rian prescription that depends not on the courts, but on persuasion for its performance’. Wie 

bei anderen Vorschriften auch werden nicht alle Kasus behandelt. So wird nicht über die 

Frage gesprochen, wie gehandelt werden muß, wenn sich ein Herr nach sechs Jahren 

weigert, den Sklaven gehen zu lassen. Die Frage steht zur Debatte, wie gehandelt werden 

muß, wenn der Sklave von seinem Recht fortzugehen absieht. Es ist nicht anders als 

selbstverständlich, daß die Gemeinschaft, in der Gestalt ihrer Vertreter, “the courts’, erachtet 

wird, das Augenmerk auf das Befolgen der Vorschriften zu richten. Implizit ist mit der 

Erwähnung des Rituals vor ‘den Göttern’ die Sanktion zur Sprache gebracht. Vorausgesetzt 

wird, daß die Götter auf das Befolgen der Übereinkunft achten und vor allem den Herrn des 

Hauses mit ihren Strafen erreichen werden, falls er treulos handelt. 

© Auch das Auftreten eines Menschen im Hinblick auf Gott kann formal, zumindest für 

das Auge, ordnungsgemäß, aber materiell und prinzipiell unmoralisch und verdorben sein 

(vgl. z.B. Jes. 1,10-17; Jer. 6,20f.;, Am. 5,22-24; Mal. 1,6ff.). Sanktionen von seiten der 

Geistlichkeit oder der Kultgemeinde sind in diesem Fall jedoch nicht möglich. In einer 

festen religiösen Gemeinschaft ist das Befolgen religiöser Vorschriften zu erzwingen und 

können Sanktionen verhängt werden (s. z.B. 12,15.19 [bezüglich der Passafeier]; 31,14; 

35,2; Num. 15,32-36 [bezüglich der Sabbatheiligung]), aber ihre Reichweite bleibt auf die 
äußere Seite der Beziehung Mensch-Gott beschränkt.  



   

    

12 KAPITEL II 

gen. Der Ton ist zuweilen exhortativ und paränetisch (22,20b; 23,9b).’ 
JHWH selbst kommt in der 1.Person zu Wort (22,22f.26.28-30; 23,7).° 

Es legt sich daher mit guten Gründen nahe, das umrahmte Mittelstück 

in zwei Hauptteile aufzuteilen. Bei näherer Betrachtung dieser Hauptteile 

erkennt man, daß der Beginn des ersten Teils mit dem Schluß des zweiten 

Teils korreliert: die Thematik von ‘sechs Jahre’ — ‘im siebten Jahr’ 

(21,2; 23,10f.) eröffnet und beschließt das zweiteilige große Mittelstück. 

Auf diese Weise werden die zwei Teile, die den Stempel des Ethos der 

Humanität tragen, aneinandergeschmiedet. Das dazwischenliegende Teil 

wird dabei gewissermaßen vom Ethos der Menschlichkeit umklammert 

und durchdrungen. 

2.5 Die Unterscheidung von kasuistischem und apodiktischem Recht, die 

eben bereits kurz angeklungen ist, gilt es nun näher zu betrachten. Mit 

dieser Unterscheidung ist der Name A. Alt verbunden.” Den Term ‘kasu- 

istisch’ gebrauchte er für die Art von Formulierungen, die in 21,1-22,16 

(mit Ausnahme von 21,12-17) verwendet wird (vgl. auch 23,4f.). Mittels 

eines Konditionalsatzes wird eine Situation, die sich ergeben kann, be- 

schrieben. Im Anschluß daran folgt eine Instruktion in bezug auf die Art 

und Weise, wie in fraglichem Fall gehandelt werden muß. In kasuisti- 

schen Passagen werden allgemeine Regeln formuliert, aber auch Vor- 

schriften für besondere, vom beschriebenen Fall abweichende Situationen. 

Kasuistische Formulierungen seien untypisch für die altisraelitischen 

Gesetzestexte, sind aber die Regel in juridischen Texten des Alten 

Orients. 

Alts These vom apodiktischen Recht ist Gegenstand der Diskussion 

? Zur Motivierung s. R. Sonsino, Motive Clauses in Hebrew Law, Chico 1980, S. 65ff. 

Motivierungen von Vorschriften finden sich auch in außerbiblischen Gesetzestexten 

(Sonsino, S. 153ff.), nehmen aber in alttestamentlichen Texten einen relativ großen Raum 

ein. Die Motivierung ist nicht typisch für Gesetzestexte, sondern findet sich auch z.B. in der 

Weisheitsliteratur (Prov. 22,22f.; 24,1£.; 25,6f.; vgl. Sonsino, S. 120ff.). Die Motivierungen 

können einen unterschiedlichen Charakter haben und fehlen oft dort, wo der Interpret ihr 

Erscheinen erwarten würde (z.B. 23,19). So gibt es Motivierungen, die zu einer wohlwol- 

lenden, solidarischen Haltung gegenüber Bedürfligen anspornen wollen (22,20; 23,9), die 

eine Drohung beinhalten (22,26; 23,7), die ein Ziel umschreiben (23,12), eine Verheißung 

aussprechen (20,12; 23,23.31) oder eine Erklärung bieten (20,5£.7.25f.; 21,8.21), die 

zuweilen ätiologischer Art ist (20,11; 23,15). 
* vgl. F.C. Fensham, “The Röle of the Lord in the Legal Sections of the Covenant 

Code”, VT 26 (1976), S. 262-274. 

® Siehe sein Werk Die Ursprünge des israelitischen Rechts, Leipzig 1934 (= KS, 1, S. 

278-332). Ein bahnbrechendes Werk hinsichtlich der Analyse der Stilgattungen des Bun- 

desbuches wurde bereits zuvor veröffentlicht von A. Jirku (Das weltliche Recht im Alten 

Testament, Gütersloh 1927; vgl. ders., Altorientalischer Kommentar zum Alten Testament, 

Leipzig/Erlangen 1923, S. 90f.) und Jepsen* (S. 55ff.). Ein großes Interesse an Stil und 

Form legte auch schon Cazelles*, S. 106ff., an den Tag. 

 



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 13 

gewesen.'” Er betrachtete das apodiktische Recht als ursprünglich israeli- 

tisch. Doch erwies sich diese These als nicht haltbar. Zum apodiktischen 
Recht zählte Alt verschiedene Typen von Redewendungen. In unserem 
Zusammenhang sind zwei davon von Bedeutung. Es betrifft in erster 
Linie Verbote und Gebote, die in der 2.Person formuliert sind, wie sie im 

Dekalog und im Bundesbuch in 20,23-26; 22,17.20 u.a. anzutreffen sind. 

Der Unterschied zu den kasuistischen Formulierungen sei beträchtlich. 

Letztgenannte weisen Züge einer Expos& auf; wohlüberlegt wird im Licht 
einer Beurteilung der skizzierten Situation ein Urteil gefällt. Bei den 
prohibitiv formulierten Urteilen fehlt die Beschreibung einer konkreten 

Situation, der juridische Kasus, auf den das Urteil sich bezieht. Es besteht 

kein Zusammenhang zwischen dem Urteil und dem Vollzug des Rechts. 

Sie sind nicht an jemanden in einer spezifischen Situation gerichtet, 

sondern sind allgemein gehalten. Dennoch ist ihnen eine große Direktheit 

und Eindringlichkeit eigen. Das Gewicht des ‘du sollst!” ist abhängig von 

der Autorität des Sprechers. Im Fall der Vorschriften JHWHs ist es 

unvergleichlich groß. Das ‘ich’ JHWHSs steht hinter dem ‘du sollst...’. Die 

Gewichtigkeit der Anrede wird zuweilen noch durch eine begleitende 

Motivierung verstärkt (20,5.7.11; 22,20.22.26; 23,9). 

2.6 Bei aller Unterschiedlichkeit ist die Zielsetzung der kasuistischen 
und der apodiktischen Vorschriften schlußendlich die gleiche: die Erricht- 

ung einer stabilen und lebbaren Gesellschaftsordnung, die durch Gerech- 

tigkeit gekennzeichnet ist. Das kasuistische Recht des Bundesbuches strebt 
danach, dieses Ziel mittels einer Rechtsordnung zu verwirklichen, in der 

kein Raum für Selbstjustiz ist und in der besonders auf dem Wege der 

Konfliktbewältigung (Vergütung und Vergleich) nach Harmonie gestrebt 

wird. Der israelitischen Gemeinschaft wird eine Handreichung dargeboten, 

um eigenhändig an der Aufrechterhaltung einer lebbaren Gesellschaft 

mitzuwirken. 

Die apodiktischen Vorschriften berühren die Fundamente der Ge- 
sellschaft, der Rechtsordnung. Nur bis zu einem gewissen Grad können 

diese Fundamente auf dem Wege einer Rechtspflege geschützt werden. 

Sie sind nicht von Relevanz bei einem Streit zwischen zwei Menschen um 
einen Acker oder ein Stück Vieh, der geschlichtet werden müßte. Es geht 

um eine Lebenshaltung, eine Gesinnung, mit der ein Mensch in der Welt 

"" Siehe hierzu besonders (auch zur weiteren Literatur) Boecker*, S. 129ff., 166ff.; 

Sonsino (s. Anm. 7), S. 2ff.; ders, ABD, IV, 252ff.; G.J. Wenham, “Legal Forms in the 

Book of the Covenant”, 7ynB 22 (1971), S. 95-102; E.S. Gerstenberger, “‘ Apodiktisches’ 

Recht ‘Todes’ Recht?”, in: Gottes Recht als Lebensraum (FS H.J. Boecker), Neukirchen- 

Vluyn 1993, S. 7-20 (kritisch in bezug auf den Gebrauch der Terminologie, auch in histori- 

scher Sicht); Laserre*, S. xixff.; H.D. Preuß, Theologie des Alten Testaments, I, Suttgart 

usw. 1991, S. 91ff.  



  

14 KAPITEL Il 

handelt und um derentwillen er oftmals nicht von seinen Mitmenschen vor 

einem Gericht zur Verantwortung gezogen werden kann, weil er rein juri- 

disch betrachtet im Recht ist oder weil man ihn aufgrund seiner Machtpo- 

sition nicht anzutasten wagt oder weil seine Praktiken verborgen blei- 

ben.'' So verwundert es nicht, daß ein in den apodiktischen Vorschriften 

verurteiltes Verhalten nur zum Teil innerhalb des ‘Prozeßrechtes’ behan- 

delt wird (s. z.B. 20,13 neben 21,12; 20,15 neben 21,37-22,3; 20,12 

neben 21,15.17). Negiert ein Mensch die Fundamente, verhält er sich 

unmoralisch; pocht er verbissen auf das Recht, fehlt ihm jeder Begriff von 

Barmherzigkeit und Mitgefühl, dann erschüttert er die Grundfesten der 

Gesellschaft (vgl. Ps. 82). Die apodiktischen Vorschriften, in denen es um 

die zwischenmenschlichen Beziehungen geht, wenden sich mit einem 

nachdrücklichen Appell an den einzelnen Israeliten, daß die von JHWH 

gegebene und gewünschte Ordnung nicht angetastet, sondern aufrechter- 

halten wird. Die apodiktischen Kultvorschriften (22,28f.; u.a.) wollen die 

Harmonie zwischen JHWH und Israel bewahren. Ein korrekter Kultus 

muß vermeiden, daß die Beziehung zu JHWH gestört wird. Dies kann 

ebenfalls verhängnisvolle Folgen heraufbeschwören (s. z.B. 16,27ff.; 

19,10ff.,; 28,35.43; 30,20.33.38; 31,14; 32,7ff. und vgl. Houtman*, 

Exodus, III, S. 313ff.). 

2.7 Die andere relevante Redewendung, die Alt dem apodiktischen 

Recht zuordnete, ist ein Satz in Partizipialform (3.Person, zur Bezeich- 

nung des Täters), der mit einer möt jümät-Formel abschließt (21,12.15-17; 

22,18; vgl. auch 22,19).'” Mit guten Gründen ist die Einordnung des so 
konstruierten Satzes unter die Rubrik des apodiktischen Rechts bezweifelt 

worden.'” Es besteht kein wesentlicher Unterschied zu den kasuistischen 
Rechtssätzen. Ein bestimmter Fall und die zu treffenden Maßnahmen wer- 

den beschrieben. Die Formulierung von 21,12; usw. ist prägnant und 

direkt und daher eindringlich und apodiktisch. 

Kasuistisch formuliert, aber auf andere Weise, als dies in 21,1-22,16 

erfolgt, sind auch die Bestimmungen von 22,24f. Die geschilderte Situati- 

on wird mit ’im (nicht mit ki) eingeleitet; Subjekt ist ‘du’ (nicht ‘je- 

mand’); der Nachsatz ist als Prohibitiv formuliert. Im Hinblick auf den 

Charakter gehört 22,24f. zu den apodiktischen Rechtssätzen. 

2.8 Der unterschiedliche Charakter des Stoffes im Bundesbuch ruft die 

!! Vgl. J. Assmann, “When Justice Fails. Jurisdiction and Imprecation in Ancient Egypt 

and the Near East”, JEA 78 (1992), S. 149-162. 

2 S. dazu H. Schulz, Das Todesrecht im Alten Testament, Berlin 1969; K.J. Illmann & 

H.-J. Fabry, TAWAT, IV, Sp. 779£., R. Yaron, “Stylistics Conceits II. The Absolute 

Infinitive in Biblical Law”, in: Pomegranates and Golden Bells (FS J. Milgrom), Winona 

Lake 1995, S. 449-460. 

!% 5. die Diskussion bei Boecker*, S. 168ff.; Schwienhorst-Schönberger*, S. 213ff.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 15 

Frage nach dessen Entstehungsgeschichte auf. Die Anzahl der unter- 

schiedlichen Auffassungen hierzu ist groß.'* Ich begnüge mich an dieser 
Stelle damit, die groben Konturen meiner Auffassung zu skizzieren. 

Bei der Komposition des Bundesbuches wurde auf bereits vorhandene 

Sammlungen von Vorschriften zurückgegriffen. Die umfangreichsten hier- 

von sind die mispatim, die ‘Verordnungen’ (21,1-22,16, mit Ausnahme 

von 21,12-17%).'° Daneben sind kleinere Sammlungen (z.B. 21,12-17?) 

oder isolierte, aus umfangreichen Reihen entnommene Bestimmungen 

(22,17-19) aufgenommen worden. Auch muß mit der Möglichkeit gerech- 

net werden, daß Vorschriften im Hinblick auf die Zusammenstellung des 
Bundesbuches formuliert worden sind. Diese Möglichkeit ist besonders in 

bezug auf die sozialen Vorschriften im zweiten Teil des Bundesbuches zu 
erwägen. Dort findet sich eine Moral formuliert, die auf einer Linie mit 

der Sozialkritik der Propheten‘ und dem von den Weisheitslehrern'” 
empfohlenen Verhaltensmuster steht. Erinnert sei z.B. an jene in bezug 

auf Witwen, Waisen und andere Bedürftige vertretene Ethik (s. zu 22,21- 

26) und die Sorge bzw. Kritik am Funktionieren der Rechtspflege (s. zu 

23,1-3). So drängt sich die Überlegung auf, ob im Bundesbuch nicht einer 

prophetischen Sozialpredigt bzw. Weisheitslehre die Gestalt eines gött- 

lichen Rechts gegeben wurde." Die Moral, die in der Weisheitsliteratur 

  

" Eine Übersicht findet sich bei Halbe*, S. 393ff, und Schwienhorst-Schönberger*, 
S. 3ff., so daß auf eine Darstellung verzichtet werden kann. Vgl. auch Otto*, Ethik, S. 19ff. 

Zu einer knappen Übersicht zur Forschung am Bundesbuch in der letzten Zeit s. ders., 

“Biblische Rechtsgeschichte. Ergebnisse und Perspektiven der Forschung”, ThRv 91 (1995), 

Sp. 283-292. 

" Man bedenke allerdings, daß die Vielfalt der Formen ein Kennzeichen der mesopota- 
mischen ‘Codices’ ist. Siehe T.J. Meek, “The Origins of Hebrew Law”, in: Hebrew Origins, 

New York 1960°, S. 72; S. Greengus, IDBS, S. 535; R. Westbrook, “What is the Covenant 

Code?”, in: Levinson*, S. 15-36 (S. 28ff.). Vgl. Wenham (Anm. 10), S. 101. 

' vgl. dazu K. Zobel, Prophetie und Deuteronomium. Die Rezeption prophetischer 

Theologie durch das Deuteronomium, Berlin/New York 1992. 

" Vgl. dazu H.D. Preuß, Deuteronomium, Darmstadt 1982, S. 84ff.; J. Blenkinsopp, 

Wisdom and Law in the Old Testament. The Ordering of Life in Israel and Early Judaism, 
Oxford 1983 (1995?). 

'* Über das Verhältnis der so unterschiedlich gearteten Vorschriften im Bundesbuch, Vor- 
schriften, die auf die Rechtspraxis zugeschnitten sind, und Vorschriften, die Menschen dazu 

anhalten, sich korrekt gegenüber dem Mitmenschen und Gott zu verhalten, wird unterschied- 

lich geurteilt. Otto*, Ethik, S. 81ff., bringt die erste Kategorie unter den Nenner ‘Recht’ und 

die zweite unter den Nenner ‘Ethik’ und meint, daß von einer Ausdifferenzierung eines 

altisraelitischen Ethos aus dem Recht die Rede sei. Crüsemann*, S. 224ff., kritisiert den 

Standpunkt von Otto und schlußfolgert, ‘daß sich die sozialen Schutzbestimmungen zu den 

Mischpatim verhalten wie die Menschenrechte zum positiven Recht unserer Gegenwart: Sie 

sind Meta-Norm und kritische Distanz’ ($. 228). M.E. muß man sich gut vor Augen halten, 

daß hinsichtlich des Verhältnisses eines Menschen zu seinem Mitmenschen JHWH mit von 

der Partie ist und so auch das Verhältnis zu ihm betroffen ist. Unmoralisches und respektlo-  



  

16 KAPITEL II 

den Charakter einer natürlichen Offenbarung JHWHSs trägt (vgl. Prov. 1,7; 
9,10; 15,33) und im Munde der Propheten als Wille JHWHs präsentiert 

wird, trägt im Bundesbuch betont den Stempel einer besonderen Offenba- 

rung (s. 2.17). Man siehe in diesem Zusammenhang z.B. auch die Ab- 

handlung des Themas ‘Respekt den Eltern gegenüber’, das in der Weis- 

heitsliteratur einen breiten Raum einnimmt und im Dekalog wie im 

Bundesbuch den Stellenwert einer unmittelbar von JHWH an Israel 

erteilten Vorschrift hat (s. zu 21,15.17). 

Akzeptiert man die These, daß zumindest ein Teil der Vorschriften des 

zweiten Teils des Bundesbuches im Hinblick auf dessen Komposition ver- 
faßt wurde, dann entfällt die Notwendigkeit, Motivierungen wie z.B. 
22,20b; 23,9b als spätere Zufügungen deuteronomistischer Hand zu be- 

trachten.'” Jedenfalls erscheint es dann plausibel, daß die deuteronomisti- 

schen Autoren von Genesis bis Könige” für die betreffenden Vorschrif- 

ten als ganze verantwortlich sind. Häufig wird die Auffassung vorgetra- 

gen, das Bundesbuch habe unabhängig von seinem Kontext existiert, sei 

in Phasen entstanden oder das Resultat eines Kompositionsprozesses.?' 

M.E. läßt sich zwar eine ursprüngliche Selbständigkeit der mispatim 

verteidigen, hingegen existierte das Bundesbuch in seiner gegenwärtigen 

Form nie außerhalb von Genesis-Könige, sondern wurde im Hinblick auf 

das Zustandekommen des großen Geschichtswerks komponiert. 

2.9 Im Zusammenhang mit meinem Standpunkt seien noch einige 

Punkte genannt. Alt zufolge hat das apodiktische Recht seinen ‘Sitz im 

Leben’ im Kultus. Seine These wurde bestritten, fand aber auch bleiben- 

den Anhang. So folgert z.B. Childs, daß die Prohibitive der zweiten 

Hälfte des Bundesbuches ihren Platz ursprünglich ‘within a covenant 

context’ (S. 456) gehabt hätten (vgl. Houtman*, Exodus, II, S. 430f., 

432). Ich begnüge mich hier mit der Feststellung, daß von den deuterono- 

mistischen Autoren auch die Proklamation der kasuistischen Rechtssätze 

in den Rahmen der Erzählung vom Bundesschluß am Sinai (24,3£.7) 

plaziert wird; damit wird den kasuistischen Rechtssätzen ein Sitz zugewie- 

sen, in dem sie ursprünglich wahrscheinlich nicht beheimatet gewesen 

ses Verhalten gegenüber dem Mitmenschen stört die Beziehung zu JHWH und ruft eine 

Reaktion von seiner Seite hervor (vgl. 22,20.22f.26). Das Bundesbuch enthält das göttliche 

Recht der Theokratie. Als höchster Richter kann JHWH auch selbst vom Recht Gebrauch 

machen (vgl. 2.16-17). 
» N. Lohfink, “Gibt es eine deuteronomistische Bearbeitung im Bundesbuch?”, in: 

C. Brekelmans & J. Lust (Hg.), Pentateuchal and Deuteronomistic Studies, Leuven 1990, 

$. 91-113, bestreitet die Existenz einer deuteronomistischen Endredaktion des Bundesbu- 

ches; als deuteronomistisch betrachtete Elemente qualifiziert er als protodeuteronomistisch. 

? S, dazu Houtman*, Pentateuch, S. 423ff. 

2! S. z.B. die Studien von Osumi* und Schwienhorst-Schönberger*.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 17 

waren.” Die Verordnungen, die mispätim, tragen den Charakter eines 
juridischen “Handbuches’, einer Sammlung von Richtlinien für die 
‘richterliche Gewalt’. Um diese Umschreibung genauer zu erläutern, 

möchte ich näher auf den Charakter von kasuistischen Vorschriften 
eingehen. 

2.10 Ebensowenig wie für die aus dem Alten Orient bekannten ‘Codi- 

ces’ (CE, CH usw.) ist auch für die mispätim die Bezeichnung ‘Gesetz- 
buch’ zutreffend. Die ‘Codices’ stellen keine Gesetzbücher dar, in denen 

alle nur denkbaren Probleme besprochen und geregelt werden. Auch der 

ausführliche CH weist markante Lücken auf. Die ‘Codices’ sind Ausein- 

andersetzungen mit einer Reihe juridischer Kasus. Dies gilt auch für den 
kasuistischen Teil des Bundesbuches. Nur eine begrenzte Anzahl von 

Problemen wird darin besprochen, wobei z.B. das ökonomische Leben 

völlig ausgeklammert bleibt (vgl. z.B. Lev. 19,35f.; Dtn. 25,13; Mi. 6,11; 

Prov. 20,10.23). Man könnte hierfür eine soziologische Erklärung bieten, 

2 In diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, daß eine formkritische Analyse und 

Bestimmung des Ursprungs mit einer inhaltlichen Beurteilung gepaart gehen kann. Die 
Aufnahme der mispätim unter die göttlichen Vorschriften führt Jepsen* zu folgenden 

Anmerkungen: ‘Dadurch, dass profanes und dazu noch fremdes Recht als Jahves Willen 

proklamiert wurde, wurden die Grenzen zwischen Recht und Religion, bezw. Sittlichkeit 

verwischt’ (S. 102), und: ‘Diese Vermengung der Formen (Sittengesetze in der Form der 

miSpätim) ist nicht nur etwas Äusserliches; darin drückt sich die Verwischung der Grenzen 

zwischen Gottesgebot und Menschensatzung aus’ (S. 104). Jepsen macht diese Bemerkungen 

aufgrund seiner Skizzierung der Entstehung des Bundesbuches (S. 98ff.), in dem seiner 

Auffassung nach kanaanitische (von Alt als kasuistisch umschrieben) und ursprünglich 

israelitische Vorschriften von seiten israelitischer Priester im Rahmen ihres “Vermittlungs- 

versuches zwischen Israel und Palästina’ (S. 101) verschmolzen wurden, was zur Folge 

hatte, daß ‘die Tradition nicht rein erhalten blieb’ (S. 100). Jepsen vermutet, daß die 

Wurzeln des (von ihm offenbar nicht hoch angesehenen talmudischen) Judentums (“eine 

Rechtsreligion’) im Bundesbuch liegen: ‘Das Judentum ist das Ergebnis der Kanaanisierung 

der mosaischen Religion’ (S. 102; vgl. S. 104f.). L. Rost, “Das Bundesbuch”, ZAW 77 

(1965), S. 255-259, läßt das von den Kanaanäern übernommene kasuistische Recht und das 

typisch israelitische apodiktische JHWH-Recht folgendermaßen kontrastieren: das kasuisti- 

sche Recht ist ewig und unveränderlich und fügt sich gut ein in die Weltanschauung von 

Israels Umwelt mit ihrer Vorstellung, daß die Weltordnung fest und ewig ist, wie aus dem 

Naturjahr ersichtlich werde, das sich durch Beständigkeit in der Abwechslung auszeichne. 

So soll das kasuistische Recht im CH als Geschenk des Sonnengottes Schamasch wie der 

Lauf der Sonne unveränderlich sein. Die Situation in Israel sei eine ganz andere: ‘Es karin in 

Israel kein starkes Gesetz geben, weil dahinter der erbarmende Erlöser steht’ (S. 258). Der 

Gott Israels ist anders: ‘In einem historischen Zeitpunkt offenbart er sich einem Volk. In 

historischen Zeitpunkten wiederholt er diese Offenbarung. Und wenn er selbst sich den 

Seinen nicht mehr zeigt, so ist es die Vielgestaltigkeit der prophetischen Bewegung, die 

seinen Willen kundtut. Nicht als ewiges, unveränderliches Gesetz wird hier das Recht dem 

Volk eingeprägt, sondern von einem Gott, den es reut und der Erbarmen zeigt’ (S. 258). Im 

Hinblick auf die (Dis)qualifizierung der Vorschriften aufgrund von Form und Ursprung 

siehe des weiteren unter 2.16-18; 2.21-22.  



   

  

18 KAPITEL II 

nämlich daß die Verordnungen eine agrarische Gesellschaftsform voraus- 

setze (s. 2.13). Doch wird auch in solch einer Gesellschaftsform gekauft 
und verkauft. Und überdies sind gerade für eine Agrargesellschaft so 
wichtige Rechtsangelegenheiten wie der Ankauf von Grundbesitz (vgl. 

Jer. 32,6-12) und das Erbrecht (vgl. Num. 27,1-11; 36,1-13) nicht berück- 

sichtigt. 

Wenn diese ‘Regeln’ kein Gesetzbuch in unserem Sinne darstellen, 

erhebt sich die Frage, was sie denn eigentlich sind.”’ Ein Bündel norma- 
tiver und bindender Vorschriften, die praktiziert wurden und auf die man 

sich berufen konnte? Dieser Vorschlag könnte akzeptiert werden, wenn 

anhand von Beispielen in den erzählenden Geschichtsdarstellungen, den 

prophetischen Büchern und den Weisheitsschriften angezeigt werden 
würde, daß die in den ‘Regeln’ vertretene Rechtspraxis bekannt war. Der 

Beweis hierfür ist allerdings schwer zu erbringen. In Frage kommende 

Beispiele sind selten und zudem diskutabel. Lediglich von einem Kasus 

aus dem Bundesbuch, der Asylflucht zum Altar (21,12-14), wird außer- 

halb des Pentateuch die Praxis beschrieben (I Reg. 1,50ff.; 2,28ff.). Doch 

diese scheint nicht in Einklang mit der Vorschrift in Ex. 21 zu stehen. 

Ferner ist ein Beispiel einer im Bundesbuch angesprochenen Rechtspflege 

des Alltagslebens Israels, die Pfändung eines Mantels, in einem außer- 

biblischen Zeugnis, einem Ostrakon aus Jabne Jam, belegt. Doch beruft 

sich der Landarbeiter, dem man seinen Mantel abgenommen hatte, in 

seiner Bittschrift an den Kommandanten nicht auf Rechtsbestimmungen 

(s. zu 22,25f.). In diesem Zusammenhang können auch Vorschriften aus 

dem Deuteronomium genannt werden. In Jer. 34,12-14 wird offensichtlich 

auf Dtn. 15 zurückgegriffen. Der Verweis ist jedoch wahrscheinlich 

sekundär (s. 4.12). In II Reg. 14,16 wird in einer Randbemerkung vom 

Schreiber auf Dtn. 24,16 Bezug genommen. Die Leviratsehe ist in 

Gen. 38 und Ruth bekannt, wird aber nicht entsprechend Dtn. 25,5-10 

ausgeführt. Betrachtet man die Literatur des AT außerhalb des Pentateuch, 

ist zu konstatieren, daß man im Falle eines konkreten Vergehens anders 

verfährt, als dies in den Gesetzestexten gefordert wird. Anhand eines 

Beispiels, dem Kasus des Ehebruchs, möchte ich diese Aussage verdeutli- 

chen. 

?* Aus den Lücken in den Vorschriften und aus der Tatsache, daß das Bundesbuch zum 

Teil aus religiösen Vorschriften und Anreizen zu vorbildlichem Verhalten besteht (s. 2.4), 

entlehnt Sprinkle* Argumente für die seine Untersuchung beherrschende These, daß es im 

Bundesbuch — auch in den mispätim - um Moral und Religion geht: ‘... what we have 

here is not a law code, but moral comments on some legal and non-legal subjects conveyed 

in manner more appropriate for literary art than adjudication’ (S. 206). So tut man den 

mispätim kein Recht. Sie beinhalten gewünschtes Recht, das zur Praktizierung bestimmt ist 

(6. 2.10-12). 

  

  



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 19 

2.11 In Lev. 20,10 und Dtn. 22,22 findet sich die Bestimmung, daß 

Ehebruch mit dem Tod bestraft werden muß (vgl. auch Lev. 18,20.29). 

McKeating macht darauf aufmerksam, daß nirgends im AT der Vollzug 
der Todesstrafe im Fall eines Ehebruchs berichtet wird. In der Weisheits- 
literatur wird Ehebruch schlichtweg als Torheit charakterisiert, die zu 

einem weniger erquicklichen und schwer beizulegenden Konflikt mit dem 

betrogenen Ehemann führt, dessen Reputation geschädigt wurde 

(Prov. 6,27ff.; 7,5ff.; Koh. 7,26; Sir. 9,1ff.). Konkrete Strafmaßnahmen 

werden nicht genannt. Anders allerdings verhält es sich in den propheti- 

schen Büchern. Doch bestehen die Maßnahmen nicht im Vollzug der 

Todesstrafe. Die Frau wird öffentlich angeprangert (Hos. 2,5; Jer. 13,22. 

26f.; Ez. 16,37-39). Auch in den Geschichtsbüchern findet sich nichts von 

einem Vollzug einer Todesstrafe mittels eines gerichtlichen Prozesses. Da 

Ehebruch auch ein Vergehen gegen Gott darstellt, wird mit einer imma- 

nenten, göttlichen Vergeltung gerechnet (Gen. 12,17; 20,17f.; 26,10; 

Num. 5,11f.; II Sam. 12,10ff.; Hi. 31,9ff.,; Weish. 3,16ff.; 4,6). McKea- 

ting konkludiert, daß offensichtlich die Todesstrafe im Fall von Ehebruch 

nicht oft vollzogen wurde und in den Gesetzestexten ein Idealbild formu- 

liert ist. McKeatings Ansicht wurde scharf von Phillips kritisiert, ohne 

daß allerdings die Grundzüge seiner Argumentation überzeugend wider- 

legt werden. 

Aus dem AT ist ersichtlich, daß man Ehebruch und sexuelle Abirrungen 

(vgl. z.B. 22,18) im alten Israel als Phänomen mit (eingreifenden) Kon- 

sequenzen für die Privatsphäre betrachtet hat, aber mit zuweilen auch 

weiterreichenden Folgen. Sie konnten eine Bedrohung für die Stabilität 

der Gesellschaft als ganze darstellen. Da sie in Gottes Augen verwerflich 

waren, konnten sie sich, so glaubte man, sogar auf die natürliche Umge- 

bung des Menschen auswirken und selbst den Kosmos erschüttern (vgl. 

z.B. Lev. 18,24ff.; Hos. 4). Deshalb waren solche Praktiken unvereinbar 

mit dem erwünschten gesellschaftlichen Verhaltenscodex (vgl. Gen. 20,9; 

34,7, 39,9; Jdc. 19,23f.; 20,6.10; II Sam. 13,12f.; Jer. 29,23). Daß Ehe- 

bruch als ernsthaftes Vergehen, ja als schwere Sünde betrachtet wurde, ist 

aus dem Umstand ersichtlich, daß Götzendienst als kollektiver Ehebruch 

qualifiziert wurde (23,24ff.,; 34,15f.; Jdc. 2,17; u.a.). Die Bestrafung 

hierfür scheint wohl nicht über die offizielle Rechtspflege erfolgt zu sein, 

sondern auf immanente Weise und durch ein Eingreifen Gottes, manchmal 

in Form einer talionsartigen Strafe (II Sam. 12,11f. [vgl. II Sam. 16,21£.]; 

Hi. 31,9ff.). Das Wissen, daß Ehebruch ernste Konsequenzen für die 

Gesellschaft nach sich ziehen kann, war zweifellos der Hintergrund für 

die Formulierung von Lev. 20,10; Dtn. 22,22. Die Intention bei der 

Formulierung der rigorosen Sanktion für Ehebruch bestand darin, daß 

durch eine angedrohte strenge Bestrafung dem Ehebruch Einhalt geboten  



    

  

20 KAPITEL II 

und so die Gefahr einer göttlichen Vergeltung von der Gesellschaft abge- 
wendet werden kann. Bezüglich anderer Vorschriften können ähnliche 
Anmerkungen gemacht werden (s. zu 21,15.17 und 2.21). 

2.12 Welche Schlußfolgerungen müssen nun aus obengenannten Aussa- 

gen gezogen werden? Die Prämisse, daß “das Gesetz’ nach den Propheten 

entstanden sei (J. Wellhausen), läßt sich bekanntlich nicht aufrechterhal- 

ten.’ Am Rande sei bemerkt, daß die Priorität der mispätim gegenüber 

den Propheten keinen Diskussionspunkt darstellt. 

Um nun diese Aussagen recht beurteilen zu können, darf nicht verges- 

sen werden, daß das ‘Recht’ einen gesonderten Überlieferungsstrom im 

AT bildet. Ferner befremdet es nicht, daß z.B. in den prophetischen 

Büchern gewöhnliche Allerweltsprobleme aus der Alltagsrechtspflege 

unerwähnt bleiben. Denn den Propheten ging es um die Einstellungen des 

Menschen, um die Art und Weise, wie er sich in der Gesellschaft verhält. 

Auch muß der Charakter der Gesetzestexte gut im Blickfeld bleiben. Das 

Recht des alten Israel war Gewohnheitsrecht (vgl. II Sam. 13,12; Ruth 

4,7),° oder zuweilen auch zum Teil königliches Recht (vgl. 
I Sam. 30,21-25 und s. Jes. 10,1).”° Die mispätim hat man wohl als 
Kodifizierung des Gewohnheitsrechts zu betrachten oder vielleicht eher 

noch als Neuformulierung bzw. Korrektur des Gewohnheitsrechts. Die 

Fixierung erfolgte vielleicht unter dem Gesichtspunkt, das Gewohnheits- 

recht im Wechsel der Zeiten zu bewahren oder — resultierend aus einer 

Reflexion der bestehenden Regelungen — diese auszuarbeiten und zu 

verbessern. In letzterem Fall repräsentieren ‘die Regeln’ kein praktiziertes, 

sondern ein gewünschtes Recht. Auch in dieser Hinsicht ist ein Vergleich 

mit den mesopotamischen Codices möglich. 

Aufgrund umfangreicher Dokumente zur mesopotamischen Rechtspflege 

kann geschlossen werden, daß im konkreten Alltagsleben anders verfahren 

wurde, als dies in den ‘Codices’ vorgeschrieben war, sowie daß in 

richterlichen Urteilen nicht auf ‘Gesetzbücher’ referiert wurde. Es ist 

jedoch nicht richtig, daraus abzuleiten, daß die Codices lediglich dazu 

dienten, der königlichen Selbstverherrlichung größeren Glanz zu verschaf- 

fen,”’ oder daß sie den Charakter von wissenschaftlichen Abhandlungen 

” Vgl. z.B. Fishbane*, S. 292ff,, der allerdings ‚nicht einkalkuliert, daß sowohl der 

Überlieferungsstrom des Prophetismus wie auch der des ‘Rechts’ im Gewohnheitsrecht und 

der allgemeinen Moral verwurzelt war und offensichtlich verschiedene Überlieferungsströme 
darstellten. 

3 Siehe 2.11 und vgl. Crüsemann*, S. 83ff.; E.W. Davies, “Ethics of the Hebrew Bible. 

The Problem of Methodology”, Semeia 66 (1994), S. 43-53. 

2° Vgl. dazu z.B. Crüsemann*, S. 30ff. 

?” Ein solche Position findet sich u.a. bei J. Bottero und J.J. Finkelstein; s. bei Leemans, 
S. 414ff., Schwienhorst-Schönberger*, S. 256f. 

     

  

    

  



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 21 

gehabt hätten oder das Resultat gelehrter Übungen seien, die innerhalb der 
akademischen Mauern abgehalten wurden und zum Unterricht und zur 
Konsultierung in problematischen Fällen gedacht waren.”® In antiken 

Rechtsprozessen war es nicht gebräuchlich, ein Urteil mit dem Hinweis 

auf das autoritative Recht zu motivieren.” Ebenso wie die Codices 

Anspruch auf Normativität und Gültigkeit erheben,” so auch die 
mispätim.' Sie wurden formuliert, um angewandt zu werden. Ob sie 
jemals in der Praxis zum Tragen gekommen sind, ist wie gesagt eine 

andere Frage (s. 2.10,11). Jedenfalls, soviel sei an dieser Stelle inhaltlich 

vorweggenommen, erhoben sie als Bestandteil der JHWH-Offenbarung 

Anspruch auf Gültigkeit und Normativität (s. 2.15,16). Aber wir wollen 

nicht vorauseilen, sondern bleiben noch bei den ‘Regeln’ als selbständige 

Sammlung stehen. 

2.13 Was läßt sich über den Ursprung der mispätim aussagen? Man 

könnte die Sammlung als Werk gelehrter Männer betrachten. Die Frage, 

ob in Israel das Phänomen ‘Schule’ bekannt gewesen ist, ist zwar umstrit- 

ten, doch kann mit gewissem Recht davon ausgegangen werden, daß es 

die Schule gegeben hat.”” Westbrook betrachtet die Schule im Alten 
Orient als Wiege der von ihm vertretenen altorientalischen Rechtstradition 

(s. 2.15). Auf jeden Fall erscheint es plausibel, daß es in Mesopotamien 

und auch in Israel Gelehrte bzw. Weise gab, die wir anachronistisch als 

‘Juristen’ bezeichnen können. Diese können als Schreiber der ‘Regeln’ 

betrachtet werden. Vielleicht nahmen sie selber auch die Funktion eines 

Richters wahr und stellten gewissermaßen als Handbuch für diejenigen, 

die im Namen der Gemeinschaft die Verantwortung für die Rechtspflege 

trugen, die ‘Regeln’ auf. Es ist nämlich auffallend, daß im Bundesbuch 

nicht über Älteste (vgl. z.B. Dtn. 19,12; 21,3.4.6; u.a.) oder andere 

Personen, die mit der Rechtsprechung betraut sind (vgl. z.B. 18,21ff.; 

  

?* Siehe Westbrook*, S. 2ff.; vgl. auch Otto*, Rechtsgeschichte, S. 181#f. 

” S. aber Westbrook, ZA 79 (1989), S. 214ff.; vgl. z.B. M.P. Maidman, “Some Late 

Bronze Age Legal Tablets from the British Museum. Problems of Context and Meaning”, in: 

B. Halpern & D.W. Hobson (Hg.), Law, Politics and Society in the Ancient Mediterranean 

World, Sheffield 1993, S. 42-89 (S. 45f.); K.R. Veenhof, “‘In Accordance with the Words 

of the Stele’. Evidence for Old Assyrian Legislation”, Chicago Kent Law Review 70 (1995), 
S. 1717-1744 (bes. S. 1742f.). 

® Vgl. T. Maeda, “King as a Law Giver’ in the Ur III Dynasty”, Orient 21 (1985), 

S. 31-45. 

#! Vgl. Schwienhorst-Schönberger*, S. 276ff., und s. auch Leemans, S. 414ff. 

” Vgl. Schwienhorst-Schönberger*, S. 254ff., 260ff., 279ff., und s. A. Lemaire, ABD, II, 

S. 308ff.; ders., VT 38 (1988), S. 220-230; E.W. Heaton, The School Tradition of the Old 

Testament, Oxford 1994; G.l. Davies, “Were There Schools in Ancient Israel?”, in: J. Day 

u.a. (Hg.), Wisdom in Ancient Israel (FS J.A. Emerton), Cambridge 1995, S. 199-211.  



  

22 KAPITEL II 

Dtn. 16,18; 17,9; II Chr. 19,5ff.),”” gesprochen wird. Liegt die Ursache 
hierfür möglicherweise in dem Umstand, daß die ‘Regeln’ ursprünglich 
als ‘Handbuch’ für Richter gedacht waren, als eine Sammlung exemplari- 
scher Kasus, die sie befähigten, eine konsistente Rechtspflege in den 
besprochenen und analogen Fällen zu ermöglichen? Sind die angesproche- 

nen Benutzer diejenigen, die die nicht näher umschriebene Entschädigung 
aus dem ‘Handbuch’ (21,19.30), unter Berücksichtigung der begleitenden 

Umstände, festlegen mußten? 

Gewöhnlich verweist man darauf, daß die ‘Regeln’ eine einfache, 

sedentäre, agrarische, dörfliche Gemeinschaft voraussetzen.”' Der Begriff 

‘Stadt’ wird nirgends erwähnt, hingegen finden sich in den Vorschriften 

Sklaven und Skavinnen, Haustiere und Ländereien. Ich möchte diesen 

Punkt etwas näher ausführen. Der dominant präsente ’i$ (21x; 21,7.12.14 

usw.) — mit ‘jemand’ übersetzt — ist der männliche Israelit, oft unzwei- 

deutig als Familienoberhaupt identifiziert (vgl. auch den Gebrauch von 

ba‘al in 21,3 u.a. [13x]), dieselbe Person, die in der zweiten Hälfte des 

Bundesbuches Subjekt der Prohibitive ist. Er stellt in der Regel das 

Subjekt dar. Eine Differenzierung in bezug auf Personen findet sich nicht. 

Wohl wird zwischen Sklave und Sklavin (21,2-11.20; u.a.) unterschieden, 

zwischen Vater und Mutter (21,15.17), Mann und Frau (21,28), Sohn und 

Tochter (21,31), doch sind diese stets Objekt. Die mispätim sind mit Blick 

auf den männlichen Israeliten formuliert und setzen eine Gesellschaft mit 

patriarchalem Charakter voraus.” Schon in der frühen Exegese wurde 

die Frage, ob ’is als Subjekt auch auf eine Frau zu beziehen sei, positiv 

beantwortet (so in Mek., III, 51f., 64, in Anlehnung an 21,18). Bei 21,12 

erhob sich die Frage, wie gehandelt werden muß, wenn eine Frau oder ein 

Kind Objekt bzw. Subjekt ist (vgl. Mek., III, 32f.; Raschi und s. Lev. 

24,17, wo kol-nefes 'adam, ‘irgendein menschliches Wesen’, Objekt ist). 

Darf man vermuten, daß bereits die deuteronomi(sti)sche Redaktion des 

Pentateuch einer generalisierenden Interpretation von Vorschriften wie 

® Vgl. F. Crüsemann, “Das Gericht im Tor — eine staatliche Rechtsinstanz”, in: Alttesta- 

mentlicher Glaube und biblische Theologie (FS H.D. Preuß), Stuttgart usw. 1992, S. 69-79; 

H. Niehr, “Grundzüge der Forschung zur Gerichtsorganisation Israels”, BZ 31 (1987), 

S. 206-227. 

= Vgl. Boecker*, S. 122; Schwienhorst-Schönberger*, S. 268ff.; auf den Hintergrund 

steht der soziologische Geschichtsentwurf Altisraels von M. Weber; vgl. Schäfer-Lichtenber- 

ger*, S.43, 59. Siehe daneben allerdings Crüsemann, S. 32: die mispätim setzen eine 

entwickelte Geldwirtschaft voraus und müßten daher in das 9./8.Jh. datiert werden. 

® Vgl. in diesem Zusammenhang auch D.J.A. Clines, “The Ten Commandments, 

Reading from Left to Right”, in: J. Davies u.a. (Hg.), Words Remembered, Texts Renewed 

(FS J.F.A. Sawyer), Sheffield 1995, S. 97-112.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 23 

diese anhing?” Ferner ist zu konstatieren, daß der Gottesdienst eine 

Rolle in Form der Familienreligion (21,6; 22,7f.) und auf lokalem Niveau 

(21,13f.) spielte. Neben Konfliktausgleich mittels Vergütung und Ver- 
gleich wird die Todesstrafe als abschreckendes Beispiel genannt (vgl. 

Dtn. 19,20). Eine Gefängnisstrafe als Sanktion taucht nicht auf. Freiheits- 

beraubung als Mittel zur Umerziehung war unbekannt.’” Offenbar wird 

vorausgesetzt, daß die Durchführung des Rechts in den Händen der 

örtlichen Gemeinschaft bzw. deren Repräsentanten lag.” Der Meinung 

von A. Phillips,’° daß die mispätim auch das Familienrecht beinhaltet 
haben, wobei die Gemeinschaft keine Rolle spielte (21,5f.; 22,15f.), fehlt 

eine solide Basis. 
2.14 Der Inhalt der ‘Regeln’ fungiert als Argument für deren Datie- 

rung.“ Heute ist die Ansicht gängig, daß das Bundesbuch, und damit die 
mispätim, in jedem Fall nicht jünger seien als die frühe Königszeit.”' Ein 

* Erwähnenswert ist, daß der Dekalog, in dem der männliche Israelit (vgl. 20,5.14.17), 
das Familienhaupt (20,10), der Bürger im vollen Recht (20,16) mit Land und Erbbesitz (vgl. 

20,10.12.17), der Mann, der dem unter seiner Autorität stehenden Haushalt seinen Stempel 

aufdrückt und zur Teilnahme am Kultus berechtigt ist (20,3-5), die angesprochene Person ist 

(also nicht die Frau, das Kind, der Sklave und der Lohnarbeiter), dank der Zufügung an 

20,5f. (vgl. Din. 5,9f.) die Richtung auf eine Individualisierung enthält (vgl. Houtman*, 

Exodus, III, S. 39). Man nehme auch z.B. die Neuinterpretation von 21,2-11 in Din. 

15,12-18 zur Kenntnis (s. 4.2.9). 

” Zum Gefängnis s. 12,29; als Ort der Zwangsarbeit war es allerdings bekannt 

(Jde. 16,21; vgl. ‘Sklavenhaus’ in Ex. 13,3.14; 20,2; Din. 5,6; 6,12; u.a.); s. ABD, V, 

S. 468f.; Stol (s. 4.1.1), S. 14f. 

"* Vgl. Crüsemann*, S. 103f. Zur Diskussion der Organisation des Rechts und der Recht- 
sprechung im alten Israel s. H. Niehr, Rechtsprechung in Israel. Untersuchungen zur Ge- 
schichte der Gerichtsorganisation im Alten Testament, Stuttgart 1987; Crüsemann*, $. 80ff.; 

R.R. Wilson, “The Role of Law in Early Israelite Society”, in: B. Halpern & D.W. Hobson, 

Law, Politics and Society in the Ancient Mediterranean World, Sheffield 1993, S. 90-99, 

und auch Bovati* (besonders zur verwandten Terminologie für die Rechtsprechung). 

» «Some Aspects of Family Law in Pre-Exilic Israel”, VT 23 (1973), S. 349-361; ders., 

VT 30 (1980), S. 240-245. 

“ Vgl. z.B. Crüsemann, $. 28ff.; ders.*, $. 133ff. Siehe in diesem Zusammenhang schon 
de Wette*, II, S. 255ff., der es historisch für nicht möglich erachtet, daß das Bundesbuch 

eine Offenbarung Gottes ist, es aber, da das Leben im Kulturland vorausgesetzt wird, für 

ebensowenig gerechtfertigt hält, daß die Vorschriften in der Wüste von Mose entworfen und 

promulgiert wurden: ‘Es ist eben so denkbar, daß sie das Produkt späterer Zeiten sind und 

nur mythisch in die Urwelt verlegt wurden ...’ (S. 255). 

*! Siehe z.B. G. Wanke, TRE, VII, S. 414; Crüsemann*, S. 135ff. Die Auffassung ist seit 

dem Aufkommen der literarkritischen Erforschung mehr oder weniger klassisch. Im Rahmen 

der Urkundenhypothese wird das Bundesbuch als eine in JE inkorporierte Gesetzgebung 

betrachtet. Unter Anwendung der Urkundenhypothese wurde bereits von u.a. Baentsch*, 

passim, angenommen, daß das Bundesbuch in verschiedenen Phasen seine gegenwärtige 

Gestalt und Umfang erhalten habe (vgl. ders, Exodus-Leviticus, S. XLVIIff,, 185). In 

neueren Untersuchungen genießt diese Auffassung bezüglich der Entstehung des Bundesbu-  



  

24 KAPITEL II 

Element in der Diskussion um die Datierung der mispätim ist die Tat- 
sache, daß zumindest in einigen Punkten aus den Verordnungen eine Be- 

kanntschaft mit altorientalischen Gesetzestexten nachzuweisen ist (8. 

2.15). Aus diesem Grunde ist eine Datierung des Bundesbuches in die 

mosaische Zeit vertreten worden und wurde selbst Mose als derjenige, der 

für das Zustandekommen des Bundesbuches verantwortlich sei, auf den 

Plan gerufen.‘ Die Ergebnisse der Ausgrabungen brachten andere dazu, 

  

ches Ansehen (Schwienhorst-Schönberger*, Osumi*, Otto*, Ethik, S. 23f.), auch wenn die 

Urkundenhypothese zumindest in ihrer klassischen Form keine Rolle mehr spielt. Die 

Anzahl von Standpunkten hinsichtlich einer Situierung und Datierung in der Königszeit ist 

groß und divers. So verteidigt Crüsemann* die Auffassung, daß die Hauptredaktion des 

Bundesbuches in den letzten Jahrzehnten des 8.Jh. und zu Beginn des 7.Jh. stattgefunden hat 

und aus einer Kombination der mispätim, dem Rechtskodex des Jerusalemer Gerichtshofes 

(S. 170ff, 195ff.), und dem von der religiösen Opposition des Nordreiches im 9.Jh. 

hervorgebrachten ‘Gottesrecht’ bestand (S. 199ff.). Crüsemann hält für die Hauptredaktion 

das Jerusalemer Obergericht für verantwortlich (S. 215, 229ff.). Einige Standpunkte sind 

besonders auffallend. So verteidigt B. Stade, Biblische Theolologie des Alten Testaments, 

Tübingen 1905'*?, S. 246ff., seine Datierung ins 7.Jh. u.a. mit dem Argument, daß 20,24. 

aus reaktionären Forderungen bestehe, die verwerfen, was seit der Königszeit Sitte gewesen 

sei (den bronzenen Altar Salomos usw.). Andere fügen der sich stets weiter ausbreitenden 

Reihe den soundsovielten Vorschlag zu. So schlägt R. Albertz, Religionsgeschichte Israels 

in alttestamentlicher Zeit, I, Göttingen 1992, S. 283ff., vor, daß das Bundesbuch die 

rechtliche Basis der hiskianischen Reform war (zur Kritik s. Osumi*, S. 177ff.), und Reuter 

(s. 3.1.2) verteidigt die Auffassung, daß das Bundesbuch das zur Zeit Josias gefundene 

Gesetzbuch ist (II Reg. 22f.), das am Ausgangspunkt der deuteronomistischen Theologie 

gestanden hat (S. 249f,, 255ff.). Die deuteronomistischen Redaktoren sollen aus Respekt 

davor nicht das Gesetz der eigenen Schule, sondern Ex. 20,22-23,33 mit höchsten Ehren am 

Sinai lokalisiert haben ($. 258). Hinsichtlich des Entstehungsprozesses wird schließlich auch 

mit einem Abschluß in der exilischen und nachexilischen Zeit gerechnet. S. bereits R. 

Pfeiffer, “The Transmission of the Book of the Covenant”, HThR 24 (1931), S. 99-109 (es 

beansprucht die Periode von 1200-450), und z.B. Schwienhorst-Schönberger*, S. 285f., 417. 

Ich belasse es bei diesen fragmentarischen Anmerkungen. 

® So hält J.A. Thompson, “The Book of the Covenant Ex. 21-23, in the Light of Modern 
Archaeological Research”, ABR 2 (1952), S. 97-107, die Schlußfolgerung für gerechtfertigt: 

“In view of the strong traditions about Moses the Law-giver, we may look to him as the one 

who compiled a Law Code of some considerable proportion, of which Exodus 21-23 is part. 

Moses, of course, was not the inventor of the Law, but, rather, the compiler of those aspects 

of current law which would prove helpful to Israel as she entered her new home. It is quite 

open to suggest that he modified some laws and added others’ (S. 107). Auch wird zur 

Erklärung des Alters betont, daß das Bundesbuch hinsichtlich des Inhalts durchaus in den 

gesellschaftlichen Kontext Israels in der Zeit vor der Ansiedlung in Kanaan passe. So wider- 

spricht Eerdmans* der Ansicht, daß die Patriarchen reine Nomaden waren und keinen 

Ackerbau betrieben hätten. Aus diesem Grunde spricht für ihn auch nichts dagegen, das 

Bundesbuch, das an manchen Punkten mit dem Gesetzbuch Hammurapis übereinstimmt, 

sogar in die Zeit Moses zu datieren, da es nicht zu einem späteren Zeitpunkt entstanden sein 

müsse (S. 124ff.). Im Bundesbuch schlägt sich seiner Meinung nach in der Hauptsache das 

unter den aus Mesopotamien stammenden Vorvätern Israels geltende Recht nieder (S. 130;



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 25 

insoweit dem biblischen Bild von Mose Recht zu geben, als sie aner- 

kannten, daß Mose wirklich Gesetzgeber gewesen sein muß.” Momentan 

ist die Frage, ob und in welchem Maß die Hand des Mose im Bundesbuch 

nachweisbar ist, in der alttestamentlichen Forschung in den Hintergrund 

gerückt. Dieselbe Entwicklung kann bezüglich des Dekalogs festgestellt 
werden. Die Bekanntschaft mit der altorientalischen Gesetzgebung als 
Folge der Eröffnung der Welt des Alten Orients brachte zu Beginn des 

20.Jh. eine Anzahl Gelehrte, auch kritische, dazu, den Urdekalog auf 

Mose selbst zurückzuführen. Seitdem nahm die Zahl der Gelehrten stark 

zu, die die mosaische Verfasserschaft des (Ur)dekalogs oder eines sub- 

vgl. bereits De Hummelauer, S. 207f.). A. van Selms, “Die Bondsboek en die reg van 

Gosen”, HTS 16 (1961), S. 329-343, weiß selbst sehr konkret den Ursprung des Bundesbu- 

ches anzugeben: im Bundesbuch ist das unter Israel in Goschen (Gen. 45,10; 46,28f. u.a.; 

Ex. 8,18; 9,26) geltende Recht von Mose kodifiziert (S. 336); aufgrund der ihm zugefalle- 

nen Offenbarung beließ Mose es nicht bei der Festlegung des Rechts, sondern widmete sich 

auch der Rechtsreform (S. 343). Auch andere haben das Bundesbuch mit Israels Aufenthalt 

in Goschen in Verbindung gebracht (vgl. z.B. E. König, Geschichte der Alttestamentlichen 

Religion, Gütersloh 1924", S. 186f., und s. Houtman*, Pentateuch, S. 355, Anm. 17) oder 
betont, daß das Bundesbuch hervorragend in die gesellschaftliche Situation Israels vor dem 

Einzug in Kanaan passe und es keinen besseren Kandidaten für die Verfasserschaft als Mose 
gebe, da der Verfasser über Kenntnisse der ägyptischen Gesellschaft verfüge und zu einem 

Millieu gehört haben muß, in dem man mit der babylonischen Kultur und auch der 

hethitischen Sprache und Sitten vertraut war, da er über die babylonische und hethitische 

Gesetzgebung auf dem Laufenden sei (Cazelles*, S. 177ff. [vgl. S. 131ff., 163ff.], im 

Anschluß an das Werk von J.M. Lagrange und andere römisch-katholische Forscher [S. 

17f£.)). 
* Greßmann*, S. 472, z.B. verteidigt diese Auffassung. Einzelheiten des Bundesbuches 

sollen bis in die mosaische Zeit zurückgehen ($. 471). Das Bundesbuch selbst sei jedoch 

erst in Kanaan abgefaßt (S. 471). Der Grundstock datiert aus der Zeit Salomos. Angesichts 

des Inhalts kann Mose nicht mehr als der geistige Urheber dessen sein (H. Greßmann, Die 

Anfänge Israels [SAT 11/1], Göttingen 1922?, S. 221). R. Kittel datiert die Entstehung des 

Bundesbuches in die frühe nach-mosaische Zeit und meint, daß unter Verwendung von 

leitenden Grundsätzen und von Mose ausgegangenen bedeutsamen Anregungen Priester in 

Kanaan das Bundesbuch zusammengestellt haben, wobei den Bedürfnissen Israels in seiner 

neuen Umgebung Rechnung getragen wurde. Ihre Tätigkeit führte zu einem Gesetzbuch, in 

dem die eigenen ererbten Satzungen und Rechtsgewohnheiten dem Gewohnheitsrecht von 

Kanaan angepaßt waren (Geschichte des Volkes Israel, 1, Stuttgart/Gotha 1923°“, S. 327ff., 

384ff., ASIff.). Jepsen* datiert die Entstehung des Bundesbuches in die Richterzeit, 

zwischen dem Auftreten von Josua und Samuel, und liefert ein ähnliches Bild von der 

Entstehung des Bundesbuches wie Kittel (S. 96ff.). Wie schon angedeutet, betrachtet Jepsen 

das Bundesbuch als einen Kompromiß, ‘einen Vermittlungsversuch zwischen Israel und 

Palästina’ (S. 101). Bei ‘Israel’ denkt er an die mosaische Tradition, die echt israelitischen 

Rechtssätze, die Mose zugeschrieben werden dürfen (S. 100). Bei ‘Palästina’ an den Alten 

Orient (den Hauptbestandteil der mispätim), den Israel über Kanaan kennenlernte. Er wendet 

sich gegen Jirku, Altorientalischer Kommentar (Anm. 9), S. 90f., der insbesondere letztge- 

nannte Gesetzgebung mit dem Namen Mose verbindet.  



   

    

26 KAPITEL II 

stantiellen Teiles davon verteidigten oder zumindest das Alter des Deka- 
logs anerkannten. Dies blieb jedoch kein beständiger Trend. Derzeit wird 

ein späteres Alter des Dekalogs verteidigt. Das Wahrheitselement in der 

Bezeichnung des Dekalogs und auch des Bundesbuches als “mosaisch’ ist, 
daß sie Vorschriften beinhalten, die sicher nicht jungen Datums sind, 

sondern durch den Strom der Überlieferung mitgeführt wurden. In ihrer 

gegenwärtigen Form sind jedoch sowohl Dekalog als auch Bundesbuch 

jung und spiegeln die Theologie der deuteronomi(sti)schen Autoren von 

Genesis bis Könige wider (vgl. Houtman*, Exodus, III, S. 20). 

Größeren Anklang fand die Auffassung, der zufolge Israel über die 

Kanaanäer gemeinschaftliche Rechtsüberlieferungen des Alten Orients 

kennenlernte.‘ Auch wurde ernsthaft die Möglichkeit erwogen, daß 
bestimmte Vorschriften unter assyrischem Einfluß im 8. und 7.Jh. in 

Israel Fuß fassen konnten (z.B. Leemans, S. 412f., 435f.). 

Eine relative Datierung des Bundesbuches ist möglich. Es muß auf 

jeden Fall jünger als das Deuteronomium sein (s. 2.19-20).*° Die Argu- 

mentation für eine Frühdatierung der mispätim, um uns darauf zu be- 

schränken, ist diskutabel. Die Gesellschaftsform, die man in den ‘Regeln’ 

antrifft, unterscheidet sich nicht von denjenigen, die sich in anderen 

Sammlungen von Vorschriften im Pentateuch finden. Auch diese sind von 

einer dörflichen Sphäre gekennzeichnet und kennen keine vom Kommerz 

beherrschte große Stadtkultur. Die israelitische Gesellschaftsform trug 

stets einen von der agrarischen Lebensweise geprägten Charakter. 

Eine solide Basis für eine genaue Datierung der mispätim fehlt.* 

  

# 8.0. Anm. 43 (Greßmann, Kittel, Jepsen) und Alt (Anm. 9), S. 25ff. 
# Zur Problematik der Datierung des Deuteronomium s. Houtman*, Pentateuch, S. 87, 

153, 162. Die von J. van Seters verteidigte Auffassung, daß der vorpriesterliche Tetrateuch 
(und auch das Bundesbuch; s. J. van Seters, “Cultic Laws in the Covenant Code (Exodus 

20,22-23,33) and Their Relationship to Deuteronomy and the Holiness Code”, in: Verven- 

ne*, S. 319-345; ders., “The Law of the Hebrew Slave”, ZAW 108 [1996], S. 534-546) nach 

dem und in Reaktion auf das Deuteronomium entstanden sei, ist wohl ganz unwahrschein- 

lich. Siehe C. Houtman, “Zwei Sichtweisen von Israel als Minderheit inmitten der Bewohner 

Kanaans”, in: FS C. Brekelmans, Leuven 1997 (im Erscheinen). Meine Anmerkung 

bezüglich der relativen Datierung des Bundesbuches hat Bezug auf den Inhalt, nicht auf den 

Zeitpunkt der Komposition. Es ist möglich, daß im Rahmen der Komposition des Pentateuch 

als ganzen dieselben (deuteronomistischen) Autoren verantwortlich gewesen sind für die 

Abfassung des Gesetzbuches vom Sinai und auch für die autoritative Interpretation davon im 

Deuteronomium. 
Zur Problematik der Datierung im allgemeineren s. Houtman*, Pentateuch, S. 361ff., 

432ff. Hinsichtlich des Bundesbuches stellten wir bereits fest, daß eine Argumentation auf- 

grund des Inhalts nicht zu gleichlautenden Schlußfolgerungen bezüglich der Datierung führt. 

Die Auffassung, daß das Bundesbuch nur in eine agrarische seßhafte Gesellschaft passe, ist 

mit diversen Argumenten bestritten worden: Verweise auf das Kulturland seien gering, die 

Israeliten waren keine reinen Nomaden, eine städtische Gesetzgebung fehle, in Kadesch habe 

   



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 27 

Betrachtet man einmal die Intention der Schreiber von Genesis bis 
Könige, wonach der ganze Akzent auf dem Deuteronomium liegt (s. 2.19- 

20), so läßt sich festhalten, daß sich das Bundesbuch durchaus als ‘Ge- 

setzbuch’ vom Sinai eignet. Es ist nämlich in mancherlei Hinsicht weni- 

ger detailliert — so fehlen z.B. konkrete Verweise auf Herrschaftsorgane 

der Gesellschaft — und nimmt als Buch des Bundes von JHWH mit Israel 
zwar einen zentralen, aber sicher nicht alles beherrschenden Platz im 

Pentateuch ein. Es eignet sich daher problemlos für eine autoritative Inter- 
pretation aus dem Munde Moses (Dtn. 12-26). Als Israel die Grenze 

Kanaan überschreitet, tritt es in den Schatten des Deuteronomium,’ dem 

Gesetzbuch par excellence für das Leben im verheißenen Land. Durch- 

drungen vom Ethos der Humanität präsentiert sich das Bundesbuch als 

würdige Vorbereitung für den Höhepunkt Deuteronomium. 

2.15 Aus dem Bundesbuch, insbesondere aus 21,1-22,16, ist klar 

ersichtlich, daß eine Bekanntschaft mit den Rechtsüberlieferungen aus dem 

das Volk sich niedergelassen, so M.J. Lagrange, La methode historique surtout d propos de 

l’Ancien Testament, Paris 1903, S. 147ff., dessen Erörterungen weiter ausgearbeitet wurden 

von Cazelles*, S. 131ff., 166ff., 181f. U.a. weist er darauf hin, daß die Sklaverei noch nicht 

entwickelt war. Aufgrund des Inhalts datiert Jepsen* das Bundesbuch in die Richterzeit (S. 

98f.). Van Selms meint, daß es in jedem Fall nicht jünger sein kann, da Viehzucht und 
Ackerbau vorausgesetzt sind (dies passe nicht in die Wüstenzeit); Handel und Königtum 

(vgl. 22,27) sind unbekannt; gegen eine Datierung in diese Zeit spricht aber, daß eine 

Person fehlt, der man die Kodifizierung und Reform des Rechts zuschreiben kann; in Israels 

ägyptischer Zeit gibt es jedoch eine: Mose! (s.o. Anm. 43). Es muß festgestellt werden, daß 

bei einer Datierung allgemeine Ausgangspunkte eine vornehmliche Rolle spielen, wie die 

Schrifteinstellung und der Standpunkt, den man hinsichtlich der historischen Glaubwürdig- 

keit der im AT überlieferten Traditionen einnimmt (s. dazu Houtman*, Pentateuch, S. 

354ff.), und daß die Beweisführung eben auch auf argumenta e silentio (das Königtum ist 

unbekannt, die Stadt wird nicht genannt etc.) basiert. In der Diskussion muß meiner Ansicht 

nach dem pseudepigraphischen Charakter des Pentateuch (s. dazu Houtman*, Pentateuch, S. 
359ff.) Rechnung getragen werden, in diesem Fall dem Wunsch der Schreiber, das Bundes- 

buch als Gesetzgebung des Sinai zu präsentieren. Eine allzu konkrete Zuspitzung auf das 
Leben im verheißenen Land ist darin weniger passend. Adäquater ist dies im kurz vor der 

Landnahme bekanntgemachten Deuteronomium. Des weiteren, wie bereits angedeutet (8.0. 

2.8), ist nach meiner Meinung das Bundesbuch im Hinblick auf seinen literarischen Kontext 

komponiert. Die Vorschriften als solche sind derart, daß sie nicht problemlos mit einer 

bestimmten Periode aus Israels Geschichte (z.B. das 9., 8. oder 7.Jh.) in Verbindung 

gebracht werden können. Die soziale Problematik der Schuldsklaverei, die Armut, die 

Schutzbedürftigkeit der Witwen und Waisen, Klassenjustiz sowie die Korruption in der 

Rechtsprechung sind keine Phänomene, die sich nur auf eine bestimmte Periode beschränken 

lassen. 

” In der TR wurde dies wie folgt ausgedrückt: die Worte Gottes wurden nicht in der 3., 

sondern in der 1.Person formuliert; die Proklamation des Deuteronomium wurde von der 

Wüste Moabs zum Sinai verlagert und habe das Bundesbuch verdrängt. Vgl. M. Weinfeld, 

“God versus Moses in the Temple Scroll — ‘I do not speak on my own authority but on 

God’s authority’ (Sifrei Deut. Sec. 5; John 12,48f.)”, RdO 15 (1991), S. 175-180.  



   

    

28 KAPITEL II 

Alten Orient bestanden haben muß. Offensichtlich wurde bei der Kompo- 
sition des Bundesbuches hiervon Gebrauch gemacht.” In dem vielbe- 

sprochenen Rechtsfall vom stoßenden Rind (21,28-32.35f.) besteht, wie 

Malul aufgezeigt hat, wahrscheinlich eine direkte Abhängigkeit von 

mesopotamischen Texten. Nicht überzeugen kann die Schlußfolgerung 

Ottos*,* der auf der Grundlage einer Paralleluntersuchung zum Kasus 

vom stoßenden Rind und dem gleichfalls exemplarischen Kasus vom 

Verlust der Leibesfrucht als Folge einer zugefügten Körperverletzung 

(21,22-25) behauptet, daß die israelitischen Vorschriften unabhängig von 

den außerbiblischen entstanden seien und der mesopotamische Einfluß erst 

in der Endredaktion der Gesetzeskorpora zum Tragen gekommen sei. Die 

Berührungspunkte in den betreffenden Fällen sind so spezifisch, daß eine 

Bekanntschaft der Schreiber des Bundesbuches mit den Rechtstraditionen 

des Alten Orients als nahezu gesichert gelten kann. Die Frage, ob die 

israelitischen Schreiber die Gesetzestexte aus der Umwelt in der uns 

bekannten Form vor Augen gehabt haben oder ob sie diese aus ‘a com- 

mon Near Eastern legal tradition and practice” kannten (Yaron*, 

S. 294)” — vorausgesetzt, daß diese jemals existiert haben (s. ebenfalls 
Leemans) —, spielt in unserem Zusammenhang eine untergeordnete Rolle. 

Uns interessieren primär die /mplikationen dieser Abhängigkeit. 

Bietet der Umstand, daß sich eine Bekanntschaft mit den Rechtsüber- 

lieferungen aus dem Alten Orient nachweisen läßt, eine solide Basis für 

die Schlußfolgerung, daß im Alten Orient ein allgemeines Rechtsdenken 

bzw. eine allgemeine Rechtsüberlieferung bestanden hat? Westbrook hat 

dies zumindest entschieden verteidigt. Seiner Meinung nach ist die 

allgemeine Rechtsüberlieferung in den diversen Gesetzeskorpora festge- 

legt, aber nicht vollständig. Oft müssen fehlende Elemente ergänzend 

hinzugedacht werden. Eine Hilfe könnten andere Korpora bieten. Die 

verschiedenen Sammlungen von Vorschriften sind nämlich, so Westbrook, 

gegenseitig komplementär. Informationen aus dem einen Korpus tragen 

zum Verständnis des anderen bei. Westbrook räumt ein, daß das AT als 

Quellentext einen anderen Charakter trägt als die Gesetzestexte des Alten 

Orients, bestreitet jedoch, daß Israel ein anderes Recht besaß, als dies im 

Alten Orient gebräuchlich war. Seiner Meinung nach wurde das Recht des 

Alten Orients im Bundesbuch niedergeschrieben, während in P und D 

#* Bei der Besprechung der Vorschriften werden stets die relevanten Texte genannt und, 

falls Veranlassung besteht, mit einem Kommentar versehen. 

# S. Körperverletzungen; vgl. ders., JSOT 57 (1993), S. 17f., 2Off. 

30 Einen Überblick der Diskussion bietet Schwienhorst-Schönberger*, S. I11ff, 240ff. 

 



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 29 

hingegen eine kritische Position eingenommen wird.°' Wir berühren hier 

eine prinzipielle Frage. Partizipierte Israel an einer Art ‘common law’ des 

Alten Orients oder besaß Israels ‘law’ einen eigenen Charakter und re- 

präsentierte es eigene Werte, die durch einen Vergleich von Israels Vor- 

schriften mit denen seiner Umwelt ans Licht kommen können? Letztge- 
nannter Standpunkt wird von M. Greenberg, S.M. Paul und A. Phillips 

eingenommen; erstgenannter von u.a. B. Jackson” und R. Westbrook. 

Hinsichtlich der Grundzüge teile ich die Ansicht von Greenberg und 

seinesgleichen,°° doch neigen sie m.E. dazu, forcierte Widersprüche zu 

konstruieren.°* 
2.16 Ich möchte etwas näher auf diese Frage eingehen. War die Rechts- 

wissenschaft eine internationale Wissenschaft im Alten Orient, die auch in 

Israel ihre Vertreter hatte? Westbrooks These vom ‘common law’ wurde 

von Leemans in Frage gestellt. Seiner Meinung nach vertrage sich dies 

nicht mit den verfügbaren historischen Fakten. Aber nehmen wir an dieser 

Stelle einmal an, daß es ein allgemeines Rechtsdenken im Alten Orient 

gegeben hat und die Rechtswissenschaft einen internationalen Charakter 

trug und auch in Israel anzutreffen war. In solch einem Fall liegt es dann 
nahe, daß israelitische Rechtsgelehrte, trägt man ihrem spezifischen 

Kontext Rechnung, eigene Akzente setzten und auch selber Regeln im 

Hinblick auf die lokale Situation (neu-)formulierten. In diesem Zusam- 

menhang kann z.B. darauf verwiesen werden, daß das Bundesbuch keinen 

Unterschied zwischen verschiedenen Bürgern kennt, wie dies z.B. im CH 

gehandhabt wird (vgl. Yaron*, S. 132ff.), und auch keine Großstadtkultur 

voraussetzt. Allgemein kann gesagt werden, daß gesellschaftliche und 

kulturelle Entwicklungen zur Anpassung und Veränderung von Vorschrif- 

ten führen können. Dies impliziert eine gewisse Behutsamkeit im Umgang 

mit Vorschriften aus verschiedenen Korpora als gegenseitige Komplemen- 

te. Dies umso mehr, weil auch die These der Komplementarität auf einem 

argumentum e silentio beruht. Kurz gesagt, die Kenntnis der Gesetzestexte 

3! Siehe Westbrook*, S. 3ff., 134ff.; vgl. z.B. ders., RB 97 (1990), S. 547ff. Für eine 

kritische Auseinandersetzung mit den Auffassungen Westbrooks siehe die verschiedenen 

Beiträge bei Levinson*. 

2 “Reflections on Biblical Criminal Law”, JJS 24 (1973), S. 8-38 = Essays in Jewish 

and Comparative Legal History, Leiden 1975, S. 25-63; vgl. auch J.W. Welch, “Reflections 

on Postulates. Power and Ancient Laws — A Response to Moshe Greenberg”, in: E.B. 

Firmage u.a. (Hg.), Religion and Law, Winona Lake 1990, S. 113-119. 

3° Vgl. Malul, S. 39f.; s. auch Greenberg (mit weiterer Lit.); ders., “Biblical Attitudes 
toward Power: Ideal and Reality in Law and Prophets”, in: Firmage (s. Anm. 52), S. 101- 

112 (vgl. auch S. 120-125); A. Phillips, “Another Look at Murder”, JJS 28 (1977), S. 105- 

126 (S. 108fF). 
* Siehe z.B. Pauls* Zusammenfassung der ‘unique features of biblical law’ (S. 100f.).  



  

30 KAPITEL Il 

aus der Umwelt Israels kann zu einem besseren Verständnis der Vor- 

schriften des Bundesbuches beitragen, doch muß dabei berücksichtigt 

werden, daß das Bundesbuch, so wie es sich präsentiert, durch die lokale 

und gesellschaftliche Situation seiner Verfasser geprägt wurde. 
Muß man auch die Weltanschauung als Faktor betrachten, der die Vor- 

schriften beeinflußte? Hatte der Glaube Israels einen Einfluß auf die For- 

mulierung der Regeln und führte dies zu markanten Unterschieden im 

Vergleich mit den Vorschriften aus Israels Umwelt? 

In erster Linie muß festgehalten werden, daß die Vorschriften des Bun- 

desbuches in ihrer jetzigen Form in einem Rahmen stehen und allein 

schon dadurch einen spezifischen Charakter erhalten haben. Sie werden 

als JHWHs Vorschriften präsentiert. Zwar sind sie unter Vermittlung des 

Mose proklamiert worden, aber Mose ist nicht viel mehr als das Sprach- 

rohr JHWHs (20,22; 24,3.7). Der kontextuelle Rahmen gibt dem Bundes- 

buch seine Prägung. Dasselbe gilt für die mesopotamischen Codices, 

insofern sie mit einem Prolog (bzw. Epilog) versehen sind, wie z.B. CH, 

auch wenn der Charakter ein anderer ist. Der Rahmen stempelt den CH 

zum königlichen Recht.” Mit dem Erlaß der Vorschriften präsentiert 

sich der Herrscher als Hirte seines Volkes. Das Bundesbuch wird durch 
den Rahmen als göttliches Recht qualifiziert. Mit dem Bundesbuch 
profiliert sich JHWH als Hirte seines Volkes. Er möchte einer gerechten 

Gesellschaft Form verleihen und fordert sein Volk auf, in Übereinstim- 

mung mit den Regeln seines Reiches (vgl. 19,5f.) zu leben. Die Regeln 

haben zum Ziel, die gute Beziehung zwischen JHWH und Israel instand 

zu halten. Eine gute Beziehung mit JHWH impliziert Harmonie und 

Ordnung in der Gesellschaft und schließt Chaos aus. JHWH möchte 

gerechte Beziehungen und verabscheut soziale Mißstände. 

2.17 Das literarische Gerüst des Bundesbuches bildet wie beim CH ein 

Rahmenwerk und ist hinsichtlich der umrahmten Vorschriften sekundär. 
Blieben, wenn man das Rahmenwerk wegnimmt, sowohl beim Bundes- 

buch wie auch beim CH nur noch Sammlungen von Vorschriften dersel- 

ben Art und desselben Niveaus übrig, d.h. Sammlungen, die das literari- 

sche Produkt von Gelehrten sind und trotz lokaler und kulturbedingter 

Unterschiede zusammenfassend als ‘säkulares Recht’ bezeichnet werden 

können und folglich prinzipiell gleich sind? Oder bleibt im Falle des 

Bundesbuches eine Sammlung von Vorschriften übrig, die vom Glauben 

an JHWH geprägt sind? So ist u.a. Schwienhorst-Schönberger* der 

# Königliches Recht ist Recht, das göttliche Zustimmung genießt und von Fürsten 

stammt, deren Regierungstaten oft in schrillem Kontrast zu der von ihnen propagierten 

Ideologie standen. Vgl. z.B. C. Zaccagnini, “Sacred and Human Components in Ancient 

Near Eastern Law”, HR 33 (1993-94), S. 265-286.



     

   
    

      
    
    

      
        

    
    
    
    
    
    

                                                              

    

31 

  

EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 

  

   
Ansicht, daß der ‘Grundbestand’ des Bundesbuches (21,12-22,16, abzüg- 

lich einiger Zusätze) ein rein profanes ‘Gesetzbuch’ im dargelegten Sinne 

sei (S. 416 u.a.). Die Bezeichnung ‘profan’ empfinde ich als nicht glück- 

lich. Recht und Weltanschauung waren für den antiken Menschen eng 

miteinander verbunden. Alles Recht, auch das Gewohnheitsrecht, war für 

ihn schlußendlich Gottesrecht.” Die Frage, ob die Weltanschauung der 

% Der Begriff profan wird des öfteren im Zusammenhang mit Israels Recht gebraucht. So 

macht z.B. Albertz (s. Anm. 41), I, S. 140f., bezüglich des Gebrauchs des kasuistischen 
Rechts vor allem von seiten der Ortsgerichtsbarkeit folgende Aussage: ‘Diese wichtigste 

Form der frühisraelitischen Rechtsprechung zeichnete sich durch eine aufgeklärte Rationa- 

lität, ja Profanität aus. Direkt kam Gott hier überhaupt nur in Sonderfällen ins Spiel ...’. Für 

das Sippenrecht und Gewohnheitsrecht hält er es für bezeichnend, daß sie noch nicht 
“religiös abgeleitet und abgestützt waren’ (S. 96, 140). Erst im Verlauf der Theologisierung 

des Rechts, das erst seit dem ausgehenden 8.Jh. stattgefunden habe, soll die Rede von einer 

expliziten göttlichen Autorisierung der Gebote gewesen sein (S. 95). Eine andere Auffas- 

sung begegnet in anderer Literatur, z.B. bei J. Hempel. Er hält in Hinblick auf die Rechts- 

entstehung eine Sonderung von profanem und heiligem Recht für undurchführbar und 

behauptet: ‘Alles Recht gilt als heilig, weil alles Recht als Gottesforderung gilt, so daß neues 

Recht der Idee nach nur durch Gottesoffenbarung bekannt werden kann ...” (Die althebräi- 

sche Literatur und ihr hellenistisch-jüdisches Nachleben, Wildpark/Potsdam 1930, S. 74). 

M.E. ist diese Konstatierung von Hempel zutreffend. Auch vom Gewohnheitsrecht und 

‘selbstverständlichen’ gesellschaftlichen Verhältnissen gilt, daß sie im Bewußtsein des alten 

Israel auf Gottes Willen beruhten (vgl. auch z.B. I. Benzinger, EB, III, Sp. 2714). Denn 

seine Antastung veranlaßte JHWH zu einer Reaktion (vgl. 2.11,12). Wir sprechen in diesem 

Zusammenhang noch einige Punkte an. Reimarus*, I, S. 40ff., ist der Meinung, daß Ex. 

18,13-26, wo beschrieben wird, wie in der Wüste die Reorganisation von Israels Rechtssy- 

stem durchgeführt wurde, nicht auf den Befehl JHWHs (vgl. z.B. Num. 11,16ff.24ff.), 

sondern auf Veranlassung des Nicht-Israeliten Jetro, im Gegensatz zu den folgenden 
Kapiteln (Ex. 19ff.) einen zuverlässigen Einblick in die Art der von Mose proklamierten 

Vorschriften biete: sie haben keinen göttlichen Ursprung, sondern sind das Produkt eines 

Menschen. Dies ist in jedem Fall nicht das Bild, das der Schreiber von Ex. 18 hervorzurufen 

beabsichtigt. In dem von Jetro plädierten Rechtssystem nimmt die Konsultierung Gottes in 

problematischen Fällen einen vorrangigen Platz ein (18,15f.19.26). Zudem wird Jetro als 

“Priester von Midian’ (2,16; 3,1; 18,7) eingeführt und ist sein Auftreten von JHWH 

sanktioniert (18,12; vgl. Houtman*, Exodus, II, S. 411f.). Auch nach Ex. 18, das ganz 

andersartig als Ex. 19ff. ist, ist mosaisches Recht heiliges Recht. Ebenso ist auch königliches 

Recht heiliges Recht. Vom König wird erwartet, daß er über besondere, von Gott gegebene 

Gaben verfügt. Um nur dies zu nennen: Der juridische Scharfsinn, mit dem Salomo den 

Rechtsfall der vor seinem Thron streitenden Frauen zu entscheiden wußte (I Reg. 3,16-28), 

wird als Geschenk Gottes betrachtet (V. 28; vgl. I Reg. 3,4-15, und s. auch II Sam. 

14,17.20; 19,28). Im Hinblick auf den angenommenen profanen Charakter der mispätim ist 

schließlich gut im Auge zu behalten, daß Gelehrte im alten Israel nicht auf eine Linie mit 

ihren modernen westlichen, säkularisierten Kollegen gestellt werden dürfen. Von ihnen wird 

erwartet, über mehr als gesunden Menschenverstand zu verfügen. Nach der Beschreibung 

des AT erwartet man von Gelehrten an ausländischen Höfen, daß sie imstande waren, 

Träume auszulegen und Zeichen zu deuten (Gen. 41,8.24; Ex. 7,11; Dan. 1,20; 2,2.10.27 

u.a.; vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 237, 533f.). Es besteht kein Grund zu der Annahme, daß



   

    

    32 KAPITEL II 

israelitischen Gelehrten die Quelle für eigene Akzentsetzungen oder gar 
spezifische Vorschriften war, ist allerdings schwer zu beantworten. Denn 
wir wissen nicht, wie die literarischen Produkte der israelitischen Juristen 

präzise aussahen, da ihr Werk durch die Hände der JHWH-Theologen 

gegangen ist, und daher können wir nicht feststellen, ob sie sich in ihren 
Überlegungen allein von einer allgemeinen Moral oder auch von spezifi- 

schen Theologumena der JHWH-Religion (z.B. 22,20; 23,9) leiten ließen. 
Was wir wohl wissen, ist,’” daß verschiedene Vorschriften, die wahr- 

scheinlich den literarischen Niederschlag von Gelehrten darstellen, die 
über das Gewohnheitsrecht und die allgemeine Moral reflektierten und es 

weiterentwickelten (s. 2.12), daß eben diese Vorschriften, indem sie in 

das vom Rahmenwerk beherrschte Bundesbuch integriert wurden, sakrali- 

siert wurden und so recht unmißverständlich den Charakter einer besonde- 

ren Offenbarung erhielten. In dieser Hinsicht unterscheidet sich das 

Bundesbuch z.B. vom CH. Das Bundesbuch beinhaltet kein königliches, 

von den Göttern sanktioniertes Recht, sondern göttliches, von einem 

Menschen proklamiertes Recht. 

Unter das göttliche Recht des Bundesbuches fallen soziale und kultische 
Vorschriften, aber auch echte Gesetzestexte. Regeln, deren Einhaltung von 

Menschen erzwungen werden konnten, tauchen in einem Bündel mit 

Regeln auf, deren Übertretung oft nicht durch Menschen, sondern nur auf 

immanente Weise, d.h. durch ein Unheil, das man über sich wegen seines 

Verhaltens heraufbeschwört, oder durch eine direkte göttliche Intervention 

vergolten wird. Rechtssätze, Sozialpredigt der Propheten und Anweisun- 

gen von Weisheitslehrern sind in einem Korpus integriert worden und 

bilden gemeinsam das von JHWH am Sinai geoffenbarte Recht (s. 2.4-8). 

Die Vorstellung, daß unmoralisches Verhalten ein Greuel in den Augen 

der Götter ist und daß die Sorge für Bedürftige göttlichem Wunsch und 

Willen entspricht, findet sich auch in der Umwelt Israels. Die für die 

zweite Hälfte des Bundesbuches so typische Sozialethik ist allerdings in 
der Umwelt Israels nicht in einem ‘Gesetzbuch’ verankert, sondern findet 

sich in anderen Literaturgattungen niedergeschrieben. So bildet z.B. die 

hinsichtlich der Gelehrten in Israel eine grundlegend andere Erwartungshaltung bestand (Jes. 

3,3). So wie Genialität, begnadete Fachkunde (Ex. 28,3; 31,3; 35,31) und die Fähigkeit, 

Träume auszulegen, und das Führungstalent (Gen. 41,16.38; Dan. 4,5f. u.a.; vgl. auch II 

Sam. 17,23) als besondere “übernatürliche” Gaben betrachtet werden, so wird auch der 

Ursprung besonderer Begabtheit auf juridischem Gebiet außerhalb des Menschen gesucht 

werden. Aus diesem Grunde muß auch das Tun der Juristen Israels, seien es Priester oder 

Weise, als heilig betrachtet werden. 

37 Siehe im Zusammenhang mit ‘divinization of human law’ H.H. Cohen, “Secularization 

of Divine Law”, in: Jewish Law in Ancient and Modern Israel, New York 1971, S. 1-49, 

und ferner Fishbane*, S. 231ff.



    

    

      

  

EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 33 

  

Fürsorge für Witwen und Waisen einen Topos der Königsideologie (s. bei 
22,21-23); die göttliche Abscheu unmoralischem Verhalten gegenüber 

wird z.B. im großen $amas-Hymnus (ANET, S.388b, 3892; RTAT, 

S. 127f.) zum Ausdruck gebracht, und die göttliche Wertschätzung der 
Gerechtigkeit findet sich z.B. in den Worten des Gottes Addu von Aleppo 

an König Zimrilim von Mari (17.Jh.) wie folgt formuliert: ‘Ich wünsche 

von dir nichts! Stehe nur, wenn dich ein Unterdrückter oder eine Un- 

terdückte anruft, (ihnen) zur Seite und verschaffe ihnen Recht. Nur dieses 

ist es, was ich von dir fordere!’ (TUAT, 1, S. 87; vgl. Jes. 1,16f.; 

Am. 5,24; Mi. 6,8). Etwas allgemeiner formuliert kann gesagt werden, 

daß in Israel hinsichtlich des gesellschaftlichen Umgangs dieselben 

zentralen Werte hochgehalten wurden wie außerhalb Israels; Werte, wie 

sie uns u.a. in der zweiten Hälfte des Dekalogs (20,12-17) formuliert 

sind: Respekt vor Höhergestellten, Ehrfurcht vor dem menschlichen 

Leben, Sorge für die Schwachen, Unschändbarkeit der Ehe, Wahrheits- 

liebe (vgl. van der Toorn*, S. 13ff.). In bezug auf die gewünschte soziale 
Moral, die Fundamente der Gesellschaft bestanden in Israel keine anderen 

Vorstellungen als anderenorts im Alten Orient.” Im AT werden die 

zentralen Werte in der Sozialpredigt der Propheten als Wille JHWHs 

gezeichnet, wobei die Mißachtung derselben nicht als Übertretung einer 

Regel aus dem Rechtsbuch galt, sondern als Bruch in der Beziehung mit 

JHWH, der Israel hierzu zur Verantwortung ruft.°” In der Weisheitslite- 
ratur werden die Werte als Elemente einer Moral gezeichnet, die sich in 

der Konfrontation mit der Wirklichkeit als heilsam erweist und als 

natürliche Offenbarung JHWHSs betrachtet werden muß. Im Dekalog und 

Bundesbuch werden zentrale Werte explizit als JHWHs Willen, als 

göttliches Recht, auf welchem sein Bund mit Israel basiert, vorgestellt. 

Ich muß mich hier auf allgemeine Anmerkungen beschränken. Bei der 

Besprechung der jeweiligen Vorschriften des Bundesbuches werden die 

relevanten Passagen aus dem Dekalog, den prophetischen Büchern, der 

Weisheitsliteratur und den Psalmen hinzugezogen werden. 

2.18 Wenn oben gesagt wurde, daß das Rahmenwerk dem Bundesbuch 

seine Prägung gibt, gilt es nun zu fragen, wie und in welchem Maße dies 

erfolgt. Die Umrahmung mit Vorschriften für den JHWH-Dienst (s. 2.3; 

vgl. auch 2.4) und insbesondere die Eröffnung des Bundesbuches mit der 

’* Zur Universalität der moralischen Grundregeln und Basisprinzipien siehe J. Barton, 

“Natural Law and Poetic Justice in the Old Testament”, JThS 30 (1979), S. 1-14; M. Bock- 

muchl, “Natural Law in Second Temple Judaism”, VT 45 (1995), S. 17-44; A.W. Musschen- 

ga, Sociale moraal. Begrip, funktie en inhoud, Assen 1979; vgl. auch J. Barton, “The Basis 

of Ethics in the Hebrew Bible”, Semeia 66 (1994), S. 11-22; Davies (Anm. 25). 

® Vgl. z.B. EJ. Waschke, “Schuld und Schuldbewältigung nach dem prophetischen 

Zeugnis des Alten Testaments”, TALZ 115 (1990), Sp. 1-10.



   

  

34 KAPITEL II 

Vorschrift über die einzig richtige Form der JHWH-Verehrung (20,22-26) 

prägt das Bundesbuch als ganzes. Durch das Rahmenwerk, das aus der 
Redaktion des großen Werkes Genesis bis Könige stammt, erhielt die 

ganze Sammlung das ‘IHWH-Siegel’. So ist die Annahme erlaubt, daß 

die Vorschriften, auch die ‘säkularen’ mispätim, mit der Zielsetzung 
verfaßt wurden, als Träger der für die JHWH-Religion typischen Werte 
dem Ethos von Israel als Volk JHWHSs (vgl. 19,5f.) Gestalt zu verlei- 

hen.‘ Kurzum, bei der Auslegung des Bundesbuches in seiner Jetztge- 

stalt hat man auch den Kontext, d.h. das Rahmenwerk zu berücksichtigen 

(s. Kap. 1). 

Der Kontext ruft die Frage auf, wie das Bundesbuch als ganzes gekenn- 

zeichnet werden kann. Es wurde bereits darauf hingewiesen, daß das Bun- 

desbuch in seiner gegenwärtigen Gestalt nie als Gesetzbuch außerhalb 

seines literarischen Kontextes bestanden hat.°” Zur Charakterisierung der 

mispätim wird die Qualifizierung “gewünschtes Recht’ verwandt. Das 

Bundesbuch als ganzes kann mit der Gattungsbezeichnung Programm 

bezeichnet werden. Was den Aktionsradius betrifft, will das Bundesbuch 
sich nicht auf das Recht im engeren Sinn beschränken, sondern die 

Grundlagen für die Gesellschaft legen und das ganze Leben aller, die 

dazugehören, umschließen.° Als Programm zielt das Bundesbuch auf 

© Diese Signatur war im Grunde schon durch die Präambel des Dekalogs gesetzt (20,1f.). 

Durch die Präambel wurden auch die sozialen Vorschriften von 20,13-17, obwohl der Name 

JHWH darin nicht begegnet, zu Regeln, die auf der Autorität JIHWHs fußten. Folglich sind 

es religiöse Vorschriften. Die Präambel bestimmt nicht nur den Dekalog, sondern durch ihre 

Stellung zu Beginn der Offenbarung am Sinai auch den Charakter der Vorschriften in den 

folgenden Kapiteln und Büchern des Pentateuch. Sie müssen alle als Vorschriften des Herrn 

verstanden werden, der Israel aus der Sklaverei in Ägypten befreit hat. 

°' Entsprechend der Intention der Schreiber wird man all diese Vorschriften würdigen 

müssen. Eine (Dis)qualifizierung von Vorschriften aufgrund von Form und Ursprung (siehe 

Anm. 22; Jepsen und Rost) ist nicht gerechtfertigt. Die formkritische Analyse ist nicht 

ausreichend, um israelitische Vorschriften von nicht-ursprünglichen zu unterscheiden, und 
wie aus den obigen und folgenden (s. 2.21) Betrachtungen ersichtlich wird, können die 

Grenzen nicht so gezogen werden, wie Jepsen und Rost dachten. 

® $. 2.8 Ende. Vgl. in diesem Zusammenhang folgende Anmerkung von J. Hempel (s. 

Anm. 56), $. 81: ‘Bundesbuch, Deuteronomium und Heiligkeitsgesetz sind Programme, die 

in historischer Einkleidung für bestimmte Ideen warben; sie haben in ihrem heutigen Gefüge 

nie ohne geschichtlichen Rahmen bestanden’. 

© Schon 1886 wurde von E. Renan betont, daß das Bundesbuch, das er ins 9.Jh. datiert, 

keine von der Obrigkeit erlassenen und rechtskräftigen Vorschriften beinhaltet, sondern aus 

‘des regles ideales, des utopies si I’on veut’ besteht. Sie entstammen der prophetischen 

Bewegung, die sich durch eine hohe Moral auszeichnete, aber nicht über gesetzgebende 

Macht verfügte (zitiert nach Cazelles*, S. 14f.). Auch Menes* situiert die Entstehung des 

Bundesbuches ins 9.Jh. (S. 18, 24, 32, 43). Er bezeichnet das Bundesbuch als ‘ein Reform- 

werk der sozial-prophetischen Partei’ (S. 25) mit der Zielsetzung, die soziale Krise als Folge 

des Aufkommens der Geldwirtschaft zu bestreiten. Die sozial-prophetische Partei beschreibt 

  

  



    

     

  

EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 

Anerkennung als Norm. 

2.19 Auch der Kontext im weiteren Sinne muß in die Betrachtung 

einbezogen werden. Das Bundesbuch ist nämlich nicht die einzige Samm- 

lung von Vorschriften im Pentateuch. Themen, die im Bundesbuch 
behandelt werden, werden auch anderenorts angesprochen, aber häufig auf 

andere Weise.‘ Dieses Phänomen stellt uns vor die Frage nach dem 

gegenseiten Verhältnis der verschiedenen Gesetzeskomplexe im Penta- 

teuch, und zwar vom Bundesbuch zu den Vorschriften in Dtn. 12-26 und 

von Dtn. 12-26 zu den Vorschriften von P (und H), und vor die Frage 

nach dem Verhältnis zum narrativen/historischen Rahmen, in dem die 

Gesetzeskorpora ihren Platz finden. Das Thema ist Gegenstand anhalten- 

der Diskussion und wurde auch in letzterer Zeit von verschiedener Seite 

beleuchtet. 

Eine der Schlußfolgerungen von Sprinkles* Untersuchung zum Bundes- 

buch ist, daß es mit dem Pentateuch verankert ist und in den späteren 

Abschnitten des Pentateuch, besonders im Deuteronomium, auf die Vor- 

schriften des Bundesbuchs zurückgegriffen wird. Letztere Bestimmungen 

müssen seiner Meinung nach in Übereinstimmung mit dem Bundesbuch 

erklärt werden und können die Auslegung davon unterstützen. ‘The edi- 

tor(s) of the final form of the Pentateuch probably intended the reader to 

attempt this sort of holistic reading’, so Sprinkle (S. 198). Auf diese 

Weise wird den häufig auffallenden Diskrepanzen zwischen den Gesetzes- 
korpora und auch dem unverkennbaren Aktualisierungsprozeß kein Recht 

getan. 
Andere legen das ganze Gewicht auf die Diversität des Materials und 

suchen die Erklärung für das unverbundene Nebeneinander der D- und P- 

Gesetzgebung und das Neben- und Miteinander der unterschiedlichen 

er als eine breite Bewegung von Leviten, die er mit Mönchen vergleicht (S. 9, 14) und als 

“Rechtsgelehrte’ kennzeichnet, sowie Propheten, unter denen die Rechabiter und Nasiräer 

Exponenten darstellen, die sich gegen übermäßigen Luxus und soziale Mißstände wandten 

und sich auf sozial unterdrückte Bevölkerungsschichten stützen (S. 7, 9, 14, 18, 25ff.). Als 

Programm der sozial-prophetischen Partei soll nach Menes* das Bundesbuch den Start für 

die Jehurevolution gegeben haben und sei nach dem Erfolg zum Staatsgesetz erhoben 

worden (S. 43). Menes’ Kennzeichnung des Bundesbuches als Programm ist m.E. richtig. 

Seine Beschreibung des sozialen Kontextes und der Entstehungszeit ist hingegen spekulativ. 

Seine Annahme, daß es zum Staatsgesetz wurde, ist angesichts des Inhalts unwahrscheinlich. 

Cazelles* weist die Kennzeichnung des Bundesbuches als Programm ab: ‘C’est beaucoup 

plus une loi qu’un programme’ (S. 115), und umschreibt es als ein Gesetzbuch (‘un code’ 

[S. 116]), ein offizieller, öffentlicher und Autorität besitzender Text (“un texte officiel 

public, autoritatif” [S. 116; vgl. S. 128f.; dort äußert Cazelles sich auffallend nuanciert]). 

Bei der Besprechung der diversen Vorschriften werden stets die ‘Parallelen’ genannt 

und erörtert. 

 



       
36    

      

KAPITEL Il 

Traditionen im gesellschaftlichen und politischen Einfluß der Perser- 

zeit.‘ E. Otto, der den Nachdruck auf eine kontinuierliche Auslegungs- 
und Fortschreibungsgeschichte im Pentateuch legt,“ kritisiert zutreffend 
diese Auffassung (S. 374f.) und postuliert mit Recht eine Pentateuchre- 

daktion, die auf einen Ausgleich der Gesetzeskorpora auf dem Wege zum 
Kanon gerichtet ist (S. 391). Für diskutabel halte ich jedoch seine Auffas- 

sung hinsichtlich des Verhältnisses zwischen den verschiedenen Gesetzes- 

korpora. Insbesondere gilt dies für sein Plädoyer, die Redaktion der 

Korpora einer sich auf die Sinaiperikope konzentrierenden Redaktion 

zuzuschreiben (S. 391), was ihn zu der Schlußfolgerung führt, daß in der 

Überlieferungsgeschichte im Horizont des Pentateuch das Deuteronomium 

immer weiter zurückgedrängt wird. So meint er, daß das einst vom 

Deuteronomium abgelöste Bundesbuch in nachexilischer Zeit das Deutero- 

nomium, und zwar das vordeuteronomische Deuteronomium als das 

Dokument einer josianischen Kult- und Rechtsreform (S. 380), welches 

eine ergänzende Auslegung zum Bundesbuch bietet, wieder überflügelt‘” 

und daß das Deuteronomium später, u.a. aufgrund der Verbindung des 

Heiligkeitsgesetzes mit dem Sinai, noch weiter zu einer Wiederholung der 

auch dem Volk bereits am Sinai durch Mose mitgeteilten Gesetzesof- 

fenbarung im Land Moab degradiert (S. 391). 

J.W. Watts“ vertritt die Auffassung, daß man innerhalb des Rahmens 
der historischen Vorgehensweise und der diachronen Analyse der Geset- 

zeskorpora der Wiederholung und Variation als Stilfiguren keine Auf- 

merksamkeit geschenkt hat, und legt den Nachdruck auf den rhetorischen 

Effekt. Er anerkennt, daß die Berufung auf den ‘Stil’ als Erklärung 

starker Diskrepanzen nicht hinreichend ist, meint aber, daß die historische 

   
       

    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

          

    
     

    

                

    

® Siehe Blum*, S. 333ff.; Crüsemann*, S. 381ff., 404ff.; vgl. auch S. 65ff., und zum 

Verhältnis der Gesetzeskorpora u.a. S. 15, 231, 323ff. 

© “Gesetzesfortschreibung und Pentateuchredaktion”, ZAW 107 (1995), S. 373-392 (S. 

377££.). Vgl. auch ders., “Die nachpriesterschriftliche Pentateuchredaktion im Buch Exodus”, 
in: Vervenne*, S. 61-111 (bes. S. 66ff.). 

‘” Das Bundesbuch erhalte durch die Situierung am Sinai den Charakter einer Primärof- 

fenbarung (S. 389). Auch andere betonen die Ehrenposition des Sinai und ziehen daraus 

Schlußfolgerungen im Hinblick auf die Würdigung von Bundesbuch einerseits und Deutero- 

nomium andererseits. So schlußfolgert Reuter (s. 3.1.2), S. 250: ‘Indem das Bundesbuch am 

Sinai lokalisiert wird, wird das Dtn in seiner Position degradiert. Da die dtr Redaktoren 

zugleich die Bedeutung des Dtn nicht genug betonen können, kommt als Intention für ihre 

Strukturierung der Sinaitheophanie nur in Betracht, daß sie dem Dokument, das in der 

joschijanischen Reform so große Bedeutung erlangt hatte (nämlich das Bundesbuch, C.H.), 

durch die Situierung auf heiligstem Boden zu heiligster Zeit ihre Referenz erweisen 
wollten’. 

% “Public Readings and Pentateuch Law”, VT 45 (1995), S. 540-557; vgl. auch ders., 

“Rhetorical Strategy in the Composition of the Pentateuch”, JSOT 68 (1995), S. 3-22.   



     

  

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                          

      

  

   

    

    

37     EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 

Vorgehensweise ebensowenig eine hinreichende Erklärung bietet: ‘Deve- 

lopmental hypotheses, however, leave half the question unanswered: 

though they account for the origins of the contradictions, they do not 

explain why such differences were acceptable to the earliest hearers and 

readers of the Pentateuch (S. 549; vgl. auch S. 555). “Selfcontradiction’ 

bezeichnet er als ‘rhetorical device for promoting support of a speaker’s 
or writer’s aims’ (S. 555) und erklärt bestehende Diskrepanzen aus der 

Tatsache, daß die Texte an ‘mixed audiences’ gerichtet sind, an unter- 

schiedliche Gruppen mit verschiedenen ideologischen Interessen: “Thus 

the mixed nature of the audience addressed by Pentateuchal law encoura- 

ged a rhetorical strategy which juxtaposed divergent points of view and 

contradictory legislation within a vision of the unitary law of Sinai. The 

political and literary success of this strategy is apparent from the accep- 

tance of the Pentateuch as the foundational law of Second Temple and 

later Judaism, and from the acceptance of Moses as the only mediator of 

divine law’ (S. 555). 

Zu Unrecht setzt Watts die verschiedenen Gesetzeskorpora auf ein glei- 

ches Niveau. Mit Otto bin ich der Meinung, daß innerhalb des Pentateuch 

das Gewicht der Gesetzeskorpora nicht dasselbe ist. Ottos Auffassung 
bezüglich der Gewichtsverschiebung und des Schwerpunktes teile ich 

jedoch nicht. M.E. ist der narrative/historische Rahmen, in dem die 

Gesetzeskorpora eingebettet liegen, ausschlaggebend für die Ermittlung 

ihres Gewichts (pace Watts, S. 550ff.) und enthält den hermeneutischen 

Schlüssel. Im Lichte der Stoffanordnung, dem Aufbau des Pentateuch, 

muß das Deuteronomium als Schwerpunkt betrachtet werden. Es bietet die 

autoritative Interpretation der sinaitischen Gesetzgebung für Israel als das 

Volk, das sich im verheißenen Land niedergelassen hat. 

2.20 Meinen Standpunkt will ich noch kurz näher umreißen. Im Deute- 

ronomium, das als Abschiedsrede des Mose an Israel (seine letzten Worte 

an das Volk, das im Begriff stand, sich in Kanaan niederzulassen) einen 

sehr zentralen Platz in Genesis bis Könige einnimmt und eine ganz beson- 

dere Autorität hat,” enthalten Kap. 12-26 Moses kanonische und norma- 
tive Interpretation von Vorschriften (vgl. auch 2.13), die er als Sprachrohr 

JHWHS einst auszurichten hatte. Sie wird schriftlich festgelegt (Dtn. 31,9- 

13.24-27).”° Ihre Autorität ist damit nicht mehr von einer sterblichen 

% Zu den Kennzeichen der Abschiedsrede, des Testaments s. E. von Nordheim, Die 

Lehre der Alten, I, I, Leiden 1980, 1985. Vgl. auch M. Winter, Das Vermächtnis Jesu und 

die Abschiedsworte der Väter, Göttingen 1994. 

” Vgl. Houtman*, Pentateuch, S. 347f.



    

  

38 KAPITEL II 

Person abhängig und erhält dadurch eine dauerhafte Gestalt.”' Anders 

gesagt: das Deuteronomium ist die ‘Mitte’ von Genesis bis Könige und 

gibt den Grundtenor für das gesamte Werk an. Historisch und literarisch 

gesehen ist Dtn. 12-26 eine Neuinterpretation des Bundesbuches. Chrono- 
logisch muß die Neuinterpretation nach P (und H) angeordnet werden.’? 

Hinsichtlich des Verhältnisses des Bundesbuches zu der übrigen Ge- 

setzgebung vom Sinai ist auch folgendes von Bedeutung: Aufgrund der 

seltenen Erwähnung von Sinai/Horeb außerhalb des Pentateuch”” hat man 

die Schlußfolgerung gezogen, daß der Berg der Offenbarung erst in 

späterer Zeit einen bedeutenden Platz in der Überlieferung erhalten 

habe.’* In diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, daß von Th. Booij 
die Auffassung vertreten wird, daß von einer ‘Sinaitisierung’ der Traditio- 

nen die Rede sei; im 7.Jh. sei die Vorstellung einer sehr speziellen 

Beziehung zwischen Tora und Sinai entstanden, die allmählich maßgebend 

geworden sein soll.”° Anknüpfend an die Arbeit von Booij legt Crüse- 

mann* (S. 39ff.) dar, daß der Sinai in allen eindeutig vorexilischen 

Traditionen ausschließlich der Berg der Rettung ist (S. 52) und der Sinai 

als Ort, wo Kult und Recht gestiftet wurden, eine Schöpfung von P ist (S. 

65). Durch Zutun der nachpriesterlichen deuteronomistischen Schreiber 

soll die Verbindung Sinai und Gottesrecht zustande gekommen sein (S. 

65f.). M.E. wird Booij dem großen Stellenwert zu wenig gerecht, den die 

Bekanntmachung bzw. die Bekanntheit fundamentaler Vorschriften vor 

der Offenbarung am Sinai im Pentateuch einnimmt, und muß der vorlie- 

gende Tatbestand anders gewichtet werde, als dies bei Crüsemann ge- 

schieht; die letzte Redaktion des Pentateuch (Dtr.) vermindert die Position 

des Sinai eher, als daß sie sie verstärkt.’* Meiner Einschätzung zufolge 

”' Vgl. C. Grottanelli, “Making Room for the Written Law”, HR 33 (1993-94), S. 246- 
264. 

” Siehe zur Frage nach dem Verhältnis der verschiedenen Korpora zueinander Hout- 
man*, Pentateuch, (Register). Vgl. auch Anm. 45. 

” Der Sinai wird 35x im AT genannt; außerhalb Exodus-Numeri nur in Dtn. 33,2; Jdc. 

5,5; Ps. 68,9.18; Neh. 9,13. Der Horeb, der 3x in Exodus und 9x im Deuteronomium 

genannt wird, begegnet außerhalb des Pentateuch in I Reg. 8,9; 19,8; Mal. 3,22; Ps. 106,19; 

II Chr. 5,10. 

”"S. z.B. B. Diebner & H. Schult, “Argumenta e silentio. Das große Schweigen als Folge 
der Frühdatierung der ‘alten Pentateuchquellen’”, in: Sefer Rendtorff, Dielheim 1975, S. 24- 
35. Vgl. Houtman*, Pentateuch, S. 232-236. 

” “Mountain and Theophany in the Sinai Narrative”, Bib 65 (1984), S. 1-26, und “The 
Background of the Oracle in Psalm 81”, Bib 65 (1984), S. 465-475. 

” Crüsemann* rechnet sowohl in bezug auf D als auch auf P mit einem langsamanhalten- 

den, weil offenkundig vielschichtigen Wachtstum ($. 63) und mit einer P vorangehenden 

und einer P folgenden D-Schicht (zu der u.a. Din. 4; 5 gehören; S. 59f. [deuteronomische 

Gestaltung der Sinaiperikope als Reaktion auf die priesterliche Prägung; S. 63]). Zu 

     

  

    

  

  



  

    

     
EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 39 

wird in der Endgestalt des Pentateuch die Position des Sinai eher ab- 

geschwächt, als daß sie verstärkt wird. In den Abschnitten des Pentateuch, 

die sich auf die Zeit vor der Offenbarung JHWHs am Sinai beziehen, 

nimmt die Bekanntgabe bzw. die Bekanntheit fundamentaler Vorschriften 
des Gottesdienstes Israels einen breiten Raum ein (vgl. Gen. 17; Ex. 

4,24-26 [Beschneidung]; Ex. 12-13 [Passa und Mazzot; Weihe der Erstge- 
burt]; 15,25f. [vgl. Houtman*, Exodus, II, S. 312f.];, 16 [Sabbat]). 

Darüber hinaus wird aus den Abschnitten des Pentateuch, die sich auf die 

Zeit nach der Offenbarung JHWHs am Sinai beziehen, ersichtlich, daß 

JHWHs Offenbarung am Gottesberg nicht als definitiv und vollständig 

betrachtet werden darf. Es scheinen sich Situationen zu ergeben, die die 

bekannten Vorschriften nicht abdecken (vgl. Lev. 24,21ff.; Num. 9,1ff.; 

15,34ff.; 27,5ff.; 36,5ff.). In diesen Fällen konsultiert Mose als Offenba- 

rungsmittler JHWH. Von der wiederholten Einholung eines Rates von 

JHWH berichtet Ex. 34,34f. Der Abschnitt will herausstellen, daß die von 

Mose im Heiligtum empfangenen Vorschriften vom selben Niveau und 

Gewicht und ebenso wirkliche Worte JHWHs sind wie die am Sinai 

verkündeten Vorschriften (vgl. Houtman*, Exodus, III, S. 705, 708). 

Auch Ex. 18,15f.19f.26 präsentiert das Bild von der Gesetzgebung als 

eines unabgeschlossenen Prozesses: im Falle von Fragen, die das bisher 

offenbarte Recht nicht abdeckt oder vor Probleme stellt, holt Mose Gottes 

Rat ein. Daraufhin formuliert er dann für Fälle, für die noch keine 

Jurisprudenz vorhanden ist, neue Vorschriften, die dem Volk zur Beleh- 

rung vorgehalten werden. So wächst durch Moses Vermittlung das corpus 
iuris (vgl. Houtman*, Exodus, II, S. 414f.). Aufs Ganze gesehen ist im 

Pentateuch die Bekanntgabe der Vorschriften für das Leben mit JHWH 

nicht exklusiv mit der Offenbarung am Sinai verbunden; Israel befindet 

sich nach der Beschreibung des Pentateuch in einem Lernprozeß, was 

auch das Kennenlernen der Regeln des Bundes mit JHWH betrifft, welche 

schließlich ihre normative Interpretation in Moses Abschiedsrede erhalten. 

2.21 Kehren wir zurück zu der Frage nach dem Eigencharakter von 

Israels Vorschriften und zu der zu Beginn von 2.16 gestellten Frage. Die 

Vorschriften für den JHWH-Dienst, wie die Forderung nach exklusiver 

JHWH-Verehrung, sind typisch für das AT. Aber wie steht es genauer um 

die Rechtsregeln und die religiös-ethischen und sozialen Vorschriften? 

Wurden sie, obwohl untypisch für die JHWH-Religion, doch für bzw. von 
JHWH annektiert, oder gibt es Elemente und Wesenszüge einer für die 

JHWH-Religion kennzeichnenden Moral? Wie ein Vergleich von Vor- 
schriften aus dem Bundesbuch mit ‘Parallelen’ aus anderen Büchern des 

Crüsemanns Anschauungen s. E. Zenger, “Wie und wozu die Tora zum Sinai kam. 

Literarische und theologische Beobachtungen zu Exodus 19-34”, in: Vervenne*, S. 265-288. 

   

 



   

  

  

40 KAPITEL II 

Pentateuch die Möglichkeit bietet, die eigenen Merkmale der verschiede- 
nen Sammlungen von Vorschriften herauszuarbeiten, so bietet ein Ver- 
gleich von Vorschriften aus dem Bundesbuch mit Vorschriften aus den 

‘Codices’ des Alten Orients die Möglichkeit, typisch israelitische Züge im 
Bundesbuch aufzuspüren. Ich merke an dieser Stelle noch an, daß Unter- 
schiede in den Vorschriften nicht automatisch mit Unterschieden in der 

Rechtspraxis gleichzusetzen sind (s. 2.12). Um diese kennenzulernen, ist 

ein Vergleich der Rechtspraxis Israels mit der des Alten Orients notwen- 
dig. Ferner darf man sich nicht mit dem bloßen Konstatieren von Unter- 

schieden begnügen. Eine solide Interpretation und Auswertung ist hierbei 

unverzichtbar. 

Welche Schlußfolgerungen darf man z.B. aus dem Umstand ziehen, daß 

sich keine Parallele zu 21,20f. in der uns bekannten Gesetzgebung des 

Alten Orients findet? Daß in Israel ein größeres Engagement für das 
Schicksal der Sklaven bestand als anderenorts? Oder ist das Fehlen einer 

Parallele nur als bloßer Zufall einzustufen, wobei man ernsthaft mit der 

Möglichkeit rechnen muß, daß ein neuer Textfund die Anzahl “einzigarti- 

ger’ israelitischer Vorschriften mit einem Male reduzieren kann? 

Schrumpft die Einzigartigkeit israelitischer Vorschriften nicht in dem 

Maße zusammen, wie unsere Kenntnis der Umwelt Israels zunimmt? 

Und dürfen aus dem Fehlen bestimmter Vorschriften aus der Umwelt in 

israelitischen Gesetzestexten Rückschlüsse auf die Existenz z.B. einer 

israelitischen Anthropologie gezogen werden? Impliziert das Fehlen von 

Strafen, wie z.B. das Abhauen der Hand und das Abschneiden der Nase 

(z.B. CH $$ 192-195, 202, 205, 218, 282), daß die menschliche Integrität 

(zumindest bei den israelitischen Redaktoren der alttestamentlichen Kor- 

pora) in hohem Ansehen stand? (s. ebenfalls zu 21,24f.; vgl. auch 

Dtn. 22,18; 25,1-3). Und wenn dem so ist, wurzelt dann diese Hochacht- 

ung im Glauben an JHWH? 

Beinhaltet die selektive Materialzusammenstellung ein Indiz für spezi- 

fisch israelitische Merkmale? Oder ist sie lokal, gesellschaftlich und 

historisch bedingt? Und muß bei einem Vergleich nicht auch das ‘spezifi- 

sche Gewicht’ der Vorschriften im Auge behalten werden? Ist es erlaubt, 

das philanthropische ‘prophetische’ Zinsverbot zu vergleichen mit sachli- 
chen, juristischen Vorschriften über die Zinserhebung aus Israels Umwelt 

(s. zu 22,24), um infolgedessen den Schluß zu ziehen, daß Israels Ge- 

setzgebung im Unterschied zur Umwelt einen sozialen Charakter trug? 
Welche Schlußfolgerungen darf man aus dem Strafmaß ziehen? Bein- 

haltet die Tatsache, daß in israelitischen Vorschriften im Unterschied zu 

Vorschriften aus der Umwelt Israels für Diebstahl niemals die Todesstrafe 

gefordert wurde (s. zu 21,37-22,3), während hingegen Totschlag nicht 

finanziell beglichen werden durfte (Num. 35,31; vgl. Paul*, S. 61f., 79ff.,   



  

    

     
EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 41 

und s. zu 21,30), sondern mit dem Tod bestraft werden mußte (s. zu 

21,12), daß Eigentum und Leben in Israel als zwei unvergleichbare 
Größen betrachtet wurden? Impliziert die Möglichkeit, einen Vergleich 

mit jemandem herbeizuführen, der den Tod eines anderen verschuldet hat, 

zwingend eine Unterbewertung des menschlichen Lebens und eine Ver- 
leugnung des Ernstes der Tat? Gibt es nicht Situationen, in denen die 

Konsequenzen einer Ausführung der Forderung ‘Leben für Leben geben’ 

so fatal sein können, daß es aus sozialen und ökonomischen Erwägungen 
wünschenswert sein kann, einen gütlichen Vergleich zu wählen? Und 

impliziert die Möglichkeit, Diebstahl mit der Todesstrafe zu belegen, eine 

besonders hohe Einschätzung von Eigentum, oder setzt sie eine Gesell- 

schaft voraus, in der Diebstahl ein derart unausrottbares Übel darstellte, 

daß man sich keines besseren Mittels mehr zu bedienen wußte, als 

dagegen mit der Formulierung von sehr schweren Strafen vorzugehen? 

Das Strafmaß sagt eher etwas über die Beurteilung des Ernstes des 

Vergehens aus — es ist ein großes gesellschaftliches Übel, dem kräftig 

gewehrt werden muß — als über die tatsächliche Wertschätzung von 

Eigentum. Zwischen dem formulierten Strafmaß und der Beurteilung 

eines bestimmten Vergehens besteht eine Korrelation. Aus der Tatsache, 

daß Texte wie 21,15.17 und 22,18 im Falle von mangelndem Respekt vor 

betagten Eltern und bei Sodomie die Todesstrafe fordern, muß daher in 

erster Linie der Schluß gezogen werden, daß das betreffende Verhalten als 

sehr schändlich, die Gesellschaft zersetzend betrachtet wurde. Die rigorose 

Forderung ist primär als Prävention gedacht (vgl. Dtn. 19,20). Es ist nicht 

bekannt, ob sie jemals im alten Israel ausgeführt wurde (vgl. 2.11). Der 

absolute und rigorose Charakter von Vorschriften wie die ebengenannten 
ist verständlich, aber kann man dem auch zustimmen? Diese Frage bringt 

uns zu folgendem Punkt. 

2.22 Ein Vergleich von Vorschriften führt oftmals dazu, daß Unter- 

schiede herausgestellt werden. Dies kann den Forscher dazu führen, 

bestimmte israelitische Vorschriften als einzigartig zu bezeichnen, wie 

dies z.B. Phillips tut. Er verwendet diesen Begriff, wenn er im Zusam- 

menhang mit der rigorosen Strafbestimmung bei Ehebruch in Lev. 20,10 

und Dtn. 22,22 (s. 2.11) konkludiert, ‘that the law covering adultery in 

Israel was unique in the Ancient Near East, adultery being treated as a 

crime and not as civil offence’ (JSOT 20 [1981], S. 19). Damit spricht er 

ein Werturteil aus. Die Vorschriften aus dem Alten Orient sind in bezug 

auf Ehebruch in der Tat nicht so absolut gehalten wie die alttestamentli- 

chen (s. zu 21,16f.). So findet sich zwar auch dort die Todesstrafe für 

Ehebruch (CE $ 28; CH $ 129; MAG $ 15; HG $$ 197f.), aber es wird 

dem Ehemann die Möglichkeit eingeräumt, die ehebrecherische Frau (CH 

$ 129) oder das ehebrecherische Paar (HG $ 198) am Leben zu lassen 

   

 



    

  

42 KAPITEL II 

oder auf andere Weise zu bestimmen, was aus den beiden werden soll 

(MAG 88 14, 15, 23). Auch solche Vorschriften könnte man einzigartig 

nennen. So erhebt sich die Frage, welche Vorschriften eigentlich als 

höherstehend einzustufen sind: die radikalen Vorschriften von Lev. 20,10 

und Dtn. 22,22, in denen in Übereinstimmung mit dem Ernst des Verge- 

hens die härteste Strafe gefordert wird, oder aber die toleranteren Vor- 

schriften aus der Umwelt Israels, in denen sogar die Option geboten wird, 

daß die Ehebrecher frei ausgehen? Über die Motive, die einen Mann dazu 

bewegen, seiner ehebrecherischen Frau das Leben zu schenken und damit 

auch dem Verführer seiner Frau, schweigen die betreffenden Vorschriften. 

Wenn er beschließt, mit seiner Frau weiterzuleben, dürfen dann Außenste- 

hende noch eine Bestrafung fordern? Steht den anderen nicht in jedem 

Fall eine größere Bescheidenheit an? Denn: ‘Wer von euch ohne Sünde 

ist, der werfe den ersten Stein’ (Joh. 8,7). Es ist evident, daß der Weg des 

neuen Anfangs der Weg des Evangeliums ist, denn Jesus sagt: ‘Gehe hin 

und sündige hinfort nicht mehr!’ (Joh. 8,11). Die rigorosen Vorschriften 

des AT sind in ihrer Intention verständlich, aber nicht applizierbar. 

2.23 In den letzten Sätzen wurde das Verhältnis der Sinai-Vorschriften 

zur neutestamentlichen Botschaft angerissen. Bei der Besprechung der 

jeweiligen Vorschriften wird, falls dies geboten erscheint (s. z.B. 23,4f. 

über die Feindesliebe), darauf näher eingegangen werden.” 

Auch die Auslegungsgeschichte, sowohl von jüdischer als auch christli- 

cher Seite,” soll in der Auslegung zu Wort kommen, und sei es nur 
fragmentarisch, auch indem der Blick gerichtet wird auf die Textüber- 

lieferung des Bundesbuches und dessen Wiedergaben in den alten Über- 
setzungen.”” Übersetzen bedeutet Interpretieren. Aus diesem Grund sind 

  

” Vgl. auch C. Perrot, “La lecture synagogale d’Exode XXI,I-XX11,23 et son influence 
sur la littrature ne&o-testamentaire”, in: A la rencontre de Dieu. Memorial de A. Gelin, Le 
Puy 1961, S. 223-239. 

”* Zur Rezeptionsgeschichte siehe P.J. Verdam, Mosaic Law in Practice and Study 
Throughout the Ages, Kampen 1959; Childs, S. 490-496, und des weiteren auch L. Diestel, 

Geschichte des Alten Testaments in der christlichen Kirche, Jena 1869, S. 41ff., 150ff., 314, 

508ff., 742ff, und mehr im allgemeinen die verschiedenen Beiträge in: E.R. Bevan & C. 
Singer (Hg.), The Legacy of Israel, Oxford 1927 (u.a. N. Isaac, “The Influence of Judaism 
on Western Law”, S. 377-406; W.B. Selbie, “The Influence of the Old Testament on Purita- 
nism”, S. 407-431); H. Karpp, “Die Funktion der Bibel in der Kirche”, in: TRE, VI, S. 
48-93; ders., Schrifl, Geist und Wort Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der 
Geschichte der Kirche - von der Alten Kirche bis zum Ausgang der Reformationszeit, 
Darmstadt 1992; J. Amir, G. Klein u.a., “Gesetz”, in: TRE, XIII, S. 52-126. 

” Zur Textgeschichte im allgemeinen s. M.J. Mulder, “The Transmission of the Biblical 
Text”, in: M.J. Mulder & H. Sysling (Hg.), Mikra: Text, Translation, Reading and Interpre- 

tation of the Hebrew Bible in Ancient Judaism and Early Christianity, Assen u.a. 1988, 

S. 87-135; E. Tov, Textual Criticism of the Hebrew Bible, Minneapolis u.a. 1992. Unter den 

  

   

    

  



  

    

     EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 

Qumrantexten fanden sich Fragmente des Bundesbuches. Insbesondere können die Fragmen- 

te aus der wichtigen Exodusrolle 4QpaleoEx"" genannt werden, die 1992 veröffentlicht 

wurden (s. DJD, IX). Von dieser Rolle konnte man allerdings schon 1986 Kenntnis nehmen 

mit Hilfe der Studie von Sanderson*. Die Kennzeichen des Samaritanischen Pentateuch 

(Sam.Pent.), von dem noch keine neuere kritische Ausgabe verfügbar ist (vgl. M. Baillet, 

“Les divers etats du Pentateuque samaritain”, RdQ 13 [1988], S. 531-545), wurden 

sorgfältig beschrieben. Siehe R.T. Anderson & E. Tov & S. Noja, in: A.D. Crown (Hg.), 
The Samaritans, Tübingen 1989, S. 390-412; J. Margain, in: DBS, XI, Sp. 763-773; ders., 

“Le Pentateuque samaritain”, in: P. Haudebert (Hg.), Ze Pentateugue. Debats et recherches, 

Paris 1992, S. 231-240; B.K. Waltke, in: ABD, V, S. 932-940. Zu den Kennzeichen siehe 

auch schon J. Popper, Der biblische Bericht über die Stifishütte. Ein Beitrag zur Geschichte 

der Composition und Diaskeue des Pentateuch, Leipzig 1862, S. 67ff. Zu den griechischen 

Übersetzungen des AT (LXX, Aq., Symm., Theod.) wurde in den vergangenen Jahrzehnten 

viel geforscht. Siehe A. Aejmelaeus, On the Trail of the Septuagint Translators, Kampen 

1993; B. Botte & P.-M. Bogaert, in: DBS, XII, Sp. 536-692 (Sp. 580-584 über Exodus); 

diverse Beiträge in: R. Kuntzmann & J. Schlosser (Hg.), Etudes sur le Judaisme hellenisti- 

que, Paris 1984, und von N.F. Marcos (Hg.), La Septuaginta en la investigacion contempo- 

ranea, Madrid 1985; ©. Munnich, “Contribution & l’&tude de la premiere revision de la 

Septante”, in: W. Haase (Hg.), Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, Il, Bd. 20.1, 

Berlin/New York 1987, S. 190-220; S. Olofsson, The LXX Version. A Guide to the 

Translation Technique of the Septuagint, Stockholm 1990; A. Paul, “La Bible grecque 
d’Aquila et l’id&ologie du Judaisme ancien”, in: Haase (Hg.), S. 221-245; M.K.H. Peters, in: 

ABD, V, S. 1093-1104; E. Tov, “Die griechischen Bibelübersetzungen”, in: Haase (Hg.), 

S. 121-189; ders., “The Septuagint”, in: Mulder & Sysling (Hg.), S. 161-188. Dasselbe kann 

in bezug auf die griechische Übersetzung von Exodus gesagt werden. 1991 erschien als 

Unterteil der Göttinger LXX-Edition eine kritische Textausgabe von Exodus (J.W. Wevers 

[Hg.], Septuaginta Vetus Testamentum Graece, I\/1, Göttingen 1991). Vor und nach dieser 

Publikation war ein detaillierter Vers-für-Vers-Kommentar zu Exodus erhältlich (Wevers*, 

Notes [1990]) bzw. eine Studie zur Textüberlieferung mit einer ausführlichen Charakterisie- 

rung der Übersetzung (Wevers*, Text History [1992]). Überdies erschien eine vortreffliche, 

mit Einleitung und Anmerkungen versehene französische Übersetzung des LXX-Exodus- 

Textes (BAE [1989]). Zur LXX-Version des Bundesbuches s. auch Jepsen*, S. 14-21. Zu 

Symm. und Theod. sind Monographien erhältlich. Siehe O’Connell* und Salvesen*. Der 

textkritische Wert der Peschitta (Pesch.) und der Charakter der Vulgata (Vulg.) blieben 

Gegenstand der Untersuchung. Siehe P.B. Dirksen, “Old Testament Peshitta”, in: Mulder & 

Sysling (Hg.), S. 255-297; M.J. Mulder, “The Use of the Peschitta in Textual Criticism”, in: 

Marcos (Hg.), S. 37-53, und G.J.M. Bartelink, Hieronymus. Liber de optimo genere 

interpretandi (epistula 57). Ein Kommentar, Leiden 1980; P.-M. Bogaert, “La Bible latine 

des origines au Moyen Age. Apergu historique, &tat des questions”, RTL 19 (1988), S. 137- 

159; B. Kedar, “The Latin Translations”, in: Mulder & Sysling (Hg.), S. 299-338; vgl. auch 

C. Estin, Les Psautiers de Jerome a la lumiere des traductions juives anterieures, Paris 

1984. Während der Vorbereitung des vorliegenden Kommentars genossen der samaritanische 

Targum (SamT) und insbesondere die jüdischen Targume (TO, TPsJ, TNf, FT, PT) große 

Aufmerksamkeit. Zum Charakter des SamT siehe A. Tal, “The Samaritan Targum”, in: 

Mulder & Sysling (Hg.), S. 189-216, und diverse Beiträge in: J.-P. Rothschild & G.D. 

Sixdenier (Hg.), Etudes samaritaines. Pentateuque et Targum, exegese et philologie, chroni- 

ques, Louvain/Paris 1988; zum Charakter der jüdischen Targume s. P.S. Alexander, “Jewish 
Aramaic Translations of Hebrew Scriptures”, in: Mulder & Sysling (Hg.), S. 217-253; vgl. 

auch E. Levine, The Aramaic Version of the Bible, Berlin/New York 1988.



    

  

44 KAPITEL II 

die alten Übersetzungen nicht bloß für die Textgeschichte interessant. Sie 
stellen eine Quelle unserer Kenntnis der Auslegungsgeschichte dar. Sie 

konfrontieren den Interpreten mit dem fortschreitenden Aktualisierungs- 
prozeß® und führen ihn in die Welt der frühen Ausleger, die während 
der letzten Jahrzehnte immer mehr und besser erschlossen wurde,®' u.a. 

aufgrund guter Textausgaben und Übersetzungen. 

Die Auslegungs- und Wirkungsgeschichte und der Gebrauch des 
Bundesbuches konfrontiert den Exegeten mit den Fragen des Wertes, des 

moralischen Gehaltes und der Gültigkeit der Vorschriften des Bundesbu- 

ches und der mosaischen Gesetzgebung im allgemeinen. Betrachtet man 

die Vorschriften des Bundesbuches mit den Augen eines westlichen 

Christen aus dem 20.Jh., rufen sie gemischte Gefühle auf. Vorschriften 

über eine wohltätige Barmherzigkeit oder volle Gerechtigkeit (z.B. 
22,20-26; 23,1-12) gehen mit Vorschriften einher, die in der Geschichte 

mittels Greuel und Unrecht umgesetzt wurden. So wurden z.B. die 
Hexenverfolgungen mit Ex. 22,17 legitimiert? und ließ man sich in der 

Behandlung von Sklaven durch das Bundesbuch leiten. Kurzum, die 
Beschäftigung mit dem Bundesbuch führt den christlichen Ausleger mitten 
in die Problematik des Ortes des AT innerhalb der christlichen Kirche. 
Zur Illustrierung spreche ich einige Punkte an. In der Alten Kirche 
besteht nur ein geringes Interesse am Bundesbuch.®' Wenn eine Ausle- 
gung begegnet, ist sie durchweg spiritueller Art,” zumindest wenn die 
Vorschriften nicht die allgemeine Moral, wie den Respekt vor den Eltern 
(Ex. 21,17), der von Chrysostomos in seiner Fastenpredigt (Kap. 4) 
thematisiert wird, zum Thema haben oder den Vorschriften eine breitere 
Bedeutung eingeräumt wird. So wird Ex. 23,4 von Gregor dem Wun- 
dertäter auf die Aneignung von Besitz desjenigen bezogen, über den ein 
Unheil gekommen ist oder der vor dem Feind flüchten muß (Sendschrei- 

  

“ Das gilt natürlich auch für die aus alten Übersetzungen abgeleiteten Übersetzungen, 
wie z.B. die koptische — der bohairische Text wurde veröffentlicht (M.K.H. Peters [Ag.], A 
Critical Edition of the Coptic (Bohairic) Pentateuch, Vol. 2: Exodus, Atlanta 1986) — und 

die äthiopische Übersetzung (vgl. R. Cowley, Ethiopian Biblical Interpretation. A Study in 
Exegetical Tradition and Hermeneutics, Cambridge 1989). 

*' Siehe die diversen Beiträge in Mulder & Sysling (Hg.), S. 339-787. 
" Siehe HDWA, III, Sp. 1827f,; TRE, XV, S. 297ff,, vgl. G. Harvey, “The Suffering of 

Witches and Children. Uses of Witcheraft Passages in the Bible”, in: J. Davies u.a. (Hg.), 
Words Remembered, Texts Renewed (FS J.F.A. Sawyer), Sheffield 1995, S._ 113-134. 

"So lag 1685 in Stellenbosch in Südafrika Ex. 21,20f. im Falle des Totschlags eines 
Sklaven durch seinen Herrn zugrunde. Siehe M.F. Katzen, “White Settlers and the Origin of 
a New Society 1657-1778”, in: M. Wilson & L. Thompson (Hg.), The Oxford History of 
South Africa, London 1969, S. 183-232 (S. 224). 

“ Zur frühen Auslegung siehe den Kommentar in BAE. 
" Siehe z.B. Origines’ Homiliae in Exodum, X (zu Ex. 22,22-25). 

  

     

  



     

  

      
            
        
        
                
            
    

            

                                              

     

EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 45     

ben, 2-4), und Ex. 22,19 von Augustin auf das Verhältnis von Gemeinde 

im Himmel einerseits (die Engel) und Gott andererseits (De civitate Dei, 

X,7). Zur Legitimierung kirchlicher Gebräuche, wie die Asylgewährung 
(vgl. Ex. 21,12-14), bleibt das Bundesbuch außerhalb des Blickfelds, und 

um der Erhaltung bestehender gesellschaftlicher Beziehungen willen 

nimmt man davon Abstand.‘ Kritik am Inhalt des Pentateuch und seiner 
Vorschriften kam in den ersten Jahrhunderten der Kirche von seiten 
derjenigen Personen und Kreise auf, die von der Kirche als häretisch 

betrachtet wurden. So kritisierte Markion das lex talionis (vgl. Ex. 

22,23-25).°” Im Mittelalter, in der Zeit, in der Fürsten sich selbst ganz 
unmittelbar in den Führern und Königen des AT wiedererkannten® und 

auf sich bezogen, was für sie galt (vgl. auch Ex. 22,27), wurden die 

Vorschriften des Mose offensichtlich als Vorschriften betrachtet, die nicht 

nur von Bedeutung für das persönliche Leben und das der Kirche waren, 

sondern auch gesellschaftliche Autorität verdienten. Der angelsächsische 

Fürst Alfred der Große (9.Jh.) eröffnet sein Gesetzbuch mit einem 

Großteil des Bundesbuches in verkürzter Form in einer aktualisierten 

Übersetzung.” Der Sonntag wird als Sabbat und Tabu-Tag betrachtet. 
Sein Entweihen als schwerer Verstoß und Quelle von Unheil.’ Auch in 

späteren Jahrhunderten manifestierte sich in Kreisen, die sich selbst als 

Volk Gottes betrachteten und nach einer Theokratie strebten, wie z.B. die 

englischen und amerikanischen Puritaner (16. und 17.Jh.), das Ideal, die 

Gesellschaft auf die Gesetze des AT zu fundieren, welche als offenbarter 

Wille Gottes und als Leitfaden für das persönliche und auch soziale 

*° So erörtert Augustin, Quaest. in Exodum, LXXVII, unter Berufung auf Eph. 6,5 und I 
Tim. 6,1, daß die in Ex. 21 vorgeschriebene Freilassung der Sklaven nicht für christliche 
Sklaven gelte und der in Ex. 21,6 beschriebene Gebrauch keine praktische Bedeutung gehabt 

habe, sondern allenfalls nur eine mystische Bedeutung; vgl. G. Kehnscherper, Die Stellung 

der Bibel und der alten christlichen Kirche zur Sklaverei, Halle (Saale) 1957, S. 177. 

Hingegen wird im Sachsenspiegel (III, 42) Ex. 21,2 bezüglich der Leibeigenen für anwend- 

bar erklärt, vgl. R. Eberhard, “Die Bibel im Sachsenspiegel”, ChW 48 (1934), Sp. 922-925 

(Sp. 924). 

” Vgl. A. Le Boulluec, “La Bible chez les marginaux de l’orthodoxie”, in: C. Mondesert 
(Hg.), Le monde grec ancien et la Bible, Paris 1984, S. 153-170; Houtman*, Pentateuch, S. 

14ff. 

“ Im sog. Fürstenspiegel (siehe TRE, XI, Sp. 707-711) entstammen die Vorbilder vor 
allem dem AT. Vgl. auch A. Weber-Möckl, ‘Das Recht des Königs, der über euch herr- 

schen soll’. Studien zu 1. Sam. 8,11ff. in der Literatur der frühen Neuzeit, Berlin 1986. 

® Siehe M. Lars, “Les traductions bibliques. L’ exemple de la Grande-Bretagne”, in: P. 
Riche & G. Lobrichon (Hg.), Le Moyen Age et la Bible, Paris 1984, S. 123-140 (S. 126ff.). 

® Siehe z.B. den Sonntagsbrief, ein Jesus selbst zugeschriebener Himmelsbrief, der zum 

ersten Mal im 6.Jh. bezeugt ist. Siehe die Beschreibung der irischen Version (9.Jh.) in: J. 

Borsje, From Chaos to Enemy. Encounters with Monsters in Early Irish Texts, Turnhout 

1996, S. 177#F.



    

  

46 KAPITEL II 

Leben verstanden wurden. Daneben wurde ab der 2. Hälfte des 17.Jh. von 

englischen Deisten und von Freidenkern wie dem Franzosen F.-M. Aronet 

Voltaire und dem Deutschen H.S. Reimarus der Finger auf den niedrigen 

moralischen Gehalt des AT gelegt und der mangelhafte Charakter der 
mosaischen Vorschriften herausgestellt.’' Damit wurde ein Trend in 

Richtung einer Devaluation oder zumindest einer ambivalenten Würdi- 

gung des AT gesetzt.”” Die Extreme sind hiermit angedeutet. Durch 
Jahrhunderte hindurch hat man nach Wegen dazwischen gesucht. Z.B. 

indem man den Vorschriften des AT Gültigkeit zuerkannt hat, insofern sie 

mit dem lex naturalis übereinstimmen, oder indem man sie in zeremoniel- 

le, bürgerliche und moralische Vorschriften unterschied und allein letztere 

noch als anwendbar betrachtete. 

2.24 Im Hinblick auf die Frage nach der Bedeutung und Wertschätzung 

des Bundesbuches” ist es wichtig, daß die Vorschriften des AT, auch die 
des Bundesbuches, in einen Prozeß der Aktualisierung und Neuinterpre- 

tation hineingenommen sind, der bereits im AT nachzuweisen ist und der 

die Grenzen des Kanons durchbricht und sich bis heute fortsetzt.’* Theo- 
logisch und hermeneutisch ist relevant, daß nach der Vorstellung des AT 

Gott Israel am Sinai nicht einfach ein Bündel Vorschriften für alle 

möglichen denkbaren Situationen vermacht hat. Die Beschreibung von 

?! Siehe die Beiträge von B.E. Schwarzbach (“Les adversaires de la Bible”, S. 139-166), 

E. Walravens (“La Bible chez les libres penseurs en Allemagne”, S. 579-597), G. Cheymols 

(“La Bible et la tol&rance”, S. 657-676), M.-H. Contoni (“Voltaire, Rousseau, Diderot”, S. 

779-803) in: Y. Belaval & D. Bourel (Hg.), Le siecle des lumieres et la Bible, Paris 1986; 

Houtman*, Pentateuch, S. 70ff., 76ff. Auf die Kritik an der mosaischen Gesetzgebung 

antwortete J.D. Michaelis in Mosaisches Recht (1770-1775), eine einflußreiche Abhandlung, 

in der eine historische Beleuchtung der Entstehung des mosaischen Rechtes geboten wird. 
Vgl. A.-R. Löwenbrück, “Johann David Michaelis et les debuts de la critique biblique”, in: 

Le siecle des lumieres, S. 113-128 (S. 120ff.); R. Smend, Deutsche Alttestameniler in drei 

Jahrhunderten, Göttingen 1989, S. 13-24 (S. 21). 

” Vgl. z.B. R. Abramowski, “Vom Streit um das Alte Testament”, ThAR 9 (1937), S. 

65-93; U. Kuschke, Die unterlegene Religion. Das Judentum im Urteil deutscher Alttesta- 

mentler, Berlin 1991. 

”* Abhandlungen über das Bundesbuch tragen in der Regel einen historischen und 

deskriptiven Charakter. Fragen nach der Gültigkeit und Bedeutung werden höchstens am 

Rande thematisiert (siehe z.B. Crüsemann*; Otto*, Ethik). Ausführlich, aber unbefriedigend 

kommen sie bei Kaiser* (S. 23ff. u.a.) zur Sprache. 

”* Von Bedeutung in diesem Zusammenhang ist, daß viele Vorschriften des AT an sich 
bereits Fragen aufwerfen, durch ihre Absolutheit oder Unvollständigkeit nicht geeignet sind, 

ethische Probleme zu lösen, und so zu weiterer Reflexion und Neuformulierung einladen. 

Vgl. in diesem Zusammenhang die Beiträge von J.W. Rogerson (“Discourse Ethics and 

Biblical Ethics” [S. 17-26]) und D.J.A. Clines (“Ethics as Deconstruction, and, The Ethics 

of Deconstruction” [S. 77-106]) zu J.W. Rogerson u.a. (Hg.), The Bible in Ethics, Sheffield 

1995. 

     

  

    

  



  

    

     EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 47 

  

Israels Aufenthalt in der Wüste beinhaltet Erzählungen über Berichte von 

Situationen, die vor Verlegenheit bezüglich des Willens Gottes stellten. 

Die Israeliten wissen nicht, wie sie hinsichtlich eines konstatierten 

Vergehens aufzutreten haben und wie sie in einer nicht vorhersehbaren 

Situation handeln müssen. Ein durch Moses Vermittlung erhaltenes Wort 
Gottes bringt dann die erwünschte Deutlichkeit (Lev. 24,10-23; Num. 9,1- 

14; 15,32-36; 27,1-11; 36,1-13). Auch Ex. 34,27-35 setzt voraus, daß es 

allerlei Fragen gibt, die nicht in den Sinai-Vorschriften geregelt sind und 

die nichtsdestoweniger einer Lösung bedürfen.”° Kurzum, die Vor- 

schriften des Sinai sind ausgeweitet, aktualisiert und neu interpretiert. Das 

wird aus einer vergleichenden Analyse der Gesetzeskomplexe des Penta- 

teuch deutlich, aufgrund derer festgestellt werden muß, daß viele Vor- 

schriften zu einem bestimmten Thema zwei- oder dreimal begegnen, 

manchmal nur mit kleinen, manchmal aber auch mit eingreifenden 

Unterschieden (s. z.B. 4.2.9-10). Die Intention dessen kann man theolo- 

gisch wie folgt formulieren: Gott hat seinen Willen nicht ein für allemal 

festgelegt, sondern ist bereit, je nachdem es die historischen Umständen 

notwendig machen, seine Vorschriften zu ergänzen oder zu verändern. 

Im AT ist die Ausweitung und Veränderung von Vorschriften insbeson- 

dere an die Periode von Israels Wüstenwanderung und an die Figur des 

Mose gebunden. Wie ein Refrain erklingt es wiederholt: ‘Und JHWH 

sprach zu Mose’. Der Refrain ist vorherrschend, aber nicht alles be- 

herrschend. Das AT selbst bindet die Gesetzgebung nicht ausschließlich 

an die Person des Mose und beschränkt sie aufs Ganze gesehen ebensowe- 

nig auf die Wüstenzeit.’ Darüber hinaus haben historische Untersuchun- 

gen deutlich gemacht, daß das ‘mosaische Gesetz’ in einem jahrhun- 

dertelangen Prozeß entstanden ist. Neue Fragen und Situationen stellten 

Israel vor Verlegenheiten, die nicht auf die frühe Zeit beschränkt blieben 

(vgl. z.B. Dtn. 17,8-13). Je nachdem die historischen Umstände dazu 

Anlaß gaben, wurden die alten Vorschriften in neuer Gestalt präsentiert, 

die stärker auf die veränderte Situation abgestimmt war, oder wurden 

ganz neue Vorschriften formuliert.’” Die Vorschriften aus unterschiedli- 

chen Zeiten sind im AT unter dem Namen des Mose überliefert, auch 

wenn sie nicht alle durch seine Vermittlung Israel gegeben wurden. Das 
‘von Mose’ ist eine Umschreibung des inspirierten Charakters der Vor- 

® S, auch oben 2.20 und vgl. Crüsemann*, S. 104ff. 

Josua tritt als Gesetzgeber in Moses Fußspuren (Jos. 24,25f.). Auch nach Mose wird 

mit göttlicher Autorität der Jurisprudenz Gestalt verliehen (Dtn. 17,8-13; vgl. Ex. 

18,15£.19£.22.26; Dtn. 1,9-18; Num. 11,16f. und s. auch Mt. 23,2). 

?? Siehe in diesem Zusammenhang auch meine Anmerkungen zu Esras Gesetzbuch in 

Der Pentateuch, S. 450ff. 

  

   

 



  

48 KAPITEL II 

schriften und nicht sosehr ihrer Verfasserschaft. Das ‘von Mose’ prägte 

auch die neuen Formulierungen von seiten derer, die sich als Moses Erben 

betrachteten und in veränderten Zeiten und andersartigen Situationen die 

Vorschriften in Verbundenheit und Dialog mit dem ‘mosaischen’ Erbe 

interpretierten und aktualisierten. Letztendlich ist das ‘von Mose’ ein 

Verweis auf den Ursprung der Vorschriften, nämlich Gott, und eine 

Betonung der Autorität der Vorschriften, auch in ihrer neuen Version. 

Neue Situationen eröffnen sich. Neue Fragen steigen auf. Die Heilige 

Schrift bedarf stets neuer Interpretation und Aktualisierung. Auch das NT 

legt davon Zeugnis ab. Jeden Tag gelangen wir in der Geschichte einen 

Schritt weiter und werden von Fragen, die uns überwältigen, in Verlegen- 

heit gebracht. Alte Antworten reichen nicht mehr aus. Neue werden 

gesucht. Diejenigen, die dem im AT und NT bezeugten Gott zugewandt 

sind, befinden sich in einem fortwährenden Aktualisierungsprozeß und 

sind gerufen, in Verbundenheit und Dialog mit dem Erbe von Schrift und 

Tradition die Herausforderung anzunehmen, zeitgemäßen Normen und 

Regeln Gestalt zu verleihen. Aktualisierung und Neuinterpretation schaf- 

fen Raum für das Neue und basieren auf der Vorstellung, daß der Gott 

der Bibel Menschen in ihrer historischen Situation zugewandt ist und 

dieser auch Rechnung tragen will. Sie durchbrechen die Grenzen des AT, 

aber auch die des Kanons als ganzen, und setzen sich in der Gemeinde 

derjenigen fort, die Gott hingegeben sind. Angesichts der skizzierten 

historischen Perspektive kann der Gläubige des 20.Jh. nicht anders, als 

hinsichtlich Bedeutung und Wert des Bundesbuches zu einem nuancierten 

Urteil zu gelangen.



  

  

    

    

     
    

  

KAPITEL Ill 

DIE EINZIG RECHTE VEREHRUNG JHWHS 

3.1.1 Literatur zu 20,22f. 

TRE, VI, S. 515ff.; J. Assmann, “Semiosis and Interpretation in Ancient 

Egyptian Ritual”, in: S. Biderman & B.A. Scharfstein, Interpretation in 
Religion, Leiden 1992, S. 87-109; W. Barnes Tatum, “The LXX Version 

of the Second Commandment (Ex. 20,3-6 = Deut. 5,7-10). A Polemic 

Against Idols, Not Images”, JSJ 17 (1986), S. 177-195; R.P. Carroll, 

“The Aniconic God and the Cult of Images”, StTh 31 (1977), S. 51-64; 

E.M. Curtiss, “Images in Mesopotamia and the Bible. A Comparative 

Study”, in: W.W. Hallo u.a. (Hg.), The Bible in the Light of Cuneiform 

Literature, Lewiston usw. 1990, S. 31-56; B.J. Diebner, “Anmerkungen 

zum sogenannten ‘Bilderverbot’ in der Torah”, DBAT 27 (1991), S. 46-57 

(vgl. auch S. 253-270), M. Dietrich & O. Loretz, Jahwe und seine 

Aschera’. Anthropomorphisches Kultbild in Mesopotamien, Ugarit und 

Israel, Münster 1992; W. Dietrich & M.A. Klopfenstein (Hg.), Ein Gott 

allein? JHWH-Verehrung und biblischer Monotheismus im Kontext der 

israelitischen und altorientalischen Religionsgeschichte, Freiburg/Göttin- 

gen 1994; C. Dohmen, Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine 

Entwicklung im Alten Testament, Königstein/Ts./Bonn 1985 (1987?); C. 

Dohmen & Th. Sternberg (Hg.), ... kein Bildnis machen. Kunst und 

Theologie im Gespräch, Würzburg 1987; A.H.J. Gunneweg, “Bildlosigkeit 

Gottes im Alten Testament”, Henoch 6 (1984), S. 257-270, J. Gutmann 

(Hg.), No Graven Images. Studies in Art and the Hebrew Bible, New 

York 1971; W. Hallo, “Cult Statue and Divine Image. A Preliminary 

Study”, in ders. u.a. (Hg.), Scripture in Context II, Winona Lake 1983, S. 

1-17; R.S. Hendel, “The Social Origins of the Aniconic Traditions”, CBO 

50 (1988), S. 365-382; F.L. Hossfeld, “Du sollst dir kein Bild machen”, 

TThZ 98 (1989), S. 81-94; O. Keel& C. Uehlinger, Göttinnen, Götter 

und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse zur Religionsgeschichte Kanaans 

und Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer Quellen, 

Freiburg usw. 1992; R. Knierim, “Das erste Gebot”, ZAW 77 (1965), S. 

20-39; A. Kruyswijk, ‘Geen gesneden beeld...’, Franeker 1962; T.N.D. 

Mettinger, No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient Near 

Eastern Context, Stockholm 1995 (vgl. dazu O. Loretz, UF 26 [1994], S. 

209-223); A.R. Millard, “Abraham, Akhenaten, Moses and Monotheism”, 

in: R.S. Hess u.a. (Hg.), He Swore an Oath. Biblical Themes from



   

    

50 KAPITEL Ill 

Genesis 12-50, Carlisle, U.K./Grand Rapids 1994°, S. 119-129; J.C. de 

Moor, The Rise of Yahwism, Leuven 1990; J. Patrich, The Formation of 

Nabataean Art. Prohibition of a Graven Image among the Nabataeans, 

Jerusalem 1990, W.H. Schmidt, Das erste Gebot. Seine Bedeutung für das 

Alte Testament, München 1969; J.H. Tigay, You Shall Have No Other 
Gods. Israelite Religion in the Light of Hebrew Inscriptions, Atlanta 

1986; C. Uehlinger, “Eine anthropomorphe Kultstatue des Gottes von 

Dan?”, BN 72 (1994), S. 85-100. 

3.1.2 Literatur zu 20,24-26 

M. Anbar, “The Story about the Building of an Altar on Mount Ebal”, in: 

N. Lohfink (Hg.), Das Deuteronomium, Leuven 1985, S. 304-309; 

D. Conrad, Studien zum Altargesetz Ex. 20:24-26, Marburg 1968; N. Loh- 

fink, “Zur deuteronomistischen Zentralisationsformel”, Bib 65 (1984), 

S. 297-329; J.P. Oberholzer, “The Text of Ex. 20,22.23”, JNWSL 12 

(1984), S. 101-105; S.M. Olyan, “Why an Altar of Unfinished Stones? 

Some Thoughts on Ex 20,25 and Dtn 27,5-6”, ZAW 108 (1996), S. 161- 

171; Osumi*, S. 54, 80ff., 156, 160f., 175f., 179ff.; M.J. Paul, Het 

archimedisch punt van de pentateuchkritiek,’s-Gravenhage 1988; A. Phil- 

lips, “A Fresh Look at the Sinai Pericope I”, VT 34 (1984), S. 39-52; E. 

Reuter, Kultzentralisation. Entstehung und Theologie von Din 12, Frank- 

furt am Main 1993 (vgl. dazu N. Lohfink, ZABR 1 [1995], S. 117-148); 

E. Robertson, “The Altar of Earth”, JJS 1 (1948), S. 12-21; Schwien- 

horst-Schönberger*, S. 287ff.; W. Zwickel, “Die Altarbaunotizen im 

Alten Testament”, Bib 73 (1992), S. 533-546. 

3.1.3 Übersetzung 

20,22 Danach sprach JHWH zu Mose: ‘So sollst du zu den Israeliten 

sprechen: “Ihr seid Zeugen davon gewesen, wie ich aus dem Himmel mit 

euch geredet habe. 

23 Darum sollt ihr nichts machen (zur Aufstellung) in meiner Gegen- 

wärtigkeit: silberne Götter und goldene Götter dürft ihr euch also nicht 
machen. 

24 Einen Altar aus Erde sollst du für mich machen, um darauf deine 

Brandopfer und deine Wohlsein-Opfer zu bringen, dein Kleinvieh und dein 
Großvieh; an jedem Ort, an dem ich mich offenbare, zu dir komme, um 

dich zu segnen (sollst du dies tun). 

25 Wenn du mir aber einen Altar aus Steinen machen willst, sollst du 

ihn nicht mit behauenen Steinen aufbauen. Durch die Bearbeitung mit 

deinem Meißel würdest du ihn entweihen. 

 



      

    

   EXODUS 20,22-26 Sl 

26 Du sollst auch nicht über Stufen auf meinen Altar kommen, damit 

darauf deine Geschlechtsteile nicht entblößt werden”. 

3.1.4 Exegetische Anmerkungen 

20,22 Moses wird in seiner Funktion als JHWHs Sprachrohr für das Volk 

angesprochen (vgl. 20,18.19). 

wajjömeer ... tö’mar, Sam.Pent.: wjdbr jhwh 'l msh l'mr dbr (zu dbr anstelle 
von 'mr [vgl. THAT, I, Sp. 211ff.; TRWAT, I, Sp. 353ff.; s. im Bundesbuch: 21,5; 

22,8; 23,13] s. S. Talmon, ScrHie 8 [1961], S. 344f.). kö tö'mar, LXX: ‘So mußt 

du zum Haus Jakob sprechen und verkündigen (den Israeliten)’ (vgl. 19,3). Die 

Worte JHWHs gleichen denen von 19,3b.4 teilweise. r’'h (s. THAT, II, Sp. 692ff.; 

ThWAT, VII, Sp. 225ff.), ‘schen’, kommt im Bundesbuch im qal vor im Sinne 

von ‘Zeuge sein von’ (20,22; 22,9; 23,5) und im ni. mit der Bedeutung ‘sich 

sehen lassen’, ‘besuchen’. 

Die Offenbarung JHWHs aus der Wolkendecke in Form von Donnerschlägen, 

Blitzstrahlen und Posaunenschall wird hier als eine Offenbarung aus dem Himmel 

gedeutet (s. Houtman*, Himmel, S. 326f.). So wird die These vertreten (s. z.B. 

Noth, te Stroete, Hyatt), daß “aus dem Himmel’ ein Indiz für das Vorhandensein 

einer besonderen Überlieferung in 20,22 sei, die es von E (JHWH ist auf dem 

Berge anwesend) und J (JHWH steigt vom Berg herab) zu unterscheiden gelte (S. 

dazu Houtman*, Exodus, II, S. 431). Das Verhältnis zwischen 19,20 und 20,22 

war bereits Gegenstand der Reflexion in Mek., II, 275, und bei Raschi und Ibn 

Esra. M.E. ist in 20,22 der atmosphärische Himmel gemeint, wobei keine andere 

Vorstellung zugrunde liegt als in 19,9.19; 20,21 (vgl. Din. 4,11f.36; 5,22f. und s. 

z.B. Nachmanides, Calmet). Die Verwendung der Phrase “aus dem Himmel’ hängt 

mit der in 20,23 formulierten Vorschrift zusammen (vgl. Dtn. 4,11f.15ff.). 

In bezug auf das Verhältnis zwischen 20,22 und 20,23 ist es m.E. nicht 

zutreffend, einen Doppelpunkt nach 20,22 zu setzen und dabei anzunehmen, daß 
JHWH jetzt etwas Mose sage, das er bereits mitgeteilt hat. Bei 20,23 muß 

hinzugedacht werden: ‘weil ich euch sehen ließ, wer ich bin (s. 20,22), und ihr 

wißt, wer ich bin, darum sollt ihr ...’. 

20,23 Die Masoreten haben durch ihre Punktation den poetischen Charakter von 

20,23' negiert und eine Zäsur nach ’itri angebracht; mit der Folge, daß 20,23a 

elliptisch wurde. Das vorausgesetzte Objekt wird in 20,23b explizit genannt: 
Gottesbilder (vgl. z.B. 20,3; 22,19; 23,24.32f.; 32,31; 34,15ff.) aus Silber und 

Gold (KöSynt $ 306ay).” Sie dürfen nicht gemacht werden (um als Gegenstand 

! Chiastischer Parallelismus; vgl. W. von Soden, UF 13 (1981), S. 159f. 

2 «Silber’ und ‘Gold’ bilden ein im AT häufig begegnendes Wortpaar, bei dem ‘Silber’ 

(Gen. 13,2; 24,35.53; 44,8; Num. 22,18; 24,13; Dtn. 17,17 usw.), aber auch ‘Gold’ 

voranstehen kann (I Reg. 10,22; II Reg. 12,13; Ez. 28,4; Sach. 14,14 usw.); vgl. B. 

Hartmann, Die nominalen Aufreihungen im Alten Testament, Zürich 1955. Zu unterschiedli- 

chen Schlußfolgerungen aus der Reihenfolges, s. TRWAT, Il, Sp. 540f., und K.H. Singer, 

      

   

     

 



  

52 KAPITEL III 

der Verehrung zu dienen) und nicht auf dem JHWH gehörigen Ort (’itti) aufge- 

stellt werden. JHWH duldet nicht, daß Bilder in seinem Heiligtum einen Platz 

erhalten, d.h. daß sein Heiligtum auch zur Verehrung anderer Götter dient.” Er 

fordert exklusive Verehrung. In anderer Formulierung wird also von Israel das 

gleiche wie in 20,3-5 gefordert. 

20,22 greift auf Ex. 19 zurück, aber auch voraus auf Din. 4,11£.15.36; 5,22f. 

Damit steht 20,23 ganz im Lichte der in Dtn. 4 gegebenen Motivierungen des 
Bilderverbots (s.u., 3.2.3,8). Diese Erläuterung ist einer redaktionellen Hand zu 

verdanken. Ist dadurch dem Verbot von 20,23 eine neue, größere Reichweite 

verliehen worden? Hatte das Verbot ursprünglich eine begrenzte Reichweite? 

Richtete es sich gegen die Herstellung von luxuriösen Bildern, aber nicht gegen 

die Herstellung von einfachen, hölzernen oder steinernen Bildern oder den 
Gebrauch von Mazzeben? Oder läßt JHWH hier erkennen, daß er, repräsentiert 

durch ein Bild (wenn man so will: eine Mazzebe oder einen anderen Gegenstand, 

z.B. die Lade), nicht will, daß neben dem Gegenstand, der ihn repräsentierte, 

Bilder von anderen Göttern verehrt wurden? Darüber kann man nur spekulieren.* 

ta“ sün, Sam.Pent.: t‘sw. 'itti (vgl. z.B. Waltke & O’Connor $ 11.2.4), in der 

LXX folgt nach ‘machen’:® &avroig (vgl. üpiv Eavroig = läkem am Schluß des 

Verses); in der Vulg. fehlt eine Übersetzung; TO: qdmj, “vor mir’; so auch TNf, 

FTY; vgl. auch TPsJ, wo vor qdmjj als Objekt des Machens eine ganze Auflistung 

geboten wird; Israel darf zur Verehrung keine Bildnisse von der Sonne, vom 

Mond, von den Sternen und Planeten machen, und auch nicht von den Engeln, die 

‘vor mir’ Dienst verrichten (vgl. Mek., II, 242f., 276; Raschi). 

20,24 mizbeah, der Ort, wo geschlachtet, geopfert wird (vgl. ABD, I, S. 162ff.; 

BRL, S. 5ff., ThWAT, IV, Sp. 787ff., und s. 21,14). Interessanterweise verstanden 

die Samaritaner den irdenen Altar von 20,24 nicht als eine Anhäufung von Erde, 

sondern als eine Mulde, als Grube in der Erde. “damä (vgl. I Reg. 7,46; Jes. 

45,9), genitivus materiae (z.B. Joüon $ 129f; Waltke & O’Connor $ 9.5.3d), steht 

hier in Kontrast zu ‘Steine’ (20,25; beide kontrastieren mit ‘Silber’ und ‘Gold’ in 

Die Metalle Gold, Silber, Bronze, Kupfer und Eisen im Alten Testament und ihre Symbolik, 

Würzburg 1980, S. 136ff. Die Begriffe dienen zur Bezeichnung des sehr Kostbaren (vgl. 
z.B. Prov. 22,1 und s. Krasovec*, S. 97, 113f.); s. zu 21,11 und weiter BRL, S. 219ff.,; RLA, 

II, S. 504ff.; V, S. 345ff.; TRWAT, Il, Sp. 543ff.; IV, Sp. 283ff. 

® U.a. Crüsemann*, S. 231, entscheidet sich für die Lesart ’öfi und faßt 20,23 als ein 

Verbot auf, ein Bild von JHWH zu machen: “Ihr sollt mich nicht herstellen’. Auch Sprin- 

kle*, S. 35, 38, versteht den Vers in diesem Sinn. Er interpretiert 'itfi als ‘in my case’, mit 

Bezug auf mich, und bezieht “löhim als pluralis majestatis auf JHWH: JHWH verbietet es, 

ihn unter der Gestalt eines Bildes darzustellen (vgl. 32,31) und zu verehren. 

* Zu einer detaillierten Besprechung dieses Verses s. Kruyswijk, S. 75ff., und Dohmen, 

S. 154ff., 236ff. 

3 ‘sh (vgl. THAT, 11, Sp. 359ff.; ThWAT, VI, Sp. 413ff.), ‘machen’, ‘tun’, findet sich im 

Bundessbuch mit der Bedeutung ‘herstellen’ (20,23.25), “tun’ als Ausführung eines Auftrags 

(23,22) und das Verrichten von Arbeit (23,12), ‘behandeln’ (+ F) (21,9.11.31), “handeln 

mit’ (+ F) (22,29; 23,11), “entsprechend handeln’ (+ X‘) (23,24). 

© Siehe J. Jeremias, Die Passahfeier der Samaritaner, Gießen 1932, S. 104.



  

    

   EXODUS 20,22-26 53 

20,23); dies ist jedoch kein Grund, um (vgl. den Kontrast in Jes. 9,9 und 

Am. 5,11) “damä als ‘Ziegelstein’ zu verstehen (so Conrad, S. 21ff., 40f.). Wohl 

kann man bei ‘Erde’ an Lehm denken (vgl. Jes. 45,9). Warum aus Erde? Folgen- 

der Hintergrund wird verteidigt: auf diese Weise kann das Opferblut von der Erde 

aufgenommen werden (vgl. Cazelles*, S. 40f.; Dohmen, S. 174f.; s. aber auch 

3.5).” ta“seh, hier liegt ein Wechsel der Personenform vor; der 2.Pers. plur. 

(20,23) folgt nun die 2.Pers. sing.; in der LXX und Vulg. wird an der 2.Pers. 
plur., auch im Gebrauch der Possesivpronomen, im größten Teil von 20,24 

festgehalten und findet der Übergang zum Singular erst am Ende des Verses statt; 

in TNf wird bis einschließlich 20,26 der Plural verwendet. w‘zabahta (s. TRWAT, 

II, Sp. 509ff., und vgl. 22,19; 23,18), mit waw zur Einleitung eines Finalsatzes 

(vgl. Ges-K $ 165; Joüon $ 168b). ‘ölä, ‘Brandopfer’ (vgl. z.B. 24,5; 29,25.42; 

30,9; 32,6 und s. TRWAT, VI, Sp. 105ff.), das Opfer, das mit Ausnahme der für 

den Priester bestimmten Haut ganz auf dem Altar verbrannt wird und zu Gott 

aufsteigt (vgl. 29,18). 

“lamim, mit Ausnahme von Am. 5,22 stets Plural,* wird oft in Kombination 

mit ‘Brandopfer’ genannt. Stets stehen dabei die ‘Brandopfer’ an erster Stelle 

(20,24; 24,5; 32,6; Lev. 6,5, Dtn. 27,7; Jos. 8,31; Jdc. 20,26; 21,4; I Sam. 13,9 

usw.). Entsprechend des Wechsels in Lev. 7,11-21; 19,5f.; II Reg. 16,13.15 ist 

(zeebah) 5“lamim mit zeebah, ‘Schlachtopfer’, dem Opfertier und- fleisch (vgl. z.B. 

23,18; 24,5; 34,15.25) gleichzusetzen. Das s/imjm-Ritual wird in Lev. 3; 

7,11f£.28ff.; 22,17£f. beschrieben; ein Teil des Opfers ist für Gott bestimmt, ein 

Teil für den Priester und ein Teil für den Opferbringenden, der ihn mit seiner 

Familie ißt. Unsicher und umstritten ist die Bedeutung des auch aus ugaritischen 

Texten bekannten Terms. Ein Blick in diverse Übersetzungen verdeutlicht dies: 

5*lamim wird (in Exodus) übersetzt mit “Dankopfer’ (Luther), ‘Fried(ens)opfer’ 

(Hirsch, Heinisch), ‘Friedmahle’ (Buber & Rosenzweig), “Heilsopfer’ (Beer), 

‘Gemeinschaftsopfer’ (Noth) “Schlachtopfer’ (te Stroete; in 20,24: ‘meeloffers’ 

[sic]; Druckfehler für ‘maaloffers’?), ‘Opfer für die heilige Mahlzeit’ (GNB).? 

Ebenso unsicher und umstritten ist der historische Entwicklungsprozeß dieser 

Opferart. Beide Fragen bleiben hier außer Betrach.'” Ich beschränke mich auf 

einige Anmerkungen zur Verdeutlichung des Begiffs anhand der sonstigen 

Verwendung in Exodus. 3*/amim übersetze ich mit “Wohlsein-Opfer’. “Wohlsein’ 

beziehe ich auf das Verhältnis von Gott und dem Opferbringenden mit den 

Seinen. Im Anschluß an das ganz für die Gottheit bestimmte Brandopfer ist das 
“Wohlsein-Opfer’ darauf gerichtet, die harmonische Verbindung zwischen Gottheit 

und Opferbringendem zu erwirken bzw. instand zu halten. In 24,5 fungiert 
5“lamim als Apposition, als nähere Bestimmung zu z*bahim (vgl. I Sam. 11,15 und 

s. auch Jos. 22,27; vgl. KöSynt $ 333s,t). In 29,28 werden die ‘Schlachtopfer’ 

? Zu dieser Frage s. auch Sprinkle*, S. Alf. 

® Plurale tantum oder ein Fall von Mimation, zu Unrecht als Plural verstanden? Vgl. z.B. 

R. Schmid, Das Bundesopfer in Israel, München 1964, S. 42f. 

° Zu anderen Übersetzungen und LXX s. z.B. W. Eisenbeis, Die Wurzel obö im Alten 

Testament, Berlin 1969, S. 223f.; Schmid, a.a.O., S. 14, 108. 

'°S. hierzu THAT, Il, Sp. 931f.; TAWAT, VII, Sp. 101ff. 

     

   



  

54 KAPITEL Ill 

näher bestimmt als “Wohlsein-Opfer’ durch den Gebrauch von s*/amim als Nomen 
rectum in einer Genitivverbindung mit zebah im Plur. (vgl. Lev. 3,1 usw. 17,5; 

19,5; 22,21 u.a.). Vom Einnehmen einer Mahlzeit nach der Darbringung eines 

“Wohlsein-Opfers’ ist explizit in 32,6 (vgl. 24,11) die Rede. In 24,5 ist die Rede 

von Brandopfern und Wohlsein-Opfern ‘zu Ehren JHWHs’ im Zusammenhang mit 
dem Bundesschluß. Die Opfer in 32,6 sind zumindest von Aaron als Opfer zu 

Ehren JHWHSs gedacht (vgl. 32,5). “Brandopfer” und “Wohlsein-Opfer’ fungieren 

in Kombination miteinander offensichtlich zur Umschreibung von Opfern im 
allgemeinen (Merismus). 

’et-sö'nkäa w* et-b’karaka, Besitz an Vieh, Schafen, Ziegen und Rindern (vgl. 

ThWAT, 1, Sp. 736ff., VI, Sp. 858ff.;, Merismus [vgl. KraSovec*, S. 86f., 135]), 
Apposition in MT (vgl. LXX); in Pesch. geht ein waw-(explikativum?) voran: 

w'nk wtwrjk; in Sam.Pent.: ms'nk usw., geht ein min-partitivus voraus; so auch in 

TO, TPsJ, SamT. 
b’kol-hammägöm, mäqöm ist ein sehr allgemeiner Begriff für ‘Ort’ (vgl. 

ThWAT, IV, Sp. 1113ff.), der auch zur Umschreibung des heiligen Ortes (z.B. 

21,13) und des Wohnortes Gottes verwendet werden kann (vgl. Jes. 26,21; Hos. 

5,15; Mi. 1,3). Im Hinblick auf das Verhältnis zwischen Ex. 20,24 und Dtn. 12 (s. 

3.3,4) ist die Interpretation der hier genannten Formulierung von Bedeutung. Ist 

gemeint ‘auf dem ganzen Ort’ oder ‘an jedem Ort’? Im Sam.Pent. wurde das 

Problem durch die Lesung bmgwm (vgl. SamT) — der Ort ist der Garizim — 

beseitigt. Viele glauben, daß der MT die Interpretation ‘auf dem ganzen Ort’ 
repräsentiere und eine dogmatische Korrektur (es besteht keine Diskrepanz zu 

Dtn. 12) zu der urspünglichen Lesart b“kol-mägöm sei (z.B. Ges-K $ 127e). Die 

ursprüngliche Lesart fände sich in den Versionen; s. z.B. LXX: &v navıi töno, 

und ferner Pesch., TO. Es ist ebensogut möglich, daß die Wiedergabe der 

Versionen auf dem MT beruht (vgl. TPsJ, TNf); dieser läßt auch die Interpretation 

“an jedem Ort’ oder ‘an allen Orten’ zu (vgl. z.B. den Gebrauch von kol-habben 

und kol-habbat in 1,22).'" Gekünstelt ist die Auffassung von J. de Groot: ge- 

meint sei überall innerhalb der Grenzen des Heiligtums (ein Heiligtum, aber 
mehrer Altäre seien zugestanden).'? 

zkr hi. (vgl. THAT, I, Sp. 507ff.; TRWAT, 11, Sp. 571ff.) mit JHWH als Subjekt 
und + sem (vgl. THAT, Il, Sp. 936ff.; TRWAT, VIII, Sp. 122ff.) als Objekt: 
JHWH offenbart sich, stellt sich vor, so daß man sicher weiß, daß man es mit ihm 

zu tun hat (vgl. Gen. 15,1; 17,1; 28,13; Ex. 3,6; 20,2), und macht dadurch den 

Ort der Offenbarung zum Kultort, wo man ihn (seinen Namen) anruft (vgl. 3,16). 

Sam.Pent.: 'zkrtj (Perf.; der Ort ist bereits erwählt); mit Ausnahme der LXX ist in 

den meisten alten Übersetzungen das Verbum nicht auf die Anweisung für den 
JHWH-Kultort bezogen, sondern auf den Gottesdienst dort für JHWH; Vulg.: in 

omni loco in quo memoria fuerit nominis mei, ‘an jedem Ort, an dem das Ge- 

dächtnis meines Namens stattfinden wird’; Pesch.: tdkr (= tzkjr, 2.Pers. sing.); vgl. 

TPsJ, wo sowohl die 1.Pers. als auch die 2.Pers. einen Platz erhalten haben: d’srj 

!! S. besonders Conrad, S. Sff. (mit Lit.) und z.B. Joüon $ 135c. 

"? Die Altäre des Salomonischen Tempelhofes, Stuttgart/Leipzig 1924, S. 36.



    

   EXODUS 20,22-26 55 

Skjntj w’nt plh qdmj, ‘wo ich meine Schechina wohnen lasse (vgl. TO) und du mir 

Verehrung bringen sollst’; s. auch TNf, wo die 2.Pers. plur. gebraucht wird: “wo 

ihr meines Namens im Gebet gedenkt’ (vgl. FT’: ‘wo ihr meines heiligen Namens 
gedenkt’; s. auch PT" und den Gebrauch der 2.Pers. sing. in TNf am Rand); der 

Satzteil ‘an jedem Ort, wo ...’ ist auf den Gottesdienst in der Synagoge bezogen; 
sie legitimiert ihn und bezeugt die segnende Präsenz der dortigen Schechina (vgl. 
Mek., II, 287). Illustrativ ist in diesem Zusammenhang die Art und Weise, in der 

’abö’ und die folgenden Worte in den Targumen wiedergegeben wurden; s. z.B. 

FT’: ‘(an jedem Ort, wo...), soll sich mein Wort euch offenbaren und euch 

segnen’ (vgl. PT" und s. TNf), und TO: ‘... werde ich meinen Segen euch senden 

und ich werde dich segnen’ (vgl. TPsJ). Wo immer in der jüdischen Exegese am 

MT festgehalten wurde, ist b*kol ... s“mi interpretiert als Ort, wo ich (JHWH) 

erlaube, meinen (vollständigen) Namen zu nennen, d.h. der Tempel (vgl. Mek., II, 

287; Raschi) und auch vorläufige Heiligtümer, wie die zu Silo (Ibn Esra). Nach 

$mj hat Sam.Pent. die Zufügung $mh, ‘dort(hin)’; vgl. LXX: kei; TO, SamT: 

Itmn, beruht Sam.Pent. auf Dittographie? Ist die Rede von deuteronomischem 

Einfluß? Vgl. den Gebrauch von 5“mö sam in Dtn. 12,11; 14,23 u.a. (9x). 

'abö’, “ich komme’; vgl. ba’ ha löhim, ‘Gott ist gekommen’, in 20,20 und s. 

z.B. Din. 4,34 (zu bw’ gal, ‘[hinein]gehen’, ‘[hinein]kommen’ [21,3; 22,8.14. 

25.27], und hi., ‘hineinführen’, ‘bringen’ [22,12; 23,19.20.23], s. THAT, I, Sp. 

264ff.; TRWAT, I, Sp. 536ff.), entsprechend ihrer Punktation haben die Masoreten 

b’kol-hammägöm als Beginn eines neuen Satzes betrachtet; in der LXX (vgl. auch 

Vulg.) ist dagegen b’kol-hammägöm mit dem Vorhergehendem verbunden und 
deutet den Ort an, wo die Opfer gebracht werden; ferner gehört in der LXX ’abö’ 
(übersetzt mit kai lo) ebenso wie überaktika zu dem mit "Ser eingeleiteten 

Satz ‘Ort, wo ... und ich zu dir kommen werde ...’; diese Option ist eine Überle- 

gung wert; unter Handhabung des MT rechne ich ’abö’ (und die folgenden 

Wörter) zu dem mit “ser eingeleiteten Satz; der Begriff leitet eine nähere 

Bestimmung zu 'azkir 'et-5°mi ein und ist nicht, wie gewöhnlich angenommen (s. 

bereits die Targume), das Verbum des mit bkl-hmgwm beginnenden Hauptsatzes; 
letztgenannter Satz ist m.E. eine Ellipse; ta “seh-li (20,24a) muß hinzugedacht 

werden. Für die abgeschwächte Übersetzung von ’äbö’ (Anthropomorphismus) in 
den Targumen s.o. (vgl. auch SamT: }jtj ljdk). überaktika, ‘und ich dich segne’ 
(vgl. THAT, I, Sp. 354ff.; ThRWAT, I, Sp. 808ff.), mit waw zur Einleitung eines 

Finalsatzes (s.o.). JHWH schenkt das, was in den Augen des Menschen des Alten 

Orients Segen bedeutet: Lebenskraft, Wohlstand, Fruchtbarket, Schutz, Befreiung 

von Feinden usw. (vgl. Lev. 26,3ff.; Dtn. 28,3ff.; und s. weiter Gen. 12,2; 26,12; 

48,16; 49,25; Dtn. 1,11; 7,13 usw.). 

20,25 ’ebeen, ‘Stein’, Felsgestein, ungeachtet der Größe, von einem Kieselstein 

bis zu einem großen massiven Steinbrocken (BRL, S. 317ff., IDB, IV, S. 445ff.); 

hier als dauerhaftes Material genannt für einen Altar, der den Zahn der Zeit 

überstehen kann (vgl. Din. 27,5f.; Jos. 8,31; I Reg. 18,31ff.; Jes. 27,9; I Makk. 

4,46f. und s. auch Jdc. 6,20f.; 13,19; I Sam. 6,14; 14,33; Ez. 40,42). bnh, ‘bauen’, 

mit doppeltem Akk. (’ethoen bezieht sich auf die Steine), s. KöSynt $ 327x; Ges- 

K $ 117kk. gäzit, “behauen’, wird sowohl absolut (20,25; Jes. 9,9; Am. 5,11 u.a.) 

     

   



  

56 KAPITEL III 

als auch in der Genitivverbindung ’abn& gäzit (I Reg. 5,31; Ez. 40,42; I Chr. 

22,2) gebraucht mit der Bedeutung “ausgehauener, behauener Stein’ (vgl. KöSynt 

$ 243b und s. AuS, VII, S. 9f.; BRL, S. 209ff.). Zu denken ist hierbei an aus dem 

Gebirge ausgehauene Blöcke Naturstein oder an lose Steine, die durch Behauen 
für den Gebrauch geeignet gemacht sind. Ein Altar aus behauenem Stein ist u.a. 

aus Beerscheba (s. z.B. BRL, S. 9f.; IDBS, S. 93ff.; Weippert*, S. 623f.) bekannt. 

ki, zur Einleitung eines Konditionalsatzes. herceb, ‘Schwert’ (vgl. TAWAT, Il, Sp. 
164ff.), wird hier verwandt zur Umschreibung eines Werkzeuges zur Steinbearbei- 
tung (s. auch die Verwendung des Plur. für Werkzeuge in Ez. 26,9 und II Chr. 

34,6°). Das Material, aus dem das Werkzeug (vgl. BRL, S. 148, 318) gefertigt 

wurde, wird nicht genannt. Anders jedoch in den verwandten Passagen Dtn. 27,5; 

Jos. 8,31, wo der Begriff hrb nicht gebraucht wird, aber im allgemeinen Sinn die 

Rede ist von barzel, ‘Eisen’ (vgl. Pesch. 20,25). ‘Eisen’, näher bestimmt als 

“Eisen, woraus das Schwert gefertigt wurde’, ist als Werkzeug explizit in den 

meisten Targumen (TNf, TPs, FT, PTF) zu 20,25 genannt (vgl. Mek., II, 289£.). 

Die Möglichkeit, daß ein Stein-Werkzeug gemeint ist, ist nicht gänzlich aus- 

geschlossen (vgl. Jos. 5,2f.). 

henafta (Ges-K $ 72k; Joüon $ 80i) perf. hi. von nwp; hier und anderenorts 

(Dtn. 23,26; 27,5; Jos. 8,31) deutet nwp hi. + ‘al den Gebrauch eines Werkzeuges 

an, um eine bestimmte Bearbeitung auszuführen. Umstritten ist, welche konkrete 

Handlung mit der Terminologie bezeichnet wird. Die Frage ist auch von Bedeu- 
tung im Hinblick auf die Verwendung von nwp hi. in kultischen Texten. Traditio- 
nell wird nwp hi. als Bezeichnung einer horizontalen Bewegung betrachtet, das 

Derivat fnüfä, das sehr oft als Objekt von nwp hi. verwendet wird, in Überein- 

stimmung damit als ein Opfer, das bei der Darbringung hin und her (u.a. Raschi 

[zu 29,24]: in alle Windrichtungen) bewegt wird und das als solches von rumä, 

dem Opfer, das auf und nieder bewegt wird, zu unterscheiden sei. In den letzten 

Jahrzehnten wurde diese traditionelle Interpretation kritisiert. Sowohl G.R. Driver, 

JSS 1 (1956), S. 100ff., als auch L. Kopf, VT 9 (1959), S. 262ff., behaupten, daß 

sich nwp hi. und rwm hi., “in die Höhe bringen’ (vgl. TRWAT, VII, Sp. 425ff.), 

qua Bedeutung berühren und zwischen nüfä und trümä kein wesensmäßiger 

Unterschied bestehe.'” Beide bringen nwp mit dem arabischen näfa in Zusam- 

menhang. Driver, S. 102, gelangt unter Berufung auf das Akkadische zu folgender 
Umschreibung: nüfä = ‘a “special contribution, additional gift’ or the like’; nwp 

hi. = ‘“set apart, declared (such and such property) an additional contribution, 

made a special contribution” to the deity’.'* Kopf behauptet, daß ‘hochheben’ die 
eigentliche Bedeutung von nwp sei (‘an manchen Stellen vielleicht auf und ab 

bewegen’ [S. 164]). Sehr eingehend hat sich J. Milgrom mit dieser Terminologie 

"S. zB. 35,22 neben 35,24; in der LXX werden beide Begriffe nicht differenziert: 

fnüfä wird mit &rapxrj in 39,1 (38,24) übersetzt, mit &baipepa in 35,23(22); 39,7 (38,29) 

und mit &böpıope in 29,24.26.27; mit diesen Begriffen wird auch frümd wiedergegeben; zu 

&dhöpıona s. u.a. LXX” zu 29,28; zu den alten Übersetzungen s. Driver, S. 101. 
"5. unter den modernen Erklärungen zu 29,24 z.B. WV: ‘als geweihtes Teil absondern’; 

GNB: ‘anbieten’; NEB: ‘to present as a special gift’.



  

    

   EXODUS 20,22-26 37 

beschäftigt.'” Er kritisiert Driver und Kopf in einigen Punkten, die ich hier nicht 

aufgreifen möchte. Seiner Meinung nach hat hnjp die Bedeutung ‘hochheben’, 

wobei “nüfa das Weiheritual darstelle, wodurch ein Opfer aus dem Besitz des 

Eigentümers in den Besitz der Gottheit übergehe. 

M.E. ist die Kritik an der traditionellen Interpretation gerechtfertigt (anders 

ThWAT, V, Sp. 318ff.). Es ist evident, daß nwp hi. das Weihen, bzw. das Abson- 

dern von Gaben für JHWH bezeichnet (35,22; vgl. Num. 8,11.13.15.21). zwp hi. 

+ fnüfä + lifne jhwh (29,24.26f., Lev. 7,30; 9,21; 10,15; 8,27.29, 14,12.24; 

23,11.20 u.a.) ist augenscheinlich ein fester Ausdruck für ‘übergeben an JHWH’, 

woraus sich keine Information über eine eventuelle rituelle Handlung entnehmen 

läßt, mit der die Übertragung an JHWH einherging. nwp hi. deutet, auch entspre- 
chend der Gebrauchs anderenorts (II Chr. 5,11; Jes. 10,32; 11,15; 13,2; 19,16; 

Sach. 2,13; Hi. 31,21), nicht mehr als das Ausführen einer Bewegung in einer 

bestimmten (horizontalen?) Richtung an. 

“äleehä, das Suffix bezieht sich offensichtlich auf gäzit, ein Nomen femininum; 

vgl. TPsJ (als Objekt wird explizit das Gestein genannt); TO, FT’ und s. auch den 

Gebrauch des Plur. in TNf, FT”, PT" (vgl. Din. 27,5; Jos. 8,31); Sam.Pent.: ‘/jw, 

d.h. der Altar (mizbeah ist maskulin); vgl. LXX, Vulg. (das Suffix ist auf den 

Altar bezogen). 

watt“hallehä ist Impf. cons. pi. + Suffix von All, im pi. ‘entweihen’; anderen- 

orts wird es z.B. im Hinblick auf die Profanisierung des Sabbats verwendet (vgl. 

31,14; Jes. 56,2.6; Ez. 20,13.16.21.24;, 23,38; Neh. 13,17.18);'* das Suffix 

bezieht sich offenbar auf gazit, Sam.Pent.; 1QEx. (s. DJD, I, S. 51): wthlihw 

(zum maskulinen Suffix s.o.). 

20,26 In der Überzeugung, daß allein Priester Zugang zum Altar besitzen, wurde 

in den meisten Targumen 20,26 nicht, wie 20,23-25, als an Israel gerichtet 

verstanden, sondern explizit auf die Priester bezogen (TPsJ), näher bezeichnet als 

Söhne Aarons (TNf, FT, PTF). In diesem Zusammenhang wurde die 2.Pers. plur. 

gebraucht. ma “löt, plur. von ma “lä, Derivat von ‘/h, ‘Stufe’ (vgl. TRWAT, VI, 

Sp. 102), hier (figura etymologica) im Zusammenhang mit dem Verb “h, “hinauf- 

gehen’ gebraucht ([auch in 34,23]; s. THAT, II, Sp. 272ff.; TRWAT, VI, 

Sp. 84ff.). TPsJ deutet auch an, wie man dennoch auf den Altar gelangen kann: 

entlang einer sanft ansteigenden Böschung (vgl. auch TNf am Rand; Mek., II, 

290; Raschi). Der Schluß von 20,26 ist aufgrund des anstößigen Charakters in PT? 

und TNf am Rand unübersetzt gelassen (vgl. M.L. Klein, JJS 39 [1988], S. 86). 

“Ser, zur Einleitung eines Finalssatzes (Ges-K $ 165b; Joüon $ 168f; Brockel- 

mann $ 161b). tiggäleeh ist Impf. ni. von glh, ‘aufdecken’ (THAT, 1, Sp. 418ff.; 

ThWAT, |, Sp. 1018ff.); vgl. Jes. 47,3; Ez. 16,36 und vgl. den Gebrauch des pi. in 

5 «The Alleged Wave-Offering in Israel and in the Ancient Near East”, JEJ 22 (1972), 

S. 33-38 = Studies in Cultic Theology and Terminology, Leiden 1983, S. 133-138; ders., 

“Hatt&nüpä”, in: Studies, S. 139-158; vgl. auch G.A. Anderson, Sacrifices and Offerings in 

Ancient Israel, Atlanta 1987, S. 133ff. 

Ss. THAT, 1, Sp. 570ff.; TAWAT, 11, Sp. 972ff.; G. Gerlemann, ZAW 92 (1980), 

S. 405ff. 

      

 



58 KAPITEL Ill 

z.B. Lev. 18,6ff.; 20,11.17ff.; Ez. 16,37. Was im zwischenmenschlichen Umgang 

ungeziemend ist, gilt erst recht im Kontakt mit JHWH. 'erwä, ‘Blöße’, ‘Ge- 

schlechtsteile’ (Lev. 18,6ff. usw.), in 28,42 in Genitivverbindung mit basar (s. 

21,28), Fleisch, Leib und auch Euphemismus für Geschlechtsteile (vgl. Lev. 6,3; 

16,4 und s. auch Lev. 15,2ff. usw.), gebraucht (s. Dhorme*, S. 108). ‘aläw, d.h. 

darauf (auf dem Altar) gehend oder sich befindend; Sam.Pent.: 'ljw. 

3.2 Kommentar 

3.2.1 Ebenso wie der Dekalog wird das Bundesbuch mit einer Vorschrift 
über die einzig richtige Verehrung JHWHs eröffnet (vgl. 20,3-6). Das 

Heiligtum, der heilige Ort muß exklusiv für JHWH reserviert werden. 

Auf diese Weise bringt Israel zum Ausdruck, daß es keinen anderen Gott 

als JHWH hat. Das Gebot, allein JHWH zu verehren, ist für das AT das 

fundamentalste Gebot überhaupt. So verwundert es nicht, daß auch das 

Bundesbuch damit beginnt. JHWH duldet keine anderen Götter neben sich 

in seinem Heiligtum. Er will nicht, daß in seinem Heiligtum Raum 

geschaffen wird für Bilder anderer Götter (20,23). 

Die Forderung von 20,23 ist vieldiskutiert, vor allem hinsichtlich ihrer 

Formulierung im Dekalog. In unsere Besprechung beziehen wir deshalb 

auch die Dekalog-Fassung der Vorschrift ein. Zunächst stellen wir in 

einer Übersetzung sowohl die Exodus- als auch die Deuteronomium- 

Version voran. 

  
Exodus 

20,3 ‘Du sollst keine anderen 

Götter neben mir haben. 

20,4 Du sollst dir kein Bild 

machen, von irgend einem We- 

sen oben im Himmel oder unten 

auf Erden oder im Wasser unter 

der Erde. 

20,5 Du sollst dich vor ihnen 

nicht niederwerfen und sollst sie 
nicht verehren. Denn ich, 

JHWH, dein Gott, bin ein ei- 

fersüchtiger Gott. Wegen der 
Ungerechtigkeit der Vorväter 

ziehe ich die Kinder zur Ver- 

antwortung, die Nachkommen 

der dritten und vierten Generati- 

on, wenn auch sie sich von mir 

abkehren. 

Deuteronomium 

5,7 ‘Du sollst keine anderen 

Götter neben mir haben. 

5,8 Du sollst dir kein Bild ma- 

chen von welchem Wesen auch 

immer oben im Himmel oder 

unten auf Erden oder im Wasser 

unter der Erde. 

5,9 Du sollst dich vor ihnen 

nicht niederwerfen und sollst sie 

nicht verehren. Denn ich, 

JHWH, dein Gott, bin ein ei- 

fersüchtiger Gott. Wegen der 

Ungerechtigkeit der Vorväter 

ziehe ich die Kinder zur Ver- 

antwortung, auch die Nachkom- 
men der dritten und vierten 

Generation, wenn auch sie sich 
von mir abkehren.



        

   

EXODUS 20,22-26 59 

           
      
    

   

      
    
    
    
    
    

  

        
            

                                                

     

20,6 Aber Gnade erweise ich 5,10 Aber Gnade erweise ich 

den Nachkommen bis in die den Nachkommen bis in die 

tausendste Generation, wenn tausendste Generation, wenn 

auch sie mir hingegeben sind auch sie mir hingegeben sind 

und meinen Vorschriften folgen’. und seinen Vorschriften folgen’.     
3.2.2 Das sogenannte erste und zweite Gebot bilden faktisch ein einziges 

Gebot mit dem Thema: Die einzig wahre Verehrung JHWHs. Das Gebot 

wird in 20,3 mit allgemeinen Begriffen formuliert: JHWH duldet keine 

anderen Götter neben sich. Gemeint ist: in seinem Heiligtum (‘al- 

pänaj).'’ Durch eine Reservierung des Heiligtums ganz für ihn, durch 
die ausschließliche Ausrichtung des Kultes auf ihn, durch eine exklusive 

Hingabe an JHWH muß Israel zum Ausdruck bringen, daß es keinen   
   "" Vgl. Knierim, S. 24ff. Die Interpretation von ‘al-pänaj ist problematisch. Die LXX 

liest rAnv &noü, “außer mir’ (vgl. br mnj in TO, TNf, FT", PT" und s. Pesch.); in Dtn. 5,7 

allerdings npö npoo@rou you; vgl. Vulg.: coram me (Ex. 20,3) und in conspectu meo 

(Dtn. 5,7) und s. z.B. Buber & Rosenzweig: ‘mir ins Angesicht’. Sowohl ‘al als auch pänaj 

sind polyinterpretabel. Es ist möglich, daß pnj, ‘mein Angesicht’, in allgemeinem Sinn zur 

Bezeichnung einer Person gebraucht wird (vgl. z.B. 33,14f.; Dtn. 4,37; Jes. 63,9; Thr. 4,16) 

und prjm die Präposition unterstreicht (Brockelmann $ 110k). Unterschiedliche Erklärungen 

von ‘al wurden bei der Auslegung von pnj geboten; so wurde ‘al eine temporale Bedeutung 

zuerkannt: ‘während des Lebens von’ (vgl. Gen. 11,28; Num. 3,4), im Falle von JHWH: 

“für alle Zeit’ (so Raschi in Anschluß an Mek., Il, 241); im Zusammenhang mit Ibn Esras 

lokaler Interpretation von JHWHs Angesicht (s. auch Raschi zu Dtn. 5,7) — das ja überall 

sei, denn JHWH ist überall gegenwärtig - führt diese Interpretation bei Cassuto zu 

folgender Paraphrase von 20,3: niemals und nirgends ist die Verehrung fremder Götter 

erlaubt (s. auch schon Nachmanides). Diese Interpretation ist gekünstelt. Akzeptabler ist, daß 

‘al die Bedeutung ‘darüber hinaus’ (Gen. 48,22; Dtn. 21,16; Ps. 16,2) hat (te Stroete: “auf 

Kosten von’ [vgl. WV]). Noch überzeugender ist, daß ‘al die Bedeutung ‘zugefügt an’ 

(Gen. 28,9; 31,50; Lev. 18,8; Dtn. 19,9) hat (vgl. Williams $ 292), denn JHWH will nicht 

nur der Erste sein, sondern auch der Einzige. In diesem Fall liegt die Übersetzung ‘außer’ 

auf der Hand. Vielleicht trägt ‘a/ auch den Gedanken von ‘gegenüber’ (vgl. Waltke & 

O’Connor $ 11.2.13f.), wobei so zum Ausdruck gebracht wird, daß eine feindliche Haltung 

vorliegt (vgl. Hi. 1,11; 6,28). Vielleicht wird auf ein Rivalitätsverhältnis angespielt, das bei 

der Einführung von Fremdkulten zwischen JHWH und anderen Göttern entstanden ist. Bei 

der Interpretation ‘neben’, ‘außer’ erfüllt ‘a/ eine Funktion in der Beschreibung der 

Beziehung von JHWH zu den anderen Göttern und wird im übertragenen Sinne verwendet. 

Erwägenswert ist allerdings, ob ‘a/ nicht im echten lokalen Sinn verstanden werden muß 

(vgl. ‘al-p'ne in Gen. 16,12; 25,18; Num. 21,11; Jos. 15,8; I Sam. 26,13 und s. z.B. 

Williams $ 286). pnjm kann in Kombination mit dem Namen JHWH als Umschreibung des 

JHWH geweihten Ortes gebraucht werden (vgl. 16,33; 28,30; 29,11.23f.26.42 usw.). Vgl. 

M.D. Fowler, “The Meaning of liPne in the Old Testament”, ZAW 99 (1987), S. 384-390. 

In diesem Fall lautet der Sinn: JHWH erlaubt nicht, daß bei ihm (vgl. ’itti in 20,23), an dem 

ihm geweihten Ort, in seinem Heiligtum, Bilder anderer Götter zur Verehrung aufgestellt 

werden (vgl. z.B. II Reg. 21,7; 23,4; Ez. 8,9ff.). Für JHWH als eifersüchtigen Gott (20,5) ist 

dies unerträglich. Er will, daß allein ihm Verehrung zuteil wird.



  

60 KAPITEL Ill 

anderen Gott hat außer JHWH. In diesem Sinne ist das Gebot für die 
Beziehung JHWH-Israel konstitutiv. Nicht nur in der Reihenfolge, 
sondern auch in der Gewichtung ist dieses Gebot das erste und für das 

AT das fundamentalste Gebot (vgl. Schmidt, S. 16f., 21, 43 und s. auch 

20,22-26). 
20,4-6 beinhaltet eine Erläuterung und Entfaltung von 20,3. JHWH will 

in seinem Heiligtum nicht in Kombination mit anderen Göttern verehrt 
werden. Konkret bedeutet dies, daß er nicht will, daß in seinem Heiligtum 

Raum für die Bilder anderer Götter zur Verfügung gestellt wird. 20,3 

beinhaltet implizit das Verbot zur Herstellung und Verehrung von Kultbil- 

dern. Aus der Tatsache, daß Israel neben JHWH keine anderen Götter 

haben darf, resultiert logischerweise das Verbot zur Herstellung von 

Kultbildern. In 20,4.5a werden einige davon konkret benannt. 

In 20,5b-6 wird das Verbot mit einem Hinweis auf den Charakter von 

JHWH motiviert. JHWH will keine geteilte Verehrung und fordert 

exklusive Hingabe. Warum? Der Grund hierfür wird im Prolog (20,2) 

genannt. Israel verdankt seine Existenz als Volk ausschließlich ihm; nur 

mit Israel ist JHWH eine persönliche Verbindung eingegangen (vgl. 

Din. 4,20.32ff.; s. auch 3.2.8). 

3.2.3 Ebengenannte Interpretation gilt es in manchen Punkten zu 

erläutern. 

In 20,4 wird die Herstellung von Kultbildern anderer Götter verboten. 

Ist damit aber nicht doch implizit die Herstellung eines Bildes, das JHWH 

repräsentiert, erlaubt? Diese Frage steht im Dekalog nicht zur Debatte. 

Für den Schreiber des großen Werkes Genesis bis Könige (s. 2.8) stand 

die Bildlosigkeit der JHWH-Verehrung außer Diskussion. Eine Repräsen- 

tation von JHWH in menschlicher oder tierischer Gestalt stellt einen 

Angriff auf JHWHs Einzigartigkeit und Unvergleichlichkeit dar — JHWH 

käme dadurch auf das Niveau anderer Götter zu stehen — und verliert 

dadurch seine Exklusivität (s. Houtman*, Exodus, III, S. 608, 622f.). 

Man beachte in diesem Zusammenhang Dtn. 4,16-18.23.25. Die Herstel- 

lung von Bildern, welcher Art auch immer, wird dort als sehr verwerflich 

qualifiziert, wobei auf den Modus von JHWHs Offenbarung verwiesen 

wird: JHWH war zu hören, aber für das menschliche Auge unsichtbar 

(Dtn. 4,12.15). Wird hier die Herstellung von JHWH-Bildern verworfen? 

Der Eindruck kann leicht aufgrund des Kontextes entstehen. Explizit wird 

allerdings die Herstellung von Kultbildern im allgemeinen verworfen. Der 

Gedanke ist offenbar: bei der Herstellung von Bildern, selbst wenn sie als 

Repräsentation von JHWH gedacht waren, entstehen Götzen, andere 

Götter. Kurzum, Din. 4,16-18.23.25 richtet sich gegen den Bilderdienst 

und damit gegen die Verehrung anderer Götter (vgl. auch Dtn. 4,19). 

Für den Schreiber ist der Gott, der im Dekalog am Wort ist, derjenige



       
   

EXODUS 20,22-26 61 

   

    

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                              

   
    

    

Gott, der in Übereinstimmung mit seiner Einzigartigkeit (vgl. Dtn. 6,4) an 

einem einzigen Ort inmitten von Israel wohnen möchte und der durch 

seinen ‘Namen’ (Sem) in seinem Heiligtum gegenwärtig ist (Dtn. 12) (vgl. 

Houtman*, Exodus, III, S. 312ff.). Dieser Gott möchte nicht, daß in 

seinem Heiligtum eine Verehrung anderer Götter stattfindet (vgl. 

II Reg. 21,7, 23,4; Ez. 8,9ff.). 

3.2.4 Von Israel wird im Dekalog Monolatrie gefordert. Die Existenz 

anderer Götter wird nicht zur Diskussion gestellt (vgl. Dtn. 4,19; 29,25; s. 

daneben z.B. Jes. 45,6.14.21). Ebensowenig ist im Dekalog die Rede von 

einer “Entzauberung’ der Götzenbilder und von einer daraus resultie- 
renden Demaskierung der durch die Bilder repräsentierten Götter 

(Dtn. 4,28; 27,15; II Reg. 19,18; Jes. 2,8; 40,19ff.; 41,7; 44,9ff.; 46,6f.; 
Jer. 10; Hos. 13,2; Hab. 2,18f.; Ps. 115,4ff.; 135,16f.; vgl. Weish. 13- 

15;'° Jub. 11,4.16; 22,18; ZusDan. [Bel und der Drache]; EpJer.; 

Act. 17,23ff.; 19,26f.; und s. auch Ex. 32,20; Jdc. 6,25). Eine exklusive 

JHWH-Verehrung wird gefordert, weil JHWH ausschließlich mit Israel 

eine persönliche Bindung eingegangen ist (vgl. Dtn. 4,20; 29,24). 

Das Gebot verbietet die Verehrung anderer Götter im Heiligtum 

JHWHSs in Gestalt von Bildern. Daraus darf nicht konkludiert werden, daß 

eine Verehrung anderer Götter außerhalb von JHWHs Heiligtum, außer- 

halb von JHWHSs Angesicht, möglich sei, unter Aufrechterhaltung der 

Verbindung mit ihm. Das Gebot bezieht sich auf die rechte Verehrung 

von JHWH und ist an JHWH-Verehrer gerichtet. Daß diese ein Heiligtum 

eines anderen Gottes besuchen oder an dessen Kult auf andere Weise 

partizipieren (vgl. z.B. Jer. 19,13; Zeph. 1,5), kommt nicht in Frage. Wer 

sich daran versündigt, ist in die Kultgemeinschaft eines anderen Gottes 

übergewechselt (vgl. 23,24.32f.; 34,14.16). 

Lediglich Bilder werden in 20,4 explizit genannt. Natürlich ist damit 

die Präsenz anderer Götter im JHWH-Heiligtum in Gestalt einer Mazzebe 

oder eines anderen Kultobjekts (vgl. 34,13f.; Lev. 26,1; Dtn. 16,21f.) oder 

auf andere Weise (vgl. II Reg. 18,4; Ez. 8,10-12) nicht implizit erlaubt, 

ebensowenig wie die Verehrung anderer Götter in Gestalt von Astral- 

körpern (vgl. z.B. Din. 4,19; II Reg. 21,3.5; 23,4.5.12; Ez. 8,16). 

3.2.5 Wie bereits angedeutet, steht meiner Meinung nach die Frage, ob 

JHWH abgebildet werden darf, im Dekalog nicht zur Debatte.'” Die 
Bildlosigkeit von JHWH wird vorausgesetzt. Oft denkt man hierüber 

anders und versteht 20,4-6 als eigenständiges Verbot der Anfertigung von 

'* Vgl. E. Kutsch, ““Du sollst dir kein Gottesbild machen’. Zu Weisheit Salomos 14, 15”, 

in: Alttestamentlicher Glaube und Biblische Theologie (FS H.D. Preuß), Stuttgart usw. 1992, 

S. 279-286. 

"» Vgl. bereits H.Th. Obbink, “Jahwebilder”, ZAW 47 (1929), S. 264-274.



   

    

    62 KAPITEL Ill 

JHWH-Bildern (z.B. Kruyswijk, S. 74f.), manchmal unter Hinweis auf 
den kompositionellen Charakter des heutigen Textes: 20,5 habe ursprüng- 

lich unmittelbar an 20,3 angeschlossen; dadurch entsteht der Eindruck, 

daß auch 20,4 gegen andere Götter gerichtet sei (z.B. Childs, S. 406f.; 

Kruyswijk, S. 64ff.). 

M.E. ist die dargestellte Argumentation nicht stringent. Das Verbot zur 

Herstellung von Kultbildern findet sich wiederholt im Pentateuch (20,22f.; 
34,17, Lev. 26,1; Dtn. 4,15ff.; 27,15), stets aber im Sinne einer Ableh- 

nung der Verehrung anderer Götter. Setzt man voraus, daß 20,4 ursprüng- 

lich gegen die Herstellung von JHWH-Bildern gerichtet war, dann muß 

konkludiert werden, daß der Vers im heutigen Text durch die ‘Umklam- 

merung’ von 20,3 und 20,5 zu einem Element im Gebot geworden ist, 

keine anderen Götter zu verehren. 

3.2.6 Eine völlig andere Sicht in bezug auf das Bilderverbot bietet 

Dohmen (vgl. auch Hossfeld, S. 86ff.). Er zieht weitreichende Schlußfol- 

gerungen aus dem Umstand, daß in 20,5 vor kol-t"münd ein waw-copulati- 

vum steht, nicht aber in Dtn. 5,8 (S. 213ff.). Seiner Meinung nach werde 

hieraus ersichtlich, daß im Deuteronomium das Bilderverbot im Schatten 

des Gebotes stehe, andere Götter zu verehren (Jähem in Dtn. 5,9 beziehe 

sich auf 5,7). In Ex. 20 sei hingegen durch die Einfügung des waw das 

Bilderverbot zu einem selbständigen Verbot geworden (lähem in 20,5 

beziehe sich auf pes@! w’kol-münd in 20,4). U.a. aufgrund dieser 

° In 20,4 folgt auf den Status absolutus peese/ die Formulierung wkol-Fmünd. Dohmen, 

S.198f., 209f., 213ff., 226ff., ist der Ansicht, daß die Version von 20,4 eine bewußte 

Korrektur der Formulierung von Dtn. 5,8 sei und daß durch die Hinzufügung eines wäw an 

kol-Fmiünd das Verbot eine Ausweitung in bezug auf Dtn. 5,8 erfahren habe. Unter Verweis 

auf Lev. 26,1 und Dtn. 4,16-18 behauptet er, daß 20,4 nicht bloß Bilder, sondern Abbildun- 

gen allgemeiner Art im Rahmen des Kultus verbiete. In Exodus ist seiner Meinung nach 

durch die Änderung der Formulierung — auf ‘sh folgt ein doppeltes Objekt; 20,5 (lähem) 

schließt dann gut auf 20,4 an — dem Bilderverbot eine eigenständigere Position eingeräumt, 

als dies in Dtn. 5 der Fall ist. M.E. bietet das waw-copulativum in 20,4 eine zu schmale 

Basis für solch weitreichende Schlußfolgerungen von Dohmen (vgl. A. Graupner, ZAW 99 

[1987], S. 311ff.), wobei vieles dafür spricht, Din. 5 als jünger als Ex. 20 zu betrachten 

(vgl. Houtman*, Exodus III, S. 21f.). Wahrscheinlich muß das waw als waw-explicativum 

verstanden werden (im Sinne von: dies Gebot gilt für alles Geschaffene, das ...). Als Objekt 

scheint fmind weniger gut zu ‘$h zu passen, es sei denn, man versteht es als “Abbildung 

von Gestalten’ oder das folgende “ser als ‘von etwas’ (z.B. Dasberg). Ersteres bereitet 

semantische Schwierigkeiten, letzteres ist grammatisch problematisch (s. jedoch KöSynt 
$ 380i). So ist zu erwägen, ob mit der Formulierung von Dtn. 5,8 keine Verdeutlichung 

beabsichtigt ist. Dohmens Standpunkt ist nicht überzeugend. Das zweite Gebot hat wie 

übrigens auch Din. 4,16-18 ausschließlich Bezug auf die Verehrung von Bildern. Daraus 

darf nicht abgeleitet werden, daß das Gebot andersartige Abbildungen (vgl. Ez. 8,10-12 und 

s. Schroer*, S. 71ff.) oder eine Mazzebe (vgl. Lev. 26,1) zugestehe. Explizit werden jedoch 

ausschließlich die Kultbilder als illegitim bezeichnet. wkol-fmünd in 20,4 kann man am



  

  

    

   EXODUS 20,22-26 63 

Hinweise rekonstruiert Dohmen die Entwicklungsgeschichte dieses 

Gebotes. Er ist der Ansicht, daß das Verbot im Dekalog in vier Phasen 

entstanden sei (S. 223ff.) und die Version in Dtn. 5 älter sei als die von 

Ex. 20. Als zwei Seiten einer Medaille habe ursprünglich neben dem 
Verbot, Bilder zu machen, ein Verbot bestanden, andere Götter zu 

verehren. Im Exil seien dann in Übereinstimmung mit der dortigen 

Situation beide Verbote miteinander kombiniert worden und durch die 

Zufügung von Dtn. 5,9a das Bildverbot zu einem “Unter- oder Spezialfall’ 

des Gebotes, andere Götter zu verehren, geworden (S. 229): andere Götter 

kannte man hauptsächlich in Form von deren Bildern. In nachexilischer 

Zeit, als der Monotheismus konkrete Gestalt annahm, sei das Bilderverbot 

in der Kontroverse mit anderen Religionen zum ‘Hauptgebot’ geworden. 
Diese Tendenz resultierte dann in der Version des Bilderverbots von 

Ex. 20, aus der Hand eines Redaktors des Pentateuch. Das Bilderverbot 

sei ein selbständiges Gebot geworden. Es verbietet den Gebrauch jeglicher 

Art von Abbildungen im Kultus. Auch durch seinen Umfang stellt nun 

das zweite Gebot das erste in den Schatten (vgl. auch S. 277). 

3.2.7 Der Dekalog fordert keinen bildlosen JHWH-Kult, sondern setzt 

diesen voraus. Dessen ungeachtet kann die Frage nach dem Ursprung der 

Bildlosigkeit der JHWH-Verehrung gestellt werden. Ich streife diesen 
Punkt im Zusammenhang mit einer kurzen Besprechung der Frage nach 

dem Ursprung der Forderung einer exklusiven JHWH-Verehrung. Der 

Standpunkt, den man bezüglich der genannten Fragen einnimmt, wird 

(u.a.) dadurch bestimmt, welchen Wert man dem Bild zumißt, das das AT 

von der Geschichte der Religion Israels zeichnet, und der Rolle, die man 

darin Mose zuschreibt (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 84f., 98f.). 

Von konservativer Seite werden die Forderungen von Ex. 20,3-5 auf 

Mose zurückgeführt (z.B. Kruyswijk, S. 88f.). Auch von anderen wird ein 

hohes Alter verteidigt (z.B. de Moor, S. 115f., 143, 169f.). Es ist nicht 

außergewöhnlich anzunehmen, daß die exklusive und bildlose JHWH- 

Verehrung einen nomadischen Ursprung hat und daß die Propheten für die 

Umarbeitung in einen intoleranten Monolatrismus verantwortlich waren 

besten ad sensum wiedergeben mit: ‘ja, von keinem einzigen Wesen’. Alle lebenden Wesen 

sind im: Verbot inbegriffen. Mittels “ser und den folgenden Wörtern wird dies nochmals 

unterstrichen. Das Verbot bezieht sich auf den gesamten kosmischen Bereich. Alle mögli- 

chen Bilder mit einer menschen- oder tierförmigen Gestalt fallen darunter (vgl. Din. 4,16-18 

und s. Schroer*, S. 69ff., 161ff.). Mit ‘das Wesen/die Gestalt im Himmel’ sind (imposante) 

Vögel gemeint (vgl. Houtman*, Himmel, S. 11) und nicht etwa Astralkörper (vgl. LV: ‘am 

Himmel’), wie z.B. auch Kruyswijk, S. 63; Schroer*, S. 257ff., meinen. Diese Auffassung 

ist alt und begegnet bereits bei Pseudo-Philo, IX, 6, ist aber nicht wahrscheinlich. Die 

Himmelskörper werden unmittelbar verehrt (z.B. Dtn. 4,19; Jer. 8,2; Ez. 8,16). 

     



   

    

64 KAPITEL Ill 

(z.B. Dohmen, S. 237ff.).”' M.E. erfolgt dies aber mit unzureichenden 
Argumenten. Die Forderung nach Bildlosigkeit setzt eine Bilderverehrung 

voraus. In einer Welt, wo Bilderverehrung gang und gäbe war, resultiert 
sie wie selbstverständlich aus der Forderung nach exklusiver Verehrung 
einer bestimmten Gottheit als dem einzigen und unvergleichlichen Gott. 
Illustrativ ist in diesem Zusammenhang die ägyptische Aton-Verehrung: 
in einer sedentären, polytheistischen Gesellschaft mit einer bunten Vielfalt 

an Bilderverehrung wurde die Forderung nach Monolatrie erhoben. Deren 

geistlicher Vater war Amenophis IV./Echnaton (14.Jh. v.Chr.). Der von 

ihm angestrebte rigorose Monotheismus, die exklusive und bildlose Aton- 

Verehrung, wird hier und da — mit guten Gründen — als historische 

‘Parallele’ der Entstehung von Israels exklusiver und bildloser JHWH- 

Verehrung angeführt (vgl. z.B. de Moor, S. 42ff.; Millard, und s. Ass- 

mann, S. 142ff.). Eine andere Frage ist, ob der Aton-Monotheismus das 

Entstehen von Israels Monotheismus beeinflußt hat (u.a. Sarna, S. 151ff., 

bestreitet dies). 

Gutmann (Prolegomenon, S. XXIV-XXX) betont, daß religiöse Refor- 

men mit der Forderung nach exklusiver Verehrung einer bestimmten 

Gottheit vor allem als Instrument politischer Strategie, mit dem Ziel der 

nationalen Einheit, verstanden werden müssen. In bezug auf Israel ver- 

weist er auf die Josianische Reform (II Reg. 22-23), die seiner Meinung 

nach die Stärkung der Monarchie intendierte. Das AT stellt die Verehrung 
von JHWH als dem Gott Israels als Faktor dar, der die israelitischen 

Stämme ‘seit Ägypten’ zusammenband. Dieser Beginn liegt im Dunkel 

der Geschichte verborgen. In bezug auf die spätere Zeit, der Zeit des 

geteilten Reichs und vielleicht schon davor, gibt es angesichts des Ono- 

mastikons des AT und der archäologischen Befunde (vgl. Tigay, passim) 

keinen Grund zu der Annahme, die Religion Israels sei polytheistisch 

gewesen.?? Ebensowenig liegen ausreichende Gründe für die Ansicht vor, 
daß die Verehrung JHWHs in Form eines Bildes im alten Israel legitim 

2! Siehe hingegen Mettinger, S. 135ff., der glaubt, daß der westsemitische Anikonismus 

auch in Israel beheimatet war und das Verbot, Bilder zu verehren, auf dem Hintergrund der 

anikonischen Kultur verstanden werden müsse. Die Gottesverehrung sei mittels Mazzeben, 

aufgerichteten Steinen, die als Repräsentanten von Göttern fungierten, erfolgt. So sei es ein 
Spezifikum in Israel gewesen, daß der Anikonismus im Rahmen der ‘JHWH-allein-Bewe- 

gung’ zum Programm erhoben wurde und entschieden Einspruch erhoben wurde gegen den 

Gebrauch von Bildern, was auch den Gebrauch von Mazzeben betraf. 

?? Zu dieser Ansicht s. z.B. S. Ackerman, Under Every Green Tree. Popular Religion in 

Sixth-Century Judah, Atlanta 1992; Dietrich & Loretz, S. 76ff., 88ff; D.V. Edelman (Hg.), 

The Triumph of Elohim. From Yahwism to Judaisms, Kampen 1995; M. Smith, The Early 

History of God, San Fransisco 1990, S. 145ff.; H. Niehr, Der höchste Gott, Berlin/New 

York 1990, S. 183f. 

 



  

    

   EXODUS 20,22-26 65 

gewesen und das erste und zweite Gebot das Resultat eines Entwicklungs- 
prozesses sei, der erst in exilisch-nachexilischer Zeit zum Abschluß 

gekommen ist.” 
Die Auffassung, daß in Israels Kult JHWH-Bilder existierten, ist nicht 

neu. Sie wurde auch von Alttestamentlern am Ende des vorigen Jahrhun- 
derts und in den ersten Jahrzehnten dieses Jahrhunderts verfochten. Allem 
Anschein nach war jedoch die Forderung einer exklusiven und bildlosen 

Verehrung tief in der israelitischen Religion verwurzelt. Für die Ansicht, 

daß sie erst in späterer Zeit formuliert worden ist, existiert jedenfalls kein 

überzeugender Beweis (vgl. Hallo, S. 2f.; Keel & Uehlinger, S. 472f.). 

Diverse, wahrscheinlich alte Texte verbieten die Herstellung von Gottes- 

bildern und deren Aufrichtung und Verehrung neben JHWH (20,23; 

34,14.17; vgl. auch 22,19; 23,13; Dtn. 16,21f.; Ps. 81,10). Die Vorstel- 

lung, daß JHWH der (nationale) Gott von Israel ist (vgl. Jde. 11,24; 

I Sam. 26,19; II Reg. 5,17, und s. auch Din. 4,28; Hos. 9,3-5 und II Reg. 

3,27) und Israel ihm daher Hingabe schuldig ist, hat tiefe Wurzeln. 

Besonders in der späteren Königszeit lief JHWH, offensichtlich unter 

starkem fremdländischen Einfluß, Gefahr, seine Position im offiziellen 

Kult mit anderen Gottheiten teilen zu müssen (vgl. z.B. II Reg. 16,10ff.; 

21,2ff.; 23,4ff.). Übrigens läßt sich aus dem Umstand, daß das Verbot an 

verschiedenen Stellen und in verschiedener Formulierung begegnet, 

ablesen, daß JHWHs Position öfter bedroht gewesen ist.”* 
Wie sehr die Darstellung der Religionsgeschichte Israels auch immer 

von der Ansicht der (des) Schreiber(s) von Genesis bis Könige hierüber 

durchdrungen ist — JHWH, der Gott Israels, fordert exklusive und 

bildlose Verehrung auf einem vom ihm angezeigten Ort —, bedeutet dies 

noch nicht, daß aus der Erwähnung von Bildern zur Repräsentation 
JHWHs im AT (Jdc. 17-18; I Reg. 12,28) der logische Schluß gezogen 

werden darf, daß im alten Israel die Verehrung JHWHs in Form eines 

Bildes legitim war. Die Möglichkeit eines religiösen Verfalls darf nicht 

per definitionem ausgeschlossen werden (vgl. de Moor, S. 172, 203; 

Korpel*, S. 92f., 128). Es ist aber durchaus möglich, daß JHWHs An- 

spruch auf Exklusivität die Verehrung von Hausgöttern nicht ausschloß (s. 

4.2.8). 

2? So z.B. Dietrich & Loretz, S. 112ff., vgl. S. 100f., 108, 110; s. auch ©. Loretz, Ugarit 

und die Bibel, Darmstadt 1990, S. 210ff.; C.D. Evans, “Cult Images, Royal Policies and the 

Origins of Aniconism”, in: S.W. Holloway & L.K. Handy (Hg.), The Pitcher is Broken. 

Memorial Essays for G.W. Ahlström, Sheffield 1995, S. 192-212; B.B. Schmidt, “The 

Aniconic Tradition. On Reading Images and Viewing Texts”, in: Edelman (Hg.), S. 75-105. 

* Zu den unterschiedlichen Positionen in bezug auf die Geschichte des alttestamentlichen 

Bilderverbots s. z.B. Kruyswijk, S. 91ff., u.a.; Dohmen, S. 236ff. 

      
   



    

  

66 KAPITEL III 

3.2.8 Im AT wird JHWH auf anthropomorphe Weise” und sogar auf 
theriomorphe Weise (Hos. 5,14; 11,10; 13,7f.) beschrieben (Korpel*, 

S. 352ff.). Trotzdem muß sein Kult bildlos bleiben. Warum? 

Verschiedene Antworten wurden gegeben: Gott ist Geist und sei darum 
nicht abbildbar; der Mensch ist das Bild Gottes, andere Bilder seien daher 

nicht nötig; JHWH offenbart sich nicht in einem Bild, sondern in der 

Geschichte; die Bildlosigkeit des Kultus verhindert, daß Menschen JHWH 

mittels Magie in ihre Macht bekommen; die Bildlosigkeit sei ein Rudi- 

ment aus Israels nomadischer Vergangenheit; durch seine Vergangenheit 

fehle es Israel an Sinn für Kunst und Kultur; es sei eine Äußerung von 

Widerstand gegen den Luxus des Kulturlandes; es ist lebensgefährlich, 

Gott zu sehen; usw. (s. Übersicht bei Kruyswijk, S. 212ff.; Dohmen, 

S. 25ff.). Ich verzichte darauf, auf alle Ansichten einzugehen, und be- 

gnüge mich mit einigen Anmerkungen. 

In der religiösen Verehrung ist das Bild nicht mit einer bestimmten 

Gottheit identisch. Das Bild repräsentiert die Gottheit. Das Heilige wird 

dadurch sichtbar auf Erden präsent gemacht. Die Gottheit tritt dadurch in 

die Nähe des Menschen. Die Religion des AT ist bildlos. Das bedeutet 

allerdings nicht, daß das Bedürfnis auf JHWHs Nähe im AT fehlt. Im 

Gegenteil (s. Houtman*, Exodus, III, S. 313ff.). Aus dem AT kann abge- 

leitet werden, daß zumindest in einer bestimmten Phase der Geschichte 

Israels ein konkreter Gegenstand, die Lade, dieselbe Funktion erfüllte wie 

das Bild in anderen Religionen (s. Houtman*, Exodus, III, S. 359ff., 

365f., 375f.). Diese Auffassung wurde zugunsten anderer, spirituellerer 

Vorstellungen von JHWHs Gegenwart im Heiligtum fallengelassen.” 

Das Bild bleibt tabu. 

Im AT wird nur im Deuteronomium die Bildlosigkeit des JHWH-Kultes 

motiviert. Sie repräsentiert offensichtlich den Standpunkt der (des) 

Schreiber(s) von Genesis bis Könige. Das Bilderverbot wird unter Hin- 

weis auf die Art und Weise der Offenbarung JHWHs am Sinai/Horeb 

motiviert: hörbar, aber für menschliche Augen verborgen (Dtn. 4,12.15; 

vgl. Ex. 20,22.23). So wird indirekt eine Beziehung geknüpft mit dem 

Wesen JHWHs und mit seinem Namen, dem Tetragrammaton (genannt in 

Ex. 20,1), mit dem er angerufen werden möchte (vgl. 3,15). 

Verschiedenes führt zu folgender Antwort auf die Frage nach dem 

Warum der Bildlosigkeit des JHWH-Kultes: JHWH ist ein unvergleichli- 

® Korpel*, S. 88ff.; Kruyswijk, S. 164ff.; zu JHWHs Angesicht und dem Heiligtum s. 
Houtman*, Exodus, 1, S. 5If. 

” Der ‘Name’ (sem) oder die ‘Herrlichkeit’ (käböd) JHWHs. S. dazu z.B. T.N.D. 

Mettinger, The Dethronement of Sabaoth, Lund 1982; U. Struppe, Die Herrlichkeit Jahwes 

in der Priesterschrift, Klosterneuburg 1988. Vgl. Houtman*, Himmel, S. 366ff. 

     

  

    

  



  

  

    

   67     
   

EXODUS 20,22-26 

cher Gott; er kann sich nur verschleiert, in Selbstverhüllung, seinem Volk 

offenbaren (vgl. z.B. 19,9.16.18-20; 20,18.21); auch in seinem Namen 

gibt er sich nur bedingt zu erkennen (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 95); er 
ist der absolut Andere (vgl. Kruyswijk, S. 222ff.), der Einzigartige; eine 

Verehrung in Form eines Bildes raubt ihm seine Einzigartigkeit und 
degradiert ihn auf die Ebene aller anderen Götter (s. 3.2.3). Durch seinen 

bildlosen Kult muß Israel den besonderen Charakter seiner Beziehung zu 

JHWH, seine auserwählte Position unter den Völkern (vgl. Din. 4,20. 

32ff.; 29,27, und s. Ex. 19,5) unter Beweis stellen. 

3.2.9 Ex. 20,4 verbietet die Herstellung von Kultbildern, nicht aber die 

Anwendung bildender Kunst im JHWH-Heiligtum. Das Gebot war sicher 

nicht als Hemmschuh für die bildende Kunst im allgemeinen gedacht. 
JHWHs Zeltheiligtum beinhaltete Abbildungen von Kerubim (25,20; 

26,1.31). Der Salomonische Tempel war mit zahlreichen Ornamenten ver- 

ziert (I Reg. 6,23ff.). Das dazugehörige Wasserbecken, das ‘Meer’, wurde 
von Rinderfiguren getragen (I Reg. 7,23ff.). Die Kunstfertigkeit eines 

Bezalel und anderer Handwerksleute wurde als Gabe JHWHs betrachtet 

(31,1-6). Viele Belege aus dem AT können zur Untermauerung der 

Behauptung genannt werden, daß Produkte der bildenden Kunst im alten 

Israel überall anzutreffen waren (s. Schroer*, passim). 

3.2.10 Die “Wirkungsgeschichte’ des Bilderverbotes ist umfassend, viel- 

gestaltig und steht in starker Abhängigkeit vom historischen und ge- 

sellschaftlichen Kontext, in welchem das Verbot aufs neue gehört und zur 

Sprache gebracht wurde.” So interpretierten z.B. — aus apologetischen 
Motiven — Philo und in noch stärkerem Maße Josephus das Bilderverbot 

als ein Verbot des Herstellens einer Abbildung lebendiger Wesen im 

allgemeinen (vgl. Gutmann, S. 10ff.; Barnes Tatum, S. 187ff.), während 

in der LXX das Verbot nicht auf die Herstellung von Abbildungen, 

sondern von Götzenbildern zielt (vgl. Barnes Tatum, S. 183ff.). Indem 

man 20,4-6 von 20,3 isolierte und einen eigenständigen Platz einräumte”* 
und/oder indem man großen Nachdruck auf 20,4 legte, jedoch 20,5a 

(Verehrung!) weniger Aufmerksamkeit schenkte, wurde mit dem Verbot 

der Bildersturm und eine rigorose Einschränkung der bildenden Kunst 

legitimiert. 

Insbesondere im Islam fällt das Bilderverbot mit einem Verbot der 

figurativen Kunst zusammen. Allerdings sind im Islam religiöse Abbil- 

dungen von Personen bekannt. In der Kunst liegt jedoch, obwohl sich ein 
Bilderverbot nicht im Koran findet, aufgrund einer in der Tradition ver- 

2’ Vgl. J. Gutmann, in: ders. (Hg.), S. 3-16; vgl. S. XIff. 
2 Wie z.B. in der Ostkirche, im reformierten Protestantismus und in der Anglikanischen 

Kirche.



    

  

68 KAPITEL III 

wurzelten Abkehr von Bildern der ganze Nachdruck auf nichtfigurativer 

Kalligraphie und Ornamentik. Ebenso wie im Islam ist auch im Judentum 

das Bilderverbot ein fruchtbarer Nährboden für das Entstehen abstrakter 
Kunst geworden. Daneben hat gleichwohl auch die figurative bildende 

Kunst stets eine wichtige Rolle gespielt. So finden sich sogar Abbildun- 

gen von den Händen Gottes (u.a. in der Synagoge von Dura Europos 

[3-Jh.]). Im Mittelalter wurde der Gebrauch von Abbildungen, wenn auch 

nicht ohne Diskussion und Streit, sowohl in der Ostkirche (Ikonen) als 
auch in der Abendländischen Kirche sanktioniert. Mit der Reformation 
verschwanden sie aus den protestantischen Kirchen. Sie gingen allerdings 

dem Protestantismus nicht definitiv verloren. In Palästen und Häusern von 

Vermögenden wurden allerlei biblische Personen als Kunstwerk verewigt: 

eingeschnitzt in hölzerne Panelen oder auf Tücher gepinselt oder auf Ge- 

brauchsgegenständen abgebildet. 

Kurzum, im allgemeinen bildete das Bilderverbot im Juden- und 

Christentum keine Barriere für die Entfaltung religiös-figurativer Kunst, 

für Abbildungen biblischer Szenen in schön illustrierten Manuskripten, 

auf herrlichen Wandmalereien usw.” 

In der Geschichte der Interpretation wurde 20,3-6 im weiteren Sinne als 

ein Verbot verstanden, sein Vertrauen auf jemanden oder etwas andere 

neben oder anstelle des einzig wahren Gottes zu setzen, und im positiven 

Sinn als Gebot, sich von ganzem Herzen Gott hinzugeben und ihm zu 
vertrauen, der der Retter und Befreier ist (vgl. 20,2), und all das zu 
meiden, was die Verehrung des einen Gottes ausschließt oder schmälert, 

worunter auch ‘Bilder’ des eigenen Geistes, Ideologien und von Menschen 

entworfene Gottesvorstellungen zu zählen sind.?° 

3.2.11 Wie gesagt, beinhaltet 20,22-26 dieselbe Thematik wie 20,3-6. 
Hingegen legt 20,22-26 dar, wie der heilige Ort konkret auszusehen hat. 

So wird näher auf die Forderungen eingegangen, welche der gottgeweihte 
heilige Ort erfüllen muß. Ein Brandopferaltar ist dort unverzichtbar. Er ist 

  

” Zur Wirkungsgeschichte des Bilderverbots s. TRE, VI, Sp. 521-557; diverse Beiträge 

der unter 3.1 genannten Werke von Dohmen & Sternberg; Gutmann, und ferner: M. Aston, 

England’s Iconoclasts. Laws Against Images, Oxford 1988; C.M.N. Eire, War Against the 

Idols. The Reformation of Worship from Erasmus io Calvin, Cambridge 1986; S.l. Hallet, 
“The Role of Iconoclasm on Islamic Art and Architecture”, in: E.B. Firmage u.a. (Ag.), 
Religion and Law. Biblical-Judaic and Islamic Perspectives, Winona Lake 1990, S. 301- 
314, J. Milgrom, “Some Consequences of the Image Prohibition in Jewish Art”, in: Religion 
and Law, S. 263-299. 

”S. z.B. Frage 94-98 des Heidelberger Katechismus; Calvin; Luther; vgl. T. Veijola, 
“Der Dekalog bei Luther und in der heutigen Wissenschaft”, in: ders. (Hg.), The Law in the 
Bible and in its Environment, Helsinki/Göttingen 1990, S. 63-90 (S. 72ff.). 

      
    

  

  



  

  

    

   EXODUS 20,22-26 69 

für das Heiligtum das wesentliche Attribut.”' Die Forderungen, denen 
der Altar genügen muß, werden beschrieben. Überdies wird mitgeteilt, 

daß nur derjenige Ort ein JIHWH-Heiligtum sein kann, den JHWH durch 

eine Manifestation seiner selbst als heiligen Ort ausgewiesen hat (vgl. 

Gen. 28,16f.; Ex. 3,2-6 und s. Houtman*, Exodus, I, S. 352f.). 

Israels heiliger Ort zeichnet sich nicht durch die Anwesenheit von 

Bildern (20,23), sondern durch einen Altar und durch die segnende 

Präsenz JHWHSs aus (20,24b).” 
Gewöhnlich betrachtet man 20,22-26 als Resultat eines wachstümlichen 

Prozesses und hält das Verhältnis zwischen 20,23 und 20,24-26 für nicht 

ursprünglich. Auffallend ist der Übergang von der 2.Plur. zur 2.Sing. Ich 

begnüge mich damit, darauf hinzuweisen, daß Conrad, S. &ff., 20,24aa. 

25aß.26a (mit einigen Änderungen) als Grundbestand betrachtet. Halbe*, 

S. 442f., rechnet hierzu allerdings 20,24a«.26a, während Dohmen, 

S. 154ff., 169ff., 20,23b.24ao. (mit einigen Änderungen) als ursprüngliche 
Einheit betrachtet. Was letzteres angeht, so ist im gegenwärtigen Text 

zweifellos ein Kontrast zwischen 20,23 und 20,24-26 beabsichtigt (keine 
Bilder, sondern ein Altar [s.o.]). Es wird vorgeschlagen, daß aus 20,25 die 

Entwicklung der Vorschrift ersichtlich wird: entsprechend der späteren 

Auffassung ist auch ein steinerner Altar legitim (Brin*, S. 24, 32). 

3.2.12 Die Passage, die durch ihre Position zu Beginn des Bundesbu- 

ches natürlich die Aufmerksamkeit stark auf sich zieht, wurde seit alters 

als recht problematisch empfunden, da die genannten Forderungen schein- 

bar in Spannung stehen mit an anderen Stellen im AT formulierten funda- 
mentalen Vorschriften. Einige Punkte seien kurz genannt: 

1. Dtn. 12 fordert die Verehrung JHWHs an einem bestimmten, von 

JHWH angewiesenen Ort; auch Ex. 20 stellt als Bedingung für eine 

legitime Verehrung, daß der Kultort von JHWH selbst angewiesen wurde, 
kennt aber nicht die Beschränkung des JHWH-Dienstes auf einen einzigen 

Ort. 

®! Vgl. Th.A. Busink, Der Tempel von Jerusalem von Salomo bis Herodes, Leiden 1970, 

S. 321f. 

* Gottes segnende Gegenwart ist die Quelle von Leben, Freude und Wohlstand (z.B. Jes. 

12,6; Ps. 27; 36,8ff.; 63; 65; 68). S. z.B. IDBS, S. 680ff.; C. Barth, Die Errettung vom Tode 

in den individuellen Klage- und Dankliedern des Alten Testaments, Zollikon 1947, S. 36ff.; 

B.A. Levine, “On the Presence of God in Biblical Religion”, in: Religions in Antiquity 

(Essays in Memory of E.R. Goodenough), Leiden 1968, S. 71-87; H. Spieckermann, 

Heilsgegenwart. Eine Theologie der Psalmen, Göttingen 1989; S. Terrien, The Elusive 

Presence, New York usw. 1978, S. 161ff., 287ff. Wenn Gott sich verborgen hält, ergreifen 

die Mächte des Unrechts, Todes und Verderbens ihre Gelegenheit (z.B. Ps. 18,4ff.; 30,2ff.; 

38; 71,20; 86,13ff., 88,4ff.; 142; 143). S. z.B. S.E. Balentine, The Hidden God. The Hiding 

of the face of God in the Old Testament, Oxford 1983; L. Perlitt, “Die Verborgenheit 

Gottes”, in: Probleme biblischer Theologie (FS G. von Rad), München 1971, S. 367-382. 

      

 



    

  

70 KAPITEL III 

2. Für das Zeltheiligtum ist ein Altar aus Kupfer vorgeschrieben, der 
sich völlig vom Brandopferaltar von Ex. 20 unterscheidet; der Altar darf 
gemäß Ex. 20 keine Stufen haben; der Tempelentwurf Hesekiels enthält 
aber einen Altar mit Stufen (Ez. 43,17); der in II Chr. 4,1 genannte Altar 
des Salomonischen Tempels mußte angesichts seiner Höhe sehr wohl mit 
Stufen ausgestattet gewesen sein; ob der Altar von Ex. 27 einen Aufgang 

mit Stufen besaß, ist unklar.” Das Verbot, Stufen anzubringen, ist mit 
dem Bedeckthalten der Geschlechtsteile motiviert. Vorausgesetzt ist 

offenbar, daß der Opferbringende ein Lendentuch bzw. einen einfachen 

Kilt trägt und bei starker Aufwärtsbewegung der Beine seine Geschlechts- 

teile sichtbar werden (vgl. II Sam. 6,14ff.20f.). In 28,42, wo die Verfer- 

tigung von Schurzen vorgeschrieben wird, um die Geschlechtsteile der 

Priester zu bedecken, scheint das Problem der Entblößung der Ge- 

schlechtsteile mittels Anpassung der Kleidung gelöst worden zu sein. Die 
vorgeschriebene Kleidung ist offenkundig auch für einen Altar mit Stufen 

brauchbar. 

3. In 20,23-26 werden die Israeliten allgemein angesprochen (vgl. 

20,22). Auch die Aussage über den Dienst am Altar (20,26) ist augen- 

scheinlich an sie gerichtet. Daß der Zugang zum Altar nur Aaron und 

seinen Nachkommen vorbehalten ist (vgl. z.B. Ex. 29), scheint unbekannt 

zu sein (vgl. 21,13f. und 24,5). 

Sogar die Textabschnitte, die auf den ersten Blick mit Ex. 20 harmonie- 
ren und die Ausführung des Altargesetzes von Ex. 20 zu beschreiben 

scheinen (nämlich Dtn. 27,5f. und Jos. 8,31), schließen bei näherer 

Betrachtung weniger gut an Ex. 20 an (vgl. z.B. Anbar, S. 306). Ex. 20 

schreibt vor, daß der JHWH-Altar ‘aus Erde’ gemacht werden muß, und 

bietet daneben die Möglichkeit, ihn mit unbehauenen Steinen hochzuzie- 

hen. In ersten Linie kommt aber ‘Erde’ als Baumaterial in Frage. In den 

damit zusammenhängenden Passagen Dtn. 27 und Jos. 8 wird — es ist die 

Rede von einer neuen Vorschrift ohne Bezug auf Ex. 20 — das Bauen 

eines Altars exklusiv aus Steinen als Baumaterial geboten (vgl. auch 

I Makk. 4,47). Ein Altarbau wird auch in 24,4 erwähnt. Der dortige Altar 

wird aber nicht beschrieben (vgl. daneben I Reg. 18,30-32). 

3.2.13 In der jüdischen und christlichen Auslegung wurde versucht, 

diese Unebenheiten zu harmonisieren. So wurde z.B. behauptet, daß das 
Altargesetz von Ex. 20 nur während der Wüstenwanderung in Kraft 
gewesen sei und in gleicher Weise für die vorläufigen Heiligtümer galt, 

wie z.B. das zu Silo, den von Gott erwählten Orten, wo die Bundeslade 

” Der ‘Rand’ (karköb) des Altars (27,5) wird als ‘Umlauf um den Altar interpretiert, auf 

dem die Priester ihre Arbeit verrichteten. Vgl. die Verwendung von ‘hinabsteigen’ in Lev. 

9,22. S. zu dieser Frage Houtman*, Exodus, III, S. 435f. 

     

  

    

  



  

    

     

  

EXODUS 20,22-26 

untergebracht wurde.”* 
Auch die Diskrepanzen in bezug auf das Baumaterial erfuhren eine 

Erklärung. So wurde behauptet, daß der hohle Brandopferaltar von Ex. 27 

ein Altar von Erde und Steinen gewesen sei, weil er beim Gebrauch damit 

aufgefüllt wurde.’° Oder aber, daß in 20,24 nicht ein Altar aus Erde 
gemeint sei, sondern ein Altar, der auf bzw. in der Erde verankert werden 

mußte (TNf, FTY, PT" und s. Mek., II, 284; Raschi). Man hat es als völlig 

selbstverständlich betrachtet, daß 20,26 auf die aaronitischen Priester 

bezogen werden muß, und meinte, daß der Satz mit w”’im (20,25) im 

Lichte von Dtn. 27,5f. sich nicht auf eine vollkommen freiwillige Option 

beziehe, sondern ebenso wie 20,24 als Gebot verstanden werden müsse 

(Mek., II, 287f.; Raschi; vgl. auch Ibn Esra und Nachmanides). 

Die Harmonisierungserklärungen konnten sich allerdings nicht gegen 

den Rationalismus der kritischen Wissenschaftler des 19.Jh. behaupten. 

Deren Repräsentanten betrachteten die Diskrepanzen als Indiz für einen 

Entwicklungsprozeß, den die Religion Israels durchlief. So wurde die 

Diskrepanz zwischen Ex. 20 (mehrere Heiligtümer) und Dtn. 12 (ein 

einziges Heiligtum) zum entscheidendsten Baustein in Julius Wellhausens 

Entwurf der Religion Israels (s. Houtman*, Pentateuch, S. 108ff., 279ff.). 

Die in Reaktion auf Wellhausens Modell entworfenen Thesen, die den 

Beweis liefern wollten, daß keine Spannung zwischen Ex. 20 und Dtn. 12 

bestehe, können nicht befriedigen. Dies gilt z.B. für die Meinung, daß 

Dtn. 12 keine Kulteinheit fordere, sondern Kultreinheit (s. z.B. Hout- 

man*, Pentateuch, S. 289ff.), sowie für die These, daß sich Dtn. 12 auf 

das eine Zentralheiligtum beziehe, aber Ex. 20 auf die ebenso legitimen 

Lokalheiligtümer (s. z.B. Paul, S. 242ff., Sprinkle*, S. 42ff.). 

Daneben wurden, auch von nichtorthodoxer Seite, unterschiedliche 

Erklärungen zur Bedeutung und Funktion von Ex. 20,24-26 vorgebracht. 

In der Regel sind sie recht spekulativ und gekünstelt. So meint Ehrlich, 

der kol-hammägöm nicht im distributiven, sondern im qualitativen Sinne 
verstehen will und tazkir anstelle von ’azkir in 20,24 liest,’° daß 
20,24.25 die Schlichtheit des Zweiten Tempels zu legitimieren suche. F.- 

L. Hossfeld’” behauptet, daß das Altargesetz eine Vorschrift lediglich für 
Mose sei, von der die Ausführung in 24,4f. berichte. Andere wollen im 

= Eine Interpretationsgeschichte findet sich bei Paul, passim. 
® 5, Mek., II, 284; TPsJ) zu 27,8; 38,7, bZev., Raschi und z.B. Heinisch, Gispen, 

Cassuto, aber auch Dillmann, Böhl. 

* <JHVH verspricht hier also, er wolle sich an irgend einer seinem Namen errichteten 
Stätte, wenn sie noch so einfach und bescheiden ist und ihr Altar bloss aus Erde besteht, 

einstellen und Israel segnen’ (S. 346). 
” Der Dekalog. Seine späten Fassungen, die originale Komposition und seine Vorstufen, 

Freiburg/Göttingen 1982, S. 183. 

 



    

  

72 KAPITEL III 

Altargesetz eine Polemik erkennen, einen Widerstand gegen Kultzentrali- 
sationsbestrebungen in Jerusalem (vgl. z.B. Conrad, S. 15; Halbe*, 

S. 377ff., 481f.). So erkennt z.B. Lohfink, S. 318f., folgende Tendenz: 

auch andere Heiligtümer als das zu Jerusalem kommen für eine JHWH- 

Verehrung in Betracht; ein Altar dürfe nicht, wie der in Jerusalem, mit 

behauenen Steinen erbaut werden. C. Levin’® betrachtet das Bundesbuch 

als ein ‘Gesetz der außerpalästinensischen Exulantenschaft’ und behauptet, 
daß Ex. 20,24b eine Zufügung sei, die gegen das Zentralisationsgesetz 

von Dtn. 12 gerichtet sei und das Bundesbuch daher für das Diasporaju- 
dentum brauchbar mache.”” Crüsemann*, S. 203f., spricht in Hinblick 

auf 20,24 von einer Vor- oder Frühform der deuteronomischen Zentralisa- 

tionsforderung und der hinter ihr stehenden Theologie. Er versteht den 

Text auf dem Hintergrund der Königszeit nach dem Untergang des Nord- 

reichs und sieht dann folgende Tendenz: ‘Nicht alle traditionellen Jhwh- 

Heiligtümer sind eo ipso Orte seiner Präsenz’ (S. 204). 

Religionsgeschichtliche Fragen will ich an dieser Stelle nicht aufgreifen. 

Uns interessiert insbesondere die Frage, warum die Schreiber des großen 

Werkes Genesis bis Könige gerade diese Verse (s. bereits 3.2.1) voran- 

stellten und ob eine sinnvolle Erklärung für das Verhältnis von Ex. 20 zu 

Dtn. 12 aus der Sicht der Redaktion gegeben werden kann. 

Fest steht, daß der Altar von Ex. 20 in der Tradition des Altarbaus der 

Patriarchen steht, der an unterschiedlichen Orten nach einer Offenbarung 

geschieht (Gen. 12,7f., 13,18; 26,25; 35,7 u.a.; vgl. Houtman*, Exodus, 

II, S. 387, und auch ders*., Exodus, I, S. 340f., 352f.). So ist es nicht 

unmöglich, daß die Redaktion die Meinung vertrat, daß die Praktik der 

Erzväter in der Wüstenzeit fortgesetzt wurde und daß nach dem Sinai der 

Opferkult darin seinen Platz einnahm. Die Praktik der Erzväter paßt 

ausgezeichnet zu einem Volk, das unterwegs ist. Überdies ist für die 

Redaktion die Verwirklichung der Forderung nach einem einzigen Heilig- 

tum (Dtn. 12) abhängig von der Verwirklichung der Ruhe, die erst unter 

David und Salomo verwirklicht wurde (II Sam. 7,11); dies impliziert, 

daß, nachdem sich Israel in Kanaan niedergelassen hatte, JIHWH anfäng- 

lich keinen unveränderlichen Wohnsitz hatte (vgl. Houtman*, Pentateuch, 

S. 298f.). Aber ist die Redaktion nicht auf obengenannte Diskrepanzen 

"® Die Verheißung des neuen Bundes, Göttingen 1985, S. 96, Anm. 94; ders., Der 
Jahwist, Göttingen 1993, S. 430ff. 

” Vgl. auch J. van Seters, “Cultic Laws in the Covenant Code (Exodus 20,22-23,33) and 

Their Relationship to Deuteronomy and the Holiness Code”, in: Vervenne*, S. 319-345: 

“The issue in the exilic period is no longer one of centralization of worship but of religious 

survival, ... It (Ex. 20,24) allows for the simple construction of an altar in Jerusalem after 

the temple’s destruction and the continuation of the cult there. It does not restrict worship to 
that place ... (S. 329). 

     

  

    

  



  

  

    

   EXODUS 20,22-26 73 

gestoßen, wie z.B. den markanten Unterschied zwischen dem Altar von 
Ex. 20 und dem des Zeltheiligtums? An anderer Stelle habe ich vor- 

geschlagen, daß vorausgesetzt wird, daß der kupferne Altar von Ex. 27 

mit Erde und Steinen gefüllt war (Houtman*, Exodus, III, S. 434). In 

jedem Fall muß ernsthaft damit gerechnet werden, daß zwischen den 
Redaktoren der Texte und den frühen Auslegern derselben kein Unter- 

schied gemacht zu werden braucht und daß die Redaktoren über harmoni- 

sierende Erklärungen obengenannter Art für die vom westlich rationalisti- 

schen Auge angezeigten Diskrepanzen verfügten. 

3.2.14 Die Information, die über den Altar von Ex. 20 gegeben wird, ist 

begrenzt. Lediglich an einem einzigen Punkt wird die Bauweise näher 

beleuchtet, und dies auch noch in einer Negation (20,26). Das zugestande- 

ne Baumaterial wird genannt, wobei allerdings die Wahl des Materials 

nicht begründet wird. Erklärt wird einzig das Verbot, Stufen anzubringen; 

doch diese Erklärung wird oft als sekundär betrachtet. So können folgen- 

de Fragen gestellt werden: Warum müssen die Steine unbehauen sein? 

Warum dürfen keine Stufen angebracht werden? 

Ich möchte die Fragen in umgekehrter Reihenfolge behandeln. Nach 

einer Auseinandersetzung mit den verschiedenen Interpretationen (S. 

53ff.) verteidigt Conrad selbst (S. 123ff.) die Ansicht, daß ein mit Stufen 

versehener Altar zum Kult des “Höchsten Gottes’ gehörte und daß solch 

ein Altar keinen Platz in Israels Gottesdienst haben durfte, damit JHWHs 

Anspruch auf absolute Herrschaft nicht angetastet wird. Solch eine 

Erklärung bleibt unsicher. Angesichts von 20,26b hat sich jedenfalls im 

Laufe der Zeit eine andere Erklärung durchgesetzt. Verhindert muß 

werden, daß im Kult die Genitalien des Opfernden sichtbar werden. Wem 

gegenüber müssen sie verhüllt bleiben? Für die Kultteilnehmer oder für 

die Gottheit? Bei letzterem hat man auch an das in den Steinen wohnende 

Numen gedacht, vor dem die Geschlechtsteile verhüllt bleiben mußten 

(z.B. Baentsch). Offensichtlich gründet die Motivierung im Text, wie er 

uns vorliegt, auf der Ansicht, daß alles, was mit Sexualität in Zusammen- 

hang steht, als Tabu galt, da es eine Bedrohung der Heiligkeit JHWHs 

darstellte (vgl. 19,10.15; Lev. 6,3; 15; 21,7.9.13ff.20; 22,4). 

Auch das Verbot, Steine zu bearbeiten, wurde als Ausdruck einer primi- 

tiven Religion verstanden: das Numen im Stein darf nicht erschrocken 

und verjagt werden (z.B. Baentsch). Wahrscheinlicher ist jedoch, daß die 

Bearbeitung als eine Antastung der Heiligkeit betrachtet wurde und unbe- 

arbeitetes Material als ‘natürlich’, als heilig eingestuft wurde. Das Materi- 
al, aus dem der Meißel hergestellt wurde, wird nicht explizit genannt, 

doch wurde offenbar an Eisen gedacht (s.o., 3.1.4), eine Metallart, die 

weder für das Zeltheiligtum noch für den Salomonischen Tempel Ver- 
wendung fand, dessen Anwendung und Gebrauch als Werkzeug offenkun- 

     
  



74 KAPITEL II 

dig eine Entweihung verursachte (vgl. I Reg. 6,7 und 5,31f. und s. z.B. 

AuS, VII, S. 9f.). Conrad, S. 32ff., gibt eine Übersicht über verschiedene 

Interpretationen. Er selbst versteht (S. 45ff.) die Bearbeitung als ein 

Anbringen schüsselförmiger Höhlungen (für das Opferblut und Trankop- 

fer) auf der Oberseite (“Napflöcher’) von steinernen Altären und betrach- 

tet auch dieses Verbot als einen Ausdruck des Widerstands gegen die 

kanaanitischen Kultgebräuche und den Kult des “Höchsten Gottes’. Seiner 

Meinung nach ist das ganze Altargesetz von einer antikanaanitischen 

Tendenz getragen. Andere erkennen im Altargesetz einen Widerstand 

gegen das Eindringen von Kultur und Luxus im Kult (z.B. Holzinger; s. 

ferner Conrad, S. 21, 42, 123). Weil eine Erklärung fehlt, muß jede 

Interpretation spekulativ bleiben. Theodoret (Ouaest. in Ex., XL) behaup- 

tet, daß ein Altar aus Erde oder Steinen einfacher zu vernichten sei, so 

daß keine Bauwerke entstehen können, die andere zur Verehrung falscher 

Götter mißbrauchen können. Im Anschluß an diese Interpretation kann 

man sich fragen, ob der Schreiber von Ex. 20 nicht bereits an Dtn. 12 

(der Gottesdienst erhält einen einzigen festen Ort) dachte und Israels 

Gottesdienst in der Wüstenzeit bewußt in die Tradition der Patriarchen 

stellt, um den zeitlichen und vergänglichen Charakter zu unterstreichen. 

Der Naturaltar fällt nach Gebrauch wieder an die Natur zurück und kann 

nie ein Konkurrent zu JHWHSs definitiver Wohnstätte sein. 

 



      

  

    

    

        

    

  

KAPITEL IV 

SCHULDSKLAVEREI 
UNGLEICHE BEHANDLUNG VON MANN UND FRAU 

4.1.1 Literatur 

K. Baltzer, “Liberation from Debt Slavery after the Exile in Second 
Isaiah and Nehemiah”, in: P.D. Miller u.a. (Hg.), Ancient Israelite 

Religion (FS F.M. Cross), Philadelphia 1987, S. 477-484; N. Brockmeyer, 

Antike Sklaverei, Darmstadt 1987°; H.A. Brongers, “De betekenis van het 

substantief and in de juridische teksten van het Oude Testament”, 

NedThT 3 (1948-49), S. 321-335; I. Cardellini, Die biblischen ‘Sklaven’ - 

Gesetze im Lichte des keilschrifilichen Sklavenrechts, Königstein, 
Ts./Bonn 1981; G.C. Chirichigno, Debt Slavery in Israel and the Ancient 

Near East, Sheffield 1993; Z.W. Falk, “Exodus xxi 6”, VT 9 (1959), S. 

86-88; M.Il. Finley (Hg.), Slavery in Classical Antiquity. Views and 

Controversies, Cambridge 1961; ders., “Die Schuldknechtschaft”, in: 

H.G. Kippenberg (Hg.), Die Entstehung der antiken Klassengesellschaft, 

Frankfurt am Main 1977, S. 173-204; M.I. Gruber, “Matrilineal Determi- 

nation of Jewishness. Biblical and Near Eastern Roots”, in: D.P. Wright 

u.a. (Hg.), Pomegranates and Golden Bells (FS J. Milgrom), Winona 

Lake 1995, S. 437-443; W.H. Hallo, “Slave Release in the Biblical World 

in Light of a New Text”, in: Z. Zevit u.a. (Hg.), Solving Ridales and 

Untying Knots (FS J.C. Greenfield), Winona Lake 1995, S. 79-93; J.M. 

Hamilton, Social Justice and Deuteronomy. The Case of Deuteronomy 15, 

Atlanta 1992; P. Heinisch, “Das Sklavenrecht in Israel und im Alten 

Orient”, StC 11 (1935), S. 201-118, 276-290; W. Houston, ““You Shall 
Open Your Hand to Your Needy Brother’. Ideology and Moral Formation 

in Deut. 15. 1-18”, in: J.W. Rogerson u.a. (Hg.), The Bible in Ethics, 

Sheffield 1995, S. 296-314; V. Hurowitz, “His Master Shall Pierce His 

Ear with an Awl’ (Exodus 21.6)”, PAAJR 58 (1992), S. 47-77, S. Japhet, 

“The Relationship between the Legal Corpora in the Pentateuch in Light 

of Manumissim Laws”, ScrHie31 (1986), S. 63-69; S.A. Kaufman, 

“Deuteronomy 15 and Recent Research on the Dating of P”, in: N. Loh- 

fink (Hg.), Das Deuteronomium, Leuven 1985, S. 273-276; N.P. Lemche, 

“The Manumission of Slaves - the Fallow Year - the Sabbatical Year - 
the Yobel Year”, VT 26 (1976), S. 38-59; ders., “The Hebrew and the 

Seven Year Cycle”, BN 25 (1984), S. 65-75; A. Levy-Feldblum, “The 

Law of the Hebrew Slave. The Significance of Stylistic Differences”,



    

  

76 KAPITEL IV 

BetM 31 (1985-86), S. 348-359 (Hebr.); O. Loretz, “Die Teraphim als 
‘Ahnen-Götter-Figur(in)en’ im Lichte der Texte aus Nuzi, Emar und 

Ugarit”, UF 24 (1992), S. 133-178; ders., “Das ‘Ahnen- und Götterstatu- 

en-Verbot’ im Dekalog und die Einzigkeit Jahwes”, in: W. Dietrich & 

M.A. Klopfenstein (Hg.), Ein Gott allein? JHWH-Verehrung und bibli- 

scher Monotheismus im Kontext der israelitischen und altorientalischen 
Religionsgeschichte, Freiburg/Göttingen 1994, S. 491-527; V.H. Mat- 
thews, “The Anthropology of Slavery in the Covenant Code”, in: Levin- 

son*, S. 119-135; I. Mendelsohn, Slavery in the Ancient Near East, New 

York 1949; A. Phillips, “The Laws of Slavery. Exodus 21. 2-11”, JSOT 

30 (1984), S. 51-66; J.P.M. van der Ploeg, “Slavery in the Old Testa- 

ment”, VT.S 22 (1972), S. 72-87, H. Rouillard & J. Tropper, “Trpym, 

rituels de guerison et culte des ancetres d’apres 1 Samuel XIX 11-17 et 
les textes parall&les d’Assur et de Nuzi”, VT 37 (1987), S. 340-361; 

N. Sarna, “Zedekiah’s Emancipation of Slaves and the Sabbatical Year”, 

in: H.A. Hoffner (Hg.), Orient and Occident (FS C.H. Gordon), Keve- 

laer/Neukirchen-Vluyn 1975, S. 143-149; A. Schenker, “Affranchissement 

d’une esclave selon Ex 21, 7-11”, Bib 69 (1988), S. 547-556; W. 

Schwendemann, “Recht-Grundrecht-Menschenwürde. Eine Untersuchung 

von Ex 21,2-11 im Rahmen theologischer Anthropologie”, BN 77 (1995), 

S. 34-40; J. van Seters, “The Law of the Hebrew Slave”, ZAW 108 

(1996), S. 534-546; M. Stol, Een Babylonier maakt schulden, Amsterdam 

1983; K. van der Toorn, “The Nature of the Biblical Teraphim in the 

Light of the Cuneiform Evidence”, CBQ 52 (1990), S. 203-222; J. Wein- 

green, From Bible to Mishna, Manchester 1976, S. 133-142; D. van 

Zijl & D.H. Odendaal, “Teks en konteks - ’n perspektief uit Eksodus 

21: 1-6”, NGTT 32 (1991), S. 19-27. 

4.1.2 Literatur zu 4.2.3 

(Eine Auswahl): /DBS, S. 960ff.; TRE, XI, S. 417ff. (Lit); L.J. Archer, 

Her Price is Beyond Rubies. The Jewish Woman in Graeco-Roman 

Palestine, Sheffield 1990; G. Beer, Die soziale und religiöse Stellung der 

Frau im israelitischen Altertum, Tübingen 1919; P.A. Bird, “Israelite 

Religion and the Faith of Israel’s Daughters”, in: D. Jobling u.a. (Hg.), 

The Bible and the Politics of Exegesis (FS N.K. Gottwald), Cleveland 

1991, S. 97-108; G. Braulik, “Haben in Israel auch Frauen geopfert?”, in: 

S. Kreuzer & K. Lüthi (Hg.), Zur Aktualität des Alten Testaments (FS G. 

Sauer), Frankfurt am Main 1992, S. 19-28 (wahrscheinlich erkannte zuerst 

Deuteronomium den Frauen das Recht zu opfern zu); C.V. Camp, “The 

Wise Women of 2 Samuel. A Role Model for Women in Early Israel”, 

CBO 43 (1981), S. 14-29; G.l. Emmerson, “Women in Ancient Israel”, 

      
    

  



       

      

EXODUS 21,1-11 77 

   

  

       

    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

          

   
   

                  

    

in: R.E. Clements (Hg.), The World of Ancient Israel, Cambridge 1989, S. 
371-394 (lit.); K. Engelken, Frauen im Alten Israel. Eine begriffsge- 

schichtliche und sozialrechtliche Studie zur Stellung der Frau im Alten 

Testament, Stuttgart 1990; M.I. Gruber, “Women in the Cult According to 
the Priestly Code”, in: ders., The Motherhood of God and Other Studies, 

Atlanta 1992, S. 49-68; B.S. Lesko (Hg.), Women's Earliest Records from 

Ancient Egypt and Western Asia, Atlanta 1989; C. Locher, Die Ehre einer 

Frau in Israel. Exegetische und vergleichende Studien zu Deuteronomium 

22, 13-21, Freiburg/Göttingen 1986; E. Otto, “Zur Stellung der Frau in 

den ältesten Rechtstexten des Alten Testamentes (Ex 20, 14; 22, 15 £.)”, 

ZEE 26 (1982), S. 279-305; ders., “Das Eherecht im mittelassyrischen 

Kodex und im Deuteronomium”, in: Mesopotamica - Ugaritica - Biblica 

(FS K. Bergerhof), Kevelaer/Neukirchen-Vluyn 1993, S. 259-281; R. Pa- 

tai, Sex and Family in the Bible and the Middle East, Garden City, New 

York 1959; C. Pressler, The View of Women Found in the Deuteronomic 

Family Laws, Berlin/New York 1993; A. Rofe, “Family and Sex Laws in 

Deuteronomy and the Book of Covenant”, Henoch 9 (1987), S. 131-159; 

B. Schmitz & U. Steftgen (Hg.), Waren sie nur schön? Frauen im Spiegel 

der Jahrtausende, Mainz 1989; S. Schroer, “Weise Frauen und Ratgebe- 

rinnen in Israel”, BN 51 (1990), S. 41-60; L. Stulman, “Sex and Familial 

Crimes in the D Code. A Witness to Mores in Transition”, JSOT 53 

(1992), S. 47-63; K. van der Toorn, Van haar wieg tot haar graf. De rol 

van de godsdienst in het leven van de Israelitische en Babylonische 
vrouw, Baarn 1987; H. Utzschneider, “Patrilinearität im alten Israel - eine 

Studie zur Familie und ihrer Religion”, BN 56 (1991), S. 60-97; R. 

Westbrook, “Adultery in Ancient Near Eastern Law”, RB 97 (1990), S. 

542-580. 

  
4.1.3 Übersetzung 

21,1 Hier folgen die Regeln, die du ihnen vorhalten sollst: 

2 ‘Wenn du einen hebräischen Sklaven kaufst, soll er sechs Jahre 

arbeiten, aber im siebten (Jahr) darf er als freier Mann, ohne bezahlen zu 
müssen, ausziehen. 

3 Falls er allein gekommen ist, dann soll er allein ausziehen. Falls er 

in Besitz einer Frau war, dann soll seine Frau mit ihm ausziehen. 

4 Falls sein Herr ihm eine Frau gegeben hat und sie ihm Söhne oder 

Töchter geschenkt hat, dann soll die Frau mit ihren Kindern das Eigen- 

tum ihres Herrn bleiben, und er soll allein ausziehen. 
5 Falls aber der Sklave nachdrücklich erklärt: “Ich liebe meinen Herrn, 

meine Frau und meine Kinder. Ich will nicht als freier Mann ausgehen”, 

6 dann soll ihn sein Herr vor die Götter bringen, er soll ihn also an die



         

      

78 KAPITEL IV 

Tür oder an den Türpfosten bringen, und sein Herr soll einen Pfriem 
durch sein Ohr stechen, so wird er für immer sein Sklave sein. 

7 Wenn aber jemand seine Tochter als Sklavin verkauft, dann soll sie 

nicht, wie dies für die Sklaven vorgeschrieben ist, ausziehen. 
8 Falls sie nach dem Urteil ihres Herrn, der sie für sich selbst vor- 

gesehen hatte, nicht taugt, dann soll er sie freikaufen lassen; er hat kein 

Recht, sie an ein fremdes Volk’ zu verkaufen, weil er die Verbindung mit 

ihr zerbrochen hat. 

9 Und falls er sie für seinen Sohn bestimmt, dann muß er sie genauso 

behandeln, wie Töchter behandelt werden. 

10 Falls er sich noch eine Frau dazunimmt, darf er ihre Nahrung, ihre 

Kleidung und die Geschlechtsgemeinschaft mit ihr nicht verkürzen. 
11 Falls er sie aber nicht entsprechend den drei genannten Vorschriften 

behandelt, dann darf sie ausziehen, ohne bezahlen zu müssen, ohne Geld 

zu geben’. 

     

      
    
    
    
    

    
    
    
    

      
    

    
   

  

        

                                

    
     

  4.1.4 Exegetische Anmerkungen 

   
21,1-2 w“’elleh (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 226f.), Sam.Pent.: ’/h, vgl. Vulg. 

mispät, “Vorschrift’, ‘Regel’ (vgl. z.B. 15,25; 21,31; 24,3 und s. THAT, Il, Sp. 

999ff.; ThWAT, V, Sp. 93ff.). tasim lifnehem, ‘du sollst vorhalten’, Sprecher ist 

JHWH, angesprochene Person ist Mose; diejenigen, an die er sich zu richten hat, 
sind die Israeliten (vgl. 20,22). sim (s. TRWAT, VII, Sp. 761ff.), ‘legen’, ‘setzen’, 

‘stellen’, wird im Bundesbuch mit den folgenden Nuancen gebraucht: “anweisen’ 

(21,13), ‘auflegen’ (+ ‘al; 22,24), ‘jmdm. vorhalten’ (+ /ifne; 21,1). panim, 

‘Angesicht’ (s. THAT, Il, Sp. 432ff.,; TRWAT, VI, Sp. 629ff.; Houtman*, Exodus, 

1, S. 50ff.), wird im Bundesbuch zur Bezeichnung von JHWH gebraucht, im 

Kontext eines Besuchs im JHWH-Heiligtum (23,15.17) und ferner im Status 

constructus mit vorausgehenden Präpositionen / (21,1; 23,20.23.27f.) und min 

(23,21.29-31), das die Funktion einer Präposition erfüllt. 

tigneeh, 2.Pers. sing.' Impf. von gnh, ‘kaufen’ (vgl. THAT, Il, Sp. 650ff.; 

ThWAT, VII, Sp. 63ff.), mit einem Sklaven als Objekt (vgl. Lev. 22,11; 25,44f.; 

Koh. 2,7). Vgl. auch den Ausdruck mignat-kesef (Gen. 17,12f.23.27; Ex. 12,44): 

‘eine gegen Bezahlung erworbene Person’, der gekaufte (nicht israelitische) 

Sklave im Unterschied zu dem im Haus geborenen Sklaven. ‘bri, ‘Hebräer’ (hier 

als Adjektiv gebraucht; vgl. z.B. 2,11.13) ist ein vieldiskutierter Begriff. Meiner 

Meinung nach ist es ein nomen gentilicium und als solches synonym zu ‘Israelit” 

(s. Houtman*, Exodus, I, S. 122ff.); ‘ebaed, ‘Sklave’, beschreibt den sozialen 

Status der Person; 'ibri (Alliteration) die Bevölkerungsgruppe, zu der er gehört 

(vgl. Gen. 39,17; 41,12); gemeint ist der Sklave des eigenen Volkes im Gegensatz 

' vgl. 21,2.13£.23; 22,17.20. S. dazu W. Morrow, “A Generic Discrepancy in the 

Covenant Code”, in: Levinson*, S. 136-151.



       

  

    
    
    
    

      

      
    
    
    
    
    
    

      

  

        

    
    
    

                    

   
    

      

     

EXODUS 21,1-11 79 

    

zum allochthonen Sklaven. TO, TPsJ: ‘Israelit’; Pesch.: ‘Judäer’ (vgl. Jer. 34,9). 

‘sechs’, auf ‘sechs’ folgt häufig ‘der siebte’ (16,26; 20,9.11; 23,10-12; 24,16; 
31,15.17, 35,2, Lev. 23,3; 25,3f. usw.); der siebte Tag und das siebte Jahr 

bezeichnen eine Wende nach einem Höhepunkt, den Tag bzw. das Jahr mit einem 

völlig anderen Charakter als die Periode der sechs zuvor (vgl. Houtman*, Exodus, 

I, S. 65ff.). sänim, Plur. (auch 23,10) von Sand (s. TRWAT, VIII, Sp. 324ff.), 

‘(lunares) Jahr’ (s. auch 23,14.16f.29). ja ““böd, Sam.Pent.: j‘'bak, ‘... für dich 

arbeiten’, vgl. LXX, Vulg., Pesch. ‘siebten’, scil. ‘Jahr’; so explizit LXX, TNf. 

jese’, in u.a. LXX* und TNf ist der Herr Subjekt: ‘sollst du ihn wegschicken’. 
lahofsi, zu I’ s. KöSynt $ 332m; Brockelmann $ 107iy; Williams $ 278; hofsi ist 

ein vielbesprochener Term.’ Ob hofsi ursprünglich eine Bezeichnung für eine 

gesellschaftlich nieder klassifizierte Person war und ob diese Bedeutung in Ex. 21 

noch durchschimmert, ist Gegenstand der Diskussion; die angenommene Bedeu- 
tung läßt sich aus dem AT nicht ableiten; in 21,2 und auch in 21,5.26.27 steht 

hofsi im Kontrast zu ‘Sklave sein’ und hat die Bedeutung ‘Freier’ bzw. ‘Freigelas- 

sener’. hinnam, Adverb (hen [vgl. THAT, I, Sp. 587ff.; TRWAT, III, Sp. 23ff.] + 
Bildungssilbe [vgl. Ges-K $ 100g; Joüon $ 102b]), ‘umsonst’, ‘gratis’. 

   21,3 b’gappö (Sam.Pent.: bgpjw), von "gaf (nur in Ex. 21,3.4), ein dunkler 

Begriff, oft als ‘Körper’ interpretiert (Dhorme*, S. 7; s. bereits Mek., III, 17; Ibn 

Esra), kommt nur in der Phrase ‘nur mit seinem Körper’, d.h. ‘ohne Besitz’, vor. 

In 21,3b wird dieser Besitzgegenstand der betreffenden Person genannt, worüber 

im Falle des Auszugs Meinungsverschiedenheiten entstehen können. So bedeutet 

b‘gappö hier ‘alleine’ (vgl. Targume, LXX, Pesch.); Vulg.: cum quali veste 

(21,3), cum vestitusua (21,4), ‘mit dem (seinem) Kleid’ (vgl. Raschi). 

ba‘al (vgl. THAT, I, Sp. 327ff., TAWAT, 1, Sp. 706ff.), im Bundesbuch 

bezeichnet ba ‘al als Substantiv einen Menschen (14x; 84x AT), sowohl im Sing. 

(6x) wie im Plur. (8x als pluralis intensivus oder majestatis zur Bezeichnung einer 

einzigen Person, z.B. KöSynt $ 263k), als ‘Besitzer’, ‘Eigentümer’ von Dingen 

und Tieren (21,28.34; 22,7 im Sing.; 21,29[2x].34.36; 22,10.11.13.14 im Plur.) 

und als Besitzer einer Frau, ‘der Ehemann’ (21,3.22; vgl. z.B. Dtn. 24,4). M.]. 

Mulder konkludiert aufgrund einer Übersicht zum ‘profanen’ Gebrauch von ba ‘al, 
daß es im AT ein Subjekt-Objekt-Verhältnis bezeichne, aus dem sowohl die 

dominierende Position des Subjekts gegenüber dem Objekt erkennbar sei als auch 

die (intime) Beziehung zwischen den beiden.’ ’is$ä, hier die dem Mann zu- 

gehörende Frau, die Gattin (vgl. 4,20; 6,20.23.25; 18,2.5f.,; 20,17; 21,3f.5; 

  

? Zu anderen, nicht überzeugenden Interpretationen siehe z.B. K. Koch, VT 19 (1969), S. 

78; J. Lewy, HUCA 14 (1939), S. 587-623; ders., HUCA 15 (1940), S. 47-58; E. Lipinski, 

VT 26 (1976), S. 123; N.A. van Uchelen, Abraham de Hebreeer, Assen 1964, S. 86f., M. 

Weippert, Die Landnahme der israelitischen Stämme, Göttingen 1967, S. 86f. Vgl. 1. 

Riesener, Der Stamm 2» im Alten Testament, Berlin/New York 1979, S. 115ff. 

*S. TAWAT, II, Sp. 123ff. (Lit.); N.P. Lemche, BN 25 (1984), S. 72ff, M. Görg, BN 45 

(1988), S. 52f.; O. Loretz, UF 9 (1977), S. 163-167. 

* Ba‘al in het Oude Testament, ’s-Gravenhage 1962, S. 13.



       

  

   

80 KAPITEL IV 

22,15.23 usw.).” LXX (vgl. Frankel*, S. 74): ‘wenn seine Frau mit ihm gekom- 

men ist’. "im, LXX, Pesch.: w’m, auch in 21,4; vgl. 21,10 in Sam.Pent., LXX, 

Pesch., Vulg. 

  

    
    

  

       
    
    
    
    
    
    

          

      
    
    
    
    

                              

   
    

   
    

   
21,4 LXX: ‘der Herr’. ntn,* hier (+ /) im Sinn von ‘zur Heirat geben an’ (vgl. 

z.B. 2,21; 22,16). jld, ‘gebären’ (vgl. z.B. 2,2.22; 6,20,23.25); das zweite /ö, 

“ihm’, ist zweideutig: ihrem Mann oder ihrem Herrn?’ ‘Söhne und Töchter’, die 

Begriffe werden oft zusammen gebraucht (vgl. z.B. 3,22; 10,9; 32,2) mit der 

Bedeutung ‘Kinder’ (vgl. auch den Gebrauch von ‘Sohn und/oder Tochter’ zur 

Bezeichnung von ‘Kind’ [s. 21,31; vgl. 20,10]). Auch begegnet ben, ‘Sohn’, mit 

der Bedeutung ‘Kind’ (z.B 10,2; eventuell auch 13,8.14) und banim, ‘Söhne’, mit 

der Bedeutung ‘Kinder’ (z.B. 17,3; 21,5; 22,23; 34,7) und ‘Nachkommen’ (z.B. 

12,24; 20,5). j’ladim, ‘Jungen’ (z.B. 1,17f., 2,6), ist in 21,4 eine Bezeichnung für 

“Jungen und Mädchen’, ‘Kinder’ (vgl. I Sam. 1,2; II Sam. 6,23 usw.). “ihre 

Kinder’, LXX: ‘die Kinder’. 'ö, ‘oder’, Partikel der Disjunktion (27mal im 

Bundesbuch [21,4.6.18.20f.26-29.31-33.36f.; 22,4-6.9.13; 23,4]), s. z.B. Ges-K $ 

104c, 150g, i, 159cc, 162; Joüon $ 16le, 175a, d; Brockelmann $ 131, 136a, b; 

169c und bes. Brin*, S. 90-103. tihjeeh I (vgl. Ges-K $ 129; Joüon $ 130), Sing.; 

Subjekt ist insbesondere die Frau (KöSynt $ 263i, 349t; Ges-K $ 146e; Joüon 

$ 150p; R. Ratner, ZAW 102 [1990], S. 242, 246). la’dönehä, “ihres Herrn’, 
Sam.Pent.: /’dnjw, ‘seines Herr’, vgl. LXX, Pesch. 

Bei betreffender Sklavin handelt es sich offensichtlich um eine Arbeitssklavin 

(vgl. 21,26f.) und nicht um eine Konkubine (vgl. 21,7-11). Muß an eine Frau 

fremdländischer Herkunft gedacht werden? CE $$ 34f. beschreiben das Eigen- 

tumsrecht des Palastes im Hinblick auf einen Sohn oder eine Tochter einer 
Sklavin des Palastes (vgl. Yaron*, S. 65, 165ff.; Otto*, Rechtsgeschichte,S. 51f.). 

In CH $$ 175f. wird u.a. die Frage behandelt, welchen Status die Söhne einer 

‘gemischten’ Ehe einer Tochter eines freien Bürgers mit einem Palastsklaven oder 
einem muskenum (eine Privatperson) einnehmen; in diesem Fall darf der Besitzer 

keinen Anspruch auf die Söhne erheben (vgl. Cardellini, S. 63f.). 

21,5-6 ‘nachdrücklich erklären’, vgl. den Gebrauch von 'mr (s. 20,22) in z.B. 

9,27, 10,16, 22,8 und s. Ges-K $ 1130; Joüon $ 123g. 'ahabti (vgl. Waltke & 

O’Connor, S. 489), 'hb (vgl. THAT, 1, Sp. 60ff.; TRWAT, I, Sp. 105ff.), ‘zuge- 

neigt sein’ (vgl. z.B. I Sam. 16,21; 18,16.22), das Gegenteil von sn’, ‘abgeneigt 

sein’ (vgl. z.B. Gen. 29,31f.,; 37,4; Lev. 19,17f.). Zur partiellen Asyndese s. 

Brockelmann $ 128. 

ngs hi., ‘in die unmittelbare Nähe bringen von’ (vgl. TRWAT, V, Sp. 232ff.). 

* Das Verb nn (s. THAT, Il, Sp. 117ff.; TRWAT, V, Sp. 693ff.), ‘geben’, ‘legen’ usw., 

wird im Bundesbuch mit unterschiedlichen Nuancen verwendet: ‘etwas (Akk.) (der Sorge 

von [+ 'e/]) anvertrauen’ (22,6.9), ‘etwas (Akk.) überlassen’, ‘(jmdm.) weihen’ (+ F; 

22,28f.), ‘bezahlen’ (21,22.30.32), ‘vergüten’ (21,19.23), ‘in jmds. Macht geben’ (+ bYjad; 
23,31) usw. (s. 23,27). 

” Vgl. R. Nogah, BetM 32 (1986-87), S. 350-354.



       

  

   

EXODUS 21,1-11 8 

   

        

    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

            

    

   

            

   
    

Welcher Art ist das Verhältnis der beiden mit w*higgisö eingeleiteten Sätze? LXX: 
kai töre, ‘und danach’, impliziert offenbar, daß die folgende Handlung nicht im 
Gerichtshof, sondern beim Haus stattfindet (vgl. Mek., III, 14). Die Auffassung, 

daß sich der Vorgang an zwei verschiedenen Orten abspielt, findet sich öfter, doch 

werden auch andere Auffassungen vertreten. Ist der zweite Satz eine Variante 

(Noth) oder eine erklärende Zufügung (Beer)? Wurde erstere Bestimmung später 

durch eine zweite (vgl. Dtn. 15,17) ergänzt (Brongers, S. 321f.; Schwienhorst- 

Schönberger*, S. 208), oder ist erstere Bestimmung späteren Datums? Letztere 

Sicht vertritt Meyer*, IN, S. 475 Anm. 2: später erachtete man es als unpassend, 

daß das Ritual beim Haus stattfand und transponierte durch eine Textausbreitung 

das Geschehen zum Tempel. Ich verstehe den zweiten Satz (mit wäw-explicati- 
vum) als Erläuterung des ersten. Es ist evident, daß der Herr auch Subjekt des 

zweiten w’higgi$ö ist (anders König*, GAR, S. 244: ‘man’). 

'el-ha“löhim, zum Artikel s. Ges-K $ 126r; Joüon $ 137w (vgl. hatt'rafım in 

I Sam. 19,13); LXX: npög xpırfipiov to Qeoü; TO: /qdm djnjj'; vgl. TPsJ, TNf, 

Pesch. und s. PT*: Zr‘ bjt-djn’, ‘zum Tor des Gerichtshofes’ (s. daneben Aq., 
Symm.: npög toüg Beoög; vgl. Vulg.); die Richter müssen ihr Einverständnis 

geben (so explizit TPsJ); zur Interpretation ‘Richter’ s. auch z.B. Mek., III, 14; 

Ibn Esra; Raschi. Nachmanides behauptet, daß ‘Gott’ verwendet werde, weil er 

mit den Richtern sei, wenn sie ihr Urteil aussprechen. 

deelet, “Tür(-flügel)’ (Gen. 19,6.9.10; II Sam. 13,17 usw.); vgl. AuS, VII, 

S. 68ff.; BRL, S. 348f. ’ö, “oder’, nicht übersetzt in LXX; Vulg.: et, TO: dlwı, 

“das ist zur’ (vgl. TPsJ); vgl. Mek., III, 14f., und s. Prijs*, S. 9. m'züzä, s. 4.2.9. 

rs‘ (nur hier im AT), ‘durchbohren’, mit dem Derivat marsea‘, “Pfriem’ 

(Ex. 21,6; Dtn. 15,17); vgl. Aus, V, S. 197, 286; Krauss*, I, S. 177; II, S. 314; 

II, S. 155; zum Gebrauch des Artikels s. z.B. Ges-K $ 126r; Joüon $ 137m. 

"özeen, ‘Ohr’, Organ des Hörens (vgl. THAT, I, Sp. 95ff.; Dhorme*, S. 89f.; 

Johnson*, Vitality, S. 50); hier konkret: das Ohrläppchen, wahrscheinlich des 

rechten Ohrs (vgl. Lev. 8,23f.; 14,14.17); so explizit TPsJ. wa "badö, “und wird 

seine Sklave sein’; TO, TPsJ: wjhj lijh ‘bd plh, ‘und er soll ihm Arbeitssklave 
sein’ (vgl. TNf). /‘ölam, ‘solange er lebt’ (vgl. die Verwendung von ‘ebed ‘ölam 

in Dtn. 15,17; I Sam. 27,12; Hi. 40,28; neben 21,6 s. Lev. 25,46); TPsJ: ‘4 jwbl', 
“bis zum Jubeljahr’ (s. 4.2.10). 

  
21,7 Die Regel von 21,2 gilt nur für israelitische Männer, nicht für Frauen. 21,7 

beinhaltet die allgemeine Regel, daß die Frau lebenslang Konkubine bleibt. In 

21,8-10 werden drei besondere Situationen gezeichnet und bestimmt, wie in 

diesen Fällen gehandelt werden muß. Das Nichtbeachten der Vorschriften gibt der 

Frau das Recht auf Freiheit (21,11). 

Jimkör, Impf. qal von mkr (s. z.B. 21,7.8.16.35.37; 22,1[ni.]), das gewöhnlich 

als ‘verkaufen’ interpretiert wird (z.B. THAT, Il, Sp. 653). E. Lipinski, TRWAT, 

IV, Sp. 869ff., betont, daß mkr oft ‘übertragen’ bedeutet. Tatsächlich kann man 

erwägen, ob mkr nicht bisweilen in diesem Sinne verstanden werden muß. So 

* Zu Unrecht faßt Brin*, S. 99, “Tür” und ‘Türpfosten’ als neutrale Alternativen.



       

    

    

      
    
    
        

  

  

       
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

            

   

    

                  

   
    

82 KAPITEL IV 

   
könnte man in 21,7 an einen Schuldner denken, der seine Schulden begleicht, 

indem er seine Tochter dem Gläubiger gibt. ’i$ (vgl. KöSynt $ 341n), ‘Mann’ 

(mit ‘jemand’ übersetzt), gemeint ist im Bundesbuch? der freie Israelit. ‘Sklavin’, 

vorausgesetzt wird, daß die betreffende Frau als Nebenfrau bzw. Konkubine 

bestimmt ist (vgl. z.B. Gen. 20,17; 21,10.12.13; 30,3; 31,33). Statt eine Mitgift 

zahlen zu müssen, erhält der Betroffene nun Geld für seine Tochter! k’se’t usw., 

in der Übersetzung habe ich ‘ausziehen’ nicht wiederholt, um den Eindruck zu 

vermeiden, als ob die Sklavin dennoch auf andere Weise als die Sklaven auszie- 

hen dürfe. 

   
21,8 ra‘ä (Pesch.: snj’, ‘Abkehr’, ‘Ekel’), auf das in Sam.Pent. hj’ folgt, explizite 

Erwähnung des Subjekts; ra‘ (vgl. THAT, Il, Sp. 794ff., TRWAT, VII, Sp. 582ff.) 
steht im Gegensatz zu töb (vgl. THAT, 1, Sp. 652ff.; ThWAT, III, Sp. 315ff.) und 

wird mehr als einmal zusammen mit seinem Antipol genannt (KraSovec*, S. 

102f.). In 21,8 bringt ra‘& zum Ausdruck, daß die Frau nach Meinung ihres Herrn 

die Erwartungen nicht erfüllt und deshalb keine 'issä töbäa (vgl. z.B. Gen. 6,2; 

Jdc. 15,2; I Sam. 25,3) ist; es ist nicht direkt von einer ethischen Disqualifizierung 

die Rede (vgl. Gen. 28,8); die Frau stellt als Frau des Hauses nicht zufrieden. 

b*‘ene, ‘nach dem Urteil von’, ‘in den Augen von’ (vgl. THAT, II, Sp. 259ff.; 

ThWAT, VI, Sp. 31ff.); der Blick der Augen und allgemeiner das Gesicht einer 

Person widerspiegeln ihre Gefühle und ihr Urteil; vgl. die Verwendung von b*‘& 

  
‘ne 

+ ra‘, ‘nicht wohlgefällig sein’, in z.B. Gen. 21,11f. und insbesondere in Gen. 

28,8. lö’, ein Fall von Ketib (/ö’, ‘nicht’) - Qere (lö, ‘für ihn’), über den unter- 

schiedlich geurteilt wird.'” 
J‘'ädah (Sam.Pent.: h‘dh), Impf. qal + Suffix von j‘d, ‘bestimmen’ (21,8f.), 

scil. als Konkubine (vgl. THAT, 1, Sp. 742ff.;, TRWAT, III, Sp. 697ff.); die 

Interpretation von “seer-lö’ j’‘ädäh ist umstritten." In jedem Fall wird gemeint 

sein, daß der Herr, weil die Frau ihre Funktion im Beischlaf nicht erfüllt — gebärt 
sie ihm keine Kinder oder widersetzt sie sich ihm (vgl. II Sam. 13,14f.)? —, die 

Verbindung zerbrechen will. 

® 21,7.12.14.16.18(2x).20.22.26.281.33.35.37; 22,4.6.9.13.15.30. S. 2.13 und vgl. THAT, 

1, Sp. 130ff., 247ff,, ThWAT, 1, 238ff. 

!% Nach R. Gordis, The Biblical Text in the Making, New York 1971 (1937), S. 150ff., 

ist von einer Textvariante die Rede; J. Barr, “A New Look at Kethib-Qere”, OTS 21 (1981), 

S. 19-37 (S. 31), meint, daß /’ ursprünglich die Bedeutung ‘für ihn’ gehabt haben kann; D. 

Kellermann, “Korrektur, Variante, Wahllesart”, BZ 24 (1980), S. 57-75 (S. 65f.), denkt, daß 

T’, ‘nicht’, eine jüngere Interpretation darstellt, die gegen die festgelegte Regelung gerichtet 

ist. 

'! Zu den alten Übersetzungen s. Frankel*, S. 92; Cazelles*, S. 48; Salvesen*, S. 101f., 

218, 237, und zur Diskussion M. Görg, TRWAT, Ill, Sp. 699f.;, D. Kellermann, BZ 24 

(1980), S. 57-75; R. Althan, JNWSL 11 (1983), S. 21f,; Schenker, S. 548ff.; Cazelles 

favorisiert die Übersetzung: ‘so daß er sie nicht heiratet’. NEB: ‘If her master has not 

intercourse with her’ (d.h.: wenn sie noch Jungfrau ist), basiert auf der Lesung „da ‘äh; vgl. 

bereits K. Budde, ZAW 11 (1891), S. 102f., und s. auch W. Robertson Smith, ZAW 12 

(1892), S. 162: ‘nachdem er Gemeinschaft mit ihr gehabt hatte’ (er läßt /ö’ weg).



  

  

    

   EXODUS 21,1-11 83 

Der Status und Wert einer Frau hängt davon ab, ob sie Kinder gebärt. CH 

$ 147 erlaubt es dem Herrn (im Fall einer naditum-Heirat, eine Ehe mit einem 

hochrangigen Priester), eine Sklavin, die keine Kinder gebärt, zu verkaufen. In 

HG $ 30 wird einem Mann zugestanden, von einer Ehe mit einem (freien) 

Mädchen abzusehen, bevor er Gemeinschaft mit ihr gehabt hat. In diesem Fall 
erhält er den bereits bezahlten Brautschatz nicht mehr zurück (vgl. auch CH 

$ 159). HG $$ 31, 32, 32a, 33, ‘33° kennen eine Verbindung zwischen einer 

Sklavin und einem freien Mann, einem Sklaven und einer freien Frau und einem 

Sklaven mit einer Sklavin. Geregelt wird das Recht auf Besitz und auf die Kinder 

im Scheidungsfalle. 

pdh hi. (vgl. Ges-K $ 75ee), “freikaufen lassen’ (vgl. Lev. 19,20 und s. THAT, 

II, Sp. 389ff.; TRWAT, VI, Sp. 514ff.). Vulg.: dimittet eam, ‘soll er sie wegschik- 

ken’; TPsJ: ‘soll ihr Vater sie freikaufen’ (vgl. Mek., III, 24). Vorausgesetztes 

Subjekt wird offensichtlich der Vater oder ein anderes Familienmitglied der Frau 

sein. Sie kehrt zurück in den Familienverband oder wird Besitz eines Mannes 

ihres Klans. /*‘am nokri, ‘an ein fremdes Volk’ (vgl. THAT, II, Sp. 66ff., 290ff.; 

ThWAT, V, Sp. 454ff., VI, Sp. 177ff.), gemeint sind wahrscheinlich Menschen, 

die nicht zur ‘eigenen Art’ gehören, sondern gebürtig aus einer anderen Stadt, 

einem anderen Gebiet oder Stamm sind (vgl. Num. 5,27), so daß man Gefahr 

läuft, als Feind behandelt zu werden (vgl. Jdc. 19,12); TO, TPsJ: /gbr 'whrn, 

“einem anderen Mann’; TNf: /gbr br ‘nmjn, “einem Heiden’, einem Nichtjuden 

(vgl. Mek., III, 25); Raschi (von Nachmanides bestritten): ‘ein anderer Israelit’; 

angesichts des Kontrastes zum Vorhergehenden wird gemeint sein: eine nicht zu 

ihrer Familie/Sippe gehörende Person. Es ist übrigens möglich, daß die Redaktion 
des Pentateuch ‘am nokri als “fremdländisches Volk’ verstand (vgl. Dtn. 15,3; 

17,15; 23,21 und s. Dtn. 7,3). Steht ‘fremd’ im Kontrast zu ‘hebräisch’ (vgl. 

21,2)? In diesem Fall ist das Subjekt des Freikaufens ein Israelit im allgemeineren 

Sinne (vgl. Phillips, S. 59f.). Zum Verkauf oder zur Pfandgabe einer Person in ein 
fremdes Land s. MA C+G $ 3. 

Jimsöl, Impf. qal von msi, ‘herrschen’; hier (mit /*) ‘das Recht besitzen, um’ 
(vgl. THAT, 1, Sp. 930ff.,; ThWAT, V, Sp. 69ff.). Wer ist Subjekt? Der Vater, 

nachdem er seine Tochter freigekauft hat? (Nachmanides; vgl. Raschi und auch 
Ehrlich [aufgrund einer Textänderung]). Der Kontext läßt an den Herren denken. 

b’bigdö (vgl. Ges-K $ 61b; Joüon $ 65b), Inf. cstr. + Präfix und Suffix von bgd 

(vgl. THAT, 1, Sp. 261ff.;, TRWAT, 1, Sp. 507ff.), “treulos handeln gegen’ (+ b*; 
vgl. Brockelmann $ 106h); nicht die Gesinnung (daß er die Frau satt hat; vgl. 

Vulg.: si spreverit eam, ‘falls er sie verachtet’) steht zur Debatte, sondern das 

Recht (die Verfahrensweise tastet die Rechtsposition der Frau an). Zu den 

unterschiedlichen rabbinischen Interpretationen s. Mek., III, 25f. 

21,9-11 Um folgende Situation geht es in 21,9: ein Familienhaupt kauft für seinen 

Sohn eine Konkubine; in 21,9 geht es nicht um eine Frau, die er anfänglich für 

sich selber bestimmt hatte und dann Konkubine seines Sohne wurde (so Raschi, 

Holzinger, Baentsch). Dies mußte für anstößig gehalten werden. Nicht angedeutet 

wird, was genau eine Behandlung als Tochter beinhaltete. Wird davon in 21,7.8 

gesprochen? Darf er sie eventuell einem anderen Israeliten verkaufen, was zur 

  

   



       
84 KAPITEL IV    

  

   
Folge haben konnte, daß er sie später wieder loszukaufen mußte? Oder ist eine 

bevorzugtere Position gemeint? Muß sie als eigene Tochter, als freie Frau 

betrachtet werden? Muß er ihr einen Brautschatz mitgeben? (s. TzZUR). Wer ist 
das Subjekt von ‘sh , ‘behandeln’? Der Sohn? So Nachmanides, der der Ansicht 

ist, daß das Recht der Töchter in 21,10 beschrieben wird. Es liegt aber auf der 

Hand, auch hier an den Herrn als Subjekt zu denken. 

     
              

  

     TPsJ: Isjr brjh, “für das Bett seines Sohnes’; Vulg.: desponderit eam, ‘er sie 

verlobt mit’. mispat (s. 21,1), vgl. Gen. 40,13; Jdc. 18,7; I Reg. 18,28. TO, TPsJ: 

‘Töchter Israels’ (vgl. Mek., III, 27); Symm.: t@v veaviö@v, ‘von den jungen 

Frauen’, offenbar ist gemeint: eine bessere Behandlung, als sie für Töchter 

vorgeschrieben ist (vgl. 21,7); sie ist eine völlig freie Frau (vgl. Salvesen*, S. 

102). ‘sh + F, ‘behandeln’ (s. 20,23; vgl. z.B. 5,15; 14,11; 17,4). 

'aheeret, Derivat von ‘hr, ‘hinten sein’ (vgl. THAT, I, Sp. 110ff.; TAWAT, I, 

Sp. 218ff.); TPsJ: ‘eine andere Tochter Israels’; eine Nebenfrau oder eine Frau 

mehr im allgemeinen? (vgl. Ibn Esra). /gh (s. THAT, I, Sp. 875ff.; ThWAT, IV, 

Sp. 588ff.), ‘nehmen’, sc. zur Frau (vgl. z.B. 2,1; 6,20.23.25);'? das Verb wird 

ferner im Bundesbuch mit unterschiedlichen Nuancen gebraucht: ‘wegnehmen’ 

(21,14), ‘annehmen’, “sich begnügen mit’ (22,10), ‘in Empfang nehmen’ (23,8). 

lö, reflexiv (Ges-K $ 135i; Joüon $ 146k); nicht ‘für seinen Sohn’ (so z.B. 

Dasberg); s. bereits Vulg., die eine abweichende Interpretation bietet: nimmt der 
Vater eine andere Frau für seinen Sohn, dann muß er die Verheiratung der 
abgewiesenen Frau regeln und darf ihr die Kleider und den Preis (Geld für den 

Verlust) ihrer Jungfernschaft nicht verweigern. 

3“’er, ‘Fleisch’, die Fleischbestandteile des Körpers (vgl. Ps. 78,20.27); hier 

offensichtlich Bezeichnung von Nahrung allgemeiner Art." Vielleicht ist tatsäch- 

lich auch konkret ‘Fleisch’ gemeint (vgl. I Sam. 1,5). In jedem Fall gilt: die Frau 

darf fortan nicht benachteiligt werden. Das Suffix ‘ihr’ bezieht sich natürlich auf 
die erste Frau (Raschi). k*sit (Derivat von ksh, ‘bedecken’ [vgl. TRWAT, IV, Sp. 

272ff.]), “‘Bedeckung’; in 21,10 zur Bezeichnung von Kleidung, in 22,26 zur 

Bezeichnung des Oberkleides (vgl. 22,25);'* TPsJ: tksjth’ (vgl. FTY), TNf: tksjth 

(vgl. FTP), ‘Zierat’, ‘Juwelen’. 

‘Onä, ist Hapax legomenon, das gewöhnlich als ‘Geschlechtsgemeinschaft’” 

interpretiert wird;'° diese Interpretation geht auf die LXX zurück (kai tiv 
önıAiav abrnc) und findet sich auch in den Targumen, TPsJ: wm‘jlh; TNE: 
wm ‘Ih wmpgh Iwwth, vgl. FT und s. auch Mek., III, 27ff.; in der Mek. wird 

  

        

    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                        

    
    

      

   

  

'2 vgl. J. Scharbert, “Ehe und Eheschliessung in der Rechtssprache des Pentateuch und 

beim Chronisten”, in: Studien zum Pentateuch (FS W. Kornfeld), Wien usw. 1977, S. 213- 

2255 

" vgl. TRWAT, VII, Sp. 931ff.; Dhorme*, S. 7, 9; Johnson*, Vitality, S. 37ff., s. auch 

D. Lys, VT 36 (1986), S. 163-204. 

" Vgl. H.W. Hönig, Die Bekleidung des Hebräers, Zürich 1957, S. 16. 

Die Ableitung von 'nh II oder III oder von ‘et, ‘Zeit’, ist strittig (s. die Lexika). C.J. 

Labuschagne, in: THAT, 1, Sp. 337, bringt den Begriff in Zusammenhang mit 'nh I: die 

positive Reaktion der Frau wird vorausgesetzt (vgl. Hos. 2,17 und s. auch Hos. 2,23f.).   



       

    

       
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                                      

   
    

EXODUS 21,1-11 85 

übrigens auch 5*’eräh interpretiert als “Geschlechtsgemeinschaft’ und ‘önatäh als 

‘Nahrung’; Nachmanides bezog bereits die drei Begriffe von V. 10b auf die 
eheliche Gemeinschaft; auch ein moderner Ausleger hat dies getan. R. North, VT 
5 (1955), S. 204-206, versteht den Vers wie folgt: ‘he shall not curtail her 

physical satisfaction, her honorable standing in the harem, or her right of parent- 

hood’ (S. 206). Die alte Interpretation von ‘önd wird von modernen Autoren 

geteilt — wenn auch mit unterschiedlicher Argumentation, s. z.B. Ehrlich und 

A. Deem, JSS 23 (1978), S. 28f. —, wurde aber auch in Zweifel gezogen. S.M. 

Paul*, S. 57ff. (ders., JNES 28 [1969], S. 48-53), weist darauf hin, daß das Recht 
auf Geschlechtsgemeinschaft nirgends in den Gesetzestexten des Alten Orients 
fixiert wurde, und konkludiert aufgrund mesopotamischer Texte, daß das Recht 

auf Öl angedeutet sei.'* W. von Soden, UF 13 (1981), S. 159f., behauptet, daß 
man einem freien Mann nicht vorschreiben könne, mit wem er Umgang hat und 

versteht ‘önd als Derivat von ‘wn mit der Bedeutung ‘Wohnung’. Siehe bereits 

Raschbam und Cassuto. F.J. Stendebach zufolge hat diese Deutung viel Wahr- 
scheinlichkeit für sich (in: TAWAT, VI, Sp. 246). Es darf nicht übersehen werden, 

daß der Status einer Frau durch Mutterschaft und die Anzahl Kinder bestimmt 

wird (vgl. Gen. 30,1; I Sam. 1,4ff.). In einem ansonsten ‘frauenfreundlichen’ Text 

ist das Recht auf Geschlechtsverkehr nicht unpassend. Drei (vgl. Houtman*, 

Exodus, I, S. 62) Voraussetzungen müssen erfüllt werden, wenn die Heirat eine 

vollwertige Heirat sein will. 

gr‘ + Akkusativ (vgl. TRWAT, II, Sp. 70ff.; E.F. Sutcliffe, Bib 30 [1949], S. 

79ff.), ‘verkürzen’. LE $ 28; CH $ 148 bestimmen, daß ein Mann, wenn er eine 

(freie) Frau dazunimmt, weil seine erste Frau an einer Krankheit leidet, er seiner 

ersten Frau unterhaltspflichtig bleibt. 

’en, Negation im Nominalsatz (vgl. 22,9.13 und s. Ges-K $ 1521, u).” ‘Geld’, 

das hebräische keseef, ‘Silber’, ist ein hochgeschätztes, kostbares Metall, das als 

Zahlungsmittel (21,32; 22,16) verwendet wird und so auch die Bedeutung ‘Geld’ 

hat (21,11.34; 22,6.24); es kann auch ‘Eigentum’ (21,21) und ‘Ertrag’ (21,35) 

bedeuten.'* TPsJ beinhaltet eine Ergänzung: sie muß aber einen Scheidebrief 
(vgl. Dtn. 24,1) erhalten (vgl. Mek., III, 30). Bei ‘den drei’ muß nicht gedacht 

werden an die drei in 21,10 genannten Pflichten (Nahrung usw.; so z.B. Dillmann, 
Baentsch, te Stroete); s. bereits Mek., III, 29f.: sie muß die Frau des Herrn oder 

dessen Sohn werden oder freigekauft werden (vgl. Raschi; Nachmanides). Es sind 

die Vorschriften von 21,8-10 gemeint: wenn der Herr sie dennoch an ein ‘fremdes 

Volk’ verkaufen will (21,8), wenn er sie nicht behandelt wie eine Tochter (21,9), 

wenn er sie in bezug auf Kleidung usw. kurzhält (so explizit TPsJ; vgl. Mek., III, 

  

' Vgl. Hos. 2,7; Koh. 9,7f. und s. bereits E. Oren, Tarb 33 (1964), S. 317. 

178. weiter THAT, 1, Sp. 127ff.; J. Carmignac, “L’emploi de la negation }'x dans la 

Bible et a Qumran”, RdO 8 (1972-75), S. 407-413; Th.C. Vriezen, “Opmerkingen over 

gebruik en betekenis van de negatie 'ajin - '@n”, in: Übersetzung und Deutung (FS AR. 
Hulst), Nijkerk 1977, S. 187-203. 

'"S. zu 20,23 und N. Heutger, “Geld in altbiblischer Zeit”, DBAT 23/24 (1987), S. 186- 

190; R. Kessler, “Silber und Gold, Gold und Silber. Zur Wertschätzung der Edelmetalle im 

Alten Israel”, BN 31 (1986), S. 57-69.



   

  

86 KAPITEL IV 

29f.), dann hat sie das Recht auf Freiheit. Die Freilassung der Frau ist nicht an 

einen Termin gebunden, wie dies bei einem Sklaven der Fall ist (21,2). 

4.2 Kommentar 

4.2.1 Dem Abschnitt 21,2-6 liegt folgende Vorstellung zugrunde: die 

israelitische Volksgemeinschaft besteht aus freien Bürgern. Ein Israelit 

darf sein Bürgerrecht nur für eine begrenzte Zeit verlieren. Er besitzt das 

Recht auf Freiheit. Eine Ausnahme hiervon kann nur aufgrund einer 

bewußten Entscheidung erfolgen. 21,7-11 zufolge verhält es sich aber 

anders mit einer gekauften bzw. verkauften israelitischen Frau. Als 

‘Besitz’ kann sie von einem Herrn in die Hände eines anderen übergehen. 

Ihr Recht ist nicht primär ein Recht auf Freiheit, sondern ein Recht auf 

Versorgung. 

21,1-11 fällt nach 21,1, das als Einleitung aller Vorschriften von 

Ex. 21-23 gedacht ist, in zwei durch ki mit der Funktion einer konditiona- 

len Präposition'” eingeleitete Teile auseinander (21,2.7). Der erste Teil 
(21,2-6) bezieht sich auf das Verhältnis des hebräischen Sklaven ( ebed 

[21,2.5.7];°° vgl. den Gebrauch des Verbes ‘bd [21,2.6; vgl. z.B. 20,9; 
34,21], das das Verrichten von Tätigkeiten bezeichnet, die mit [schwerem] 

körperlichen Einsatz verbunden sind) zu seinem Herrn (’adön/ “"dönim 

[21,4.5.6]),' der zweite Teil auf das Verhältnis der (hebräischen) Skla- 
vin (’ämd, 21,7, vgl. z.B. 20,10.17; 21,20.26f.32)” zu ihrem Herrn 
(21,8). Die Frage steht zentral, ob der Sklave und die Sklavin das Recht 

auf Freiheit haben; vgl. den Gebrauch von js’ (vgl. THAT, I, Sp. 755ff.; 

'® Im Bundesbuch leitet ki im Unterschied zu 'im (s.u.) die allgemeinen Bestimmungen 
ein (s. jedoch auch 22,24f.). Zu ki s. A. Aejmelaeus, “Function and Interpretation of ki in 

Biblical Hebrew”, JBL 105 (1986), S. 193-209; A. Schoors, “The Particle ”3”, OTS 21 

(1981), S. 240-276. 

2° ‘ebed ist derjenige, der zu gehorchen hat und Befehle des ‘adön ausführen muß. Im 

Begriff überwiegt die Konnotation ‘“Unfreiheit’ nicht, und auch impliziert der Begriff als 

solcher nicht die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Klasse. Im Bundesbuch begegnet 

‘ebeed ausschließlich mit der Bedeutung “Unfreier’, ‘Sklave’ (vgl. auch 21,20.26f.). S. 

THAT, 11, Sp. 182ff.; TRWAT, V, Sp. 982ff., Riesener (Anm. 2). 

?! 'ädön (21,5) und der Plur. “dönim (21,4[2x].6.8.32 [pluralis majestatis oder Hoheits- 

plural; s. Ges-K $ 124i, 145h; Brockelmann $ 19c, 50f, 59c]) werden im Bundesbuch 

verwandt zur Bezeichnung des Herr, des Sklavenmeisters; häa’adön als Titel für JHWH 

(23,17; vgl. 34,23). S. THAT, 1, Sp. 31ff., TRWAT, 1, Sp. 62ff. 

2 So wie ebed einen untergeordneten Mann bezeichnet, bezeichnet ‘amd die unterge- 

ordnete Frau (vgl. z.B. 2,5; Nah. 2,8), im engeren Sinn die abhängige, unfreie Frau. S. 

weiter K. Engelken, Frauen im Alten Israel, Stuttgart usw. 1990, S. 127ff; E. Lipinski, 

ZAH 7 (1994), S. 12-16. ben-'ämä in 23,12 (vgl. Gen. 21,10.13; Jud. 9,18; Ps. 86,6; 

116,16) ist nichts mehr als ein Synonym zu ‘ebed. Vgl. F.C. Fensham, “The Son of a 

Handmaid in Northwest Semitic”, VT 19 (1969), S. 312-321. 

  

  



       
    

EXODUS 21,1-11 87 

   
       

       
    

   

TIWAT, 111, Sp. 795ff.), ‘ausziehen’, in 21,2.3(2x).4.5.7(2x).11. 21,2 und 

21,7 beinhalten die allgemeine Regel zu dem Verhaltensmuster, wie in 
bezug auf den Sklaven bzw. die Sklavin zu verfahren ist. In 21,3-6.8-11 

wird dargelegt, wie in besonderen Fällen, beschrieben in mit (w‘)’im mit 

der Funktion einer konditionalen Präposition” eingeleiteten Sätzen, 
gehandelt werden muß. 

4.2.2 Anmerkungen zur Sklaverei 

   

        

                                           

  

   

                

    

   
    

Die Sklaverei gehörte im alten Israel genauso wie im Alten Orient zu den 

etablierten Institutionen.” Daß sie bestand, wurde als normal betrachtet 

und stand nicht zur Diskussion. 

Aus verschiedenen Gründen konnte ein Mensch dazu verurteilt sein, als 

Sklave zu leben. Er, besonders aber sie (vgl. Num. 31,7.9.18), konnte in 

einem Krieg gefangen genommen und als Sklave verschleppt werden 

(Dtn. 21,10-14; I Sam. 30,3; I Reg. 20,39; II Reg. 5,2; II Chr. 28,8ff.). 
Man konnte auch entführt und als Sklave verkauft (vgl. Gen. 37,28; 

Ex. 21,16; Dtn. 24,7) oder als Sklave geboren werden (vgl. Gen. 14,14; 

17,12.23.27, Ex. 21,4; Lev. 22,11; 25,44-46; Jer. 2,14). Armut und 

Schulden konnten die Ursache dafür sein, daß Eltern ihre Kinder ver- 

kauften oder Schuldner sich in Schuldsklaverei begaben (s. 4.2.4). Skla- 

ven waren also nicht nur Menschen fremder Abstammung, sondern oft 

genug die eigenen Landsleute und Volksgenossen. Sklaverei impliziert 

eine Reduktion des Menschen zu einem Stück Besitz eines anderen. 

Sklaven können in einem Atem mit dem Vieh genannt werden 

(Gen. 12,16; 20,14; 24,35; 30,43). 

Über die Praktik der Sklaverei in Israel ist wenig bekannt. Es wird die 
Auffasung vertreten, daß das Schicksal eines Sklaven in der Regel 

erträglich war und in jedem Fall akzeptabler als eine unversorgte Existenz 

der Armen in Freiheit (vgl. de Vaux*, I, S. 154f.; Thiel*, S. 158). 

Heinisch, S. 289f., meint sogar, daß es dem Sklaven in Israel, insbesonde- 

re dem israelitischen Sklaven besser erging als dem Sklaven in der 

Umwelt Israels aufgrund der gemeinschaftlichen Religion und des Be- 

wußtseins der Blutsverwandtschaft. Solch ein Standpunkt ist nur möglich, 

wenn der Charakter der Vorschriften (s.o. 2.16-17) verkannt und die 

prophetische Kritik negiert wird. In jedem Fall kann konstatiert werden, 

daß Sklaven sehr unsanft behandelt werden konnten (vgl. 21,20f.26f.; 

I Sam. 30,13.15) und offensichtlich des öfteren davonliefen (vgl. 

  

”S. dazu Brin*, S. 52ff.; C. van Leeuwen, “Die Partikel oX”, OTS 18 (1973), S. 15-48. 

” Vgl. ABD, VI, S. 58ff., IDB, IV, S.383ff.; van der Ploeg; Thiel*, S. 156ff.; de 

Vaux*, I, S. 145ff.



   

    

88 KAPITEL IV 

Gen. 16,6; Dtn. 23,16.17; I Sam. 25,10; I Reg. 2,39f.; s. auch Jdc. 11,3; 

I Sam. 22,2). Viele Sklavenhalter werden wenig Mitgefühl mit dem 

beklagenswerten Dasein ihrer Sklaven gehabt haben. Es werden wohl nur 

wenige Sklavenhalter wie Hiob gewesen sein, die einen Sklaven oder eine 

Sklavin als Mitmenschen und im Prinzip ihren Herren gleichwertig 

betrachteten (Hi. 31,13.15; vgl. Prov. 17,5; 22,2; Koh. 7,21f.; Mal. 2,10). 

Hiob legt an den Tag, daß er ein Normbewußtsein in bezug auf die 

Behandlung von Sklaven besaß. Das Bewußtsein, daß die Behandlung von 

Sklaven einer Ethik bedurfte, daß der Sklave mehr war als nur ein Stück 

Besitz, tritt uns auch in den Vorschriften des Bundesbuches entgegen. Die 

Versklavung des (männlichen) Sklaven wird zeitlich begrenzt (21,2). 

Gegen eine exzessive Züchtigung oder Mißhandlung von Sklaven sind 
Sanktionen formuliert (21,20f.26f.). Die Vorschriften intendieren nicht die 

Aufhebung der Sklaverei, sondern deren Linderung. Differenzierung 

gehört entsprechend der Vorstellung des AT zur geschaffenen Welt. Hiob 

zufolge verschwindet jegliche Differenzierung und eben auch der Unter- 

schied Herr-Sklave im Totenreich, der Nicht-Welt, der Gegenwelt des 

Grabes (Hi. 3,19). Paulus zufolge ist sie in Christus aufgehoben 

(Gal. 3,26-29; Kol. 3,10f.; vgl. im AT Joel 3,1f.). Das Institut der Sklave- 

rei stellte er jedoch nicht zur Diskussion (vgl. I Kor. 7,21-24; Eph. 6,5; 

Kol. 3,22-25; 4,1; I Tim. 6,1; Tit. 2,9f.; vgl. auch I Petr. 2,18-25).?° 
Relativ wenig Information bietet uns das AT über die Sklaverei. Besser 

dokumentiert ist sie aber in der Umwelt Israels, insbesondere in Mesopo- 

tamien.? 

4.2.3 Anmerkungen zur Position der Frau 

Nicht alle Frauen sind gleich und gleichwertig. Der Status und Wert einer 

freien Frau unterscheidet sich beträchtlich von der einer Sklavin. Die 

gesellschaftliche Ungleichheit bestimmt auch die Vorschriften über sie im 

Bundesbuch (s. 21,20f.26f. neben 21,22ff.; vgl. Lev. 19,20-22 neben 

Lev. 20,10; Dtn. 22,22). Innerhalb der Kategorie der Unfreien findet sich 

eine gleiche Behandlung von Mann und Frau (21,20.26.32), mit Aus- 

nahme der Sklavin, die Konkubine ist (21,7). Die Ungleichheit von 21,2- 

11 fehlt in Dtn. 15 in Übereinstimmung mit der Betonung der Gleichheit 

3 Idealistische Texte aus dem AT, wie 21,2-11; 21,26f.,; Din. 15,12-18; 23,15f., spielen 

keine Rolle in Paulus’ Äußerungen über Sklaven. Vgl. M. Davies, “Work and Slavery in the 

New Testament. Impoverishments of Traditions”, in: Rogerson (s. 4.1.1), S. 315-347 (S. 

338ff.), und s. auch Augustins Berufung auf das NT (s. 2.23 Anm.). 

2° 8, z.B. W. Bicksler, Slavery Documents of Old Babylonia, Ann Arbor 1973; Cardinelli, 

passim. 

   



  

    

     

  

EXODUS 21,1-11 

von Mann und Frau im Deuteronomium (s. z.B. 17,2-5). 

Der Status der Tochter eines freien Israeliten unterscheidet sich von der 
seiner eigenen Frau. Der Vater kann nach Gutdünken über seine Tochter 

verfügen und sie verkaufen (21,7). Dieses Recht steht ihm in bezug auf 
seine Frau nicht zu. Über die Verehelichung seiner Tochter entscheidet er 

allein (21,15f.). 
Über das Verhältnis der freien Frau zu ihrem Ehemann läßt sich aus 

dem AT wenig ableiten. In den Vorschriften steht das Verhältnis des 

Israeliten zur Frau seines Mitbürgers zur Debatte (20,14.17), das Verhält- 

nis zu seinen Eltern (20,12; 21,15.17), zur Witwe (22,21-23), aber ein 

Verhaltensmuster bezüglich der eigenen Ehefrau fehlt (zur Konkubine s. 
21,8-11) — einzig die Scheidung ist geregelt (Dtn. 24,1; vgl. Emmerson, 

S. 382ff.) — ebenso wie (wie in an Männer gerichtete Vorschriften nicht 
anders zu erwarten ist) eine Verhaltensregel für Ehefrauen. Doch finden 
sich indirekte Hinweise hierzu (vgl. Num. 5,1 1ff.; Dtn. 22,13-27). Ebenso 

wie die anderen Glieder der Familie unterstand die Ehefrau in der patriar- 

chalen israelitischen Gesellschaft der Autorität ihres Mannes (vgl. 21,22). 

Dies schließt nicht aus, daß sie einen besonderen Platz an der Seite ihres 

Mannes als dessen Gegenüber, Stütze und Halt sowie Stellvertreter 

einnahm (Gen. 2,18-23; vgl. z.B. ISam. 25,14ff.; I Reg. 21,4ff.; 

Prov. 31,10ff.). 

Das Priestertum war den Männern vorbehalten, die Prophetie nicht 

(15,20; Jdc. 4,4; II Reg. 22,14; Jes. 8,3; Neh. 6,14), ebensowenig wie der 

Besitz von Macht über verborgene Kräfte (s. zu 22,17). Beim offiziellen 

Kultus oblag offensichtlich den Männern die Verantwortlichkeit (23,17; 

Dtn. 16,16), doch schloß dies eine große Beteiligung der Frauen 

(35,22.25f.29; 36,6) und ihre Partizipation (15,20; Din. 12,12.18; 

16,10£.13f.) nicht aus (vgl. auch 38,8; I Sam. 2,22; II Reg. 23,7). Ge- 

genwärtig wird die Rolle der Frau in der Familienreligion, dem Hauskul- 

tus (vgl. 21,6) hervorgehoben (s. z.B. Bird; van der Toorn [s. 4.1.2], 

S. 32ff. u.a.). 

4.2.4 Die Vorschriften von 21,2-11 beziehen sich auf Volksgenossen, die 
in Sklaverei geraten sind, nicht aber auf Sklaven fremdländischer Her- 

kunft. Ein Israelit konnte, weil er nicht in der Lage war, seine Schulden 

zu begleichen, gezwungen sein, sich selbst zu verkaufen (Lev. 25,39; 

Dtn. 15,12; vgl. Am. 2,6; 8,6 und s. R. Kessler, VT 39 [1989], S. 13-22). 

Er konnte auch gerichtlich verkauft werden (22,2). Kinder, besonders 

Mädchen, konnten aus Not von ihren Eltern verkauft werden (21,7; vgl. 

II Reg. 4,1; Neh. 5,5). U.a. aufgrund der Parallelität von Ex. 21,2 und Ex. 

21,7 (Tochter) meint Chirichigno, S. 220ff., 246, 282, daß der Schuld- 

sklave von 21,2 eine von dem Schuldner abhängige Person, ein Sohn, sein 

 



   

  

9% KAPITEL IV 

muß. Den Selbstverkauf eines Familienhauptes hält er für ausgeschlossen. 

In Ex. 21 wird eine unterschiedliche Behandlung eines Sklaven und 
einer Sklavin in bezug auf die Länge der Schuldsklaverei vorgeschrieben. 

Ich will erst auf die Vorschriften über den Sklaven eingehen. Als allge- 
meine Regel gilt, daß der Sklave nach sechs Jahren wieder ein freier 

Mann war. Im besonderen wird die Position der Ehefrau des Sklaven 

betrachtet. Vorausgesetzt wird, daß die Frau der Besitz des Mannes ist 

(vgl. 20,17; 22,15f.). Allerdings gilt das Besitzrecht des Mannes 21,2-6 

zufolge nur, wenn der Mann schon verheiratet gewesen war, bevor er in 

Sklaverei geriet. In diesem Fall stehen ihm die ältesten Rechte zu, und 

seine Frau zieht mit ihm nach sechs Jahren aus (21,3). Wenn jedoch der 

Sklave von seinem Herrn eine Sklavin erhalten hat, dann stehen dem 

Sklavenhalter die älteren Rechte zu, und die Frau bleibt mit ihren Kindern 

(vgl. Gen. 17,12-17.27, Lev. 22,11; Jer. 2,14) der Besitz des Herrn. In 

diesem Fall muß der Sklave seine Frau und Kinder zurücklassen (21,4). 

In 21,5.6°” wird beschrieben, wie ein Sklave handeln soll, der sich in 
solch einer Situation befindet und der gesicherten Existenz bei seinem 

Herrn und seiner Frau und seinen Kindern anhängt. Er muß öffentlich 

erklären, daß er von seinem Recht auf Freiheit absieht (21,5). Daraufhin 

muß mittels eines Rituals seine Entscheidung für die lebenslange Sklave- 

rei, für den dauerhaften Aufenthalt im Hause seines Herrn, bekräftigt und 

wirksam gemacht werden (21,6). 

4.2.5 Beim Ritual müssen wir etwas länger stehenbleiben. Über die 

Interpretation verschiedener Elemente des Rituals gehen die Meinungen 

auseinander. Die handelnde Person ist der Sklavenhalter. Er muß zunächst 

den Sklaven zu h@’*löhim bringen. Gemäß einer Interpretation, die schon 

in LXX, Pesch. und den Targumen anzutreffen ist und lange Zeit die 

Auslegung beherrscht hat (s. z.B. KJV: ‘the judges’) und bis in heutige 

Zeit ihre Verfechter gefunden hat (z.B. Ehrlich), sei mit haä“löhim das 

Gericht, die Richter gemeint (s. auch Auslegung 22,7f.27). Kann ’Ihjm als 

Bezeichnung für Menschen gebraucht werden? Man hat die Meinung 

vertreten, daß ’/hjm in einer Reihe von Passagen, wie Gen. 6,2.4; 

Ex. 22,7, Ps. 58,2; 82,1.6; 138,1, Menschen bezeichne, und zwar Richter, 

Magistraten, Notabeln. Diese Ansicht ist nicht haltbar. Vielleicht kann an 

einer einzigen Stelle '/hjm einen sehr außergewöhnlichen Menschen 

bezeichnen (Ps. 45,7f.; I Sam. 2,25; vgl. C. Houtman, ZAW 89 [1977], 

S. 412-417). In Gen. 6,2.4 usw. ist ’/him allerdings Bezeichnung für 

göttliche Wesen oder Himmelsbewohner. 

Behauptet wird, daß ha’*löhim ‘Gott’ bedeute und ‘zu Gott bringen’ 

?” Nach Brin*, S. 23f., widerspiegelt 21,5f. eine spätere Entwicklung in der Gesetzge- 
bung. 

  

  



  

  

    

    9       

  

EXODUS 21,1-11 

gleichbedeutend sei mit “ins Heiligtum bringen’ (Dillmann); vgl. Aus- 

drücke wie ‘Gott suchen’ (Gen. 25,22; Ex. 18,15; Ps. 77,3) = Gott im 

Heiligtum befragen, ‘vor Gottes Angesicht erscheinen’ (z.B. Ps. 42,3) = 
das Heiligtum besuchen. Unterstellt wird, daß der Sklave ins Heiligtum zu 
einem oder mehreren Kultfunktionären gebracht wurde, die dort Gott 

repräsentierten (vgl. Dtn. 19,17 und auch Dtn. 1,17). Die Auffassung, daß 

h’Ihjim als Bezeichnung des nahegelegenen Heiligtums fungiere, genießt 

die Zustimmung verschiedener Exegeten (z.B. Böhl, Heinisch, te Stroete, 

Fensham, Childs). Brongers, S. 323, typisiert das Heiligtum explizit als 

JHWH-Heiligtum. Der Sklave habe dort vor der Priesterschaft nach- 

drücklich erklärt, fortan im Haus seines Herrn bleiben zu wollen. 

Ferner wurde die Ansicht vertreten, daß h’/him den Hausgott oder die 
Hausgötter bezeichne, vergleichbar den römischen Laren und Penaten, den 

Göttern, denen die Sorge für das Haus und Zubehör anvertraut war.” 
Auch für die Auffassung, h’/hjm sei eine Bezeichnung für das Heiligtum, 

wurde auf außerbiblische Texte verwiesen. Aus CE $$ 36f. (vgl. ANET, 

S. 163; TUAT, 1, S. 36f.) haben einige Ausleger geschlossen, daß die in 

21,6 und 22,7 beschriebenen Handlungen beim Eingangstor des Heilig- 

tums erfolgt sein mußten (vgl. Jer. 26,10). 
Manchmal wird ein Unterschied zwischen der ursprünglichen Bedeutung 

der verwendeten Formulierung und der Art und Weise, wie sie in Israel 

verstanden worden sei, gemacht. So meint Cassuto, daß “zu Gott bringen’ 

ein stereotyper Ausdruck für zum Gerichtshof bringen sei (wo ursprüng- 

lich Gottesbilder standen). Hyatt meint, daß die Kanaanäer ursprünglich 

an Hausgötter oder die Götter des Lokalheiligtums gedacht haben, daß 

aber in Israel h’/him auf JHWH bezogen gewesen sei. Auch andere 

rechnen mit einer ursprünglich polytheistischen Bedeutung, die in den 

Hintergrund getreten sei, nach der Inkorporation des Textabschnittes in 

2% Die Auffassung, daß h’/hjm den Hausgott bezeichne, vertreten z.B. F. Schwally, ZAW 

11 (1891), S. 181f. (ein vorväterliches Bildnis, ein Terafim), Noth, Michaeli. Daß h’/him 

Hausgötter meint, wird u.a. von Eerdmans*, S. 128; Beer; W.H. Schmidt, THAT, I, Sp. 156, 

vertreten. Unterstützung für die Hausgötter-Interpretation findet C.H. Gordon, JBL 54 

(1935), S. 134-141, in den Nuzi-Texten. Die darin genannten iläni, bei denen der Eid 

abgelegt wird, setzt Gordon auf eine Ebene mit den ’Ihjm (Terafim) von 21,6; 22,7f. A.E. 

Draffkorn, JBL 76 (1957), S. 216-224, differenziert zwischen iläni als Hausgötter (vgl. 21,6) 

(S. 219ff.) und ilani als Götter der Gemeinschaft; auf letztere sei 22,7f. zu beziehen 

(S. 217£f.). Vgl. zu den Nuzi-Texten auch Rouillard-Tropper, S. 351ff., van der Toorn, 

S. 219f.; Loretz, UF 24 (1992), S. 133-178. 

» F.C. Fensham, JBL 78 (1959), S. 160-161, und O. Loretz, Bib 41 (1960), S. 167-175. 

Später hat Loretz seinen Standpunkt nuanciert (s. UF 24 [1992], S. 158f.) und geändert (s. 

““Ahnen- und Götterstatuen-Verbot’”, S. SO1ff., 505 [mit ’/hjm sind Ahnenbilder gemeint]).



   

  

92 KAPITEL IV 

die Sinai-Proklamation von JHWHs Willen.” 
4.2.6 Um einen fundierten Standpunkt einnehmen zu können, müssen 

erst die übrigen Handlungen des Rituals in die Betrachtung einbezogen 

werden. Der Sklavenhalter muß den Sklaven zur Tür oder zum Türpfosten 
bringen. Die Frage erhebt sich: bei welcher Tür? Das Stadttor als Sitz der 
Richter (Ibn Esra) kommt nicht in Frage. Entscheidet man sich für die 

Auffassung ‘bei Gott’ = “im Heiligtum’, dann kann man an die Tür des 

Heiligtums denken (z.B. te Stroete, Fensham, Childs), aber auch an die 

Tür des Sklavenhalters (z.B. Böhl, Heinisch). In letzterem Fall müßte man 

annehmen, daß das Ritual teils beim Heiligtum und teils nach dem 

Verlassen desselben beim Haus durchgeführt wurde. Welcher Ort paßt am 

besten? Um diese Frage beantworten zu können, müssen wir näher auf die 
Handlung eingehen, die bei der Tür ausgeführt werden muß. 

Ein Pfriem mußt vom Sklavenhalter durch das Ohr des Sklaven gesto- 
chen werden. Um ein Sklavenmal am Ohr des Sklaven befestigen zu 

können? (z.B. Hyatt). Der Brauch, Sklaven zu kennzeichnen, ist aus 

Israels Umwelt’' bekannt, nicht aber aus dem AT. Oder ausschließlich, 
um ihn mit einem Zeichen der Hörigkeit zu markieren? (z.B. Dillmann, 

Cassuto). Solche Zeichen sind sinnvoll bei Sklaven, die weglaufen wollen, 

nicht aber bei einem Sklaven, der den ausgesprochenen Wunsch zum 

Bleiben geäußert hat. Wie dem auch sei, bei dieser Auffassung kann die 

Tür des Heiligtums oder des Hauses gemeint sein. Bei genannter Interpre- 

tation bleibt undeutlich, warum die Handlung bei der Tür ausgeführt 

werden muß. Weil das Holz einen guten Untergrund bildet, um das Ohr 

durchstechen zu können? (Cassuto). Solch eine Interpretation ist ziemlich 

prosaisch. Oder beabsichtigt das Durchstechen nicht so sehr, den Sklaven 

buchstäblich als Sklaven zu markieren, sondern hat bildhafte Bedeutung? 

Wird seine Hörigkeit symbolisch zum Ausdruck gebracht? (z.B. Böhl, 

Heinisch). In diesem Fall liegt nahe, daß die Handlung im Haus des 

Sklavenhalters erfolgt. Übrigens wird der Sklave ja kein Tempeldiener, 

sondern bleibt Haussklave. 

Das Ohr wird an der Tür oder dem Türpfosten durchbohrt. So wird 

symbolisch zum Ausdruck gebracht, daß der Sklave mit seinem Ohr, 

seinem Gehorsam, von nun an mit dem Haus seines Herrn verbunden ist. 

Damit ist der Wunsch des Sklaven (21,5) erfüllt. Er ist mit dem Haus 

verbunden, mit seinem Herrn als dem Haupt des Hauses. Wenn dieser 

"S. z.B. te Stroete zu 22,8; H.W. Jüngling, Der Tod der Götter, Stuttgart 1969, S. 27 
Anm. 14; Paul*, S. 50f. 

" Vgl. B.A. Brooks, “The Babylonian Practice of Marking Slaves”, JAOS 42 (1922), 
S. 80-90; Mendelsohn, S. 42ff., ders., DB, IV, S. 385; Cardellini, S. 48ff., 78, 86f., 101, 

116 u.a. 

  

  



  

  

    

   EXODUS 21,1-11 93 

sterben sollte, bleibt die Verbindung bestehen. Das Durchbohren des Ohrs 

als symbolische Handlung kann nur sinnvoll beim Haus situiert werden. 
Muß man sich den Ablauf etwa so vorzustellen, daß im Heiligtum die 

Vereinbarung zwischen dem Herrn und dem Sklaven vor Gott ratifiziert 

und daraufhin die Hörigkeit des Sklaven noch einmal symbolisch beim 

Haus zum Ausdruck gebracht wird? Bei einer solchen Vorstellung bleibt 

unklar, warum das Ritual beim Haus ausgerechnet bei der Tür vollzogen 

werden muß. Versteht man ha’*löhim als ‘Hausgott” bzw. “Hausgötter’, 

dann ergibt die Situierung der Handlung bei der Tür des Hauses Sinn: die 

Tür ist der Ort, wo die Hausgottheit(en) sich befand(en). Kurzum, es 

scheint nahezuliegen, daß das gesamte Ritual beim Haus, im Beisein des 

Hausgottes bzw. der Hausgötter ausgeführt wurde.’ Der zweite Satz mit 

whiggisö, ‘er soll ihn also bringen’, ist als Explikation des ersten Satzes 

zu verstehen. 

Die Ausführung des Rituals im Beisein der Hausgottheit(en) bei der Tür 

bedeutet, daß die Hausgottheit(en) Zeuge(n) der Verbindung ist/sind, die 

zwischen dem Sklaven und dem Haus des Herrn zuwege gebracht wurde. 

Deutlich ahistorisch ist die Interpretation von Sprinkle*, S. 57ff. Er faßt 

die ‘Götter’ als “ancestor figurines’ auf, aber versteht das Ritual als 

symbolische Handlung, mit der die Aufnahme des Sklaven in die Familie 

seines Herrn umschrieben wird. Von ihm/ihnen wird Überwachung der 

Vertragsbedingungen erwartet. Insbesondere hatte dies für den Hausherm 

und Sklavenhalter Konsequenzen. Er ist vertraglich mit dem Leben des 

Sklaven verbunden, auch wenn dieser alt und ökonomisch wertlos gewor- 

den ist. Bricht der Sklave sein Wort und läuft weg, dann gerät er außer- 

halb des Machtbereichs der Hausgottheit(en). Bricht der Sklavenhalter die 

Abmachungen, dann wird er beim Hinein- und Hinausgehen seiner 

Wohnung, dem Machtgebiet der Hausgottheit(en), stets an sein unmorali- 

sches Verhalten erinnert werden, und dann wird sich sein Haus von einem 

Schutzraum zu einem Ort der Gefahr wandeln.” 

* Van der Toorn, S. 209f., situiert die “räfım im innersten Raum des Hauses, im heder. 

® Zu einem guten Verständnis ist es von Bedeutung zu bedenken, daß nach antikem 
Bewußtsein die Türöffnung eine Grenze zwischen zwei Welten bildet, die den Bewohnern 

freundliche, beschirmende Sphäre des Hauses und die Außenwelt mit seinen bedrohlichen, 

bösen Mächten. Um diese draußen vor die Tür zu halten, wurden Amulette und Bildnisse 

von (Schutz)Göttern oder von monsterartigen Gestalten bei der Türöffnung angebracht und 
beschwörende Formeln auf die Türpfosten und die Oberschwelle geschrieben (vgl. Jes. 

57,8), s. ERE, IV, S. 846ff.,; G. van der Leeuw, Phänomenologie der Religion, Tübingen 

1970°, S. 448f. Die Vorschrift von Dtn. 6,9; 11,20 hat diesen Brauch zum Hintergrund. 

Ebenso der Brauch unter orthodoxen Juden, eine Mezuzah an den rechten Türpfosten 

anzubringen (s. z.B. EJ, XI, Sp. 1474ff., JE, VIII, S. 531f.; vgl. auch 4.2.9), und die 

Gewohnheit unter Christen, über oder bei der Tür ein Kruzifix zu befestigen. Die Geschichte 

lehrt, daß sowohl der Mezuzah als auch dem Kruzifix apotropäische Kraft zuerkannt wird. 

      

 



  

94 KAPITEL IV 

4.2.7 Bisher haben wir die Frage offengelassen, ob bei ha“löhim an 

einen oder mehrere Hausgötter gedacht werden muß. Gibt es eine argu- 

mentative Entscheidung? In 22,7f. wird h’Ihim auf ähnliche Weise 

gebraucht wie in 21,6, in 22,8 als Subjekt einer verbalen Mehrzahlform. 

Nun gibt es verschiedene Passagen im AT, in denen ’/hjm als Subjekt 
eines pluralischen Verbs fungiert und wo zumindest erwogen werden 
kann, ’Ihjm als Singular aufzufassen (Gen. 20,13; 31,53; 35,7; Ex. 32,4.8; 

I Sam. 4,8; II Sam. 7,23). Dies könnte dafür sprechen, den Begriff in 

21,6; 22,7f. als Bezeichnung einer einzelnen Gottheit zu verstehen. Die 

Interpretation der betreffenden Texte ist allerdings oft problematisch (vgl. 

auch R. Rendtorff, ZAW 106 [1994], S. 14-21). ’/him erweckt dort den 

Eindruck, eine vage und allgemeine Gottesbezeichnung zu sein und in 

jedem Fall keine konkrete Bezeichnung für JHWH oder eine spezifische 

Gottheit. So liegt es vielleicht am ehesten auf der Hand, halöhim als 

‘Götter’ zu verstehen. Die Interpretation ‘Gottheit’ ist allerdings nicht 

ausgeschlossen.’ 
Ist es möglich, eine konkrete Vorstellung von ha’*löhim zu erhalten? 

’Ihim kann zur Bezeichnung von einem oder mehreren Götterbildern 

verwendet werden (z.B. 20,23; 32,31; vgl. TAWAT, 1, Sp. 301). Daran 

wird auch in 21,6; 22,7f. gedacht werden müssen. Gibt es eine noch 

konkretere Vorstellung? Wir konstatierten bereits, daß A’Ihim gleichge- 

setzt ist mit den frafim (s. 4.2.5). Gewöhnlich denkt man dabei an 

Bildnisse der Hausgötter, der Laren und Penaten, im engeren Sinn an 

Bildnisse der Vorfahren, der Manen.”° Eine Identifizierung der irpijm mit 

Bildern der vergöttlichten Ahnen wird von Rouillard-Tropper, S. 356f., 

und van der Toorn, S. 211, 215, 222, hervorgehoben. Eine Gleichsetzung 

von Zrpjm mit ’Ihjm ist nicht unmöglich. In diesem Zusammenhang kann 

darauf gewiesen werden, daß die trpjm im Zusammenhang einer Orakel- 

befragung genannt werden (Ez. 21,26; Sach. 10,2; vgl. auch Jdc. 18,5; 

Hos. 4,12). In 22,8 wird von h’/hjm ein Ausspruch erwartet. ’/hjm wird 

an einigen Stellen als Bezeichnung für trpjm verwendet (Gen. 31,30 

neben 31,19.34f., und Jdc. 18,24 neben 17,5; 18,14.17.20). Ist diese 

Identifikation plausibel? 

fräfım (Gen. 31,19.34f., Jdc. 17,5; 18,14ff.; I Sam. 15,23; 19,13.16; 

Blut am Türrahmen kann diese Funktion auch erfüllen (vgl. 12,7; Ez. 45,19). Vgl. Hout- 

man*, Exodus, II, S. 176. 

"Sie wird u.a. von J. Davenport, A Study of the Golden Calf Tradition in Exodus 32, 
Ann Arbor 1973, S. 57ff., vertreten. 

®S. z.B. ERE, 1, S. 445, 449; F. Schwally, Das Leben nach dem Tode, Gießen 1892, 

S. 35ff.; W.O.E. Oesterly & T.H. Robinson, Hebrew Religion, London 1937?, S. 100f.; 

R. Brinker, The Influence of the Sanctuaries in Early Israel, Manchester 1946, S. 62ff.; ein 

Zusammenhang zwischen r‘fa’im und fräfim wird hierbei vorausgesetzt.



  

  

    

   EXODUS 21,1-11 95 

II Reg. 23,24; Ez. 21,26; Hos. 3,4; Sach. 10,2) ist ein vielbesprochener 

Begriff. Eine eingehende Besprechung kann an dieser Stelle nicht geboten 

werden.’* Ich will nur einige Punkte herausgreifen. Ist irpijm bezüglich 
seiner Form ein Plural, aber bezüglich seiner Bedeutung ein Singular? 
(vgl. Ges-K $ 24b, 145i; Joüon $ 136d und auch A. Jirku, Bib 34 [1953], 

S. 80). In I Sam. 19,13.16 bezeichnet trpjm ziemlich sicher einen einzigen 
Gegenstand, offensichtlich ein menschförmiges Gebilde oder eine Büs- 
te.’” Angesichts der in ISam. 19 geschilderten Situation ist übrigens 
nicht auszuschließen, daß das Bild theriomorph war (das Bild von 

Jdc. 17-18 wurde Jdc. 18,29ff. zufolge in Dan aufgerichtet, das später 

jedenfalls das Zentrum des Stierkultes war; s. I Reg. 12,28f.). Auch in 

Gen. 31 kann ein Bild gemeint sein. Rahels Tragsessel (Gen. 31,34) bot 

sicher die Möglichkeit, ein Bild von einigem Umfang zu verbergen. Im 

übrigen versteht man in Gen. 31 trpjm oft als echten Plural. Einige Male 

wird irpjm im Zusammenhang mit ’&föd (s. Houtman*, Exodus, III, S. 

464ff.) gebraucht (Jdc. 17-18; Hos. 3,4). Auch in diesem Zusammenhang 

wird neben anderen Auffassungen die Interpretation ‘Bildchen’ (bei 

Divinationen) verteidigt.”® 
4.2.8 In bezug auf 21,6; 22,7f. ist erwähnenswert, daß E. Sellin der 

Meinung ist, daß irpjm ein Spottname sei, der von den Gegnern des 

Götzendienstes gebraucht wurde.”” Auch andere hängen dieser Meinung 
an. So wurde der Term in Zusammenhang gebracht mit töref, ‘Obszöni- 

tät’, und ph, ‘schwach sein’. (vgl. I. Löw, MGWJ 73 [1929], S. 314, 

488, und A. Lods, ERE, VII, Sp. 1416). Lods ist der Ansicht, daß trpjm 

zur Bezeichnung diverser anstoßerregender Gegenstände dienen kann. 

Sellin ist jedoch der Ansicht, daß ein ursprüngliches ’/hjm zur Bezeich- 

nung eines JHWH-Bildes seit der Zeit Hoseas und Jesajas durch ein 

Spottwort ersetzt worden sei. In einigen Texten, so auch 21,6; 22,7f., sei 

’Ihjm verwendet worden, weil der Begriff nicht mehr als ‘Bild’ interpre- 

tiert wurde.“ 
Die Frage, ob Sellins Interpretation plausibel ist, möchte ich unbe- 

’ S, ferner DDD, Sp. 1588ff.; THAT, II, Sp. 1057ff.; Schroer*, S. 136ff., und die unter 

4.4.1 genannten Artikel von Rouillard & Tropper und van der Toorn. Im Zusammenhang 

mit Hausgötzen s. auch C. Epstein, Oad 13 (1980), S. 10f.; P. Pack & S. Yeivin & 

C. Epstein, Qad 14 (1981), S. 129f.; J. Huehnegard, CBQ 47 (1985), S. 428ff. 

?7 Anders W.E. Barnes, JTh$ 30 (1928-29), S. 177-179: mit trpjm seien stets Bildchen 

gemeint, auch in I Sam. 19; vgl. auch $. Smith, JTh$ 33 (1931-32), S. 33-36; P.R. Ack- 

royd, ET 62 (1950-51), S. 378-380. 

®S. z.B. Th.C. Foote, “The Ephod”, JBL 21 (1902), S. 27ff.; van der Toorn, S. 213. 

» “Efod und Terafim”, JPOS 14 (1934), S. 185-193. 

Später modifizierte Sellin seine Auffassung in bezug auf trpjm etwas; s. “Zu Efod und 

Terafım”, ZAW 55 (1937), S. 296-298. 

      

 



   

  

96 KAPITEL IV 

antwortet lassen. Diskutabel ist m.E., ob sich hinter trpjm ein JHWH-Bild 
verbirgt. Man gewint eher den Eindruck, daß mit irpjm niedere göttliche 
Wesen gemeint sind, die eventuell zwischen Gott und den Menschen eine 

Vermittlerposition einnahmen (vgl. König*, GAR, S. 257). Doch kann 

man aufgrund der These Sellins die Frage stellen, ob mit h’/him in 21,6; 

22,7f. JHWH gemeint sei, der durch ein Bild repräsentiert wird. In 

Jdc. 17,3ff. wird von der Verfertigung eines JHWH-Bildes für ein Privat- 
heiligtum erzählt, das allerdings auch von anderen als dem Eigentümer 

gebraucht wurde (Jdc. 18,5f.). Dessen Inventar und Priester wurden quasi 

‘übernommen’, um im Stammesheiligtum zu fungieren (Jdc. 18,14ff.; s. 

bes. V. 19f.30). Das Bild in Ex. 21; 22 ist nicht mit dem von Jdc. 17-18 

identisch. In Ex. 21; 22 wird man eher an Hausgötter als an den National- 

gott JHWH zu denken haben. 

Läßt sich meine Auffassung aufrechterhalten, wenn auf den Kontext im 

weiteren Sinne geachtet wird? Die Bestimmungen sind Bestandteil der 

Proklamation von JHWHs Willen, der 20,3.23 zufolge exklusive Hingabe 

seiner Verehrer für sich fordert. Ex. 21,6; 22,7f. werden wohl als Rudi- 

mente einer Volksreligiosität, genauer gesagt einer Familienreligion bzw. 

eines Hauskultes betrachtet werden müssen, die in den Schriften der 

offiziellen israelitischen Religion erhalten geblieben sind. Die Annahme 

scheint plausibel, daß die Religion Israels mehrschichtig war und die 

Hausreligion ein Substrat der israelitischen Religion war, die in den 

Augen derer, die sie praktizierten, nicht im Streit mit der Verehrung 

JHWHS als Israels Gott war.‘' Maben denke in diesem Zusammenhang, 

daß gemäß römisch-katholischer Auffassung die Heiligenverehrung keinen 

Angriff auf die Position Gottes darstellt und daß auch der strikt mono- 

theistische Islam eine Heiligenverehrung kennt (vgl. TRE, XIV, 

Sp. 641ff.). 
Ex. 21,6 und 22,7f. beinhalten Rudimente einer Familienreligion. Sie 

konnten in der Überlieferung weiterexistieren, da die strikt monotheisti- 

sche Redaktion des Pentateuch hä’Jöhim offenbar nicht mehr im Sinn 

von ‘Götter’, sondern als ‘Richter’ interpretierte. 

4.2.9 Din. 15,12-17 beinhaltet eine Neuinterpretation von Ex. 21,2-11. 

Ich will auf einen ausführlichen Vergleich beider Passagen verzichten und 

“ vgl. R. Albertz, Persönliche Frömmigkeit und offizielle Religion, Stuttgart 1978; ders., 
Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, I, Göttingen 1992, S. 143ff.; J. Con- 

rad, “Welche Bedeutung hatte die Familie für die Religion Altisraels?””, ThLZ 105 (1980), 

S. 481-488; J.B. Segal, “Popular Religion in Ancient Israel”, JJS 27 (1976), S. 1-22; van 

der Toorn (s. 4.1.2), S. 33ff.; ders., “Ancestors and Anthroponyms. Kinship Terms as 

Theophoric Elements in Hebrew Names”, Z4W 108 (1996), S. 1-11; ders., Family Religion 

in Babylonia, Syria & Israel, Leiden usw. 1996, S. 181ff. 

  

  



  

    

     

  

EXODUS 21,1-11 

beschränke mich auf die Beschreibung der markantesten Unterschiede. 

1. Dtn. 15 fordert eine gleiche Behandlung von Mann und Frau, wenn 

diese in Schuldsklaverei geraten sind (15,12.17). So erklärt sich das 

Fehlen eines Pendant von Ex. 21,3.4.7-11 in Dtn. 15. Übrigens erheben 

sich Fragen bezüglich Dtn. 15. Gerechnet wird offenbar nur mit der 

Anwesenheit von israelitischen Sklaven, nicht aber mit fremdländischen 

Sklaven auf Lebenszeit und den von diesen geborenen Kindern, so daß 

die Frage, wie gehandelt werden muß, wenn ein Israelit eine Sklavin auf 

Lebenszeit heirat, nicht ins Blickfeld rückt. Ferner spielt auch die Tat- 

sache, daß die Sklavin von 21,7-11 Nebenfrau ist, keine Rolle. Offen- 

sichtlich geht das Verhältnis Herr-Sklavin nicht über das eines Arbeits- 

verhältnisses hinaus (s. hierzu z.B. 21,4.26f.; die dort genannte Sklavin ist 

keine Konkubine), so daß der Weggang nach sechs Jahren keine Schei- 

dung impliziert. Daß sich ein Mann eine Nebenfrau käuflich erwirbt, wird 

offenkundig als unpassend erachtet (vgl. Dtn. 21,10-14). 

2. Das sakrale Ritual von Ex. 21,6 ist im Deuteronomium säkularisiert 

und zu einer rein säkularen symbolischen Handlung geworden (15,16.17). 

ha’löhim fehlt, für einen Hausgott (bzw. Hausgötter) ist kein Platz im 

Deuteronomium, in dem die Einheit Gottes (6,4f.) und die Einheit des 

Kultortes (Kap. 12) zentral stehen. Auch die m’züzä, der Türpfosten, wird 

nicht genannt. Er wird an anderen Stellen sehr wohl genannt, nicht aber 

als Ort, wo das Bildnis aufgestellt ist, sondern als Ort, wo Textworte 

niedergeschrieben werden müssen (Dtn. 6,8f.; 11,18ff.). Der Türpfosten 
hat eine neue Funktion erhalten.*? 

3. Dtn. 15 fordert eine recht humane Behandlung für Sklaven bzw. 

Sklavinnen, die nach sechs Jahren Dienst ausziehen. Ex. 21 zufolge darf 

vom ausziehenden Sklaven keine Bezahlung gefordert werden (V. 2; vgl. 

V. 11). Dtn. 15 fordert unter Verweis auf Israels Aufenthalt in Ägypten 

eine sehr großzügige und royale Behandlung der ausziehenden Sklaven. 

Beim Abschied müssen sie mit Geschenken überladen werden. 

Eine besondere Beleuchtung der Schuldsklaverei eines Volksgenossen 

bietet Lev. 25,39-46. Ebenso wie aus Din. 15,12 tritt auch aus Lev. 25,39 

eine andere Sicht über den betroffenen Volksgenossen als aus Ex. 21,2 

entgegen: der Volksgenosse ist nicht das Objekt der Transaktion, sondern 

Subjekt; er verkauft sich selbst (vgl. Japhet, S. 70ff.). Gemäß Lev. 25 

darf der Volksgenosse — über die Frau wird nicht explizit gesprochen — 

*% Zu m‘züzä s. ThWAT, IV, Sp. 80Iff.; O. Keel, “Zeichen der Verbundenheit. Zur 

Vorgeschichte und Bedeutung der Forderungen von Deuteronomium 6,8f. und Par.”, in: 

Melanges D. Barthelemy, Fribourg/Göttingen 1981, S. 159-240; C. Schedl, “Die Mezüzah- 

Texte in den Höhlen von Qumran”, in: Megor Hajjim (FS G. Molin), Graz 1983, S. 291- 

305. 

 



   

  

98 KAPITEL IV 

nicht als Sklave im eigentlichen Sinn behandelt werden (25,39f.42); ein 

Israelit darf nur Nichtisraeliten als Sklaven halten (25,44.45.46). Ebenso 

wie Dtn. 15 fordert Lev. 25 eine humane Behandlung, u.a. unter Verweis 

auf Israels Aufenthalt in Ägypten (25,42f.46). Gemäß Lev. 25 hat der in 

Sklaverei geratene Sklave mit seiner Familie im Jubeljahr das Recht auf 
Freiheit (25,40f.). Seine Schuldsklaverei dauert daher maximal fünfzig 

Jahre. Über den Wunsch des Sklaven, bei seinem Herrn zu bleiben, wird 

nicht gesprochen. Die Frage ist nicht relevant, weil der Betroffene im 
Jubeljahr auch seine väterlichen Besitztümer zurückerhält. 

4.2.10 Das Bild in Ex. 21 ist ziemlich realistisch, in Dtn. 15 und 

Lev. 25 aber idealistisch. Ebensowenig wie Ex. 21 mit Dtn. 15 harmoni- 

siert werden kann (anders Sprinkle*, S. SIf., 69, 198 u.a.), ist Dtn. 15 mit 

Lev. 25 zu harmonisieren. Vorschläge, die Unebenheiten zwischen den 

Abschnitten zu erklären, befriedigen nicht. Ich gebe einige Beispiele. Da 

Lev. 25 dem Israeliten den Ankauf eines Volksgenossen als Sklaven 

untersagt, wurde ‘ebed ‘ibri, ‘ein hebräischer Sklave’, in Ex. 21,2 nicht 

als ‘irgendein israelitischer Sklave’ interpretiert, sondern als ein Israelit, 

der einen Diebstahl begangen hat und zum Verkauf verurteilt wurde (vgl. 

22,2; so z.B. TPsJ zu 21,2; Mek., III, 3; Raschi). Die Frau der betreffen- 

den Person wird in TPsJ 21,3 betont als israelitische Frau bezeichnet. Sie 

muß von der Frau in 21,4 unterschieden werden. Diese wird als Nichtis- 

raelitin betrachtet und hat daher kein Recht auf Freiheit (Lev. 25,44-46; 

vgl. Mek., III, 9f.; Raschi). Eine Harmonisierung ist auch in der LXX zu 

21,7 spürbar: ’ämd, ‘Sklavin’, wurde mit oix&tıg übersetzt, ha “bädim, 

‘die Sklaven’, aber mit «i do0Aaı, ‘die Sklavinnen’ (vgl. auch Vulg.); 

indem verschiedene Begriffe verwendet werden, wird ein Unterschied 

zwischen der israelitischen Sklavin, der oik&rıc, einerseits, und anderer- 

seits den nichtisraelitischen Sklavinnen (Sklaven) gemacht (vgl. Frankel*, 

S. 91). Vorausgesetzt wird, daß Erstgenannte nicht als echte Sklavin 
behandelt werden darf wie die Letztgenannten (vgl. Lev. 25). Nun wird 

aber in 21,7 im Zusammenhang mit den echten Sklaven vom Auszug 

gesprochen. Wie läßt sich dies erklären? Gemäß Mek., III, 23, bezieht 

sich der Schluß von 21,7 auf eine besondere Situation: die nichtisraeliti- 

schen Sklavinnen (Sklaven) wurden mißhandelt und haben darum das 

Recht auf Freiheit (vgl. 21,26f.). Auch TPsJ beinhaltet diese Interpretation 

und bietet nähere Informationen zur israelitischen Sklavin: sie muß ein 
junges Mädchen sein (jünger als zwölf Jahre); sie darf nicht weggehen 

wie die kanaanitischen Sklaven (vorausgesetzt wird, daß Volksgenossen 
nicht mißhandelt werden), wohl aber im Sabbatjahr, beim Anbruch der 

* Zu Symmachus’ Übersetzung: o0 rpoeAeboeraı npo&Aevawv dovAkrjv, s. Salvesen*, 
S. 101f, 218, 237. 

  

  



   99       

    

EXODUS 21,1-11 

   

        
    
    
    
    
    
        
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                            

   

  

     

Pubertät, im Jubeljahr, beim Tod ihres Herren und bei Bezahlung von 

Geld (vgl. 21,8 und s. Mek., III, 18ff., 30f.; Raschi; ganz anders Nachma- 

nides). 

Zuletzt sei noch ein Vorschlag neueren Datums genannt: in 21,7 sei 

eine Frau gemeint, die nicht bloß für die Arbeitsverrichtung bestimmt ist 
(und daher nicht nach sechs Jahren freikommt), sondern zugleich Neben- 

| frau ist (und darum für immer bleiben muß) (s. z.B. Keil, Gispen, aber 

auch schon Nachmanides). Argumentiert wird, daß Lev. 25 eine Ergän- 
zung zu Ex. 21 und Dtn. 5 biete: auch der Sklave mit dem durchbohrten 

Ohr erhält im Jubeljahr die Freiheit.** 
4.2.11 Außerhalb des Pentateuch wird zweimal von einer Freilassung 

von Schuldsklaven gesprochen. Implizit in Neh. 5. Aus 5,10-13 darf 

| konkludiert werden, daß auf Veranlassung von Nehemia augenblicklich 

die jüdischen Schuldsklaven (Neh. 5,5.8) freigelassen wurden. Auf 

Vorschriften aus dem Pentateuch wird nicht Bezug genommen. Explizit 

wird Din. 15 in Jer. 34,14 zur Sprache gebracht. Jer. 34,8-11.14-16 

berichtet über eine kollektive Freilassung von sowohl hebräischen Män- 

nern als auch Frauen (34,9) aus Schuldsklaverei. Die Gleichzeitigkeit der 

Freilassung ist auffallend. Gewöhnlich nimmt man an, daß in Ex. 21 und 

Din. 15 vorausgesetzt wird, daß die Freilassung aus Schuldsklaverei 

individuell erfolgte, sechs Jahre nach der Indienstnahme der betreffenden 

Person, und daß keine Beziehung bestehe zwischen der Freilassung und 

dem an den Zyklus von sieben Jahren gebundenen Institut des Sabbatjah- 

res (s. 23,10f.). Sonst, so behauptet man, würde die Vorschrift einem 

| Mißbrauch Vorschub leisten: durch Schuldsklaverei kurz vor dem Sabbat- 
| jahr könnte sich jemand ganz einfach seiner Schulden entledigen; und wer 

| 

  
würde solch einen Sklaven kaufen wollen? (z.B. Heinisch zu 21,2). 

Schwerer wiegt, daß in Din. 15,18 explizit von einer Arbeitsperiode von 

sechs Jahren gesprochen wird. In diesem Licht kann man zur Annahme 

neigen, daß in Jer. 34 sekundär eine Beziehung zu Dtn. 15 hergestellt 

wurde und die Initiative von Zedekia zur Freilassung der Sklaven 

(Jer. 34,1) nicht aus dem Wunsch resultierte, die Tora-Bestimmung des 

Mose zu verwirklichen. Übrigens ist es nicht unmöglich, daß gemäß der 

Redaktion des Deuteronomium die Freilassung von Sklaven im Sabbatjahr 
erfolgen muß (vgl. Lev. 25,40: kollektive Freilassung im Jubeljahr). 
Jedenfalls folgt Dtn. 15,12-18 unmittelbar auf die Vorschrift zum Sabbat- 

jahr. So kann vermutet werden, daß ein Zusammenhang zwischen Schuld- 

erlaß und Freilassung besteht (vgl. Dtn. 31,10f. und s. Phillips, S. 57ff.). 

# So bereits Josephus, Ant., IV, 273 und z.B. TPsJ zu 21,6; Mek., III, 17; Raschi. Zum 

Verhältnis Ex. 21/Dtn. 15/Lev. 25 s. z.B. die unter 4.1.1 genannten Werke von Chirichigno 

(S. 354ff.), Japhet, Kaufman, Weingreen.



       
100    

    

   

KAPITEL IV 

   
Sollte dies der Fall sein, kann man die These verteidigen, daß Dtn. 15 den 

Hintergrund für Zedekias Initiative bildete (Sarna, S. 146ff.; vgl. Cardelli- 

ni, S. 312ff.). In Ex. 21 fehlt allerdings in jedem Fall der Zusammenhang 

zwischen der Freilassung von Sklaven und dem Sabbatjahr. Die Freilas- 

sung trägt individuellen Charakter (vgl. Lemche, VT 26 [1976], S. 45; 

ders., BN 25 [1984], S. 70). 

Ferner ist es nicht unmöglich, daß der Verweis auf Dtn. 15 in Jer. 34 

sekundär ist (vgl. Lemche, VT 26 [1976], S. 5Iff.). Zur Debatte steht die 

Frage nach dem Charakter der Vorschriften. Sind sie ‘Staatsgesetze’? (zur 

Frage s. 2.2.16-18). Falls dies nicht zutreffend ist, kann man aus der 

Tatsache, daß in den historischen und prophetischen Büchern nicht auf die 
Vorschriften hingewiesen wird, keine Schlußfolgerungen ziehen über die 

Zeit ihres Entstehens.*° 

4.2.12 Auch CH kennt die Situation, daß zur Begleichung von Schulden 

weitreichende Maßnahmen getroffen werden müssen ($$ 117-119) (vgl. 

Cardellini, S. 78ff.). $ 117 nennt den Fall eines freien Bürgers, der wegen 

Schulden (nicht mit seiner eigenen Arbeitskraft bezahlt, sondern) seine 

Ehefrau, Tochter oder seinen Sohn für Geld (ana kaspim) hergibt oder 

    

       
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

  

     

   

                                    

   

  

Gläubiger durch Arbeitsleistung die Schuld zurückzuzahlen; festgelegt 

wird, daß sie nach drei Jahren Arbeit im vierten Jahr in Freiheit entlassen 

werden müssen. $$ 118f. handeln von der Dienstbarkeit von Sklaven und 

Sklavinnen und dem Verkauf einer Konkubine durch einen freien Bürger 

im Fall von Schulden. 

Die Bestimmungen versetzen uns in die mesopotamische Gesellschafts- 

ordnung, wo Menschen einem Gläubiger als Pfand gegeben wurden, um 

ihre Arbeitskraft einzusetzen für mazzazänum, die Dienst-Antichrese zur 
Bezahlung von Zins und Tilgung, und für kis$ätum, die Dienstbarkeit zur 

Tilgung von Schulden, und wo Menschen für Geld verkauft wurden. 

Ammisaduga (ca. 1650 v.Chr.) rühmt sich, daß er Schuldnern und 
ihren Frauen und Kindern, die in solch einer Situation verkehrten, die 

Freiheit verlieh (Edikt $ 20). Sklaven und Sklavinnen in den gleichen 

Umständen, versagt er allerdings das Recht auf Freiheit ($ 21). Beim 

Verkauf von Personen waren offenkundig Dritte im Spiel, die aus der 

Begleichung von Schulden einen lukrativen Beruf gemacht haben. Sie 
beglichen die Schulden bei den Gläubigern und exploitierten die Schuld- 

sklaven. CH $$ 117-119 richtet sich wahrscheinlich gegen solche Ma- 
chenschaften. Ein Rückkauf mußte zumindest theoretisch möglich sein 

# Wie dies z.B. M. David, “The Manumission of Slaves under Zedekiah”, O7$ 5 (1948), 
S. 63-79, tut (vgl. auch Cardellini, S. 357ff.). 

“ Vgl. FR. Kraus, Ein Edikt des Königs Ammi-saduga von Babylon, Leiden 1958.   



  

EXODUS 21,1-11 

(vgl. CH $ 119 im Fall der Konkubine). S. ferner Stol, S. 11ff. 

Der Verkauf einer Tochter als Konkubine des Käufers und Sklavin von 

dessen Frau ist aus Mesopotamien bekannt (vgl. Stol, S. 15). Der Standes- 

unterschied zwischen Frau und Nebenfrau kann laut LE $$ 25f.; CH 

88 170f. Konsequenzen für die Frage haben, ob und in welchem Ausmaß 

die jeweiligen Söhne der Frauen Recht auf die Hinterlassenschaft des 
Vaters besitzen. Die Söhne der Sklavin dürfen in jedem Fall nicht von 

den Söhnen der Frau zur Dienstbarkeit gezwungen werden (vgl. Cardelli- 

ni, S. 88f.). 
Im Zusammenhang mit 21,7-11 wurde als Vergleich auf einen aus Nuzi 

bekannten Vertragstyp gewiesen, den fuppi märtüti u kallatüti, aus dem 

ersichtlich wird, daß ein Vater das Recht hatte, seine Tochter gegen 

Bezahlung adoptieren zu lassen. Der Adoptivvater konnte das Mädchen 

selbst heiraten, aber sie auch an wen auch immer er wollte geben. Dies 

konnte sein eigener Sohn sein oder ein adoptierter Sohn oder ein Sklave. 

In letzterem Fall wurde vertraglich festgelegt, daß sie zeit ihres Lebens 

dem Haushalt ihres Adoptivvaters zugehörte. Wie es scheint, kann von 
einer echten Parallele keine Rede sein.’ 

#7 Vgl. Paul*, S. 52f,; B.L. Eichler, “Nuzi and the Bible. A Retrospective”, in: H. Beh- 

rens u.a. (Hg.), DUMU-Ee-DUB-BA-A (FS A.W. Sjöberg), Philadelphia 1989, S. 107-119 

(S. 116ff.).  



  

   KAPITEL V 

VERLETZUNG DER KÖRPERLICHEN INTEGRITÄT 
ANDERER LEUTE 

5.0 EINLEITUNG 

21,12-32 kann als ganzes unter den Nenner ‘Verletzung der körperlichen 

Integrität anderer Leute’ gebracht werden. Verschiedene Formen von 

Gewalt, ausgeübt in unterschiedlichsten Situationen und an diversen 

Kategorien von Personen, werden aufgelistet. Im verwendeten Vokabular 

klingt bereits die Thematik durch. ‘Schlagen’ (nkh hi., s. 21,12.15.18f.26; 

vgl. auch 22,1)' und ‘stoßen’ (ngh, s. 21.28f.31[2x].32; vgl. auch 21,36; 

ngp, S. 21,22; vgl. auch 21,35) spielen eine wichtige Rolle in diesem 

Abschnitt. 

Ein Schlag oder Stoß wird allzu schnell so hart ausgeführt, daß ein 

Mensch ernsthafte Verwundungen oder bleibende Verletzungen davon- 

tragen oder gar zusammenbrechen kann. So wundert es nicht, daß die 

Begriffe ‘Tod’ und ‘töten’ einige Male im betreffenden Textabschnitt 

fallen, um die Folge einer Gewalttat gegen einen Menschen zu beschrei- 

ben (21,12.18[+ Negation].20.28f.; vgl. auch 22,1 und s. den Gebrauch 

von hrg in 21,14) und um die Strafe für solch eine Tat zu bezeichnen. 
Eigentliches Ziel der Vorschriften ist die Ehrfurcht vor der körperlichen 
Integrität und dem Leben anderer. 21,12-32 kann wie folgt eingeteilt 

werden: 

1. 21,12-17: Fälle einer Verletzung der körperlichen Integrität anderer, 

die der Täter mit dem Tod bezahlen muß. 

2. 21,18-27: Fälle, in denen die Todesstrafe nicht anzuwenden ist. 

' ‘Schlagen’ wird im Hinblick auf Handgreiflichkeiten gebraucht (z.B. 2,13; 21,18f.), das 

Erteilen von Körperstrafen (z.B. 2,11; 5,14.16; 21,20.26), die Anwendung von Gewalt 

(21,15; 22,1). In 21,12.20; 22,1 wird explizit gesagt, daß auf das Schlagen der Tod folgt. 

Häufig hat nkh hi. die Bedeutung ‘totschlagen’ (Gen. 4,15; 8,21; Ex. 2,12; Lev. 24,17f.21 

usw.). Vgl. TRWAT, V, Sp. 445ff. 
? möt wird im Bundesbuch für das Sterben von Menschen als Folge einer Mißhandlung 

gebraucht (21,12.18.20), als Folge von Verwundungen, die durch ein Tier verursacht werden 

(21,28; vgl. 21,29), oder als Folge eines über sie verhängten Todesurteils (21,14), verschie- 

dentlich unter Verwendung der Formel möf jümät (s. bereits 2.7) zur Bezeichnung des 

Strafmaßes (21,12.15-17; 22,18). Es wird auch für das Sterben von Tieren auf natürliche 

oder nicht näher beschriebene Weise (22,9.13) gebraucht und für das Sterben eines Tieres 

als Folge von Verwundungen, die durch ein anderes Tier verursacht werden (21,35f.). Vgl. 
THAT, 1, Sp. 893ff.; TRWAT, IV, Sp. 763ff. 

  

   

  



       

       

    
    
    
        
          

    
    
    

     
          
    

                                  

      

EXODUS 21,12-14 103 

   
3. 21,28-32: ein Fall, wo die körperliche Integrität eines anderen durch 

ein Haustier verletzt wurde. 

Im vorliegenden Abschnitt werden ab 21,18 die allgemeinen Vorschrif- 

| ten mit w’ki (21,18.20.22.26.28 [s. 4.2.1]; vgl. die masoretische Eintei- 

lung: s’tümä vor 21,18 usw.; p*tühä vor 21,28 [einige MSS: s“tümä; vgl. 

| Perrot*, S. 66]), die Beschreibung besonderer Situationen mit (w’)'im 
(21,19.21.23.27.29£.32 [s. 4.2.1]; vgl. den Gebrauch von ’ö in 21,31) 

eingeleitet. In 21,12-17 werden die allgemeinen Vorschriften eingeleitet 

| mit einem Partizipialsatz (s. 2.7) und abgeschlossen mit einer möt jümät- 

| Formel; s. 21,12.15-17 (vgl. die masoretische Einteilung; stimä vor 

21,12.15.16.17); die Beschreibung von besonderen Situationen mittels 

wa”ser (21,13) und w‘ki.? 

5.1 VORSÄTZLICHER UND NICHT VORSÄTZLICHER TOTSCHLAG (21,12-14) 

5.1.1 Literatur 

    

A.G. Auld, “Cities of Refuge in Israelite Tradition”, JSOT 10 (1978), 

S. 26-40; R.G. Bindschedler, Kirchliches Asylrecht (Immunitas ecclesia- 

rum localis) und Freistätten in der Schweiz (KRA 32, 33), Stuttgart 1906; 

H. Bolkestein, Wohltätigkeit und Armenpflege im vorchristlichen Altertum, 

Utrecht 1939; G. Le Bras, “Asile”, DHGE, IV, Sp. 1035-1047; A. Bulme- 

rincq, Das Asylrecht in seiner geschichtlichen Entwickelung beurtheilet 

vom Standpunkte des Rechtes und dessen völkerrechtliche Bedeutung für 

die Auslieferung flüchtiger Verbrecher, Dorpat 1853 (Reprint Schaan/ 
Liechtenstein 1983); J.C. Cox, The Sanctuaries and Sanctuary Seekers of 

Medieaval England, London 1911; R. Dann, “Ueber den Ursprung des 

Asylrechts und dessen Schicksale und Ueberreste in Europa”, Zeitschrift 

für deutsches Recht und deutsche Rechtswissenschaft 3 (1840), S. 327- 

368; L. Delekat, Asylie und Schutzorakel am Zionheiligtum. Eine Untersu- 

chung zu den privaten Feindpsalmen, Leiden 1967; A. Ducloux, Ad 

ecclesiam confugere. Naissance du droit d’asile dans les eglises (IV*- 

milieu du V* s.), Paris 1994; F. Dunand, “Droit d’asile et refuge dans les 

temples dans l’Egypte lagide”, in: Hommages a la memoire de S. Saune- 

ron, Le Caire 1979, S. 77-97; W. Fauth, “Asylon”, KP, I, S. 670-671; L. 

Fuld, “Das Asylrecht im Althertum und Mittelalter”, ZURW 7 (1887), S. 

| 102-157, 285-296, M. Gijswijt-Hofstra, Wijkplaatsen voor vervolgden. 

Asielverlening in Culemborg, Vianen, Buren, Leerdam en IJsselstein van 

  

* Zur Einteilung und Komposition s. besonders Osumi*, S. 39ff., 47ff., 213ff., Otto*, 

Wandel, 24ff., 6lff.; ders.*, Rechtsgeschichte, S. 138ff., Schwienhorst-Schönberger*, 

S. 39ff., 47ff., 213ff.



  

104 KAPITEL V 

de l6de tot eind 18de eeuw, Dieren 1984; M. Greenberg, “The Biblical 

Conception of Asylum”, JBL 78 (1959), S. 125-132; J.C. Greenfield, 

“Asylum at Aleppo. A Note on Sfire III, 4-7”, ScrHie 33 (1991), S. 272- 

278 (= Ah, Assyria ... [FS H. Tadmor]); ©. Hennsler, Formen des Asyl- 
rechts und ihre Verbreitung bei den Germanen, Frankfurt a.M. 1954; E. 

Herman, “Zum Asylrecht im byzantinischen Reich”, OrChP 1 (1935), S. 

204-238; ders., “Asile dans l’Eglise Orientale”, DCC, I, Sp. 1084-1089; 

J.R. Hertzler, “The Abuse and Outlawing of Sanctuary for Debt in Seven- 

teenth-Century England”, HistJ 14 (1971), S. 467-477, C. Houtman, Het 

altaar als asielplaats, Kampen 1990; P. Landau, “Asylrecht III. Alte 

Kirche und Mittelalter”, TRE, IV, S. 319-327; H. Langenfeld, Christia- 

nisierungspolitik und Sklavengesetzgebung der römischen Kaiser von 

Konstantin bis Theodosius II, Bonn 1977; H. Leclercq, “Droit d’asile”, 

DACL, IV/2, Sp. 1549-1565; M. Löhr, “Das Asylwesen im Alten Testa- 

ment”, SKG.G 7/3 (1930), S. 177-217; E. Lüddeckens, “Asylrecht”, LA, I, 
Sp. 514-516; J. Milgrom, “Sancta Contagion and Altar/City Asylum”, in: 
Congress Volume Vienna 1980 (VT.S 32), Leiden 1981, S. 278-310; L.R. 

Misserey, “Asile en Occident”, DCC, I, Sp. 1089-1104; N.M. Nicolsky, 
“Das Asylrecht in Israel”, ZAW 48 (1930), S. 146-175; B. van Oeveren, 

De vrijsteden in het Oude Testament, Kampen 1968; A. Rofe, “The 

history of the cities of refuge in Biblical law”, ScrHie 31 (1986), S. 205- 

239; E.Schlesinger, Die griechische Asylie, Diss. Gießen 1933; 

G.K. Schmelzeisen, “Das Asyl in der germanisch-deutschen Rechts- 

geschichte”, GWU 29 (1978), S. 295-307; M. Siebold, Das Asylrecht der 

römischen Kirche mit besonderer Berücksichtigung seiner Entwicklung auf 
germanischem Boden (Universitas-Archiv 36, Historische Abteilung 4), 

Münster i.Westf. 1930; P. Timbal Duclaux de Martin, Le droit d’asile, 

Paris 1939; J. de Vaulx, “Refuge”, DBS, IX, Sp. 1480-1510; P. Welten, 

“Asyl im Widerstreit. Zur Geschichte von Vorstellung und Praxis”, BThZ 

9 (1992), S. 217-230, L. Wenger, “Asylrecht”, RAC, I, Sp. 836-844; 

G. Wildeboer, “Het asylrecht in de Mozaische wetgeving”, Tijdschrift 

voor Strafrecht 8 (1894), S. 197-209; H. Wißmann, “Asylrecht I. Religi- 

onsgeschichtlich”, TRE, IV, S. 315-318; F. von Woess, Das Asylwesen 

Ägyptens in der Ptolemäerzeit und die spätere Entwicklung. Eine Einfüh- 

rung in das Rechtsleben Ägyptens besonders der Ptolemäerzeit, München 
1923. 

5.1.2 Übersetzung 

21,12 ‘Wer einem anderen einen solchen Schlag versetzt, daß er stirbt, 

muß hingerichtet werden. 

13 Für den Fall, daß er (der Totschläger) es jedoch nicht auf dessen 

         

  

    

   
 



     

     
    
    
    
    
      

    

    

105 

  

EXODUS 21,12-14 

      

(das des anderen) Leben abgesehen hatte und seine Hand ausrutschte, 

weil er sich selbst nicht unter Kontrolle hatte, weise ich (JHWH) dir 

1 einen heiligen Ort an. Dorthin kann er seine Zuflucht nehmen. 

14 Aber sollte jemand gegen einen anderen mit dreister Gewalt aufge- 

{reten sein und es darauf anlegt haben, ihn gezielt zu ermorden, dann 

mußt du ihn (wenn er nach seiner Tat seine Zuflucht am heiligen Ort 

genommen hat) von meinem Altar entfernen, damit er hingerichtet werden 

kann’. 

5.1.3 Exegetische Anmerkungen 

   

    
    
    
    
    
    

      
    

      
    

                                  

   
    

21,12 'is (s. 21,7), obwohl das Objekt 'i$ im allgemeinen Sinn eine Bezeichnung 

für ‘jemand’ sein kann (z.B. Ges-K $ 139d; Joüon $ 147b), ist anscheinend (s.u.) 

sowohl das implizierte Subjekt als auch das Objekt ein Mann (s. ferner die 

| Differenzierung in 21,18-32). In TPsJ ist ‘ein Israelit oder eine Israelitin’ Objekt. 

Vgl. Lev. 24,17: 'is ist Subjekt und kol-nefes "ädam ‘irgendein menschliches 

Wesen’ Objekt, und s. die Diskussion in Mek. III, 32f., und bei Raschi zur Frage, 

wie es sich verhält, wenn eine Frau oder ein Kind Objekt oder Subjekt ist. Auch 
Frauen verübten zuweilen einen Mord, zwar nicht aus roher Gewalt, sondern in 

weiser Überlegung (Jael, Judit; s. Jdc. 4,17ff.; Jud. 8ff.). rkh hi., ‘schlagen’, wird 

in TO und TPsJ ausdrücklich als ‘töten’ expliziert.   
21,13 Zu “ser als Einleitung eines Konditionalsatzes s. z.B. Ges-K $ 159cc; 

Joüon $ 167j; lö’ sädä stellte offenbar bereits die alten Übersetzer vor Schwierig- 

keiten; s. z.B. LXX: 6 d&£ obx &xöv, ‘aber er dies nicht wollte’; Vulg.: qui autem 
non est insidiatus, ‘aber er keinen Anschlag plante’, und des weiteren Aq., Symm. 

(abfieev; vgl. Salvesen*, S. 102f.), die Targume und die Diskussion bei Raschi; 

der Passus ist offensichtlich eine verkürzte Form des Ausdrucks /ö’ sädä 'et-naf36 
“qahtäh (vgl. I Sam. 24,12). Muß sädü s* ädenü in Thr. 4,18 wie folgt verstanden 
werden: sie haben es auf unser Leben abgesehen, sobald wir einen Tritt vor die 

Tür setzen? sädü wird abgeleitet von sdh oder swd (s. die Lexika). S. ferner den 

Gebrauch von s‘dijjä, ein Derivat von sdh, in Num. 35,20.22. 

'hä’elöhim, zum Gebrauch des Artikels s. z.B. Ges-K $ 126r; Joüon $ 137n. ’nh 

j pi., s. die Lexika. Bei jad kann man auch an eine Hand mit einem Gegenstand 

denken (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 28). Ausdrücklich wird in der LXX (vgl. 

Frankel*, S. 86), der Vulgata und TO, TPsJ, TNf hervorgehoben, daß das 

Unglück der Wille JHWHs gewesen sei (so wie anderenorts in den Targumen der 

Gottesnamen JHWH für ha'löhim verwendet wird). So lautet z.B. die LXX: 

&rr& 6 Heög nap&öwkev eig Täg xXeiparg abrou, “aber Gott (ihn) in seine Hände 

übergeben hat’. Solch eine Übersetzung stimmt mit der Interpretation von Philo* 

und der rabbinischen Auslegung überein: das Opfer verdiente den Tod; es war 

jemand, der seiner gerechten Strafe entkommen war, z.B. wegen Mangel an 

| j 
j 

* De fuga et inventione, 65, 66, 93; De specialibus legibus 3.120-122.



  

106 KAPITEL V 

Zeugen (Mek. III, 35; Raschi). 

w‘samti (s. 21,1), ‘weise ich (JHWH)’; Pesch.: ‘bd (3.Sing.; ist Gott oder Mose 

Subjekt? Vgl. Dtn. 4,41). Zum Vorschlag (aufgrund der Textüberlieferung der 

Pesch.), daß smt (Israel als Subjekt; vgl. Dtn. 19,2 u.a.) gelesen werden müsse, s. 

Delekat, S. 299. 

Da im Zusammenhang mit 21,13 von einem Altar die Rede ist (21,14), wird 
mit mägqöm eine heilige Stätte gemeint sein.’ Mit dem Gebrauch des Singular 

(ka, ‘dir’, in 21,13 und figgähennü, ‘mußt du ihn entfernen’ in 21,14; vgl. z.B. 
20,3.4 usw.) korreliert der Gebrauch des Singular mägöm. Die verwendete 

Formulierung schließt die Existenz mehrerer heiliger Stätten — Böhl übersetzt 

“Orte’ in 21,13 —, die als Asylstätten fungiert haben, nicht aus.* 

In der LXX wird als Subjekt von nws (vgl. THAT, II, Sp. 47ff.; TRWAT, V, Sp. 

307£f.), ‘flüchten’, expizit ö doveüoac, ‘der Totschläger’, genannt. 

21,14 Zu zwa hi. s. ThAWAT, II, Sp. 550ff. Ehrlich, S. 349, schlägt vor, jäzom 
(von zmm, ‘planen’, ‘sinnen’) zu lesen. hrg (vgl. TRWAT, II, Sp. 483ff.), “ermor- 

den’, bezeichnet das Töten als gewalttätige, blutige Handlung, wobei Menschen 

(z.B. 2,14f.; 5,21, 21,14; 23,7, 32,27) oder JHWH (z.B. 4,23; 13,15; 22,23; 
32,12) Subjekt sein können. ‘ormä, s. TRWAT, VI, Sp. 387ff. Beim Altar (miz- 

b£eah) handelt es sich um einen Brandopferaltar (vgl. 20,24). Es ist das für den 

heiligen Ort konstitutive Element. Ein Gebäude vermag dies nicht zu vermitteln 
(vgl. 3.2.11).’ tiggähennü, zur 2.Pers. s. 21,2. Zu Iqh, “entfernen’, s. 21,10. 

In 21,14 kann vorausgesetzt sein, daß der Asylsuchende die Hörner des Altars 
ergreift (vgl. I Reg. 1,51f.; 2,28). ‘Hörner’ befanden sich laut der Beschreibung 

von Ex. 25-40 an den vier Ecken des Brandopferaltars (27,2[2x]; 29,12; 38,2[2x]) 
und am Rauchopferaltar (30,2.3.10; 37,25.26) des Ladeheiligtums (vgl. Lev. 
4,25.30.34; 8,15; 9,9; 16,18 und s. Jer. 17,1; Am. 3,14; Ez. 43,15.20; Ps. 118,27). 
Mit den Hörnern sind offensichtlich die emporragenden (so explizit TPsJ und 
TNf) Ecken (s. Ez. 41,22 neben Ez. 43,15.20) an der Oberseite des Altars 
gemeint. Solche an der Außenseite senkrechten und oben in einem Punkt ausmün- 
denden Ornamente, die mehr oder weniger an Hörner erinnern, jedoch massiver 
und breiter als echte Hörner sind, trifft man bei den in Ausgrabungen in Palästina 
gefundenen Rauchopferaltären sowie auf dem aus Beerscheba stammenden 
Brandopferaltar an (s. BRL, S. 9f., 192, 318 [Abbildungen auf S. 8]; Weippert*, 
S. 448, 623f.). Entsprechend den Aussagen des AT erfüllen die Hörner eine 

° Anders z.B. van Oeveren, S. 91, 146, 153. In TNf ist mägqöm (harmonisierend; vgl. 
Num. 35) erläutert als grj $jzbh, ‘Asylstadt’; vgl. Mek. III, 36; Raschi: bereits in der Wüste 
galt der Wohnort der Leviten (vgl. Num. 35,6) als Asylbezirk, nämlich ihr Wohnbereich 
rundum das Ladeheiligtum (vgl. auch z.B. TzUr). 

° Anders z.B. Nicolsky, S. 148; E. Nielsen, Schechem, Kopenhagen 1955, S. 209f. 
” In den Targumen (s. TPsJ, TNf, FT) wird ‘Altar’ nicht als Asylstätte verstanden, 

sondern wird aus der Formulierung ‘vom Altar’ der Schluß gezogen, daß dieser Versteil sich 
auf den Hohepriester (so TNf, FT) bzw. den Priester (so TPsJ) während seiner Tätigkeiten 
beziehe: die Bestimmung bezieht sich also auf den diensttuenden (Hohe-)Priester! S. auch 
Mek., III, 37£.; ExR. 30,16; Raschi; TzUR. 

 



    

    

      

    

EXODUS 21,12-14 107 

Funktion innerhalb der Asylpraktik (I Reg. 1,51f.; 2,28) und im Kultus (29,12; 

30,10 usw.). Sie stellen den heiligsten Bestandteil des Altars dar, den Berührungs- 

punkt mit dem, was heilig ist, ja zu dem Heiligen selbst. Werden die Hörner des 

Altars abgeschlagen, ist er entweiht, seiner Kraft beraubt und kann seine Funktion 
nicht mehr erfüllen (Am. 3,14). Und wenn ein Text auf die Hörner eingraviert ist, 

impliziert dies, daß er fortwährend die Beachtung des Heiligen genießt (Jer. 17,1). 
Was auch immer die genaue Bedeutung der Hörner sein mag, in jedem Falle 

sind sie ein Symbol für Kraft. Ein hornähnliches Ornament ist daher eine passen- 
de Form für einen Ort, der eine Konzentration heiliger Kraft darstellt. So impli- 

ziert ein Kontakt mit den Hörnern den Kontakt mit dem Heiligen selbst (vgl. 

Houtman*, Exodus, III, S. 436ff.). 

Der hebr. Text ist elliptisch. In der LXX folgt nach 56A@ (Übersetzung von 

b*‘ormä) die Zufügung kai kataböyn, “und er Asyl sucht’. 

  

   

              

     
    

    

5.1.4 Kommentar 

5.1.4.1 Die Sammlung von Vorschriften über die Verletzung der körperli- 
chen Integrität wird eröffnet mit einem allgemeinen Ausspruch über den 
radikalsten Angriff auf die Integrität des anderen, den Totschlag (21,12). 

Ein Mann — das beschriebene Vergehen ist ein typisches Männerdelikt 

(vgl. 2,13; 21,18.22; Din. 25,11; Jes. 58,4) —, der einem anderen Mann 

einen solchen Schlag versetzt, daß er daraufhin stirbt, ist des Todes 

schuldig. Die Männer, um die es sich dabei handelt, sind freie Israeliten 

mit allen Bürgerrechten (s. daneben Num. 35,15). Das beschriebene 

Delikt findet im freien Umgang zwischen Menschen statt, in unterschied- 

lichsten Situationen.” Man kann z.B. an einen Streit denken, der mit 

Handgreiflichkeiten gepaart einhergeht — wobei ein Stein (vgl. 21,19) 

oder ein Stock (vgl. 21,20) zur Hand genommen wird — und fatal endet. 

Solche Streitigkeiten treten selbst unter Freunden auf (Sach. 13,6),' 
wenn z.B. Alkohol im Spiel ist (vgl. Prov. 23,29ff.35). In jedem Fall 

wird ein Handgemenge unterstellt, wobei möglicherweise zur Erhöhung 

der Schlagkraft von einem Gegenstand Gebrauch gemacht wird. Die 

Regel ist in solch einem Fall, daß der Totschläger seine Tat mit dem Tod 

zu bezahlen hat, entsprechend dem Vergeltungsprinzip (vgl. Gen. 9,5f.; 

    

      

    

            

    

    

        

     

* Die Auffassung von u.a. Niehr*, S. 45, und Otto*, Ethik, S. 36, 67, daß Ex. 21,12 den 

innerfamiliären Blutfall regelt, während der interfamiliäre Tötungsfall unter die Institution 

der Blutrache fällt, ist nicht überzeugend. Voraussetzung für die Annahme dieser Auffassung 

ist die Annahme, daß 21,13f. eine Ergänzung ist. 

° Die Bestimmung bezieht sich nicht auf eine Gewalttat gegen Eltern (Ex. 21,15), auf 

Gewalt (Körperstrafen) gegen Sklaven (Ex. 2,11; 5,14.16; 21,20.26), Gewalt aus Notwehr 

gegen Einbrecher (Ex. 22,1f.) oder Gewalt im Kriege (II Sam. 2,22ff.; 21,16f.21; 23,20f.). 

10 ‚&‘&hü (Ex. 21,14) kann die Bedeutung ‘sein Freund’, ‘sein Gefährte’ (vgl. Ex. 2,13) 

haben; vgl. 6.4.4.1.



       

      

108 KAPITEL V 

Lev. 24,17.21 und s. 5.4.5). 

Dem allgemeinen Ausspruch von 21,12 liegt die u.a. im Dekalog 

(20,13) genannte Maxime 

‘Du sollst keinen Mord begehen’ 

zugrunde. Wir verweilen kurz dabei. 

In 20,13 wird der Prohibitiv von rsh qal gebraucht, einem von verschie- 

denen Verben für ‘töten’ im Hebräischen (vgl. hrg [s. 21,14] und mwt hi. 
[s. 5.01." 

rsh kann verwendet werden, sowohl um einen ungewollten Totschlag 
als auch einen vorsätzlichen Mord zu bezeichnen (in den Textpassagen 

über Asylgewährung; s. Num. 35; Din. 4; 19; Jos. 20f.). Sogar die 

Vergeltung eines vorsätzlichen Mordes wird mit rsh ausgedrückt 

(Num. 35,27.30). Die Dekalogsformulierung hat wohl besonders den Fall 

eines vorsätzlichen Mordes vor Augen. Denn ein apodiktisch formuliertes 

Verbot eines ungewollten Totschlags ist nicht funktional. Ein Mensch 

kann freilich das Verbot, keinen Totschlag zu begehen, unterschreiben, 

aber in einem Wutanfall außer sich geraten und einen anderen umbringen. 
Zwar ist es möglich, einem Menschen vorzuhalten, daß er Situationen 

vorzubeugen hat, in denen infolge von Nachlässigkeit jemand ums Leben 

kommen kann (vgl. 21,29; Dtn. 22,8). Es ist allerdings zu bezweifeln, ob 

das Verbot auf solch eine Prävention gerichtet ist. Es richtet sich in jedem 

Fall gegen einen direkten, gewalttätigen und unrechtmäßigen Totschlag; 

gegen denjenigen, der seinen wehrlosen Mitmenschen aus Haß (Num. 
35,20f.) oder, weil er sich zum Richter aufspielt, aus dem Weg räumt 
oder bei einem (Raub-)Überfall tötet (Hos. 6,9; vgl. Jdc. 9,25; Jer. 41,7; 
I Makk. 9,37ff.; Lk. 10,25ff.; Sib. 111,235). 

In den Targumen (TPsJ, TNf, FT’, PT") wird das Verbot explizit und 
ausführlich auf Mord bezogen. Die Israeliten werden gewarnt, keine 
Mörder und auch keine Helfershelfer für Mord zu sein, da dies zur Folge 
hat, daß auch ihre Nachkommen daran schuldig werden. Das Schwert 

wird als Mittel der Vergeltung genannt (vgl. Mt. 26,52 und s. für das 
talionische Prinzip im Zusammenhang mit 20,13 auch Pseudo-Philo, 
XL,11; XLIV,10). 

Es ist sehr wohl möglich, daß sich das Verbot auch gegen den indirek- 
ten Totschlag richtet, der als Folge von Intrigen oder asozialer Handlung 

" rsh wird mit Ausnahme von Prov. 22,13 stets mit dem Menschen (der Israelit) als 
Subjekt und als vorausgesetztes Objekt gebraucht (s. TAWAT, VII, Sp. 652ff.); hier wird, 
wie öfter, das Objekt nicht explizit genannt (s. hingegen TO: + nps). Vgl. H.G. von Mutius, 
“Das Tötungsrecht des Dekalogs bei Samuel ben Meir”, Jud 36 (1980), S. 99-101. 

    

    

    
    

  

  



    

   

    

  

   

                        

  

      

    

EXODUS 21,12-14 109 

eintritt — also auch gegen denjenigen, der einen Justizmord begeht 

(I Reg. 21,19) oder auf andere Weise seinen Mitmenschen in einen 
tödlichen Würgegriff nimmt (Ps. 94,6; Hi. 24,14; Sir. 34,25f.; vgl. auch 

Dtn. 22,26; Jdc. 20,4ff.; Jes. 1,21; Jer. 7,9; Hos. 4,2 und s. z.B. Lev. 

19,14; II Sam. 11,14ff.). Erwähnenswert in diesem Zusammenhang ist, 

daß Ibn Esra das Verb auch auf das Töten durch das Gift der Zunge 
bezieht, d.h. durch üble Nachrede und falsches Zeugnis. 

5.1.4.2 Die Person, auf die 20,13 zielt, ist der Mensch, der den Tod 

seines Mitmenschen anstrebt und so die Gesellschaft unterminiert. Daß 
diese blühen kann, dafür ist der Respekt vor der körperlichen Integrität 

des Mitbürgers und seiner Familienangehörigen eine der primären Voraus- 

setzungen. 

20,13 stellt eine apodiktische und absolute Regel für die Beziehung des 

freien Israeliten zu seinem Mitbürger dar (und, wenn man so will, dem 

“Halbbürger’; vgl. Num. 35,15). Es ist als Bestandteil des Dekalogs ein 

soziales, von JHWH autorisiertes Verbot für die Volksgemeinschaft. 

Anderenorts findet sich ein negatives Urteil über den Totschlag eines 

Menschen als solchen mit der religiösen Motivierung, daß der Mensch 

Bildträger Gottes ist (Gen. 9,6), und wird Totschlag in religiöser Sicht als 

Quelle der ‘Verunreinigung’ des Landes betrachtet (z.B. Num. 35,33f.; 

Dtn. 19,10; 21,7ff.). Von verschiedenen Auslegern wird Gen. 9,6 als 

Hintergrund für das Verbot gesehen (z.B. Nachmanides, Calvin, Keil, 

Ehrlich, Jacob). Doch ist dies, wie bereits angedeutet, zweifehaft. 

Wie mit jemandem verfahren werden muß, der das Verbot von 20,13 

negiert, wird nicht gesagt. Ebensowenig wird der Fall berücksichtigt, in 

der jemand ums Leben gekommen ist, wo aber kein oder zumindest kein 

deutlich nachzuweisender Vorsatz zum Totschlag anzutreffen ist (s. hierzu 

21,12-14.20f.22f., 22,1f.; vgl. auch 21,18f.). 

Das Gebot bezieht sich nicht auf den Vollzug der Todesstrafe als 

Resultat einer ordentlichen Rechtspflege (vgl. z.B. 21,12-17) und ebenso- 

wenig auf das Töten von Menschem im Krieg (vgl. z.B. Dtn. 7,2; 20,17; 

I Sam. 15,3; II Sam. 8). 

Gänzlich außerhalb des Blickfeldes liegen die Fragen, ob Abortus (vgl. 

21,22), Euthanasie und das Schlachten von Tieren (Vegetarismus) erlaubt 

sind oder nicht. Auch Selbstmord ist offensichtlich nicht im Verbot 

inbegriffen. Es ist gegen Mord als Vergehen gegen die Gemeinschaft 

gerichtet. Im alten Israel kam, wie auch anderswo in der Antike,'? Selbst- 

mord vor. Einige Fälle von Selbstmord werden im AT beschrieben, ohne 

daß hierüber (explizit) ein Urteil gefällt wird. Offensichtlich wurde ein 

durch Selbstmord herbeigeführtes Lebensende als heroisch und tragisch 

" Siehe A.J.L. van Hooff, Zelfdoding in de oudheid, Nijmegen 1992. 

  

   

   



       

    

110 KAPITEL V 

betrachtet (Jdc. 9,54; 16,23-30; I Sam. 31,4; II Sam. 17,23; I Reg. 16,18; 

vgl. auch Mt. 27,5)."? 
Der Gedanke, daß direkter oder indirekter Totschlag ein großes ge- 

sellschaftliches Übel darstellt, ist nicht genuin israelitisch (vgl. jedoch 
Weish. 14,25), sondern findet sich auch in der Umwelt Israels (vgl. van 

der Toorn*, S. 15f., und s. 2.6,8,17). 

5.1.4.3 Fragen in bezug auf Todesstrafe, Kriegsführung usw. wurden in 

der Geschichte der Auslegung stets im Zusammenhang mit 20,13 an- 

geführt. Wir müssen uns hier damit begnügen, diesen Sachverhalt ledig- 

lich zu konstatieren. Auch kann nur gestreift werden, daß für die oft 

weitreichende Aktualisierung beim NT angeknüpft wurde. Dort wird von 

Jesus das Leben im Konflikt mit dem Bruder oder eine Beleidigung als 

ebenso schlimm oder sogar ärger betrachtet als Totschlag (Mt. 5,21f.). 

Von Jakobus wird das Verbot von 20,13 auf jede Form von Barmher- 

zigkeit gegenüber dem Armen bezogen (s. Jak.2,9.11 im Licht von 

2,5ff.13). In I Joh. 3,15 wird derjenige, der seinen Bruder haßt, als 

Totschläger qualifiziert. Im Anschluß an das NT ist das Verbot von 20,13 

zu einem Gebot herangewachsen, den Mitmenschen zu lieben (vgl. 

Lev. 19,17f.; Mt. 22,39). Calvin z.B. interpretiert den Totschlag von 

20,13 als jegliche Gewalttat gegenüber und Mißhandlung am Mitmen- 

schen; hierunter fällt auch die geistige Gewalt gegenüber dem Mitmen- 

schen, jede Form von zugefügter Qual und Unterdrückung, innere Böswil- 

ligkeit und Haß. Er versteht darüber hinaus das Verbot in positivem Sinn 
als Gebot, das Leben des Nächsten zu schützen und ihn liebzuhaben. Wer 

sich nur damit begnügt, das Böse zu unterlassen, negiert seiner Meinung 

nach das Verbot. Auch in Frage 105-107 des Heidelberger Katechismus 

ist das negative Verbot breit ausgearbeitet und auf die Wurzeln des Tots- 

chlags bezogen. Ferner ist das Verbot in ein positives Gebot transformiert 

mit der Zielsetzung, daß man alles unternehmen muß, das Leben des 

Mitmenschen, auch wenn es der eigene Feind ist, zu fördern und auch 

sich selbst (vgl. Lev. 19,18) keinen Schaden zuzufügen. Zugleich wird die 

Position der Obrigkeit zur Sprache gebracht (vgl. Röm. 13,4). 

5.1.4.4 Dem allgemeinen Ausspruch von 21,12 folgen nähere Bestim- 

mungen.'* Grundlage ist die Differenzierung zwischen Mord und Tot- 
schlag; d.h. es wird zwischen vorsätzlichem und nicht vorsätzlichem 

Totschlag sowie zwischen Mord und affektivem Totschlag unterschieden. 

" Vgl. V. Lenzen, “Selbsttötung in der Bibel. Für eine Ethik der Liebe zu den Leiden- 
den”, BiKi 47 (1992), S. 87-93. 

"“ Zur Auffassung, 21,13-14 sei spätere Zufügung, s. z.B. F.C. Fensham, “Das Nicht- 
Haftbar-Sein im Bundesbuch im Lichte der altorientalischen Rechtstexte”, JNWSL 8 (1981), 

S. 17-33 (S. 19, 21); Schwienhorst-Schönberger*, S. 38ff. 

    

  

  

  



       

    

EXODUS 21,12-14 111 

   

        

    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                                        

     

Auf letzteres zielt 21,13 ab, da mit der Möglichkeit gerechnet wird, daß 

der Totschläger den Tod des anderen nicht beabsichtigte und seine Tat 
verübte, als er nicht mehr ganz bei Sinnen oder klarem Verstand war. 

Man hat hier an Totschlag aufgrund von Raserei, Wutanfall oder Trun- 

kenheit zu denken. 

Der Mann wußte nicht, was er tat. Im Hebräischen wird dies durch die 

Formulierung w’hä*löhim 'innä l’jadö, die im Kontrast zu b’‘ormä in 
21,14 steht, ausgedrückt. Mit letztgenanntem Ausdruck ist gemeint: nicht 

aus Affekt, sondern vorsätzlich, überlegt, nicht von Emotionen, sondern 

vom Intellekt geleitet (vgl. Prov. 1,4; 8,5.12).'° Durch den Gebrauch von 

hä”löhim' — hier im Munde von JHWH (vgl. z.B. 31,3; 35,31) — 
wird zum Ausdruck gebracht, daß der Totschläger sich nicht in der 

Gewalt hatte. Eine externe Macht hatte ihn im Griff und leitete seine 

Hand.” 
Dieser Satzteil darf nicht auf die Goldwaage der Dogmatik gelegt 

werden. Für weitreichende Schlußfolgerungen ist hier kein Raum. So 

wurde z.B. der Schluß gezogen, daß sich im Text das Bewußtsein wider- 

spiegele, daß alle Ereignisse unter der Kontrolle JHWHSs erfolgen und der 

Tod des Betreffenden eine verdiente Strafe sei (so Cole), der nicht 

vorsätzliche Totschläger ein Instrument in Gottes Hand sei und Gott daher 

für dessen Schutz Vorkehrungen trifft (bei van Oeveren, S. 70). 

Manchmal glaubt man, daß ha”löhim 'innä Fjadö zum Ausdruck 

bringen will, daß der Totschlag aufgrund eines verhängnisvollen Zusam- 

mentreffens stattfand.'® Doch interpretiert man dabei die Passage zu 

  
5 In Mek., III, 36, und von Raschi wird hervorgehoben, daß durch Xhärgö, “um ihn zu 

ermorden’, in 21,14 die Aussage auf einen durchdachten Mord beschränkt wird, während 

andere vorsätzliche Handlungen ausgeschlossen sind, selbst wenn diese zum Tod führen 

(z.B. aufgrund ärztlicher Behandlung, Geißelung durch den Gerichtsdiener, Züchtigung 

durch den Vater oder Lehrer). 

1% Vgl. R. Rendtorff, “’E/ als israelitische Gottesbezeichnung”, ZAW 106 (1994), S. 4-21 

(S. 15). 
7 Zur Auffassung, daß ein Betrunkener nicht weiß, was er tut, und von einer Gottheit 

oder einem Geist in Beschlag genommen wurde und daher selbst nicht mehr verantwortlich 

gemacht werden kann, s. z.B. E. Westermarck, The Origin and Development of the Moral 

Ideas, I, London 1906, S. 277ff.; II 1908, S. 344f. Auch Raserei und Geisteskrankheiten 

wurden einer externen Kraft zugeschrieben. So ist in I Sam. 16,14ff. die Rede von der röah 

rää me’et jhwh und der rüah “löhim rä‘ä (vgl. 1 Sam. 19,9), die Saul antreibt. Zum 

Gebrauch von “löhim und jhwh als Bezeichnung des rätselhaften, geheimnisvollen und 

furchteinflößenden Charakters bestimmter Phänomene s. Houtman*, Himmel, S. 272ff. 

'* S. z.B. Gispen; Cassuto. Vgl. auch z.B. te Stroete: ‘... dat hij zichzelf niet onder 
controle had. Het is wat wij een ongeluk of boos toeval noemen’ (‘... daß er sich selbst 

nicht unter Kontrolle hatte. Es ist das, was wir ein Unglück oder bösen Zufall nennen’). S. 

ferner auch Böhl: ‘... de Godheid (want de vrome Isratliet schrijft niets toe aan het blinde 

toeval) ...” (*... die Gottheit [denn der fromme Israelit schreibt nichts dem blinden Zufall



    

    

112 KAPITEL V 

stark im Lichte von Dtn. 19, wobei der zugrunde liegende Kontrast mit 

b* ‘ormä nicht berücksichtigt wird. 

Tritt eine wie oben beschriebene Situation ein, dann kann der Tot- 

schläger die Flucht zu einer Asylstätte'” ergreifen, die von JHWH be- 
stimmt wurde, nämlich einen durch einen Altar ausgewiesenen Ort, einen 

heiligen Ort. Vorausgesetzt wird, daß sich eine solche Asylstätte in der 
näheren Umgebung des in 21,12-14 angesprochenen Israeliten befindet — 

demzufolge gab es mehrere Asylstätten (vgl. 20,24) — und der Asylsu- 

chende sich in der Nähe des Altars aufhält, indem er nun den Altar selbst 

oder die Hörner davon berührt, unter den Schutz von JHWH gestellt ist 

zu] ...”). Zum Gegensatz ‘Sünde der Hand’ — “Sünde des Kopfes’ in der hethitischen 
Gesetzgebung s. Sick*, S. 94ff. 

» Unter Asyl versteht man den an einem bestimmten Ort oder auf einem bestimmten 

Gebiet gewährten Schutz vor Bedrohung, Bestrafung, Verfolgung und Gewalt gegenüber 

jenen Personen, die dorthin ihre Zuflucht genommen haben. Der Schutz wird durch die 

jeweils herrschende Autorität gewährleistet. Man genießt den Schutz also nicht automatisch. 

Ob Asyl gewährt wird, hängt von dem örtlich herrschenden Asylrecht, den Bestimmungen 

und der Praxis im Hinblick auf die Gewährung des Asyls ab. Bei Recht haben wir sowohl 

an institutionalisiertes Recht wie an Gewohnheitsrecht zu denken. Mit dieser Definition ist 

das Thema eingegrenzt. So fallen u.a. folgende Bereiche aus dem Blickfeld der Untersu- 

chung: Gastfreiheit, königliche Duldung von Flüchtlingen in der Gesellschaft — die 

Thematik der gerim im AT — oder die Aufnahme von ausländischen politischen Flüchtlin- 

gen am Hof durch einen Fürsten (z.B. I Sam. 22,3f.; 27,1ff.; II Sam. 13,37; I Reg. 

11,14ff.40). In der Studie von Löhr und dem Artikel von de Vaulx wird ‘Asyl’ im weiteren 

Sinne verstanden. Natürlich ist das Gastrecht und das Asylrecht miteinander verwandt (vgl. 

Bulmerincq, S. 33f.). Im Laufe der Geschichte haben die unterschiedlichsten Orte die 

Funktion einer Asylstätte erfüllt: Einerseits heilige Stätten, Tempel, Kirchen und sakrale 

Plätze im weiteren Sinne wie Klöster, Friedhöfe, Wohnungen von Geistlichen und Ordens- 

leuten, so z.B. dem Johanniterorden und dem Deutschen Orden — im Hinblick auf das dort 

gewährte Asyl kann man von religiösem Asyl sprechen —, andererseits profane Orte wie 

Städte, Stadtteile, Gerichts- und Marktplätze, Entbindungsheime und in späterer Zeit 

Botschaftsgebäude — im Hinblick auf das dort gewährte Asyl kann man von weltlichem 

Asyl sprechen. S. zu den diversen Asylstätten in Europa z.B. die Studien von Bindschedler 

und Schmelzeisen und ferner R.C. van Caenegem, “Geschiedenis van het strafrecht in 

Vlaanderen van de XI® tot de XIV° eeuw”, VVAW.L 19 (1954), S. 61ff., 248ff.; VVAW.L 24 

(1956), S. 72ff.; Gijswijt-Hofstra, S. 18ff. Typisch für die Asylstätten ist, daß sie eine 

relative Autonomie besitzen. Die Autorität wird durch eine oder mehrere Personen ausgeübt, 

die im Hinblick auf die Autorität des sie umgebenden Gebietes souverän sind. Bezüglich der 

heiligen Bezirke gilt, daß sie als Domäne einer Gottheit gelten. Die Autorität obliegt dann 
denjenigen, die diese Gottheit repräsentieren. Unser Interesse gilt in erster Linie den heiligen 

Stätten als Asylorten. Ich möchte dem noch hinzufügen, daß im AT — vgl. die darin 

genannten Freistädte — auch das Phänomen einer säkularen Asylgewährung anzutreffen ist. 

Schließlich sei noch gesagt, daß das örtliche Asyl in engem Zusammenhang mit dem 

persönlichen Asyl steht (vgl. Dann, S. 327ff., 358f.; Siebold, S. 3ff.). Der Schutz ist zwar 

an eine bestimmte Stätte gebunden, aber seine Wirksamkeit ist von der Vollmacht jener 

Person abhängig, deren Autorität dorthin ausstrahlt; im Falle der heiligen Stätten ist es die 

Autorität der Gottheit und ihrer Repräsentanten. 

     

  

    

    

      

  



  

    

     

  

EXODUS 21,12-14 

und sich damit außerhalb der Reichweite seiner Verfolger befindet. 
Ausdrücklich wird nur dem nicht vorsätzlichen Totschläger das Recht 

auf Asyl zuerkannt. Wer bei klarem Verstand, geplant, aus Gewinnsucht 
oder Rache, gewaltsam einen anderen, z.B. seinen eigenen (politischen) 

Gegner oder Rivalen oder den eines anderen liquidiert (vgl. z.B. 

Dtn. 27,24f.; II Sam. 4,5ff.; 13,28f.; 20,8ff.), kann keinen Anspruch auf 

Asyl erheben, sondern muß ohne Pardon hingerichtet werden (21,14; vgl. 

21412). 
5.1.4.5 Der Abschnitt 21,12-14 wirft Fragen auf. Wie wurde z.B. 

festgestellt, ob der Asylsuchende bona fide war, und wer trat gegen mala 
fide Asylsteller auf? Aufgrund von Psalmstudien wurde die Meinung 

vertreten, daß das Zionsheiligtum als Asylstätte fungierte. Im Lichte von 

Vergleichsmaterial zur Asylpraktik des hellenistischen Ägyptens wurde 

dann eine Asylpraktik des Zionstempels rekonstruiert. Dort, so meint man, 

sei die Rechtmäßigkeit der Asylflucht von der Priesterschaft beurteilt 

worden. Ordale, Gottesurteile, mantische Praktiken, Inkubation, Beobach- 

tung des Opferfeuers und Pfeilorakel sollen bei der Feststellung der (Un)- 

Schuld des Asylsuchenden eine wichtige Rolle gespielt haben.?' Auch 

wurde die Ansicht vertreten, daß der Asylsuchende erst nach einer 

eidesstattlichen Erklärung seiner Unschuld seinen Zutritt zur Asylstätte 

erhalten habe.” 
Daß auf solch eine Weise die (Un-)Schuld des Asylsuchenden von 

Ex. 21 festgestellt wurde, ist zu bezweifeln. Das Ordal z.B. hätte eine 

Funktion erfüllen können, wenn jemand eines Deliktes beschuldigt wurde, 

wo Zeugen fehlten (22,6ff.; Num. 5,11ff.; zum Ordal s. 6.4.4.2). Im Falle 

des Asylsuchenden von Ex. 21 ist jedoch sonnenklar, daß er den Tot- 

schlag begangen hat. Zeugen dieser Tat sind offensichtlich vorhanden 

(vgl. Num. 35,30). Ein Urteil über seine Geistesverfassung zur Tatzeit 

muß daher festgestellt werden. Erfolgte dies mittels einer Gottesbefragung 

oder indem eine Unschuldserklärung von seiten der Betroffenen eingefor- 

dert wurde? So wie die Dinge liegen, muß wohl das Urteil aufgrund von 

Untersuchungen der äußeren Umstände, unter denen das Delikt stattfand, 

ermittelt worden sein (vgl. Fensham [Anm. 14], S. 21, 23). Der Befund 

von 21,13. weist in diese Richtung. Dafür spricht auch die Prozedur 

bezüglich der Anerkennung eines Asylsuchenden aufgrund von Totschlag, 

2° Crüsemann*, S. 206, betont, daß die Unterscheidung zwischen vorsätzlicher und nicht 

vorsätzlicher Tötung ein Vorgang von höchstem rechtsgeschichtlichen Gewicht ist. Für eine 

aufschlußreiche Parallele weist er auf die griechische Gesetzgebung Drakons (7.Jh. v.Chr.). 

?! Delekat, S. 44ff., 57ff., 67ff., 264, 266, 312 u.a.; s. ebenfalls S. 167f. 

? Siehe Gaster*, S. 491, 797f. Wer einen falschen Eid schwor, so glaubte man, würde 

von der Gottheit getötet werden. 

 



  

114 KAPITEL V 

wie dies in den atl. Passagen über die sog. Asylstädte dargelegt ist 
(Dtn. 4,41-43; 19,1-13; Num. 35,9-34; Jos. 20,1-9). In diesen Passagen, 

die jünger als das Bundesbuch sind, wird ein Asylrecht propagiert, das 

teils als Verfeinerung teils als Korrektiv zu dem im Bundesbuch geltenden 

Recht anzusehen ist.” Hierzu einige Ausführungen. 
Der auffallendste Unterschied in den Passagen zu den Asylstädten im 

Vergleich zum Bundesbuch ist folgender: Städte — nicht heilige Stätten 
— erfüllen die Funktion eines Zufluchtsortes für Totschläger.”* Entspre- 
chend der Theologie der Textkorpora, zu denen die betreffenden Passagen 

gehören, ist innerhalb der legitimen Religion Israels nur ein einziges 
Heiligtum (D/P) zugestanden, dessen Heiligkeit peinlich genau unversehrt 

zu erhalten getrachtet wurde (P). Letzteres impliziert, daß Asylsuchende 
wegen ihrer Bluttat als Unreine (vgl. z.B. Jes. 1,15; 59,3; Thr. 4,14), 

ebenso wie übrigens auch Laien im allgemeinen, vom Altar abgehalten 

werden müssen (vgl. Num. 18,22).° Heilige Stätten können nicht mehr 
länger die Funktion von Asylstätten erfüllen. Dies bedeutet allerdings 

nicht den Verlust der Asylinstitution. Asylstädte, die auf Veranlassung 

von JHWH eingerichtet wurden (Num. 35,9-11; Dtn. 19,2; Jos. 20,1), 

haben deren Aufgabe zu erfüllen. 

Ich kehre zum Ausgangspunkt der Fragestellung zurück, nämlich wie 

die Geistesverfassung eines Totschlägers ermittelt wurde,’ und richte 

? Num. 35 wird zum Priesterkodex gerechnet. Jos. 20 wird als Mischung von P- und D- 
Elementen betrachtet. Zum Verhältnis von Bundesbuch zu D und P und zum Verhältnis von 

D zu P, sowie dem gesamten Fragenkomplex der Datierung dieser Textkorpora, s. 2.19,20. 

Vor allem von jüdischer Seite wird die Reihenfolge P - D verteidigt. S. zu letzterem 

bezüglich der Passagen über die Asylstädte Greenberg; Milgrom, S. 299ff. (die Konzeption 

von P bezüglich der Asylstädte stamme aus salomonischer Zeit; D kannte die Einrichtung 

eines Asylaltars bereits nicht mehr). 

2 Die Ansicht von Delekat, S. 260f., 294, daß die Asylstädte Städte mit einem Heiligtum 

gewesen seien und in Wirklichkeit das Tempelareal als Zufluchtsstätte fungierte — so daß 

von einer Diskrepanz keine Rede sein könne (vgl. z.B. Cole, S. 167: mägöm eine der 

Asylstädte von Num. 35,6) —, ist unbegründet. Dasselbe gilt auch für den Vorschlag von 

M. Haran, Temples and Temple-Service in Ancient Israel, Oxford 1978, S. 121, Anm. 5, daß 

Stadt und Altar nebeneinander als Asylort fungiert hätten (s. auch Sprinkle*, S. 83f.). 

mägöm in Ex. 21,13 beziehe sich dann auf die Asylstadt, Ex. 21,14 hingegen — steigernd — 

auf den Altar, der als wirksameres Asyl betrachtet wurde. 

3 Der Kontakt mit dem Altar steht einzig dem Priester zu; s. Ex. 28,43; 30,20; Lev. 2,8 

usw.; vgl. auch Lev. 21,21.23 und s. Num. 18,1ff. Daß Blutvergießen die Heiligkeit antastet, 

ist auch aus dem Umstand ersichtlich, daß der Feldherr David das Heiligtum nicht errichten 

durfte (I Chr. 22,8; 28,3). S. auch unten 5.1.5. 

2° Es ist hier nicht die Absicht, detailliert die unterschiedlichen Passagen zum Asylrecht 

zu vergleichen und ausführlich auf das Phänomen der Asylstädte einzugehen. S. hierzu van 

Oeveren (mit Lit.); Delekat, S. 290ff.; de Vaulx, Sp. 1494ff., 1505f., und die in der 

Literaturliste genannten Artikel von Auld, Milgrom (S. 299ff.), Rofe sowie R. Schmid,



       
   

EXODUS 21,12-14 115 

   
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

                

   

              

   

    

den Blick besonders auf Dtn. 19 und Num. 35.?” In beiden Passagen 
werden Kriterien genannt, die es bei der Beurteilung eines Asylsuchenden 

zu berücksichtigen gilt. 
Dtn. 19 gibt ein von Ex. 21 abweichendes, anschauliches Beispiel eines 

Falles von Totschlag. Nicht das Beispiel eines Hitzkopfes oder Trunken- 

boldes, der nicht wußte, was er tat,”* sondern das eines ordentlichen, 

fleißigen Bürgers, der beim Holzhacken so munter draufhaut, daß das 

eiserne Beilblatt vom Axtstiel davonfliegt und der Vorfall ein fatales 

Ende nimmt (Dtn. 19,4.5). In einer solchen Situation kann kaum die Rede 

von einer bösen Absicht sein. Die äußeren Umstände plädieren zugunsten 

des Asylsuchenden. Die Umstände, unter denen der Totschlag erfolgte, 

müssen gemäß Dtn. 19 das Kriterium für eine Beurteilung bilden. Nicht 
bloß die Umstände während des Unglücks sind hier entscheidend, sondern 

auch die persönliche Vorgeschichte der Betroffenen muß berücksichtigt 

werden. Wenn das Opfer ein Feind des Totschlägers gewesen ist, kann 

verständlicherweise angenommen werden, daß die Tat vorsätzlich aus- 

geführt wurde. Sollte dies nicht der Fall gewesen sein, gilt der Tot- 

schläger als redlich”” und hat Anspruch auf Asyl (Dtn. 19,4.6.11; vgl. 

Dtn. 4,42; Jos. 20,5). 

Auch entsprechend der Vorschriften in Num. 35 müssen die äußeren 

Umstände in Betracht gezogen werden. Ob ein feindschaftliches Verhält- 

nis vorlag oder nicht, ist ein Kriterium in der Entscheidung, ob es sich 

um nicht vorsätzlichen Totschlag oder um Mord handelt (Num. 35,20. 

21.22.23). Doch ist es nicht das einzige Kriterium. So gilt es auch, das 

corpus delicti in die Erwägungen einzubeziehen (vgl. Dtn. 19,5). Wenn 

dies nämlich wirklich ein Mordwerkzeug ist, dann muß die Möglichkeit 

eines vorsätzlichen Totschlages umso ernsthafter ins Auge gefaßt werden 
(Num. 35,16-23; vgl. auch Jos. 20,3.9). 

Alles in allem betrachtet scheint der Gedanke gerechtfertigt, daß auch 

im Falle von Ex. 21 aus der Untersuchung ersichtlich werden muß, ob 
von einer vorsätzlichen Tat die Rede ist oder nicht. Explizit wird in 21,14 

ausgesagt, daß sich die Untersuchung auf die Verfassung des Totschlägers 

  

ThWAT, \V, Sp. 1132-1137. 

?” Die Reihenfolge ergibt sich einzig und allein aus dem Umstand, daß letztgenannter 

Abschnitt der ausführlichste ist. 

2% Der Satzteil mit ha“löhim fehlt in Dtn. 19 und in Num. 35. Die Formulierung wurde 

offenbar als wenig adäquat empfunden und das Außer-Sinnen-Sein als unpassendes 

Kriterium betrachtet, um jemandem eine Unzurechnungsfähigkeit zu bescheinigen. 

® Ein Gewerbeaufsichtsamt war damals noch unbekannt. Eine Untersuchung nach 

Zustand und Instandhaltung von Werkzeugen erfolgte nicht. Wohl beinhaltet die atl. 

Gesetzgebung Sanktionen im Falle grober Fahrlässigkeit beim Hausbau (Dtn. 22,8) oder der 

Instandhaltung einer Zisterne (Ex. 21,33f.). Vgl. Westbrook*, S. SIff., 68fF.



   

    

116 KAPITEL V 

während der Tat zu richten hat — war er bei klarem Verstand oder außer 
sich? Dieses Kriterium ist jedoch nicht hieb- und stichfest. In Num. 35 
und Dtn. 19 werden noch andere Kriterien angelegt, nämlich die Einstel- 

lung des Täters vor der Tat und, falls nötig, das Tatwerkzeug. Diese 
müssen in die Beurteilung miteinbezogen werden. 

5.1.4.6 Wer führte die Untersuchung durch? Aus Dtn. 19 gewinnt man 

den Eindruck, daß die Ältesten des Wohnortes des Totschlägers mit dieser 

Aufgabe betraut wurden (Dtn. 19,12). Nach Jos. 20,4 waren die Ältesten 

der Asylstadt jene für die Gewährung von Asyl beauftragten Autoritäten. 

Kurzum, gemäß der in den genannten Passagen begegnenden Vorstellung 

war die bürgerliche Obrigkeit für das gute Funktionieren des Asylrechtes 

verantwortlich. Laut Num. 35,24.25 (vgl. Num. 35,12; Jos. 20,6) oblag 

diese Aufgabe der ‘@dä des Wohnortes des Totschlägers, d.h. der durch 

die gemeinschaftliche Verbundenheit mit JHWH zusammengehaltenen 
Rechts- und Kultusgemeinschaft. 

In Ex. 21 ist der heilige Ort die Asylstätte. Hat man daraus den Schluß 

zu ziehen, daß die Nachforschungen durch einen oder mehrere Kultus- 

funktionäre oder Tempelbeamte angestellt wurden?” Ist aufgrund der 
Verlegung des Asyls vom Altar zur Stadt die Aufgabe der Geistlichkeit 

aus den Händen genommen? Die Annahme liegt nahe, daß die in 21,13.14 

angesprochenen Personen auch als diejenigen anzusehen sind, die die 

Untersuchung durchzuführen haben. Kultusfunktionäre werden im Bun- 
desbuch nicht genannt. Die darin erwähnten religiösen Gebräuche werden 
zum Teil im Haus und offensichtlich von Laien ausgeübt (21,6; 22,7f.). 

Kurzum, die Untersuchung oblag höchstwahrscheinlich der örtlichen 

Gemeinschaft oder ihrer Repräsentanten. 

In Dtn. 19 (s. V. 6.12) und Num. 35 (s. V. 12.19.21.24.25.27; vgl. 

Jos. 20,3.5.9) ist die Hinrichtung des vorsätzlichen Totschlägers die 
Aufgabe des gö’el haddam. Gewöhnlich ist man der Ansicht, daß auch in 

Ex. 21 seine Funktion als Henker implizit vorliegt.’ Da die in 21,12 
verwendete Phrase möt jümät auch in 21,15.16.17 erscheint, wo offen- 

sichtlich eine Hinrichtung von seiten der Volksgemeinschaft oder deren 

Repräsentanten intendiert ist, drängt sich die Frage auf, ob nicht auch in 

21,12.14 daran gedacht werden muß (vgl. Dtn. 17,7; 21,21).”” Dann liegt 

’° Vgl. z.B. Wildeboer, S. 205; Nicolsky, S. 158; Westbrook*, S. 78, Anm. 165. 

® Z.B. Pedersen*, I-II, 1926, S. 396; de Vaulx, Sp. 1503, und bes. Westbrook*, S. 47ff., 

78; Schwienhorst-Schönberger*, S. 224, 230 (vgl. die Diskussion auf S. 222ff.). 

% Siehe Löhr, S. 211, und z.B. Böhl; Beer und bes. A. Phillips, Ancient Israel’s Criminal 

Law, Oxford 1970, S. 100ff.; vgl. ders., “Another Look at Murder”, JJS 28 (1977), S. 105- 

126 (S. I11f). Auch in Num. 35,16.17.18 findet sich die Phrase möt jümät. Dort ist 

offensichtlich eine Hinrichtung durch den gö’2/ haddam unterstellt (s. V. 19). 

   



  

    

     

  

EXODUS 21,12-14 

eine Exekution durch Steinigung”” auf der Hand. 
Der Verfolger des Totschlägers wird in Ex. 21 nicht genannt. Wohl 

aber in Num. 35 und Dtn. 19. Er wird als gö’el haddam bezeichnet. Oft 

übersetzt man mit “Bluträcher’. Hinter solch einer Übersetzung steht der 
Gedanke, daß die Blutrache als alte und weitverbreitete Institution auch 

im alten Israel praktiziert wurde.’ *Bluträcher’ ist jedoch keine adäquate 
Bezeichnung für gö’el haddam. Gemeint ist jener Verwandte, dem die 

Verantwortlichkeit obliegt, das Blut zu ‘lösen’, nämlich durch den 

gewaltsamen Tod.’° Betrachtet man seine Rolle in Dtn. 19 und besonders 
in Num. 35, muß konkludiert werden, daß sie nicht auf Vergeltung und 

Rache abzielt, sondern auf die Sühne des vergossenen Blutes (Num. 

35,33.34; Dtn. 19,13; vgl. Dtn. 21,1-9). Blut ist die Ursache der Verun- 

reinigung. Wenn keine Reinigung oder Sühne stattfindet, ruiniert die mit 
dem Blut freigewordene Macht das Leben von Land und Volk (s. Hout- 
man*, Exodus, I, S. 400f.). Mit seiner Verfolgung des Totschlägers setzt 

sich der gö’el haddam daher für das Wohl seiner Sippe und der gesamten 

Volksgemeinschaft ein. 

In Num. 35 und Dtn. 19 begegnen wir der theologischen Reflexion über 

die Bedrohung von vergossenem, ungesühntem Blut. Ausgehend von 

diesem Verständnis muß die Rolle des Verfolgers gedeutet werden. In 

Ex. 21 fehlt diese Reflexion. Die Vorschrift von Ex. 21 will in erster 

Linie der Zynchjustiz” entgegentreten und legt die Verantwortlichkeit 
für die Rechtspflege in die Hände der Volksgemeinschaft oder ihrer Re- 

präsentanten. Damit wird beabsichtigt, der Gerechtigkeit eine sichtbare 
Form zu geben. Num. 35 und Dtn. 19 haben auch zum Ziel, die Selbstju- 
stiz auszuschließen und der Gerechtigkeit Gestalt zu verleihen. In diesen 

Textabschnitten kommt durch den Gedanken, daß vergossenes Blut 

gesühnt werden muß, explizit auch das Wohl von Land und Volk ins 

Blickfeld. 

® Vgl. z.B. TRWAT, V, Sp. 945ff.; Boecker*, S. 31f.; Pedersen*, I-II, S. 427f. S. ferner 

die rabbinische Auslegung: “Tod durchs Schwert’ (TPsJ [auch in 21,14]; Mek., III, 34 

[durch Erwürgen, Steinigen oder Enthaupten?)). 

“$. z.B. van Oeveren, $. 14f., 89, 158ff, 227ff. Zur Blutrache im alten Israel s. K.H. 
Singer, Alttestamentliche Blutrachepraxis im Vergleich mit der Ausübung der Blutrache in 

der Türkei. Ein kultur- und rechtshistorischer Vergleich, Frankfurt usw. 1994. 
» S. z.B. H. Christ, Blutvergießen im Alten Testament, Basel 1977, S. 126ff. Phillips, 

Criminal Law, S. 103ff., und ders., JJS 28 (1977), S. I11ff., betrachtet den gö’el haddam 

sogar als offiziellen Verfolger, der im Namen der Gemeinschaft handelt, und betont, daß 

seine Funktion eng verbunden ist mit der Einrichtung der Asylstädte (in Ex. 21 wird er 

allerdings nicht genannt). 

?6 Die Verwendung des Begriffes ‘Blutrache’ ist unzureichend. S. z.B. Phillips, JJS 28 

(1977), S. 112f.; Westbrook*, S. 77, Anm. 157; vgl. auch van Oeveren, S. 14f., 227ff. 

 



  

118 KAPITEL V 

5.1.4.7 Wie bereits angedeutet, mußte durch Nachforschungen festge- 
stellt werden, ob ein Asylsuchender Recht auf Asyl hatte oder nicht. 
Wurde das Urteil, wenn dies zugunsten des Totschlägers ausfiel, von 

seiten der Geschädigten akzeptiert? Konnte der nicht vorsätzliche Tot- 
schläger problemlos in die Volksgemeinschaft zurückkehren? Din. 19 
berichtet nichts über die Aufenthaltsdauer in der Asylstadt. In Num. 35 
wird von einem langjährigen Aufenthalt des anerkannten Asylsuchenden 

in der Asylstadt gesprochen, und zwar bis zum Tode des Hohepriesters, 

wobei impliziert wird, daß man außerhalb der Asylstadt vogelfrei war 

(Num. 35,25-29; vgl. Jos. 20,6). Setzt nicht auch Ex. 21 einen längeren 

Aufenthalt an der Asylstätte, nämlich im heiligen Bezirk, voraus? Länger- 

fristige Aufenthalte von Asylsuchenden auf dem Tempelterrain sind aus 

Ägypten bekannt?’ und wurden auch im Hinblick auf den Zion vertre- 
ten.” In solch einem Fall müßte man annehmen, daß der Asylsuchende 
Tempeldiener wurde, niedrige Aufgaben wie die eines Holzhackers oder 

Wasserträgers verrichtete, die Funktion eines Türstehers, Nachtwächters 

oder Tempelsängers erfüllte oder seine Dienste den Tempelbesuchern 

feilbot, um so seinen Lebensunterhalt zu sichern. Doch ist angesichts der 

einfachen Gesellschaftsordnung, die das Bundesbuch voraussetzt, nicht 

wahrscheinlich, daß ein Asylsuchender längere Zeit im Schutz des Altars 

verblieb. Im Lichte der späteren Asylpraktik liegt es näher, daß in Ex. 21 

mit Verhandlungen zwischen den Benachteiligten, der Familie des Opfers, 

und dem Asylflüchtling gerechnet wird, so daß sich die Beziehungen 

wieder normalisieren konnten. Daß dies mittels materieller Zuwendungen 

erzielt wurde,” ist nicht auszuschließen (vgl. 21,30.32 und s. 
5.7.4.2,3).” Daß man auf diese Weise eine Vereinbarung zu erreichen 

suchte, ist aus dem Umstand ersichtlich, daß in Num. 35,32 ausdrücklich 

gegen solch eine Praxis Stellung genommen wird (vgl. auch Num. 35,31 

und s. 35,26f.). Aus Num. 35,31 ist ersichtlich, daß es auch im Fall von 

vorsätzlichem Totschlag geschehen konnte, daß durch Geldzahlungen die 

Familie des Opfer entschädigt wurde (vgl. II Sam. 21,4) und die Sache 

damit erledigt war. Es wurde nun behauptet, daß ein Widerstand gegen 

solch eine Gewohnheit bezeichnend für P sei (vgl. auch Lev. 24,17.21) 

und im alten Israel, genauso wie anderenorts im Alten Orient, die Ver- 

*7 Siehe von Woess, S. 142ff,, 237ff.; L. Delekat, Katoche, Hierodulie und Adoptions- 

Freilassung, München 1964. 

®® Z.B. von Delekat (s. 5.1.1), S. 194ff., 262ff. 

®% Es ließe sich auch denken, daß die Verwandten beim Opfern eines Tieres zu schwören 

hatten, daß sie das über den Totschläger ausgesprochene Urteil respektieren würden (vgl. 

I Reg. 1,50ff.). 

* Zur in der Gesetzgebung des Alten Orients erwähnten Sitte, mittels Geldleistung oder 

auf andere Weise — auch mittels Personen — Schuld zu begleichen, s. Sick*, S. 169ff.



       

    

    

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

    
    
    
    
    

        

   
    

                

   

    

EXODUS 21,12-14 119 

   wandten eines Ermordeten, deren Anklage auf vorsätzlichen Totschlag 
rechtens war, die Wahl zwischen einer Vergeltung oder einer Einigung 
durch Abfindung hatten.‘ 21,12 sei dann nicht im exklusiven Sinne zu 

verstehen, sondern impliziere auch eine andere Lösung des Rechtsfalles, 

so daß übersetzt werden müsse: ‘er darf zu Tode gebracht werden’.” 

M.E. kann 21,12 nur im exklusiven Sinne verstanden werden, wobei der 

Text eine Abfindungsregelung im Falle von Mord ausschließt. In dieser 

Hinsicht besteht dann keine Diskrepanz zwischen 21,12 und Num. 35,31 

(vgl. z.B. Paul*, S. 6lff.). Die Interpretation ‘darf’ ist bezüglich der 

Formulierung von 21,12-14, wo Extreme gezeichnet werden, unpassend. 

Num. 35 zufolge versteht sich der Aufenthalt in der Asylstadt nicht als 

Zeitdauer, in der sich die erhitzten Gemüter wieder beruhigen können, so 

daß das angespannte Verhältnis wieder hergestellt werden kann. Die 

“Bluttheologie’ (s. 5.1.4.6) beherrscht die betreffenden Verse. Es mußte 

vermieden werden, daß der Totschläger in die Gesellschaft zurückkehrt, 

ohne daß das vergossene Blut des Opfers gesühnt wurde. Versöhnung 

kann einzig durch das Blut des Täters oder den Tod des Hohepriesters 

erreicht werden.” 
Rückblickend möchte ich in bezug auf das Verhältnis von Ex. 21 - 

Num. 35 - Dtn. 19 folgendes resümieren: In Ex. 21 ist die Asylstätte ein 

heiliger Ort; in Dtn. 19 eine Stadt. Die Asylgewährung hat ihren sakralen 

Charakter verloren. Man könnte hierbei von einer Säkularisierung des 

Asylrechts sprechen.“ In Num. 35 ist die Stadt ebenfalls eine Asylstätte, 
doch trägt ungeachtet dessen das Asylrecht dort einen sakralen Charakter, 

da es sich um eine Levitenstadt handelt (Num. 35,6) und Versöhnung 

erforderlich ist, auch für das Blut, das nicht vorsätzlich vergossen wurde. 

Wollte man für Num. 35 eine Entstehungszeit nach Dtn. 19 annehmen, 

könnte man von einer (Re-)Sakralisierung des Asylrechts sprechen.” 

  

*! Siehe Westbrook*, S. 47ff., 77ff.; vgl. auch B.S. Jackson, “Reflections in Biblical 

Criminal Law”, in: Essays in Jewish and Comparative Legal History, Leiden 1975, S. 25-63 

(S. AIff). 
* Wir berühren hier ein prinzipielles Problem. S. dazu 2.14. 

“ Zur nicht unumstrittenen Bedeutung vom Tod des Hohepriesters s. z.B. Nicolsky, 
S. 168ff.; van Oeveren, S. 162. Zur stellvertretenden Funktion des Hohepriesters s. auch 

Ex. 28,38. 

*S. z.B. Nicolsky, S. 162f., 172. Zu einer anderen Sicht in bezug auf das Verhältnis 

von Ex. 21 zu Dtn. 19 s. z.B. van Oeveren S$. 223 (seit alters bestand neben dem sakralen 

Asylrecht ein mehr oder weniger säkularisiertes Asylrecht); Phillips, Criminal Law, S. 101f., 
106 (die Asylstädte gehen auf König David zurück; nicht die Kultzentralisation, sondern die 

Forderung nach einer besseren Asylregelung sei das Motiv gewesen); Milgrom, S. 305ff. 

# Vgl. C. Houtman, “Säkularisation im Alten Israel?”, ZAW 108 (1996), S. 408-425. 

Vgl. II Chr. 19,5-11 (Sakralisierung der Rechtsprechung; s. auch Dtn. 17,8ff.).



   

  

120 KAPITEL V 

5.1.5 Asyl an heiliger Stätte 

Nachdem wir 21,12-14 im Zusammenhang mit anderen Passagen zum 
Asylrecht untersucht haben, möchte ich nun die Aufmerksamkeit auf ein 
Element in 21,12-14 richten, das im Licht anderer Angaben im AT ins 

Auge fällt. 

Asyl wird am heiligen Ort gesucht, einem Ort, der in sehr besonderer 

Weise mit einer Gottheit verbunden ist. Der Asylflucht liegt die Vorstel- 

lung zugrunde, daß die Gottheit Schutz gewährt. Die Ehrfurcht vor der 

Heiligkeit dieser Stätte muß die Verfolger davon abhalten, sich des 

Flüchtigen zu bemächtigen. In Zusammenhang mit der Unantastbarkeit 

der Asylstätte und damit des Asylflüchtlings verweist man auf Hinweise 

zum Charakter heiliger Stätten, wie sie z.B. von den präislamitischen 

Arabern“ bekannt sind. Wer oder was auch immer den heiligen Bezirk 
betritt, fällt der Gottheit anheim und wird somit sakrosankt. In diesem 
Zusammenhang wird auch auf folgende Aussage aus 29,37 hingewiesen: 

“Wer auch immer mit dem Altar in Berührung kommt, soll heilig sein’ 

(vgl. 30,29; Lev. 6,11.20).” 
Betrachtet man 21,12-14, gewinnt man nicht den Eindruck, daß der 

Asylsuchende durch seinen Verbleib an der Asylstätte bedingungslos 

sakrosankt wurde und ihm daher automatisch Schutz gewährt werden 

mußte.” Erweist es sich, daß er ein Mörder ist, muß er aus dem Altarbe- 

reich entfernt werden. Wer diese Aufgabe zu verrichten hat, macht sich 

keines Sakrilegs schuldig, sondern führt damit eine göttliche Bestimmung 

aus. 
Ebensowenig impliziert 29,37 eine allgemeine und selbstverständliche 

Korrelation zwischen Heiligkeit und Schutz. Die als Gesetzmäßigkeit 

formulierte Aussage darf dem Kontext zufolge (s. auch den Kontext von 

30,29; Lev. 6,11.20) nicht im allgemeinen Sinn verstanden werden, 

sondern muß auf Aaron und seine Söhne, d.h. auf den Hohepriester und 

die Priester, bezogen werden. Sie muß offensichtlich (in 29,37 betrifft es 

eine abschließende Formulierung) als eine Warnung an ihre Adresse 

verstanden werden, ausschließlich im geheiligten Zustand vor den Altar 

# Siehe J. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, Berlin/Leipzig 1927?, S. 52, 54f., 

105ff.; W. Robertson Smith, Zectures on the Religion of the Semites, London 1894, 

S. 148ff.; vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 148ff. Zur religiösen Scheu als Ursprung des 

religiösen Asyls s. z.B. Dann, S. 327ff. 

#7 Siehe Delekat, S. 52, 208, 210, 259, 307f. 

# So wie z.B. auch die Gegenwart eines heiligen Schreins nicht automatisch die Präsenz 

von JHWH, dem Heiligen, bedeutet (s. I Sam. 4,3). 

  

  



  

  

    

   EXODUS 21,12-14 121 

zu treten.*” Der Text gehört zu dem Korpus (P), in welchem die Institu- 
tion der Asylstädte propagiert wird und der Altar nicht als Asylstätte 

fungiert. Nur vorschriftsmäßig geweihte Priester dürfen in Kontakt mit 
dem Altar kommen. Entsprechend der in diesem Textkorpus vertretenen 

Vorstellung ist jeder Übergriff auf die Heiligkeit des Heiligtums lebens- 

gefährlich (28,43; 30,20f.; Lev. 10; 16,2.13; 22,9; Num. 4,15.19.20; 16- 
17, 17,28; 18,3.22).°° Darum ist die Möglichkeit ausgeschlossen, daß ein 
Totschläger, selbst wenn es sich um nicht vorsätzlichen Totschlag handeln 

sollte, Zuflucht beim heiligen Altar nimmt. Das Blut macht ihn unrein, so 

daß er nicht befugt ist, den heiligen Bezirk zu betreten.°' Die Asylstadt 
ist seine Bestimmung. Dort hat er sich aufzuhalten, bis eine Versöhnung 

erwirkt ist. 

Gänzlich anders verhält es sich mit der in 21,12-14 beschriebenen 

Situation. Der Altar ist für jedermann zugänglich. Sogar für den, der 
vorsätzlich jemanden erschlagen hat. Daß ein Mensch mit unschuldigem 

Blut an den Händen den Altar entweiht, wird nicht gesagt. Ein Mörder 
wird lediglich als Asylflüchtling ohne Recht auf Asyl charakterisiert. 

Es kann konstatiert werden, daß das in Ex. 21,12-14 zugrunde liegende 

Bild auffallend weltlich ist. Was man aufgrund anderer atl. Passagen 
erwarten würde, sicher im Falle des vorsätzlichen Totschlägers, nämlich 

eine Konfrontation zwischen dem Heiligen und Unheiligen (vgl. 

19,12£.21f.24; Lev. 10; Num. 4,15; 16-17; I Sam. 6,19; II Sam. 6,6f.),” 

findet nicht statt. Der Mörder bleibt ungeachtet der Berührung mit dem 

Altar am Leben. Er wird nicht von einem göttlichen Gerichtsschlag 

getroffen, sondern von Menschenhand abgeführt und hingerichtet.” 
Geht man von der üblichen Stoffdatierung des Pentateuch aus, muß 

# Anders Milgrom, S. 282ff.; seiner Meinung nach bezieht sich die Aussage gar nicht 

auf Personen und müsse deshalb wie folgt übersetzt werden: ‘alles, was den Altar berührt, 

Diese Interpretation trifft man bereits in der rabbinischen Auslegung an und wurde in 

jüdischen Übersetzungen aufgenommen; zuweilen begegnet sie auch in christlichen 

Übersetzungen. 
30 S, hinsichtlich des zum Inneren hin. zunehmenden Grades an Heiligkeit eines Heilig- 

tums Haran (Anm. 23), S. 175ff.; P.P. Jenson, Graded Holiness. A Key to the Priestly 

Conception of the World, Sheffield 1992, S. 89ff. 

%! Vgl. auch Philo, De specialibus legibus 1.158ff.; 3.120ff. 
® Vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 351ff.; ders.*, Exodus, II, S. 451, 459. 

5° Anders Delekat, S. 161, 264, 308f.: die Berührung mit dem Altar ist zugleich ein 

Gottesurteil; der schuldbeladene Asylflüchtling wird innerhalb weniger Stunden, Tage oder 

Wochen sterben; denn der Asylsuchende erhielt solange nichts zu essen und zu trinken, bis 

Gott sich durch ein Zeichen für ihn ausgesprochen hatte. Blieb eine Reaktion Gottes aus, 

ließ man ihn verhungern. Gänzlich abgemagert und geschwächt trug man ihn, bevor er ganz 

zusammenbrach — er durfte doch durch seinen Tod den Altar nicht entweihen! —, von dort 

weg, damit er an einem profanen Ort krepieren konnte. 

  

     
  



   

  

122 KAPITEL V 

festgehalten werden, daß die Akzentuierung der Heiligkeit des Altars 

späteren Datums ist und im ältesten Textabschnitt eine magisch-dynami- 

sche Vorstellung im Hinblick auf die Heiligkeit nicht gegeben ist. Die 

Vorstellung, die man als typisch für die älteste Phase der Asylpraktik 

erachtet (s. Hennsler, S. 12ff.), ist im Bundesbuch (schon) nicht (mehr) zu 

finden. 

Bei der Beurteilung von 21,12-14 darf schließlich auch die Tatsache 

nicht außer acht gelassen werden, daß die Passage keine Darstellung der 
Asylpraxis im alten Israel wiedergibt, sondern — innerhalb einer Geset- 

zessammlung — sich dem Ziel verpflichtet weiß, eine brauchbare Asyl- 

praktik zu entwerfen, die sich durch Gerechtigkeit auszeichnet. Das 

Wissen um den Mißbrauch von Asylstätten führte offensichtlich zur 

Formulierung dieser Vorschrift. Aus der Unterscheidung zwischen einem 
vorsätzlichen und nicht vorsätzlichen Totschlag ist zu schließen, daß sich 
unter den Asylsuchenden auch Verbrecher befanden und daß dies als nicht 

tragbarer Zustand angesehen wurde. 

21,12-14 zufolge gestaltet sich die gewünschte Rechtspraktik wie folgt: 

nur der nicht vorsätzliche Totschläger hat Anspruch auf Asyl; der Mörder 

muß hingerichtet werden. 

Die Anwendung dieser Vorschrift wird in der Praxis zu folgender 

Situation führen: ein Totschläger hat nach seiner Tat abzuwägen, ob er als 

nicht vorsätzlicher Totschläger betrachtet werden wird; scheint ihm diese 

Möglichkeit realistisch, flieht er zum Altar. Wenn er seine Chancen gleich 

Null einschätzt, wird er versuchen, seinen Verfolgern durch Flucht ins 

Ausland zu entkommen und die wenig beneidenswerte Position eines 

ger” einer Exekution vorzuziehen — da Interpol und bis ins einzelne 

geregelte Auslieferungsbestimmungen zwischen Völkern, die u.a. die 

Auslieferung wegen Kapitalverbrechen°° vorsehen, in seiner Welt unbe- 
kannt waren. 

* So z.B. Mose (Ex. 2,11-22), dessen Gewalttat vielleicht auch einen politischen 

Hintergrund hatte, nämlich als Signal zum Aufstand gemeint war. 

® Bezüglich Auslieferungen, dem Gegenstück zur Asylgewährung (vertragsgemäß wird 
an bestimmten Orten kein Asyl gewährt), wird manches in hethitischen Verträgen aus dem 

2.Jt. geregelt. Bei den auszuliefernden Personen handelt es sich offensichtlich um politische 

Flüchtlinge und Bevölkerungselemente der unteren sozialen Schicht. S. bei Löhr, S. 78ff. 

Von Auslieferungen zeugen auch die Alalach-Texte (s. ANET, S. 531f.). Zum Ausliefe- 
rungsverbot s. Dtn. 23,16f. 

  

  



  

  

    

    

  

    

  

EXODUS 21,12-14 

5.1.6 Die Asylpraxis im alten Israel 

Wie bereits angedeutet, bezieht sich 21,12-14 wahrscheinlich auf eine 

wünschenswerte Rechtspraktik. Sie muß nicht unbedingt kongruent mit 

der tatsächlichen Rechtspraxis gewesen sein. Auch Num. 35 und Dtn. 19 

beschreiben eine angestrebte Rechtspraktik und haben utopischen Charak- 

ter. Alle drei Passagen beziehen sich auf Asylflucht im Falle von Tot- 

schlag. So drängt sich die Frage auf, wie sich die Asylpraxis im alten 

Israel gestaltete. Suchte man auch in anderen Situationen als Totschlag 

Asylschutz? Wieviel Asylstätten existierten eigentlich? Erzielte eine 

Asylflucht den gewünschten Effekt? 

Untersuchungen zum Phänomen Asyl im AT führten dazu, eine Reihe 

von Plätzen als Tempelasylstätten zu identifizieren.” Studien zu den 
Psalmen führten zu der These, daß das Zionsheiligtum als Asylstätte 

fungierte.” Aus unterschiedlichen Motiven heraus sollen Asylsuchende 

dorthin geflüchtet sein. Unter ihnen sollen sich Schuldner, hauptsächlich 

Tagelöhner ohne Grund und Boden, die Auspeitschung oder Schuldsklave- 

rei befürchten mußten, befunden haben, in Schwierigkeiten geratene 

selbständige Bauern, suspendierte Pächter, die des Diebstahls und Mein- 

eids bezichtigt waren, sowie Personen, die wegen Einbruch, Ehebruch, 

falschem Zeugnis, Schädigung des Nachbarn und anderer, ähnlicher 

Vergehen angeklagt waren.’* 
Strittig ist jedoch, ob diese atl. Stellen solch eine Interpretation rechtfer- 

tigen. Tatsächlich finden sich im AT lediglich zwei unverkennbare 

3° Delekat, S. 260f., 270ff., 322ff., zufolge können nahezu sicher folgende Orte als 

Asylstätten - betrachtet werden: das Zionsheiligtum (I Reg. 1,50f.; 2,28ff.; Neh. 6,10; 

I Makk. 10,43), die Prophetenunterkunft (?) in Rama (I Sam. 19,18), die Heiligtümer in 

Beerscheba (I Reg. 19,3), Betel (II Reg. 2,2ff.; vgl. Am. 7,10ff.), Jericho (II Reg. 2,4ff.), 

auf dem Karmel (II Reg. 1,9-15; vgl. Am. 9,3) und Nob (Ps. 52,1; I Sam. 21,8). Ferner 

erfüllten wahrscheinlich alle Heiligtümer in Israel, solange sie existierten, die Funktion einer 

Asylstätte. Seiner Meinung nach gab es in den Asylstädten von Dtn. 4; 19; Num. 35; Jos. 20 

Heiligtümer; diese erfüllten mit dem umgebenden Terrain die Funktion einer eigentlichen 

Asylstätte. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, Il, München 1968°, S. 35, 

behauptet, daß die b'ne hann‘bi’im in den Erzählungen von Elischa in II Reg. 2ff. Asylsu- 

chende gewesen seien, die sich zum dortigen Heiligtum aus ökonomischen oder religiösen 

Gründen geflüchtet hatten. Zu Texten, die die Existenz des Asylrechts im alten Israel 

beweisen sollen, s. auch van Oeveren, S. 128ff. 

37 5. besonders die Monographie von Delekat; vgl. de Vaulx, Sp. 1499f. 

58 Siehe Delekat, S. 173f., 179ff., 219, 261. u.a. 

® Lediglich I Makk. 10,43 spricht explizit von (der Gewährung von) Asylrechten im 

Jerusalemer Heiligtum (vgl. Josephus, Ant. 13.5). In der intertestamentären Literatur wird 

übrigens die Unschändbarkeit des Heiligtums hervorgehoben. S. z.B. II Makk. 3,12; Philo, 

Legatio ad Gaium, 346. In II Makk. 4,33f. ist die Rede von einer Asylflucht nach Daphne



    

  

124 KAPITEL V 

Zeugnisse einer Asylpraxis im alten Israel. Beide beziehen sich auf 

Asylflucht nach einer politischen Niederlage und beide erfolgten in der 

Zeit von Salomos Regentschaft. Wir werden die betreffenden Passagen, 

die sich durch eine lebensechte Darstellungsweise auszeichnen, näher in 

Augenschein nehmen. 

Im ersten Beispiel flieht Adonia, der Sohn König Davids, der versucht 
hatte, während des Machtvakuums, das durch die Senilität seines Vaters 

entstanden war, sich des Thrones seines Vaters zu bemächtigen (I Reg. 

1,5ff.), zur heiligen Stätte, nachdem offenbar geworden war, daß sein 
Coup mißlungen war und sein Rivale Salomo sich die Krone sichern 

konnte. So wie in heutiger Zeit verfolgte Politiker ihre Zuflucht in 

Botschaftsgebäuden einer ihnen wohlgesonnenen Macht nehmen, suchte 

Adonia, als sein Leben unmittelbar bedroht war, Schutz bei den Hörnern 

des Altars (I Reg. 1,50-53).°° Der Ort schien ihm Sicherheit zu bieten; 
von dort aus konnte er mit Salomo über seine eigene weitere Zukunft in 

Unterhandlung treten. Er fordert von Salomo die eidesmäßige Zusage, daß 

er nicht hingerichtet werden würde. Der junge König sichert ihm die 

Freiheit unter der Bedingung zu, daß er sich von weiteren politischen 

Aktivitäten distanzieren werde (wagte Salomo angesichts einer mächtigen 

Adonia-Partei im Lande kein rigoroses Auftreten gegen seinen gestürzten 

Rivalen?). 

Im zweiten Beispiel — wieder ist die Rede von einer versuchten 

Machtergreifung Adonias, doch diesmal mit fatalem Resultat für alle seine 

Mitstreiter (I Reg. 2,23ff.) — flüchtet Joab, der Anführer der Adonia- 

Partei, nach der gescheiterten Palastrevolte zum Altar (I Reg. 2,28).°' 
Dort findet er aber nur zeitlich begrenzten Schutz. Benaja, der Mann, der 

kurz zuvor Adonia liquidiert hat, schreckt davor zurück, den Befehl 

Salomos, Joab am Altar zu erschlagen, auszuführen. Er versucht, Joab 

vom Altar wegzulocken, doch ohne Erfolg. Joab durchschaut den Plan 

und eröffnet ihm, daß er an heiliger Stätte sterben möchte. Mit seiner 
Antwort will Joab die Atempause, die er aufgrund der Heiligkeit der 

bei Antiochia. Zur Interpretation von ‘Asyltexten’ aus dem Psalter, wie z.B. Ps. 23,6; 27,4; 

36,8, s. z.B. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, I, München 1966°, S. 409, 415f.; 

H.-J. Kraus, Theologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 1979, S. 200f. Zur Kritik an der 

Studie von Delekat s. z.B. R. Tournay, RB 78 (1970), S. 99f.; T. Penna, Bib 51 (1970), 

S. 576-579; W. Beyerlin, Die Rettung der Bedrängten in den Feindpsalmen der Einzelnen 

auf institutionelle Zusammenhänge untersucht, Göttingen 1970, S. 44ff. u.a. (s. Register). 

® Der Altar wird nicht näher bestimmt. Offensichtlich handelt es sich um den Altar im 

‘Zelt JHWHs’ (vgl. I Reg. 2,28). So explizit LXX'*. 

© Die LXX enthält in I Reg. 2,29 eine Erweiterung von Joabs Fluchtmotiv. Auf die 
Frage Salomos, warum er zum Altar geflüchtet sei, antwortet Joab: “Weil ich dich fürchtete, 

nahm ich meine Zuflucht beim Herrn’. 

     

  

    

  

  



  

  

    

   EXODUS 21,12-14 125 

Stätte genießt, verlängern. Er hofft, daß Salomo davon absehen würde, 

ihn beim Altar erschlagen zu lassen, und bereit sein würde, in Unterhand- 

lungen über seine Zukunft zu treten. Sein Plan wird vereitelt. Benaja, der 

es nicht wagte, ohne ausreichende Rückendeckung vom König Blut am 

Altar zu vergießen,‘” war dazu sehr wohl bereit, als Salomo ihm aus- 

drücklich den Befehl dazu gab (I Reg. 2,29-31.34). 

Aus diesen beiden Passagen ist ersichtlich, daß der Altar in der Praxis 

jedenfalls relativen Schutz bieten konnte. Offensichtlich bestand eine 
Scheu, Menschen mit Gewalt von dort wegzureißen oder dort eine 

Gewalttat zu verüben. Verfolger schienen vor einem Sakrileg zurück- 

zuschrecken. So erhält der Asylflüchtling eine Atempause, die er dazu 

benützen kann, mit der ihm nachstellenden Partei mittels Unterhandlungen 

einen Vergleich anzustreben. Doch gelingt dies nicht immer. Aus unter- 

schiedlichen Gründen — im Falle politischer Machtkämpfe z.B., um den 

Bestrebungen einer rivalisierenden Partei definitiv ein Ende zu bereiten — 

kann sich ein Verfolger über seine Scheu vor der Heiligkeit des Asyls 

hinwegsetzen, um so die Verfolgung auch bis dorthin fortsetzen zu 

können. 

Daß Joab im Asyl erschlagen wurde, wird übrigens in I Reg. 2 nicht als 

Sakrileg dargestellt, das begangen wurde, um einen gefährlichen Oppo- 

nenten auszuschalten, sondern wird als Begleichung einer alten Rechnung, 

nämlich das durch Joab unschuldig vergossene Blut, gezeichnet (I Reg. 

2,5f.31-33). Kurzum, I Reg. 2 zufolge wurde Joab nicht wegen seiner 

Beteiligung an Adonias Aufstand erschlagen, sondern wegen seiner 

belasteten Vergangenheit. Nicht aufgrund der Angelegenheit, weswegen er 

ins Asyl flüchtete, sondern aufgrund früherer Verbrechen wurde — so 

stellt es I Reg. 2 dar — die Rechtmäßigkeit der Asylflucht Joabs in Frage 

gestellt.” Implizit betont die Erzählung, daß für einen vorsätzlichen 
Totschläger das Asyl kein Zufluchtsort sein darf. In dieser Hinsicht 

stimmt die in I Reg. 2 gegebene Motivation für Joabs Exekution mit der 

® Dadurch wäre der heilige Ort entweiht worden. Vgl. II Reg. 11,15 = II Chr. 23,14. Zu 

einem Mord im Jerusalemer Tempel s. II Chr. 24,21 (vgl. Mt. 23,35). Zu einem Massaker in 

einem Baalstempel s. II Reg. 10,25. Zu einem Sakrileg s. auch z.B. Jdc. 9,46ff., I Sam. 

22,178. 
® Die Ansicht wird verteidigt, daß der Text von I Reg. 2 vielschichtig und retuschiert sei 

und sowohl antisalomonisches (Salomo hat sich eines Sakrilegs schuldig gemacht) und 

prosalomonisches Material (Salomo führt den Willen seines Vaters aus und vollzieht das 

rechtmäßige Urteil) beinhalte. S. z.B. E. Würthwein, Die Erzählung von der Thronnachfolge 

Davids - theologische oder politische Geschichtsschreibung?, Zürich 1974, S. 11ff,; 

F. Langlamet, “Pour ou contre Salomon? La redaction prosalomienne de I Rois, 1-11”, RB 83 

(1976), S. 321-379, 481-528; K.W. Whitelam, “The defence of David”, JSOT 29 (1984), 

S. 61-87 (mit Lit.). 

      

 



    

  

126 KAPITEL V 

Vorschrift aus Ex. 21 überein. Betreffs des Hinrichtungsortes (am Altar) 

ist I Reg. 2 in Streit mit Ex. 21 (s. V. 14). Dieser Umstand sowie die 

Tatsache, daß der König selbst eingriff, spricht gegen die Auffassung, die 

von Salomo ergriffenen Maßnahmen als Befolgung der Vorschrift von 

Ex. 21 zu betrachten. Wie es sich darstellt, erfolgte eine Asylflucht, 
wie sie in I Reg. 1-2 beschrieben ist, aufgrund eines Gewohnheitsrechts. 

In Ex. 21 wird das Asylrecht als von JHWH gefordert gezeichnet und 
trägt daher den Charakter einer besonderen Offenbarung (vgl. 2.17). 

Die Rolle des Königs in I Reg. 1-2 fällt ins Auge. Beidemal trifft er die 
Entscheidung. Repräsentanten der Geistlichkeit werden zwar genannt, 

doch sind diese dem König vollkommen hörig. Den Priester Abjatar 

verbannt er (I Reg. 2,26.27). Zadok wird von ihm in gleicher Weise zum 

Priester bestellt, wie Benaja zum Truppenkommandeur erhoben wird 

(I Reg. 2,35). Die beschriebene Situation könnte man etwas anachroni- 

stisch als die einer Staatskirche bezeichnen. Das Asyl unterliegt der 

Staatsmacht.°° In einer solchen Situation kann das Asyl, zumindest als 

Zufluchtsort für die politische Opposition, nicht florieren. Dafür ist 

eine Dialektik zwischen Staat und Kirche erforderlich. 

Es kann geschlußfolgert werden, daß unzweideutige Angaben zur Praxis 
der Asylflucht zum Altar im alten Israel rar sind. Daß das Asylrecht zu 

den Themen diverser Gesetzeskorpora gehört, kann jedoch als Indiz dafür 

gewertet werden, daß die Asylflucht bei Totschlag kein unbekanntes 

Phänomen war. I Reg. 1-2 zufolge wurde auch nach einer gescheiterten 

Machtergreifung Zuflucht zum Altar genommen. Asylflucht im alten 

Israel aufgrund einer Notlage wird nicht auf die zwei explizit im AT 

genannten Situationen beschränkt gewesen sein. 

5.1.7 Asyl außerhalb Israels 

Der Brauch, Zuflucht an einem heiligen Ort zu suchen, geht auf ältere 
Zeit zurück und war weit verbreitet. So z.B. in der antiken Welt, dem 

alten Griechenland und der hellenistischen Welt.‘ Relativ viele Informa- 

© Eine Beziehung zwischen Ex. 21,14 und I Reg. 2,28ff. sehen NumR. 23,13 (vgl. Ginz- 
berg*, IV, S. 125ff.; VI, S. 278f.) und u.a. van Oeveren, S. 131; Childs, S. 470. 

® Milgrom, S. 305ff., erklärt Salomo sogar zu demjenigen, der den Altar als Asylstätte in 
Israel abschaffte und das Institut der Asylstädte als Konzession (in einer Zeit von Blutrache) 
an dessen Stelle treten ließ. 

® Regimegegner können ihr Heil dann besser anderenorts suchen (s. I Reg. 11,40; vgl. 

I Reg. 18,13; Jer. 26,24). 

@ Siehe Bulmerincq, S. 29ff.; Siebold, S. 22ff.; Schlesinger, passim; Bolkestein, 

S. 243ff.; Wenger, Sp. 836ff.; Fauth, Sp. 670f.; de Vaulx, Sp. 1485ff. Es wird angenommen 

(Bulmerincq, S. 5Iff.; Siebold, S. 26ff.; Fauth; Wenger, Sp. 839f.), daß im alten Rom der 

      
    

  

  



       

  

     
      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

  

     

    

                                  

     

EXODUS 21,12-14 127 

    

tionen über eine ununterbrochene Periode besitzen wir aus dem hellenisti- 
schen Ägypten. Die Gewohnheit muß dort allerdings auch schon verbrei- 
tet gewesen sein.°® Quellen aus dem alten Mesopotamien fehlen.‘ Hin- 

| gegen wird in der ugaritischen Literatur einmal auf das Heiligtum als 
| Asylstätte angespielt (s. KTU 1.19.iii:47; vgl. Gaster*, S. 491.)."° 

In der antiken Literatur wird ein negatives Bild von den Asylstätten in 

| der hellenistischen Welt gezeichnet: aufgrund ihrer liberalen Einlaßpolitik 

seien es Sammelbecken von Schuldnern und Verbrechern (Houtman, S. 

70ff.). Der Umstand, daß im AT die Asylgewährung an Bedingungen 
geknüpft ist (Ex. 21,13.14) wird auf diesem Hintergrund als ein Kennzei- 

chen der Religion Israels dargestellt (vgl. z.B. De Vaulx, Sp. 1504, 1507; 

vgl. auch van Oeveren, S. 132, 157), ja, selbst als eine “radikale Erneue- 

rung’ gegenüber der in der Antike herrschenden Praxis.’”' Eine derglei- 

che Darstellung beruht, wie es scheint, auf der fehlenden Unterscheidung 

von Recht (Ideal) und Praxis. In der Griechisch-Römischen Welt war die 

Einlaßpolitik in der Praxis häufig, vor allem in den Augen der herrschen- 

den Autorität, recht liberal. Über die Praktizierung im alten Israel haben 

wir nur dürftige Informationen. Das AT konfrontiert uns hauptsächlich 
mit einem Idealbild der Asylgewährung. 

Vorbilder der Asylflucht zum Heiligtum fehlen im NT. Die Kirchenge- 

schichte hingegen ist voll davon. Jahrhundertelang war die kirchliche 

  
heilige Ort als Asylstätte unbekannt gewesen sei. Unter griechischem Einfluß habe dann das 

Asylrecht in Rom Eingang gefunden. 

6% Siehe von Woess, S. 33ff., Lüddeckens, Sp. 514-516. 

® Aus der kirchlichen Asylpraxis (s.u.) wird ersichtlich, daß die Bedrohung durch 

Gläubiger eine der vielen Hintergründe für eine Asylflucht war. Über finanzielle Ver- 
schuldungen und die damit verbundenen Probleme in Mesopotamien sind wir bestens 

unterrichtet. Siehe Stol (s. 4.2.1). Doch fehlen allerdings Hinweise zur Asylflucht aufgrund 

von Schulden. Ein nicht vorhandenes Asylwesen wird oft in Zusammenhang mit der 

Existenz einer intakten Rechtspflege und einer starken Zentralgewalt gebracht (z.B. van 

Oeveren, S. 156, 184ff.). Hier kann noch ergänzt werden, daß oftmals eine Korrelation 

zwischen dem Asylinstitut und dem Institut der Blutrache gesehen wird (z.B. Löhr, S. 177; 

van Oeveren, S. 14, 227). Daß keine Asylmöglichkeiten bestanden, wird in diesem Zusam- 

menhang mit dem Hinweis erklärt, daß es auch keine Blutrache gab (z.B. Siebold, S. 8, 27). 

Sowohl das eine als auch das andere ist umstritten. 

”° Greenfield, S. 272ff., verteidigt die Auffassung, daß der Sefire III-Text, 4-7 (KAI 224; 

vgl. TUAT, 1, S. 186f.) eine Anspielung auf Aleppo als Asylstätte enthält. 

1156 Milgrom, S. 309, Anm. 84; Crüsemann*, S. 207. Vgl. Wildeboer, 197, 209, und 

auch A. Causse, Du groupe ethnique ü la communaut£ religieuse, Paris 1937, S. 139f. Als 

etwas radikal Neues kann man vielleicht das Institut der Asylstädte bezeichnen. Weltliches 

Asylrecht ist meines Wissens aus dem Alten Orient nicht bekannt (die Vorbilder von 

Nicolsky, S. 160ff., datieren offensichtlich aus späterer Zeit). Wahrscheinlich bestand es in 

Israel lediglich auf dem Papier.



       
128 KAPITEL V    

      

Asylgewährung ein lebendiges Institut.”” In der Ostkirche nahm sie bis 
zum Untergang von Konstantinopel 1453 einen bedeutenden Platz ein. In 

der Westkirche blieb das kirchliche Asylrecht auch nach dem Untergang 

des Weströmischen Reiches am Ende des 5.Jh. ein lebendiges Institut. Ab 

dem 14.Jh. gerät es dort in Verfall. Es verschwindet in Ländern, die sich 

für die Reformation entscheiden. Am Ende des 18.Jh., mit der französi- 

schen Zeit, ist es überall abgeschafft oder ungebräuchlich geworden (s. 
z.B. Dann, S. 354ff.; Bulmerincq, S. 104ff.). Wohl gehört das Asylrecht 
nach dem heute geltenden kanonischen Recht Roms noch stets zum 

Bestand ihrer Rechte.” Eine Beschreibung des Altars als Asylplatz in 
der Geschichte der Kirche und eine Diskussion der Frage nach dem 

Ursprung des kirchlichen Asylrechts geht über den Rahmen dieser Arbeit 
hinaus (s. dazu Houtman, S. 45ff.). Ich merke hier noch lediglich an, daß 

ein Fortwirken des Asylrechts des AT im Asylrecht der Kirche offen- 

sichtlich fehlte. Das AT übte anscheinend keinen Einfluß aus beim 

Entstehen des kirchlichen Asylrechts. Wohl zieht sich, was die Asylpraxis ! 

betrifft, eine Linie durch, vom AT ausgehend durch die Kirchengeschich- 

te. Joab starb beim Altar. Ob ihm Menschen vorangegangen sind, wissen 

wir nicht mit Sicherheit. Wohl wissen wir mit Sicherheit, daß ihm viele 

gefolgt sind (Houtman, S. 75f.). 

   
       
    
    
    
    
    
    
    
    
    
       

  

       

  

      

    

  

5.2 ELTERNMIßHANDLUNG UND MENSCHENRAUB (21,15-17)    
    

                

    

   

  

Nach der Vorschrift über den Totschlag (21,12-14) folgen drei Regeln 

über weniger radikale, aber dennoch so schwere Angriffe auf die Inte- 

grität des anderen, daß diese in gleicher Weise wie Totschlag geahndet 
werden müssen. Die Vorschriften stehen isoliert. Im MT werden sie durch 

ein s“tümd markiert (fehlt bei 21,16 in BHS; vgl. Perrot*, S. 68). Thema- 

tisch sind 21,15 und 21,17 jedoch miteinander verbunden. Beide Verse 

handeln vom respektlosen Verhalten gegenüber betagten Eltern. Sie 

umschließen eine Vorschrift über Menschenraub. Die Reihenfolge der 
Verse weicht in der LXX von der des MT ab. 21,16 steht dort an dritter 

Stelle nach den thematisch miteinander verbundenen Versen 21,15 und 

21,17. Wenig überzeugend ist der Vorschlag, daß die Reihenfolge im MT 

vom Grad der Schwere des Vergehens bestimmt wurde, d.h. daß das 

schwerste Delikt (Mißhandlung) an erster Stelle genannt und das geringste 

? Zur kirchlichen Asylgewährung und -recht s. Bindschedler, Ducloux, Cox, Herman, 

Langenfeld, Timbal Duclaux de Martin u.a.; s. 5.1.1. 

”" Corpus luris Canonici (canon 1179); vgl. Misserey, Sp. 1102f.; Landau, S. 326f.   



  

    

        

  

    
    
    

  

EXODUS 21,15-17 129 

    

(Verfluchen) zuletzt genannt wird (vgl. Cazelles*, S. 52).”* An Schwere 
stehen die genannten Delikte einander nicht nach. Aus praktischen 
Gesichtspunkten behandle ich 21,15.17 zusammen. 

  

5.2.1 Elternmißhandlung (21,15.17) 

5.2.1.1 Literatur 

R. Albertz, “Hintergrund und Bedeutung des Elterngebots im Dekalog”, 

ZAW 90 (1978), S. 348-374, G. Blidstein, Honor thy Father and Mother, 

New York 1976; R. Bohlen, Die Ehrung der Eltern bei Ben Sira. Studien 

zur Motivation und Interpretation eines familienethischen Grundwertes in 

frühhellenistischer Zeit, Trier 1991; A. de Buck, “Oudertrots, kinderplicht 

en de klacht van een kinderloze”, JEOL 11 (1949-50), S. 7-15; L. Dürr, 

Die Wertung des Lebens im Alten Testament und im antiken Orient, 

Münster in Westf. 1926; O. Eißfeldt, “Sohnesplichten im Alten Orient”, 

Syr 43 (1966), S. 39-47 = KS, IV, S. 264-270; Th.M. Falkner & J. de 
Luce (Hg.), Old Age in Greek and Latin Literature, Albanany, New York 

1989; M.V. Fox, “Aging and Death in Qohelet 12”, JSOT 42 (1988), S. 

55-77; J.C. Greenfield, “Adi baltu — Care for the Elderly and its Re- 

wards”, AfO Beiheft 19 (1982), S. 309-316; J.F. Healy, “The pietas of an 

Ideal Son in Ugarit”, UF 11 (1979), S. 353-356; O. Kaiser, “Und dies 

sind die Geschlechter ...’”. Alt und jung im Alten Testament”, in: Zur 

Aktualität des Alten Testaments (FS G. Sauer), Frankfurt am Main usw. 

1992, S. 29-45; J. Klein, “The “bane’ of Humanity. A Lifespan of One 

Hundred Twenty Years”, Acta Sumerologica 12 (1990), S. 57-70; B. 

Lang, “Altersversorgung, Begräbnis und Elterngebot”, ZDMG Suppl. 3.1 

(1977), S. 149-156; ders., “Altersversorgung in der biblischen Welt”, in: 

Wie wird man Prophet in Israel?, Düsseldorf 1980, S. 90-103; O. Loretz, 

“Das biblische Elterngebot und die Sohnespflichten in der ugaritischen 

Aght-Legende”, BN 8 (1979), S. 14-17; ders., “Stelen und Sohnespflicht 

im Totenkult Kanaans und Israels”, UF 21 (1989), S. 241-246; J. Maier, 

“Die Wertung des Alters in der jüdischen Überlieferung der Spätantike 

und des frühen Mittelalters”, Saec 30 (1979), S. 355-364; A. Malamat, 

“Longevity. Biblical Concepts and Some Ancient Near Eastern Parallels”, 

AfO Beiheft 19 (1982), S. 215-224; E. Otto, “Biblische Altersversorgung 

  

   

                    

   

                      

   

    

     

” Vgl. auch Sprinkle*, S. 79, der hinzufügt: “The penalty for each case is the same, 

implying that each offense is just bad as murder’. Sprinkle meint selbst, daß 21,15-17 als 

ganzes gesehen von derselben Thematik handelt. Er denkt, daß Kinder und junge Menschen 

häufig das Objekt von Menschenraub waren und ihre Eltern das Opfer davon. So schlußfol- 

gert er: ““stealing a person” is typically an offense against parents’ (S. 76).



    130 KAPITEL V 

im altorientalischen Rechtsvergleich”, ZABR 1 (1995), S. 83-110; M. 

Pelling & R.M. Smith (Hg.), Life, Death and Elderly, London 1989; ]. 

Scharbert, “Das Alter und die Alten in der Bibel”, Saec 30 (1979), S. 

338-354; ders., “Die Altersbeschwerden in der ägyptischen, babylonischen 

und biblischen Weisheit”, in: Lingua restituta orientalis (FS J. Assfalg), 

Wiesbaden 1990, S. 289-298; W. Schottroff, “Alter als soziales Problem 

in der hebräischen Bibel”, in: Was ist der Mensch ...? Beiträge zur 
Anthropologie des Alten Testaments (FS H.W. Wolff), München 1992, S. 

61-77. 

  

   
    

  

         

  

5.2.1.2 Übersetzung 

21,15 ‘Und wer seinen Vater oder seine Mutter schlägt, muß gewalt- 

sam zu Tode gebracht werden. 

17 Und wer seinen Vater oder seine Mutter schmählich behandelt, muß 

gewaltsam zu Tode gebracht werden’. 

   

  

    
    

   

5.2.1.3 Exegetische Anmerkungen 

21,15.17 Das unmoralische Verhalten gegenüber den Eltern wird mit zwei 
Begriffen beschrieben, nkh hi. (s. 5.0) in 21,15 und gl! pi. in 21,17. Hierzu gilt es 

einige Bemerkungen zu machen. 

Mit ‘schlagen’ wird der Gebrauch von Gewalt allgemeiner Art bezeichnet. Vor- 

ausgesetztes Subjekt ist eine erwachsene Person — er ist körperlich seinen Eltern 
ebenbürtig — und zwar ein (der älteste) Sohn, der sich einer Handgreiflichkeit 

schuldig macht, eine typisch männliche Eigenheit (s. 21,13). Er mißhandelt, 

verletzt die von ihm abhängigen Eltern körperlich.”” Eine Passage aus dem 

ugaritischen Baal-Text (KTU 1.3,20ff.) — die Götterwelt spiegelt die Menschen- 
welt wider — offenbart, daß Gewalt gegen Eltern im Alten Orient nicht unbekannt 

war: die Göttin (!) Anat droht ihrem Vater Ilu, ihm so auf seinen Kopf zu schla- 

gen, daß Blut von seinem grauen Haar tropfe (vgl. Korpel*, S. 118). 

Das vorausgesetzte Subjekt von 21,15 ist auch das Subjekt von 21,17.” Worin 
besteht das Vergehen nun genau? qll pi. (s. THAT, Il, Sp. 641ff.; TRWAT, VII, 

Sp. 40ff.) wird hier (vgl. auch Lev. 20,9; Dtn. 27,16) gewöhnlich verstanden als 
‘verfluchen’ (vgl. LXX: 6 kakoAoy@v; Vulg.: qui maledixerit, ‘wer schmäht’, 

‘wer verflucht’; TO, TPsJ: wdjlwt, ‘und wer verflucht’; s. aber FTY: wdj mbzj, 

    

    

                  

   

   

    

   
    

” In der rabbinischen Auslegung wird ‘schlagen’ wie folgt verstanden: um die Todes- 

strafe anwenden zu können, muß eine Körperverletzung vorliegen (z.B. Mek., III, 42f.; 

bSan. 84b, 85b; Raschi); bei Mißhandlung der Eltern wird die Todesstrafe auch dann 

gefordert, wenn der Schlag nicht tödlich war (s. aber 21,12). 

” In Lev. 20,9 ist ’s Subjekt. In Mek., III, 47, war dies Anlaß zu der Frage, ob die 

Bestimmung nicht auch für die Frau gelte; der Begriff schließt, Raschi zufolge, in jedem 
Fall den Minderjährigen als Subjekt aus. 

     

    

   

  

  

  

 



EXODUS 21,15-17 131 

   “und wer verachtet’). Ist die Verwünschung ausreichend für die Todesstrafe?”’ 

qll pi. bezeichnet das Gegenteil von kbd pi., das in 20,12 (s.u.) gebraucht wird. ”® 

Dies spricht dagegen, q/! pi. hier, wie in z.B. Lev. 19,14, zu verstehen als das 
Aussprechen einer Verfluchung gegen machtlose Menschen, die sich nicht 

dagegen wehren können (vgl. Ps. 38,14f.), und spricht dafür, q// pi. als ‘schmäh- 
lich behandeln’ zu interpretieren (vgl. z.B. Ehrlich; Cassuto). Diese Bedeutung 

paßt gut zu g/l pi. in Lev. 20,9; Prov. 20,20; 30,11, für g/l hi. in Ez. 22,7 und für 

qlh hi. in Dtn. 27,16. Genannte Texte beziehen sich alle auf das Verhalten von 
Kindern (Söhnen) in bezug auf ihre betagten Eltern. Konkret kann an die Situati- 

on gedacht werden, daß Eltern ihrem Schicksal überlassen oder gar vertrieben 

werden. Neben den genannten Texten aus dem Buch der Sprüche haben wahr- 

scheinlich auch andere daraus Bezug auf das verwerfliche Verhalten von Kindern 

ihren Eltern gegenüber (Prov. 10,1; 15,20; 17,21.25; 19,26; 23,22; 28,24; 30,17). 

w‘’immö, zu wäw mit der Bedeutung ‘oder’ s. Joüon $ 175a; Brin*, S. 10If.; 

vgl. LXX, Vulg. und auch Mek., III, 47f. In der rabbinischen Auslegung wird möt 

Jjümät in 21,15 aufgefaßt als Exekution durch Erwürgen mit einem Stoffband (z.B. 
Mek., III, 43f.; bSan. 84b), in 21,17 als Exekution durch Steinigen (Mek., III, 49; 

bSan. 66a); vgl. Din. 21,21 und z.B. Josephus, Contra Apionem, II, 206. 

    

                    

   

    
    

  

  5.2.1.4 Kommentar 

5.2.1.4.1 Zu einem guten Verständnis von 21,15.17 ist es erforderlich, uns 

in die Stellung der Betagten und Alten im alten Israel zu vertiefen. Wir 

tun das anhand einiger Beobachtungen zum Elterngebot im Dekalog (Ex. 

20,12; Dtn. 5,16), das in der Exodus-Version wie folgt lautet: 

   

  

‘Du sollst deinen Vater und deine Mutter mit Respekt behandeln, 

damit die Dauer deines Aufenthalts lang sei 

in dem Land, das JHWH, dein Gott, dir zum Besitz stellen wird’.   
| 5.2.1.4.2 Das Gebot (vgl. auch Lev. 19,3a) handelt nicht von der Pflicht 

| (junger) Kinder, sich der elterlichen Autorität zu unterwerfen, sondern 

richtet sich an Erwachsene, an diejenigen, die in einer patriarchalen 

Gesellschaft die Autorität innerhalb des Familienverbands ausüben. Sie, 

die (ältesten) Söhne, müssen, wenn ihre Eltern die Autorität aus den 

| Händen gegeben haben und nicht mehr fähig sind, für sich selbst zu 
sorgen, ihnen Nahrung, Kleidung und Obdach gewähren (vgl. 

Sir. 3,1ff.12ff.; 7,27; Tob. 4,3f.; 5,18; Jub. 35,1ff.; bYev. 65b) und sie 

7 Gemäß rabbinischer Auslegung ist dies der Fall, wenn bei der Verfluchung der 
Gottesname gebraucht wurde (z.B. TPsJ; Mek., III, 48f.). 

78 In Mt. 15,4 sind 20,12 und 21,17 zu einer zweiteiligen Vorschrift kombiniert worden. 

In Din. 27,16 ist in der LXX (6 &rıyälwv) und Vulg. (qui ron honorat) glh hi. so 

übersetzt, daß ein Zusammenhang mit 20,12 entstanden ist.     

       
    

 



    

    

   
132 KAPITEL V 

  

   
     nach ihrem Tod würdig bestatten (vgl. Gen. 47,29f.,; Tob. 4,3f.; 6,15; 

14,11ff.; siehe hingegen Num. 6,7; Mt. 8,21f. und Ez. 44,25).” Texte 
aus der Umwelt Israels, die das Verhältnis von Kindern zu ihren Eltern 

beleuchten, machen diese Interpretation plausibel.°° 

Das AT beinhaltet einige Fälle beispielhafter Versorgung der Eltern 

(und übrigen Familienmitgliedern) (Gen. 45,10f.; 47,12; 50,21; Jos. 

2,13.18; 6,23; I Sam. 22,3). Der Kontakt mit der Totenwelt ist im AT 

verboten (Lev. 19,31; 20.6,27; Dtn. 18,11). Eine Versorgung der Eltern, 

die sich, wie aus Israels Umwelt bekannt,*' über den Tod hinaus er- 

streckt, gehört deshalb im AT nicht zu den Kindern auferlegten Pflichten. 

Natürlich ist damit nicht gesagt, daß eine Versorgung der Toten im alten 

Israel nicht praktiziert wurde.°? 

Wie bereits angedeutet sind mit Vater und Mutter die betagten Eltern 

gemeint. Konkret geht es um die Eltern des freien Israeliten, an die die 

Vorschrift gerichtet ist. In bezug auf die Versorgung der betagten Eltern 

wurde im alten Israel ein Ideal gehegt, das nicht nur in Gesetzestexten, 

sondern auch in anderen Literaturgattungen anzutreffen ist. Im Sprüche- 

buch wird ein respektvolles Verhalten den Eltern gegenüber propagiert 

(Prov: 10,1; 15;20;..17,6.21.25; :19,26; 20,20; 23,22;'28,24;' 30.11.17). 
Auch hier ist an ein respektvolles Verhalten den betagten Eltern ge- 

  

     

   
   
    

    

      

  
     

    

   
” Vater’ und ‘Mutter’ (vgl. THAT, I, Sp. Iff., 173ff.; TRWAT, 1, Sp. Iff.), die Eltern, 

sind in 20,12 Objekt von kbd pi., ‘ehren’, “mit Respekt behandeln’ (erkennen, daß eine 

Person von Bedeutung ist; vgl. z.B. I Sam. 2,29; 15,30; II Sam. 10,3); s. dazu THAT, 1, Sp. 

794ff.; ThWAT, IV, Sp. 13ff. Der Imperativ kabbed wird in der LXX mit tina übersetzt 

(vgl. Mt. 15,4.6; 19,19; Eph. 6,2); I Tim. 5,3 (vgl. Act. 6,1) macht deutlich, daß es die 

Bedeutung ‘im Unterhalt versehen mit’ haben kann; bereits in Mek., III, 257, wird eine 

konkrete Interpretation geboten: Essen, Trinken und saubere Kleidung zukommen lassen. 

Vater und Mutter werden auf eine Linie gestellt. In Lev. 19,3 wird als erstes die Mutter 

genannt. Ist die Reihenfolge dort durch die harte Realität bestimmt: die Position der Mutter 

als Witwe (s. 7.2.4.7) ist noch bedauernswerter als die des betagten Vaters? Oder wird 

vorausgesetzt, daß das Band zwischen Sohn und Mutter enger ist als zwischen Vater und 

Sohn (Polygamie)? In der LXX, Vulg., Pesch. ist die Reihenfolge, wie gewöhnlich, ‘Vater- 
Mutter’. 

" S. für Ägypten de Buck, für Mesopotamien Greenfield, Lang und Otto, sowie für 
Ugarit Healy und Loretz; der ugaritische Aghat-Text nennt eine Reihe von Sohnespflichten, 

worunter sich auch Hilfe im Falle von Trunkenheit findet (KTU 1.17,25ff.); KTU 1.114 

(vgl. C.H. Gordon, JNES 35 [1976], S. 261f.) erzählt von der Fürsorge für den Vater in der 

Götterwelt; es betrifft den betrunkenen und ins Koma gefallenen Gott Ilu; vgl. Korpel*, 

S. 332, 405; gemäß M. Margalit, The Ugaritic Poem of Aghat, Berlin/New York 1989, 
$. 276f., ist in beiden Fällen die Rede von legitimer, religiöser Trunkenheit. 

*S. z.B. K. Spronk, Beatific Afterlife in Ancient Israel and in the Ancient Near East, 
Neukirchen-Vluyn/Kevelaer 1986. 

®% S. z.B. L. Wächter, Der Tod im Alten Testament, Stuttgart 1967, S. 181ff.; B.B. 

Schmidt, Israel's Beneficent Dead. Ancestor Cult and Necromancy in Ancient Israelite 

Religion and Tradition, Tübingen 1994. 

  

 



133 

  

EXODUS 21,15-17 

   genüber oder der betagten, verwitweten Mutter gedacht. Die verwendete 

Terminologie macht eine konkrete Interpretation notwendig. So meint z.B. 

bzh, ‘nicht respektieren’, in Prov. 15,20, daß die verwitwete Mutter ihrem 

Schicksal überlassen wird; dasselbe ist der Fall bei bwz in Prov. 23,22; 

bei g/l pi., ‘schmählich behandeln’, in Prov. 20,20 kann man konkret 

denken an ein Fortjagen unter Verfluchung und Kraftausdrücken. An 

zumindest einer Stelle in der prophetischen Literatur wird das respektvolle 

Behandeln des Vaters als selbstverständlich typisiert (vgl. Jes. 1,2f.). Es 

geht um Mal. 1,6 (kbd wird gebraucht; vgl. Ex. 20,12). Aus der Tatsache, 

daß in einem Atem über das Verhältnis Knecht-Herr gesprochen wird, 

muß gefolgert werden, daß zur respektvollen Behandlung auch die 

materielle Versorgung gehört. Daß es auch in der Zeit des NT als eine 

Pflicht betrachtet wurde, für die Eltern zu sorgen, ist aus Joh. 19,27 

ersichtlich. Adoption und Levirat konnten im Falle von Kinderlosigkeit zu 

einer adäquaten Altersversorgung verhelfen (s. dazu Otto, S. 97-110). 
5.2.1.4.3 Der breite Umfang, in dem das Thema der Haltung gegenüber 

betagten Eltern behandelt wird, indiziert, daß der Respekt ihnen ge- 

genüber in der Praxis offensichtlich des öfteren fehlte (z.B. Gen. 9,20ff.; 

27,18ff., 35,22; 49,3f.). Schon zu Lebzeiten des Vaters kann der Streit um 

seinen Platz ausbrechen, wenn er krank oder senil ist (I Reg. 1), aber 

auch schon früher, wenn seine Autorität schwindet (Il Sam. 15,2-4; 

16,21f.; vgl. den ugaritischen Keret-Text KTU 1.16:V1,25ff.). Der Proto- 

typ des schlechten Sohnes ist wohl Nadin in der Achigar-Erzählung, die 

in einer aramäischen Version in Elephantine überliefert wurde (Überset- 

zung in Charlesworth*, II, S. 479-507), aber auch in anderen Übersetzun- 

gen bekannt ist (vgl. ABD, IV, S. 929f.; IDB, I, S. 68f.). Nadins respekt- 

loses Verhalten kommt treffend in folgendem ihm in den Mund gelegten 

Ausspruch zum Ausdruck: 

    

                        

      

    

‘My father Ahikar is grown old, and stands at the door of his grave; 

and his intelligence has withdrown and his understanding is dimin- 

ished’. 

(syrische Übersetzung 3,1; s. Charles,® II, S. 740). 

In Mi. 7,6 wird respektloses Verhalten als Zeichen des Chaos und des 

Zerfalls der Gesellschaft gekennzeichnet (vgl. Mt. 10,21.34f.; Mk. 13,12; 

® R.H. Charles (Hg.), The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament in 

English, Oxford 1913.       

       
   



   

  

134 KAPITEL V 

Lk. 12,53; I Hen. 56,7).°* Auf unmoralisches Verhalten Eltern gegenüber 

wird in 21,15.17 näher eingegangen. Es ist so schwerwiegend, daß hierfür 

die Todesstrafe gefordert wird (vgl. 2.2.21,22). 
5.2.1.4.4 Betrachten wir kurz die Kennzeichen des Alters und die 

Situation der Betagten. Betagt ist die Frau, wenn sie nicht mehr gebären 

kann, und der Mann ungefähr ab seinem sechzigsten Lebensjahr. Nicht 

viele erreichen dieses Alter. Ein noch höheres Alter (Ps. 90,10) muß als 

Ausnahme gewertet werden. Die mittlere Lebenserwartung für besser 

Situierte wird ungefähr bei fünfundvierzig Jahren gelegen haben (vgl. 

Scharbert, S. 342f.; Wolff*, S. 177ff.). Für die sozial Schwächeren und 

Sklaven wird die Lebenserwartung deutlich geringer gewesen sein. 
Verschiedene Aspekte des Alters kommen im AT zur Sprache, wobei 

die negativen recht ausführlich thematisiert werden. Altern geht Hand in 

Hand mit physischen Veränderungen und Rückschritten. Das Haar wird 

grau (Gen. 42,38; 44,29.31; Dtn. 32,25 usw.; in Prov. 16,31; 20,39 ist 

dies ein Ehrenzeichen). Blindheit (Gen. 27,1.2; 48,10; I Sam. 4,14f.; 

Tob. 2,10; vgl. auch Joh. 21,18), Taubheit (Lev. 19,14), Fettleibigkeit 
(I Sam. 4,18), Schwäche (vgl. I Reg. 1,1-4) und andere Leiden (I Reg. 

15,23; II Chr. 16,12) können einen Menschen treffen. Der Verlust von 

sexueller Potenz und der Möglichkeit, Kinder zu gebären, kennzeichnen 

das Alter und das nahende Lebensende (Gen. 17,17; 18,11f.; II Reg. 

4,14ff.; Ruth 1,12; Lk. 1,7.18; vgl. Gen. 19,31ff.). Der Mensch wird 

unproduktiv und darum weniger wertgeachtet (vgl. Lev. 27,1-7). Leicht 

kann er unüberlegte Taten begehen (I Reg. 11,4; 13,11f.). Das Verhalten 

seiner Kinder kann ihn beängstigen (I Sam. 2,12ff.22ff.; 8,1ff.; II Sam. 

11-I Reg. 1). Er kann verbittert werden (Ruth 1,20f.) und unter Leid 

gebückt gehen (Gen. 37,34f.; 42,38; 44,29.31; Sir. 30,24). Er kann 

vereinsamen (vgl. Ps. 71,9.18; Hi. 19,13ff.) und infolge geringerer oder 

verlorengegangener Geschäftsfähigkeit leicht das Opfer von Betrug, 

Verschwörung, Armut und Unterdrückung werden (vgl. Ps. 69,30.34; 

86,1ff.; Hi. 24,4ff.). Kurzum: das Alter kann für einen Menschen eine 

große Last und Prüfung sein. 

“ In Mi. 7,6 wird nbl pi. gebraucht, wobei der Sohn Subjekt und der Vater Objekt ist; 

unklar ist, ob auch das Element des Auslieferns an das Schicksal anzutreffen ist. Der Bruch 

mit den Eltern oder der Verwandtschaft wird übrigens nicht immer negativ gezeichnet. Er 

kann auch eine Folge der völligen Hingabe an JHWH sein (Din. 33,9; vgl. Ex. 32,25ff.; 
I Reg. 19,20£.2; Jer. 16,7). Siehe auch Mt. 8,21f,; Lk. 14,26; vgl. Mt. 10,37; die Nachfolge 

Jesu führt zu neuen ‘Verwandtschafts’-Verhältnissen und Verantwortlichkeiten (Mk. 3,31ff. 

Par. und s. auch Lk. 18,28f.). 

® «Taub sein’ und ‘blind sein? werden häufig zusammen genannt (4,11; Jes. 29,18; 35,5; 

42,18f.; 43,8). Ist jemand blind und taub, ist er praktisch von der Welt, in der er lebt, 

abgeschnitten. 

    

  

    

  

    



  

  

  

        

  

EXODUS 21,15-17 135 

Neben der negativen Betrachtung des Alters findet sich auch eine 
andere, sogar positive Sicht. So braucht das Alter nicht zwingend den 
Verlust der Geschäftsfähigkeit zu bedeuten (Gen. 24,1; Din. 34,7; 

Jos. 13,1; 23,1f.). Ein klarer Geist (Gen. 48,19) und ungetrübtes Einschät- 

zungsvermögen (II Sam. 19,35-38) können dem Menschen bis ins hohe 
Alter erhalten bleiben. Das Alter wird assoziiert mit Weisheit (z.B. 

Hi. 12,12.20; 15,10; 32,6.9; I Reg. 12,6ff. und s. auch Din. 32,7; I Sam. 
28,4; Dan. 7,9.13; I Hen. 46,1.2; 47,3, usw.), moralischem Bewußtsein 

(Jdc. 19,16f.20.22) und infolgedessen Ansehen (Prov. 16,31; 20,29; 

Hi. 29,8). 
Dem muß hinzugefügt werden, daß man sich dessen bewußt war, daß 

das Alter nicht automatisch Weisheit mit sich bringt (I Reg. 11,4; 

13,11ff.; Hi. 12,12; 32,9; Koh. 4,13; Sir. 25,2; 42,8; Weish. 3,17; 4,8£.16; 

8,10; Tit. 2,2f.). Offensichtlich ist der Gedanke, daß ein alter weiser 

Mann noch in hohem Alter handlungs- und geschäftsfähig ist und um 

seiner Erfahrung und Einsicht von jedermann respektiert wird, das 

Idealbild des freien israelitischen Bürgers hinsichtlich seiner Altentage. In 

diesem Idealbild ist das Alter ein Zeichen des Gesegnetseins. Das Bild ist 

ein Bestandteil der alttestamentlichen Sicht in bezug auf die gesegnete, 

harmonische Gesellschaft. Das Kennzeichen hierfür ist u.a. das Vorhan- 

densein von Alten als einer der Bevölkerungsschichten (23,26; Jes. 

65,20.22;,.. Sach. 8;4;... Jer.:31,13 und: - s.‘ auch‘; I Hen. :5;9;.:.10,17; 

Jub. 23,27ff.). Fehlen die Alten, ist dies ein Zeichen des Gerichts (I Sam. 

2,31f.). U.a. in Dtn. 5,33; 8,1; 16,20 usw. wird eine Beziehung geschaffen 

zwischen dem Tun von JHWHs Willen und dem Erhalten von Segen, 
einem langen Leben; in Prov. 3,2.16; 4,4.10.22; 9,10f.; 13,14 usw. wird 

eine Beziehung geknüpft zwischen dem Tun von ‘Weisheit’ und dem 

Erhalten von Segen und langem Leben. Eine kritische Reflexion über den 

vorausgesetzten Zusammmenhang findet sich u.a. in Weish. 2,17f.; 4,7- 

11.16; 5,15; I Hen. 102,6ff. 
5.2.1.4.5 Warum müssen Eltern mit Respekt behandelt werden? So 

könnte man fragen. Das AT thematisiert das Verhältnis von Kindern zu 

ihren Eltern in Vorschriften JHWHs (20,12; 21,15.17; Lev. 20,9; 

Din. 5,15; 21,18-21; 27,16). So kann die Antwort lauten: Gott will es! 

Die in Aussicht gestellte Belohnung für die Befolgung seines Willens 

(20,12; Dtn. 5,13) zielt wohl darauf, dem Appell zum Respekt Kraft zu 

verleihen; die von Gott vorgeschriebene Strafe für respektloses Verhalten 

(21,15.17,; Lev. 20,9; Dtn. 21,18-21; vgl. Dtn. 27,16) war wohl als 

Hemmnis gedacht, sich daran schuldig zu machen. In den relevanten 

Passagen der Sprüche wird Gott nicht direkt genannt. Eine konkrete 

Strafe (s. z.B. 21,15.17) wird nicht erwähnt. Die katastrophalen Folgen 

von unmoralischem Verhalten Eltern gegenüber müssen die Menschen 

     

   

                                

   

                                  

   



    136 KAPITEL V 

davon abhalten, sich daran schuldig zu machen (Prov. 20,20; 30,17). 

Auch wird die Pflicht zur Versorgung der betagten Eltern mit der Aussa- 

ge motiviert, daß der Vater der Erzeuger ist (Prov. 23,22; vgl. Achigar 

2,18,78; s. Charles, II, S. 732, 738) und die Mutter das Kind ausgetragen 

und zur Welt gebracht hat (Sir. 7,27f.; Tob. 4,4; vgl. Weisheit des Ani 

[ANET, S. 421a]). Der dahinterliegende Gedanke ist, daß man etwas von 

dem zurückgeben muß, was die Eltern an Sorge und Erziehung investiert 

haben. Liebe wird als Motiv nicht genannt.‘ Die Verpflichtung zum 

Respekt gilt offensichtlich unabhängig davon, wie harmonisch die Bezie- 
hung ist. Die Verwirklichung dieser Pflicht wird nicht immer von ganzem 
Herzen erfolgt sein (vgl. z.B. Prov. 19,18; Sir. 41,7) und manchmal nicht 

durchzuführen gewesen sein. 

Sicherlich gab es Bessergestellte, die es sich erlauben konnten, für ihre 

abgewirtschafteten Eltern eine Pflegeperson zu betrauen (vgl. I Reg. 1,1- 

4). Doch war so etwas allerdings die Ausnahme. Wenn man bedenkt, daß 

Eltern zuweilen gezwungen waren, ihre Kinder zu verkaufen (s. 4.2.4), 

dann muß ernsthaft mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß Söhne 
nicht oder nur mit Mühe in der Lage waren, ihre betagten Eltern zu 

versorgen. Es wird Situationen gegeben haben, in denen die Versuchung 
groß war, den alten Vater oder die alte Mutter ihrem Schicksal zu über- 

lassen. Ez. 5,10 beschreibt einen noch grausameren Zustand: vom Hunger 

getrieben, essen Kinder ihre Väter auf (vgl. Mi. 3,3). 
Der Gedanke, daß der Respekt den betagten Eltern gegenüber ein hohes 

ethisches Verhalten kennzeichnet, findet sich auch in Israels Umwelt. Den 

Hintergrund hierfür bildet das Ideal einer stabilen Gesellschaft. Im AT 

wird die Forderung, die Eltern zu versorgen, als Element einer besonderen 

(in den Gesetzen) und allgemeinen (in der Weisheitsliteratur) Offenbarung 

vorgestellt (s. 2.6-8,17). 

5.2.1.4.6 Bisher war nur die Rede von der Sorge für die Betagten als 
Aufgabe der Söhne, als Familienangelegenheit. Aber wurde sie auch als 
eine gesellschaftliche Aufgabe und als soziales Problem gesehen? Respekt 

Alten gegenüber wird von jedem Israeliten erwartet (Lev. 19,32; vgl. 

I Tim. 5,1; Weisheit des Ani [ANET, S. 420b], Weisheit des Amenemope 

[ANET, S. 422a; TUAT, Il, S. 228]; Achigar 2,80 [Charles, II, S. 739]). 
Doch impliziert dies nicht, daß respektloses Verhalten nicht vorkam 

(II Reg. 2,23ff.; I Bar. 4,15; III Makk. 4,5). Solch ein Verhalten wird als 

  

   

                                      

   

                

    
    

   

® Siehe jedoch auch Tob. 3,10: die Überlegung, ihrem alten Vater kein Leid zuzufügen, 

bestimmt Saras Handeln. Vgl. auch Pseudo-Philo, XI, 9. 

” Vgl. M. Oeming, “Ich habe einen Greis gegessen’. Kanibalismus und Autophagie als 
Topos der Kriegsnotschilderung in der Kilamuwa-Inschrift, Zeile 5-8, im Alten Orient und 

im Alten Testament”, BN 47 (1989), S. 90-106. 

     

    

   

  

  

    



  

  

  

       

    

EXODUS 21,15-17 137 

ernst und bedrohlich betrachtet. Wenn eine junge Person einem alten, 
geehrten Mann frech begegnet (Jes. 3,5), gilt dies als Zeichen von Anar- 

chie und Desintegration der Gesellschaftsordnung (vgl. Jes. 3,4.12). 

Rücksichtslosigkeit gegenüber Alten ist eine Form von Unbarmherzigkeit 

(Dtn. 28,50; Jes. 47,6; Thr. 4,16; 5,12). Ferner: wenn eine Familie es 

versäumt, für die Versorgung ihrer betagten Eltern aufzukommen, hat dies 

zur Folge, daß der Betagte wie von selbst zu einem gesellschaftlichem 

Problem wird. Vorschriften in bezug auf Behinderte in der Gesellschaft 

gelten natürlich auch für behinderte Alte (z.B. Lev. 19,14). Dasselbe gilt 

für Vorschriften, die die Sorge für den Armen thematisieren (z.B. 22,24; 

23,6.11; Lev. 19,9f.). Dem kann hinzugefügt werden, daß bei ‘der Witwe’ 

oft an die ältere Frau gedacht werden muß (s. 7.2.4.7). In Weish. 2,10 

werden die Armen, Witwen und Hochbetagten in einem Atemzug als 

Opfer der Gottlosen genannt. 

Es muß die Schlußfolgerung gezogen werden, daß die Versorgung von 

Alten nicht als eine besondere, selbständige gesellschaftliche Aufgabe 

gesehen wurde. Allgemeine soziale Vorschriften gelten auch ihnen. 

Obengesagtem kann noch zugefügt werden, daß so etwas wie eine allge- 

meine Rentenversicherung unbekannt war. Zwar kam es vor, daß Men- 

schen aufgrund großer Verdienste oder anderer Gründe vom König geehrt 

wurden und eine Art Staatsrente erhielten (II Sam. 19,31ff.; II Reg. 

25,27ff.; Jer. 40,1ff.). Von Sklavenhaltern wurde offensichtlich erwartet, 

daß sie ihrem Personal das Gnadenbrot gewährten (vgl. 21,6). 

5.2.1.4.7 In der Auslegungsgeschichte verstand man 20,12 als eine 

Vorschrift, den Eltern zu gehorchen. Sowohl jüngere als auch ältere 

Kinder wurden als Adressaten betrachtet. Das im Grundtext gebrauchte 

kbd pi., das gewöhnlicht mit ‘ehren’ übersetzt wird (vgl. z.B. Vulg.: 

honora patrem tuum et matrem tuum), wurde übrigens breiter aufgefaßt 

als ‘gehorchen’: Respekt und Zuneigung, aber auch Versorgung der 

Eltern, wenn diese älter wurden — das Element, das in der obengenannten 

Auslegung stark akzentuiert wurde —, wurden als Aspekte von ehren 

betrachtet (s. z.B. BB; Calvin, Calmet, Keil, Gispen). Oft legitimierte man 

die Rechtmäßigkeit dieser Vorschrift mit dem Argument, daß die Eltern 

Repräsentanten Gottes seien. Nicht bloß das “ehren’ erhielt ein breiteres 

Verständnis, sondern auch das Objekt. Die Vorschrift wurde auch auf 

andere Personen bezogen, die als Autoritätsträger Gottes im abgeleiteten 

Sinne geachtet wurden, wie etwa die weltliche oder kirchliche Obrigkeit, 

also ‘alle, die über mich gestellt sind’ (Heidelberger Katechismus, Frage 

104; vgl. Calvin). Obwohl die Notwendigkeit, sich diesen Autoritäten zu 
unterwerfen, betont wurde, auch wenn deren Ausübung zu wünschen 

übrig ließ, wurde die Vorschrift von 20,12 nicht als ein absolutes Gebot 

verstanden. Der Autorität der Machthabenden und dem Gehorsam ge- 

    

                                      

   

                              

    



    

  

138 KAPITEL V 

genüber den ihnen Unterworfenen ist, so behauptete man, eine Grenze 

gesetzt durch das Gebot, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen 

(Act. 5,29). Ferner: im Zusammenhang mit der Besprechung der Vor- 

schrift wurde in der Regel nicht bloß über die Pflichten der Kinder 

gesprochen, sondern auch das Thema Erziehung berührt. Die Eltern haben 

die Pflicht, ihre Kinder zu ermahnen (vgl. I Sam. 3,13) und einzuführen 

in den Dienst des Herrn (z.B. Ps. 78,3f.). 

20,12 folgt unmittelbar auf Vorschriften über das Verhältnis zu JHWH. 

Dies war für die Auslegung von Bedeutung. Die Vorschrift hat sozusagen 

die Ausstrahlung der vorhergehenden Direktiven übergenommen und 
wurde zumindest in bestimmten Überlieferungen zu den Vorschriften der 

ersten Gesetzestafel gerechnet. U.a. aufgrund seiner Position im Dekalog 
wurde der Schluß gezogen, daß im vorliegenden Gebot die Eltern auf eine 

Linie mit Gott selbst gestellt werden — sie seien an der Schöpfung ihrer 

Kinder mitbeteiligt (s. Raschi zu Gen. 4,1; Nachmanides) — oder, zumin- 

dest in ihrer Funktion als Bildträger Gottes, seine Repräsentanten genannt 

werden (z.B. Keil, Jacob). Der Respekt dem Schöpfer gegenüber müsse 

auch ihnen bewiesen werden. Mangelnder Respekt den Eltern gegenüber 

müsse in gleicher Weise bestraft werden wie fehlende Ehrfurcht ge- 
genüber Gott (s. 21,17 neben Lev. 24,15; vgl. Mek., III, 258). 

Wie bereits angedeutet, ist 20,12 primär eine Sozialvorschrift. Das 
Thema Gehorsam gegenüber denen, die mit Autorität bekleidet sind, also 
den Vorgesetzten, steht in 20,12 nicht zur Diskussion. Nicht übersehen 
werden darf hierbei, daß die im Dekalog angesprochene Person der 

erwachsene, freie Israelit ist. Dies stellt nicht in Abrede, daß im alten 
Israel die Autorität der Eltern, insbesondere des Vaters (s. z.B. 22,15; 
Prov. 1,8; 4,1; usw.), und anderer Vorgesetzter (22,27; Dtn. 17,12; 
II Sam. 16,9; I Reg. 2,8f.; Prov. 24,21; Koh. 10,20; vgl. auch Mt. 22,21; 
Röm. 13,1ff.; Kol. 3,18ff.; Eph. 6,1ff.; I Petr. 2,18ff.) heilig war, wie dies 

auch im Alten Orient der Fall war (vgl. van der Toorn*, S. 13ff.). In 

letzteren Zusammenhang ist erwähnenswert, daß die Beachtung des 

“Elterngebots’ typisiert wird als Frucht der natürlichen Gefühls, als 

Folgen der Stimme des Blutes (s. z.B. Calvin). 

5.2.1.4.8 Aus Obenstehendem ist deutlich geworden, daß die Stellung 

der Betagten und Alten im alten Israel oft nicht beneidenswert war. 
Welches Schicksal ihnen widerfahren konnte, offenbart 21,15.17. Hieraus 

wird ersichtlich, daß es geschehen konnte, daß betagte Eltern fortgejagt 

wurden. Solch ein Verhalten gegenüber seinen Eltern galt als so unmora- 
lisch, daß derjenige, der sich daran schuldig machte, sein Leben verwirk- 

te, weil er die Grundfesten der Gesellschaft antastete (vgl. 2.17,21,22). 

Unmoralisches Verhalten gegenüber betagten Eltern wird auch im NT 

verurteilt (Mt. 15,5; Mk. 7,11). 

     

  

    

  

    



  

  

      

   139      

  

EXODUS 21,15-17 

21,15.17 evozieren gemeinsam folgendes Bild: Eltern werden mit 
körperlicher und verbaler Gewalt vor die Tür gesetzt (vgl. Prov. 19,26 

ünd.s:05.3:2.1.3): 

In 21,15.17 wird nicht angedeutet, wer den unmoralischen Sohn zur 

Verantwortung rufen und bestrafen muß.°® Ist dies die Aufgabe der 

Volksgemeinschaft oder ihrer Repräsentanten? (vgl. 21,12-14). 

Dtn. 21,18-21 beschreibt eine Situation, in der Eltern gegen ihren Sohn in 

Aktion treten mit der Folge, daß sein Verhalten eine öffentliche Angele- 

genheit wird und dieser infolgedessen exekutiert wird.’ Ist dies auch in 
21,15.17 gemeint? Dies ist nicht sicher. Wohl erachte ich es als möglich, 

daß Dtn. 21,18-21 eine wenn auch nicht strikte Parallele zu 21,15.17 

darstellt und einen Fall von respektlosem Verhalten gegenüber in die 
Jahre gekommenen Eltern beschreibt. 

Der betreffende Sohn ist offensichtlich mehr als nur ein schwererzieh- 

barer junger Mann, der das Vermögen seiner Eltern auf den Kopf haut (so 

Albertz, S. 366). Der Umstand, daß die Rede von ‘seiner Stadt’ und 

‘seinem Ort’ ist (Dtn. 21,19f.), indiziert, daß der Sohn eine erwachsene 

Person ist (vgl. Lk. 15,11-32). Die Frage taucht auf: warum greifen die 

Eltern ein? Weil das Verhalten ihres Sohnes gegen die allgemeine soziale 
Norm verstößt und damit die Gesellschaft untergräbt? Oder treten sie für 

ihre eigenen Interessen ein? Ist der Hintergrund vielleicht folgender: 
durch das asoziale Verhalten des Sohnes verelenden die Eltern (vgl. 

Prov. 23,20f.), wobei er die Ursache dafür ist, daß sie ihre Altentage in 

kümmerlichen Verhältnissen fristen müssen (vgl. Prov. 28,7; 29,3). 

Wie völlig anders ist im Vergleich zur Reaktion der Eltern in Dtn. 21 

die Reaktion des Vaters — allerdings nach der Umkehr des Sohnes — im 

Gleichnis vom verlorenen Sohn (Lk. 15,11-32). Von Eltern, die gegen 

ihren Sohn vorgehen müssen, ist auch in Sach. 13,3 die Rede (vgl. 

Dtn. 13,9; 18,20). Doch liegt dort eine andere Sachlage vor. 

Verschiedene Bestimmungen des CH thematisieren respektloses Verhal- 

ten gegenüber (Pflege-JEltern ($$ 168f., 192f.). So findet sich u.a. die 

Bestimmung, daß die Hand des Sohnes, der den Vater geschlagen hat, 
abgeschnitten werden muß ($ 195). Von Entehrung und Verkauf eines 

Sohnes in die Sklaverei, der mit seinen Eltern gebrochen hat, ist in einem 

sumerischen Gesetz die Rede (YBC 2177; s. ANET, S. 526a).” 

5.2.1.4.9 Eltern sollen vor ihren Kindern geschützt werden. In bezug 

# Zu dieser Frage s. z.B. Schwienhorst-Schönberger*, S. 217ff. 

® Zu dieser Passage s. E. Bellefontaine, “Deuteronomy 21,18-21. Reviewing the Case of 
the Rebellious Son”, JSOT 13 (1979), S. 13-31. Zum rebellischen Sohn als Motiv in einem 

hethitischen Text s. Th.P.J. van den Hout, BiOr 47 (1990), Sp. 425f. 

® S. ferner Paul*, S. 64, 66f.; Yaron*, $. 155ff.



    140 KAPITEL V 

auf den Schutz der Kinder vor ihren Eltern, eine Errungenschaft des 
modernen Rechtsstaates, enthält das AT keine Bestimmungen. Allerdings 

gibt es solche mit Bezug auf den wehrlosen Nichterwachsenen, die Waise 
(s. 7.2.4.7). Daß Eltern sich um ihre Kinder sorgen, wird als ‘natürlich’ 

vorausgesetzt (z.B. Jes. 49,15; Ps. 103,13). Allerdings wußte man zu gut, 

daß widernatürliches Verhalten dem Menschen nicht fremd ist (vgl. 

Ps. 27,10). II Reg. 6,28f. zufolge können Menschen in äußerster Not dazu 

kommen, ihre eigenen Kinder zu essen.’' Die Forderung an Eltern und 

Kinder, sich gegenseitig zu respektieren, wie dies im NT formuliert ist 
(Eph. 6,1ff.; Kol. 3,21f.), findet sich im AT nicht. 

  

   

    

   

    

  

    
    

   

5.2.2 Menschenraub (21,16) 

5.2.2.1 Literatur 

A. Alt, “Das Verbot des Diebstahls im Dekalog”, KS, I, München 1953, 

S. 332-340, H. Klein, “Verbot des Menschendiebstahls im Dekalog? 

Prüfung einer These Albrecht Alts”, VT 26 (1976), S. 161-169; J.P. 

Lettinga, “Sprachliche Erwägungen zum Text der Zehn Gebote. 2. Teil”, 

Fundamentum 2 (1990), S. 33-50. 

   

  

    
     
   
    

   
    

                

     

5.2.2.2 Übersetzung 

21,16 ‘Und wer jemanden entführt, muß, ungeachtet ob er ihn bereits 

verkauft hat oder er (die entführte Person) noch in seinem Besitz ange- 

troffen wird, gewaltsam zu Tode gebracht werden’. 

5.2.2.3 Exegetische Anmerkungen 

21,16 w’göneb, Part. qal von gnb, gemeint ist ein freier Israelit, der einen 

Mitbürger ‘stiehlt’, d.h. ihn widerrechtlich seiner Freiheit beraubt und um des 

Gewinns willen ins Ausland als Sklave verkauft (vgl. Gen. 37,25ff.; 40,15). Die 

Wurzel gnb, ‘stehlen’ (21,16.37 [qal]; 22,6 [pu.]; 22,11 [ni.]), begegnet mit den 

Derivaten gannäb (22,1.6.7), ‘Dieb’, und g‘nebä (22,2f.), ‘das Gestohlene’; die 

®! S. auch Lev. 26,29; 28,56f.; Jer. 19,9; Ez. 5,10; Thr. 2,20; 4,10; Josephus, Bell. Jud., 

IV, 201ff. Als Topos während großer Not war Kannibalismus auch in Israels Umwelt 

bekannt; s. J.C. Greenfield, “Doves’ Dung and the Price of Food. The Topoi of II Kings 

6:24-7:2”, in: Storia e tradizioni di Israele (FS J.A. Soggin), Brescia 1991, S. 121-126; 

S. Lasine, “Jehoram and the Cannibal Mothers (2 Kings 6:24-33). Solomon’s Judgement in 

an Inverted World”, JSOT 50 (1991), S. 27-53, M. Oeming, BN 47 (1989), S. 90-106. Zu 

Kinderopfern s. 7.3.4.4. 

     

    

   

    

  

 



  

  

  

       

  

   141 

  

EXODUS 21,15-17 

Wurzel bezieht sich auf eine heimlich verrichtete Handlung (vgl. II Sam. 21,12; II 

Reg. 11,2) und kann als Verb sowohl mit einem Menschen (z.B. Gen 40,15; Ex. 

21,16) als auch mit einem Gegenstand oder Tier (21,37; 22,6.11) gebraucht 

werden (s. TRWAT, II, Sp. 41ff.). is, ‘jemand’, meint einen israelitischen Mitbür- 
ger; vgl. LXX: ‘jemand von den Söhnen Israels’; ähnlich TO, TPsJ; die Auswei- 

tung gründet auf der Harmonisierung mit Dtn. 24,7; gemäß A. Aejmelaeus, ZAW 

99 (1987), S. 83ff., hatte der Übersetzer der LXX bereits einen harmonisierten 

Text vor sich. Die LXX beinhaltet zugleich, ebenfalls auf der Grundlage von 

Dtn. 24,7, die Ausweitung kai katadvvaoreboag auröv, ‘und ihn als Sklaven 

behandelt’. In Mek., III, 44f., wird, wie in anderen Fällen auch, die Frage 

aufgeworfen, ob die Vorschrift auch dann gelte, wenn das Subjekt eine Frau und 
das Objekt eine Frau oder ein Kind ist; die Antwort ist bejahend (vgl. auch 

Raschi). üm“karö, “und er ihn verkauft hat’ (zu mkr s. 21,7), der Satz beginnt mit 

einer Partizipialkonstruktion und wird nun mit einem finiten Verb fortgeführt 

(Ges-K $ 116x; Joüon $ 119r). wnimsä’, ‘und er angetroffen wird’ (ms’ ni., in 

Verbindung mit Diebstahl auch in 22,1.3.6.f.; vgl. THAT, I, Sp. 922ff., TRWAT, 

IV, Sp. 1043ff.), gängig ist die Auffassung, daß der entführte Mann Subjekt ist 
(Subjektwechsel). In Din. 24,7 ist der Entführer Subjekt. So könnte man erwägen, 

ob nicht gemeint ist: ‘oder ertappt wird’ (vgl. 22,1.6f.), d.h. während er ihn (den 

Entführten) “noch in seinem Besitz’ (b‘jadö) hat. 

b‘jadö (vgl. 22,3), in TPsJ zu Recht interpretiert als ‘in seinem Besitz’ (vgl. 

Mek., III, 45). In der rabbinischen Auslegung wird unter der Fragestellung, wann 
genau die Todesstrafe anzuwenden ist, über die Frage diskutiert, auf wen das 

Suffix sich bezieht (s. dazu z.B. Nachmanides und Jacob). Auf die entführte 

Person (“in seiner Hand’ = auf seinem Grundbesitz; der Mann ist von dessen 

Gelände noch nicht weggeführt) oder auf den Käufer (wenn der Mann verkauft 
ist, liegt der überzeugende Beweis vor; so Nachmanides) oder auf den Entführer? 

(so Raschi). Westbrook*, S. 119, ist für die Auffassung eingetreten, daß der 

Käufer gemeint sei. Er behauptet, daß die Rede von einem Subjektwechsel sei und 

(auch) den Käufer die Todesstrafe treffe. 

Das Wahrscheinlichste ist, daß der Verkäufer gemeint ist. Zwar ist es so, daß 

w“nimsä’ b’jadö zumindest durch seine Stellung nach um*karö auffällt. Die zwei 

aufeinanderfolgenden waw haben wahrscheinlich die Bedeutung von ‘sei es ... sei 
es’ (s. Joüon $ 167b Anm., 175b; Williams $ 433). Sollte dies der Fall sein, 

wären zwei verschiedene Situationen gezeichnet, die in einer, wie es scheint, 

unlogischen Reihenfolge stehen. Aus diesem Grund wurde w’nimsäa’ b*jadö als 

Texterweiterung betrachtet, wodurch die Vorschrift eine breitere Anwendung 
erhielt. Nicht bloß, wenn der Verkauf vollzogen und damit das Delikt bewiesen 

wurde, sondern auch dann schon, wenn der Entführer seinen schnöden Plan noch 

nicht ausgeführt hat, ist er voll schuldig und entkommt nicht der Strafverfol- 
gung.” Dagegen könnte man einbringen, daß in der Praxis gerade der Verkauf 

  

   

                                          

   

                        

    

  

     

” Vgl. Fishbane*, S. 188f., 221, 241f.; Brin*, S. 24ff,, 49; s. jedoch auch Schwienhorst- 

Schönberger*, S. 220ff., 237; B.M. Levinson, “The Case for Revision and Interpolation 

within the Biblical Legal Corpora”, in: ders.*, S. 37-59 (S. 44ff.).



       
142    

    

   

KAPITEL V 

   
oft nicht zu beweisen war. Jedenfalls muß angenommen werden, daß die entführte 

Person auf den Transport geschickt wurde, um weit weg von seinem Zuhause als 
Sklave zu dienen, und nie wieder gesehen wurde. Sein spurloses Verschwinden 

ließ verschiedene Erklärungen zu (vgl. Gen. 37,20.31ff.). So befremdet es nicht, 

daß in der Vulg. w’nimsa’ b‘jädö übersetzt wurde mit convictus noxae, ‘von 

Schuld überzeugt’ (die Schuld des Entführers war erwiesen). Hierbei muß ergänzt 
werden, daß stärker als der Verkauf jemandem gegen seinen Willen festzuhalten 

einen überzeugenden Beweis für jemandes böswillige Absichten gegenüber seinem 

Mitbürger liefert. 

So kann gefragt werden, ob 21,16 nicht wie folgt übersetzt werden muß: “und 

er ihn zu verkaufen versucht, aber er (die entführte Person) noch in seinem Besitz 

angetroffen wird, dann ...” (vgl. Holzinger). In jedem Fall ist die Situation hier 

anders als im Fall von Viehdiebstahl. Wenn das Vieh noch im Besitz des Diebes 
angetroffen wird, ist die Strafe milder als wenn der Dieb seine Beute bereits 

verkauft oder geschlachtet hat (21,37; 22,3). Der Grund hierfür ist, daß im ersten 

Fall Zweifel über die eigentliche Absicht des ‘Besitzers’ bestehen können. 

Jemand, der ein Stück Vieh eines anderen bei sich hat, braucht nicht unbedingt 

ein Dieb zu sein. Wer einen freien Menschen gegen seinen Willen festhält, ist 

sehr wohl ein Dieb. Ein gestohlenes Tier kann keine Aussage machen, ein 

entführter Mensch jedoch wohl. 

Die Todesstrafe wird in TPsJ interpretiert als Todesstrafe durch Erwürgen mit 

einem Stoffband (vgl. Mek., III, 45f.; Raschi). 

    

       

    
    
    
    
    

  

         

      
    
    
    
    
    

  

  

  

    

  

    

  

   

                              

    

5.2.2.4 Kommentar 

Der Verkauf und Handel mit Menschen war in der antiken Welt (vgl. 

1 Tim. 1,10) und auch im alten Israel akzeptiert. Freie Bürger konnten 

wegen Schulden gezwungen sein, ihre Freiheit aufzugeben, oder konnten 

diese im Krieg verlieren (s. 4.2.2,4). Beides wurde nicht als widerrechtli- 

che Freiheitsberaubung betrachtet und deshalb geduldet. Als inakzeptabel 

und unmoralisch wurde jedoch Menschenraub betrachtet, nämlich die 

gewaltsame oder arglistige Entführung eines freien Bürgers, um ihn als 

Sklaven ins Ausland zu verkaufen. Die Freiheit eines Bürgers war heilig. 

Einen freien Mann gegen seinen Willen zu versklaven, war ein ernsthaftes 

soziales Vergehen, das mit der schwersten Strafe vergolten werden mußte 
(v81#2.21;22).” 

  
” Auch 20,15 wurde als Vorschrift gegen Menschenraub verstanden. Die bereits aus der 

rabbinischen Literatur (z.B. Mek., III, 46f., und s. auch Raschi, Nachmanides, anders 

hingegen Ibn Esra) bekannte Auffassung wurde mit Nachdruck von A. Alt verteidigt. Dabei 

wird vorausgesetzt, daß das ursprünglich gemeinte Objekt von 20,15 ein Mann, ein Mensch 

ist. Die für diese Auffassung angeführten Argumente sind nicht zwingend (vgl. z.B. 

Lettinga, S. 44ff.). 20,15 ist ein allgemeines Verbot von Diebstahl, nämlich die sich 

widerrechtliche, heimliche, ohne daß der Eigentümer es weiß und ohne seine Zustimmung, 

Aneignung oder Schadenszufügung an jemandes Besitz; auch Menschenraub fällt darunter.   



  

  
  

   EXODUS 21,15-17 143      

  

Das Thema ‘Menschenraub’, das im AT auch in Din. 24,7 aufgegriffen 

wird, findet sich auch in Gesetzestexten aus Israels Umwelt. CH $ 14 

fordert die Todesstrafe, wenn ein awilum das Kind eines awilum entführt. 

In HG $ 19 wird eine sehr hohe Entschädigung vorgeschrieben für die 
Entführung eines freien Mannes oder einer freien Frau. Auch Sklaven 

wurden gestohlen (vgl. HG $$ 20f.).* Das Phänomen des Menschen- 
bzw. Frauenhandels konnte sich bis heute aufrechterhalten. 

        

     

    
      

5.3 MIBHANDLUNG INFOLGE STREITEREI (21,18-19) 

5.3.1 Übersetzung 

21,18 ‘Aber wenn Männer miteinander Streit suchen und jemand mit 

einem Stein oder einer Faust einen anderen einen so starken Schlag 

versetzt, daß er zwar nicht stirbt, aber doch ans Bett gebunden ist (dann 

braucht er nicht auf gewaltsame Weise zu Tode gebracht werden). 
19 Falls er wieder auf die Beine kommt und draußen herumläuft, wenn 

auch auf seiner Krücke sich stützend, dann ist derjenige, der den Schlag 

versetzt hat, frei. Nur muß er eine Ersatzleistung für die unfreiwillige 

Ruhezeit geben und die Bedingungen für die Genesung schaffen’. 

  

  

          

     
    

    

                        

    

     

5.3.2 Exegetische Anmerkungen 

21,18 jribun” (vgl. jarsitun in 22,8), Impf. qal von rjb, ‘streiten’, mit dem 

Derivat rib, ‘Rechtsstreit’ (23,2£.6); vgl. THAT, II, Sp. 771ff.,; TRWAT, VII, Sp. 

496ff.;, Bovati*, S. 30ff. u.a. ‘Männer’, LXX und Pesch.: ‘zwei Männer’, an sich 

ist es durchaus möglich, daß neben dem Mann, der schlug, und dem Opfer des 

Streites mehr Männer beteiligt waren. Es geht um freie Israeliten. Sam.Pent.: 
whkn (Plur. anstelle des Sing.; vgl. LXX®), beide Männer gebrauchen Gewalt. 

'ebeen, ‘Stein’, s. 20,25. ’ö, ‘oder’, s. 21,4. 

Die Bedeutung von ’agröf (21,18; Jes. 58,4) ist unsicher. Gängig ist die 

Übersetzung ‘Faust’ (z.B. KöW, HAL, Ges.’”) aufgrund der Bedeutung des Terms 

im Mittelhebräischen und in den Versionen (LXX, Aq., Pesch., TPsJ, TNf, FT, 

PT; vgl. Mek., III, 52). TO liest kwrmjz’, das von Nachmanides als ‘Klumpen 

Erde’ verstanden wurde, aber von anderen als Faust. Unter Verweis auf TO ist 

auch die Übersetzung ‘Knüttel’, ‘Stock’ (SS) gewählt worden. Siehe ferner 

Ges-B: ‘Erdscholle’ (Derivat von grf); KBL: ‘Besen, Schaufel, Rechen’ (aufgrund 

des Arabischen). Für die Auffassung, daß ein Wurfgeschoß oder ein Gegenstand 

gemeint sei, spricht das Fehlen des Artikels oder des Personalpronomens. Da die 

Bestimmung der Bedeutung unsicher ist, folge ich der traditionellen Auffassung. 

” S, ferner Paul*, S. 65f.; Westbrook*, S. 122; Yaron*, S. 146ff. 

® Zu den alten Übersetzungen s. Salvesen*, S. 103.



   

  

144 KAPITEL V 

Im Sam.Pent. fehlt jede Andeutung, mit welchem Mittel die Gewalttat ausgeübt 
wurde, so daß nur in recht allgemeinem Sinn gesprochen wird. Die Gewaltmittel 

werden lediglich beispielhaft genannt, was aber keine restriktive Kraft hat (vgl. 

die Diskussion in Mek., III, 52). 

Muß aufgrund der Nennung des verwendeten Tatwerkzeuges der Schluß 

gezogen werden, daß der Mann den anderen vorsätzlich (vgl. Num. 35, 16ff.; 

Dtn. 19,4f.) körperlich verletzen oder gar ermorden wollte? Offensichtlich geht es 
nicht um eine Fehde, die ausgefochten wurde (vgl. Din. 19,4.6.11; Num. 35,20- 

23), sondern um einen außer Kontrolle geratenen Streit, bei dem jemand sich 

nicht mehr zu beherrschen weiß und einen Stein oder einen anderen Gegenstand, 

der gerade in seiner Nähe liegt, ergreift, um den anderen damit zu treffen. Von 

Vorsätzlichkeit ist dann keine Rede. Sie wäre jedenfalls schwerlich nachzuweisen. 

Schenker*, S. 35f., behauptet, daß, wenn auch keine Rede von Vorsätzlichkeit ist, 

in jedem Fall doch eine Absicht vorgelegen habe, nämlich willentlich dem 

anderen einen Schaden zuzufügen. Dies ist zweifelhaft. Jemand, der außer sich 
vor Wut ist, weiß nicht, was er tut. 

Jamüt, ‘er stirbt’, s. 5.0. npl, ‘fallen’ hat häufig eine negative Konnotation; 

“fallen’ steht ‘aufrecht stehen’ gegenüber (vgl. 21,19) als Machtlosigkeit ge- 

genüber der Handlungsfähigkeit (vgl. 21,18.33); “fallen” kann bedeuten, daß 

jemandes Kraft definitiv gebrochen ist: ‘umkommen’ (s. z.B. 19,21; 32,28); vgl. 

ThWAT, IV, Sp. 521ff. miskab (vgl. z.B. Lev. 15,4£.21.23f.26), ‘Ruhelager’ (vgl. 
auch 22,26f.). Das Bett als ein Gestell war im Vorderen Orient ein Luxusgegen- 

stand (vgl. BHH, I, Sp. 235f.; BRL, S. 228ff.). TO paraphrasiert: “und dem 

Nichtstun (/bwtln, vgl. TO’s Übersetzung von $ibtö in 21,19) verfällt’; TPsJ: ‘und 

krank wird’; TNf: ‘und auf dem Krankenbett zurechtkommt’ (vgl. FT). 

21,19 qwm, ‘aufstehen’; ‘stehen’ setzt im Gegensatz zu sitzen und liegen eine 

Aktivität voraus: die Kraft, über die ein Mensch verfügt, ist wirksam und durch- 

zieht ihn. Kann ein Mensch nicht (auf)stehen, sei es durch äußere Umstände (z.B. 

10,23), sei es als Folge körperlicher Unpäßlichkeit (21,19), bedeutet das für ihn, 

daß er zur Machtlosigkeit gezwungen ist, eines der schlimmsten Dinge, die ihm 
widerfahren kann (vgl. z.B. Jes. 26,14.19; 43,17; Ps. 18,39; 20,9; 38,11; Hi. 14,12 

und s. THAT, Il, Sp. 635ff.; TRWAT, VI, Sp. 1252ff.); hlk hitp., ‘umhergehen’, 

‘spazieren’ (vgl. THAT, I, Sp. 486ff., TRWAT, II, Sp. 415ff., LXX mit explizitem 

Subjekt 6 &vßpwnog. hüs, ‘draußen’, ist ein Substantiv zur Bezeichnung des 

Raumes außerhalb des Hauses (z.B. 12,46), die ‘Straße’ (z.B. Jes. 51,23; Jer. 

37,21) oder ‘das offene Feld’ (z.B. Ps. 144,13). mise ‘net, ‘Stab’ (vgl. Houtman*, 
Exodus, 1, S. 28ff.), Jacob behauptet, daß der Stab zur normalen Ausrüstung jedes 
Mannes gehörte (vgl. Gen. 38,18); wie dem auch sei, aus der expliziten Nennung 

hier muß doch konkludiert werden, daß der Mann noch nicht fest auf den Beinen 
war (vgl. Sach. 8,4). TO paraphrasiert: / bwrjjh, “in Gesundheit’ (vgl. Mek., II, 

53; Raschi; anders Nachmanides). ngh ni, “ungestraft bleiben’, ‘frei ausgehen’; 

vgl. z.B. Num. 5,19.28-31; Prov. 6,29; 19,5.9; 28,20 und s. THAT, II, Sp. 101ff.; 

ThWAT, \V, Sp. S9Iff. raq, ‘nur’, Partikel, die gebraucht wird, um Minderung, 

Einschränkung, Ausnahme, Bedingung, Vorbehalt und desgleichen zum Ausdruck 

  

    



      

     

  

EXODUS 21,18-19 

zu bringen.” 
Scebeet (wird sowohl als ein Derivat von jsb [so KBL] als auch von $bt [zo Ges- 

B, BDB] aufgefaßt), eine (erzwungene) Periode des Stillsitzens, der Arbeitsunter- 

brechung; Cazelles*, S. 53f., versteht Sibtö als ‘seine Wohnung’ und behauptet 

unter Verweisung auf HG $ 10 (s. 5.3.3.4), daß ursprünglich gemeint sei: “für 
seine Wohnung muß er eine Person zur Verfügung stellen, um ihn zu versorgen’; 
F.C. Fensham, VT 10 (1960), S. 333-335, schlägt vor, ebenfalls nach Analogie 
von HG $ 10, $ibtö als ‘in seinem Platz’ zu verstehen, d.h. eine Person muß zur 

Verfügung gestellt werden, um das Opfer zu ersetzen. ntn (s. 21,4), ‘geben’, hier 

gebraucht im Sinne von ‘Ersatzleistung geben für’; TNf, PT* konkret: ‘den Lohn 
(geben) für seine Zeit des Nichtstuns’, TPsJ: “(Ersatzleistung geben) für die 

Periode, in der er nicht arbeiten konnte, für sein Leiden, den Schaden und den 

Mangel’ (vgl. Mek., III, 54). 

w’rappö j'rappe, “und die Bedingungen für die Genesung schaffen’ (zu rp’ pi s. 

z.B. auch Ez. 34,4; Sach. 11,16);”” TO, konkret: w’gr 'sj’ jsljm, ‘und den 

Arztlohn muß er bezahlen’ (vgl. Mek., III, 55); in LXX und Vulg. ist der 

Verbalsatz wiedergegeben mit kai t& iatpeia bzw. et impensas in medicos, ‘die 

Kosten für die Ärzte’, und zum zweiten Objekt von jitten geworden; dasselbe ist 

der Fall in TPsJ, TNf und PT*: ‘und den Arztlohn’ (TPsJ: + ‘bis er genesen ist’; 
TNf, PT*: + ‘der ihn versorgt hat’). Siehe auch Pesch. und vgl. Prijs*, S. 10. 

21,19b bezieht sich auf die Periode, in der das Opfer ans Bett gebunden ist und 

im Haus bleiben muß. Sobald der Mann wieder draußen erscheint, ist der Täter 

nicht mehr zur Ersatzleistung verpflichtet. 

5.3.3 Kommentar 

5.3.3.1 In 21,18 wird folgendes Bild gezeichnet: zwei oder mehrere 

Männer geraten in Streit miteinander, z.B. über die Nutzung von Wei- 

deflächen oder eines Brunnens (Gen. 13,7; 26,29). Während des Wortge- 

fechtes ergreift plötzlich einer der Beteiligten in seiner Aufregung einen 

Stein und gebraucht ihn als Wurfgeschoß oder versetzt dem anderen einen 

solchen Faustschlag, daß der Mann verwundet wird und ans Bett gefesselt 
ist und seiner Arbeit daher nicht mehr nachkommen kann. 21,19 versetzt 

”% Vgl. B. Jongeling, OTS 18 (1973), S. 97-107, C.H.J. van der Merwe, “The Old 

Hebrew ‘Particles’ ‘ak and rag (in Genesis to 2 Kings)”, in: W. Gross u.a. (Hg.), Text, 

Methode und Grammatik (FS W. Richter), St. Ottilien 1991, S. 297-311. 

” Vgl. THAT, 11, Sp. 803ff.; TAWAT, VII, Sp. 617ff., F. Rosner, Medicine in the Bible 
and the Talmud, New York 1977, S. 103ff.; Th. Struys, Ziekte en genezing in het Oude 

Testament, Kampen 1968, S. 393ff.; zur Rolle des Arztes, des Mannes, der mit Hilfe von 

Kräutern, Salbe, Verband und Messer eine Genesung zu bewerkstelligen sucht, s. z.B. J. 

Hempel, “Ich bin der Herr, dein Arzt”, ThLZ 82 (1957), Sp. 809-826; W.Th. in der Smitten, 

“Patient und Arzt. Die Welt des Kranken im Alten Testament”, Janus 61 (1974), S. 103- 

129; van der Toorn*, S. 69f. (+ Lit.); vgl. auch B. Kollmann, “Göttliche Offenbarung 

magisch-pharmakologischer Heilkunst im Buch Tobit”, ZAW 106 (1994), S. 289-299. 

 



    

  

146 KAPITEL V 

den Leser in die Zeit etwas oder sehr viel später nach dem Vorfall und 
bietet eine Situationsbeschreibung, wie sie nach einer Mißhandlung oft 

eintritt: die mißhandelte Person hat sich erholt und kann am öffentlichen 
Leben wieder teilnehmen; auf die Frage, ob und in welcher Weise der 

Täter in einer solchen Situation für seine Tat verantwortlich gemacht 
werden kann, wird eine Antwort gegeben. 

21,19 bietet eine Vorschrift bezüglich einer einzigen konkreten Situati- 

on, die entsprechend dem skizzierten Vorfall eintreten kann. Andere 

Fragen können aufgeworfen werden, zum Beispiel: wie muß mit dem 

Täter verfahren werden, wenn das Opfer zu Hause seinen Verletzungen 

erliegt oder bleibend invalide wird und seiner Arbeit nicht mehr oder nur 

noch begrenzt nachkommen kann? Behauptet wird, daß, sollte der Mann 

trotzdem sterben, die Vorschrift von 21,12 anzuwenden sei und im Falle 

von Invalidität entsprechend dem Talio-Prinzip (21,23-25) verfahren 
werden müsse (so bereits Raschi und s. z.B. Schenker*, S. 35f.). Diese 

Auffassung wurde im Zusammenhang mit der These verteidigt, daß der 

Text ursprünglich wie folgt strukturiert gewesen sei: 21,18.19.23-25. 
22.20.21.26.27 (z.B. Baentsch). Der Umstand, daß hierfür eine Textrekon- 

struktion erforderlich ist, ist der schwache Punkt der These (vgl. Schwien- 

horst-Schönberger*, S. 53). 

5.3.3.2 Gemäß rabbinischer Interpretation muß w’niggä wie folgt 

verstanden werden: der Täter soll frei von der Todesstrafe sein (TPsJ), 

d.h. der Mann, der nach seiner Gewalttat in Gefangenschaft gehalten 

wurde, wird freigelassen, wenn das Opfer sich von seinen Verwundungen 
erholt; die Todesstrafe erhält er jedoch, sollte das Opfer zu Hause auf 

seinem Bett den Verwundungen erliegen (vgl. Mek., III, 53f.; Raschi; 

Nachmanides; Jacob). 

An diese Interpretation knüpft G. Schmitt an: der Täter sei, sobald das 
Opfer wieder am öffentlichen Leben teilnehmen kann, frei, d.h. frei von 
Blutschuld. Von diesem Moment an kann der Täter für seine Tat nicht 

mehr verantwortlich gemacht werden; sollte der Mann danach dennoch 

sterben, kann er diesbezüglich nicht in die Verantwortung genommen 

werden; eine kausale Beziehung zwischen der Gewalttat und dem Tod 

darf dann nicht mehr gelegt werden. Während der Zeit, in der das Opfer 
sich im Haus aufhalten muß, besteht für den Täter Unsicherheit in bezug 

auf sein Schicksal. Solange das Opfer noch am Leben ist, besteht für ihn 
Hoffnung auf Freiheit, aber auch die Bedrohung, hingerichtet zu werden. 
Erst in dem Moment, in dem der Beweis für die Genesung der mißhan- 

     

  

    

  

    



      

     

  

EXODUS 21,18-19 

delten Person erbracht wird, kann er sich seines Lebens sicher sein.” 

5.3.3.3 Bei der Interpretation spielt das Verhältnis von 21,18 zu 21,19 

eine Rolle. Bezeichnet der mit w’ki eingeleitete V. 18, wie üblich, die 

allgemeine Regel und der mit ’im eingeleitete V. 19 einen bestimmten 
konkreten Fall? (z.B. Holzinger). Schwienhorst-Schönberger*, S. 53f., 

behauptet, daß ’im hier temporal zu verstehen sei. Wie gebräuchlich, 
betrachtet auch er den Satz mit w’niggä als Nachsatz zu dem wki-Satz: 
‘aber wenn..., dann ist derjenige, der..., frei (von Blutschuld und Ver- 
pflichtungen gegenüber dem Opfer), sobald er (das Opfer) .... 

M.E. liegt es eher auf der Hand, daß ’im auf die im Bundesbuch 

gebräuchliche Weise gebraucht wird (dazu s.o., 4.2.1) . Folgendes gilt es 

hierbei zu bedenken: nach Delikten, die mit der Todesstrafe geahndet 

werden (21,12-17), folgen Delikte, für die keine Todesstrafe gefordert 
wird (21,18-27). So kann gefragt werden, ob 21,18 nicht eine Ellipse ist 
und ob der implizite Nachsatz andeutet, daß in der beschriebenen Situati- 
on die Todesstrafe nicht anzuwenden ist, im Unterschied zu der von z.B. 

21,15.17, wo das Opfer ebenfalls nicht stirbt, aber dennoch die Todes- 

strafe gefordert wird. Nicht übersehen werden darf, daß die allgemeine 

Bestimmung sich auf den Fall bezieht, daß jemand die Gewalttat überlebt 

(und nicht auf den Fall, daß jemand danach stirbt, s. 21,12). In bezug auf 

solch eine Situation beschreibt 21,19 einen konkreten, offensichtlich oft 

eintretenden Fall. w’niggä verstehe ich wie folgt: der Täter ist frei von 

den auf ihn ruhenden Verpflichtungen, nämlich die ausgefallenen Einkom- 

men und die Pflege- und Genesungskosten zu erstatten (21,19b). 

Beachtet muß werden, daß hier die Rede ist von einem Streit und daß 

‘wo zwei sich streiten, nicht einer allein Schuld hat’. Dies hat für die 

Beurteilung des Täters und die Festlegung des Strafmaßes Konsequenzen. 
Wenn das Opfer einer Gewalttat, die während eines Streites begangen 

wurde, am Leben bleibt, dann kommt die Todesstrafe als adäquates 

Strafmaß nicht in Betracht. Das Opfer war an der Sache aktiv beteiligt, 

und nicht unschuldiger Zuschauer (vgl. 21,22). Beide sind verantwortlich 

für den Streit. Darum paßt eine Buße oder Bestrafung nach dem Talio- 

Prinzip hier nicht. Der Täter hat das Recht, daß die Umstände, unter 

denen der Vorfall eintrat, in die Beurteilung miteinbezogen werden. Was 

von ihm sehr wohl gefordert werden kann, ist, daß er dem Opfer eine 

Kompensation anbietet für den erlittenen Schaden und die Unkosten, die 

er hatte. 

Aus 21,19b kann konkludiert werden, daß der Täter die Pflicht hatte, 

°% G. Schmitt, “Ex. 21,18f. und das rabbinische Recht”, in: W. Dietrich u.a. (Hg.), 

Theokratia (FS K.H. Rengstorff), Leiden 1973, S. 7-15; s. auch Schwienhorst-Schönberger*, 

S. 52ff. 

 



    

  

148 KAPITEL V 

den Schaden zu vergüten, den das Opfer seit dem Moment der Gewalttat 
erlitten hatte. In 21,19 wird angedeutet, daß die Verpflichtung erlischt, 
sobald das Opfer sich wieder erholt hat, so daß er am öffentlichen Leben 
teilnehmen kann. Was aber, wenn ein Opfer bleibend invalide geworden 

ist? Dann ist der Täter permanent zur Kompensation und Versorgung des 
Geschädigten verpflichtet. Und wenn das Opfer auf seinem Krankenbett 
stirbt? 21,19b beinhaltet eine Indikation für die Art der Regelung, die 

zwischen den betroffenen Familien auch in solch einem Fall getroffen 
werden kann (vgl. 21,30 und s. CH $$ 207f.; HG $ 174). 

5.3.3.4 Ähnliche Vorschriften finden sich auch in der Umwelt Israels. 

In CH $ 206 wird bestimmt, daß derjenige, der einen anderen im Streit 

verwundet, nachdem er unter Eid erklärt, daß er den anderen nicht 

mutwillig geschlagen hat, lediglich die Arztkosten zu übernehmen braucht 
(vgl. Sick*, S. 101f., 202ff.). 

In dem Fall, daß das Opfer seinen Verwundungen erliegt, muß der 

Täter einen Geldbetrag zahlen, dessen Höhe von dem gesellschaftlichen 
Status des Opfers abhängig ist (CH $$ 207f.). HG $ 10A beschreibt 
ebenfalls den Fall, daß jemand einen anderen verwundet und bettlägerig 
macht, ohne daß allerdings die Ursache genannt wird: gefordert wird eine 

Vergütung für den erlittenen Schaden in Form einer Person, die die 

Arbeit des Opfers verrichtet, sowie die Begleichung der Arztkosten; die 
Vergütung ist befristet; sie läuft aus, sobald der Betroffene wieder gesund 
ist; er erhält dann noch einen Geldbetrag, und damit ist die Angelegenheit 
erledigt. HG $ 174 schreibt eine Vergütung in Form einer Person für den 
Fall vor, daß jemand während einer Schlägerei getötet wird.” 

5.4 MIBHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN MIT TODES- 

FOLGE (21,20-21) 

5.4.1 Übersetzung 

21,20 Aber wenn jemand seinen Sklaven oder seine Sklavin mit einem 
Stock so schlägt, daß er unter seinen Händen stirbt, dann muß sein Tod 
unbedingt vergolten werden. 

21 Falls er jedoch (nach der Züchtigung) ein oder zwei Tage normal 
auf den Beinen ist (und dann plötzlich stirbt), dann darf sein Tod nicht 
vergolten werden. Es betrifft schließlich seinen eigenen Besitz’. 

” S. ferner RLA, VI, S. 173ff.; Otto*, Körperverletzungen; Paul*, S. 67f., 103; West- 
brook*, S. 39. 

     

  

    

  

    



EXODUS 21,20-21 

5.4.2 Exegetische Anmerkungen 

21,20 nkh hi., ‘schlagen’, s. 5.0. ’i$ meint hier den israelitischen Besitzer des 

Slaven oder der Sklavin (vgl. 21,2b), den Sklavenherrn (vgl. 21,4.5.6.32). ’ö, 

‘oder’, s. 21,4. bassebet, ‘mit einem Stock’ (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 28ff.), 

mit Artikel (vgl. Ges-K $ 126r; Joüon $ 137m), d.h. der Stock, der normalerweise 
zur Ausrüstung eines Sklavenhalters gehört. Der Term ist für die Situation 

bezeichnend: der betreffende Gegenstand ist keine Mordwaffe (vgl. 21,18; 
Num. 35,16ff.), sondern ein Werkzeug, mit dem Sklaven zur Ordnung angehalten 
werden (vgl. z.B. II Sam. 7,14; Prov. 13,24 und s. auch Num. 22,27). bassebeet 

fehlt in Sam.Pent. mit der Folge, daß der Vers einen allgemeinen Charakter erhielt 
(vgl. auch Mek., III, 58; Raschi). 21,20 richtet jedoch den Blick auf eine sehr 

spezifische Situation. ümet, “und stirbt’, s. 5.0. tahat jadö, ‘unter seiner Hand’, 
LXX, Vulg.: ‘unter seinen Händen’; auch das deutsche Idiom erfordert den Plural 

“Hände’; gemeint ist, daß der Sklave unter den Stockschlägen an der Stelle stirbt, 

an der der Vorfall stattfand, und nicht einige Zeit später an einem anderen Ort 

(vgl. 21,21a). 

nägöm jinnägem, Inf. abs. qal + Impf. ni. (vgl. z.B. Joüon $ 123p, 176m; 
Waltke & O’Connor $ 35.2.1d) von ngm, das im Bundesbuch ferner nur noch in 

21,21 (ho.; vgl. allerdings Waltke & O’Connor $ 22.6b) zu finden ist. ngm qal 

versteht man gewöhnlich als ‘Rache nehmen an’, ‘sich rächen’ (s. THAT, II, 

Sp. 106ff.; TRWAT, V, Sp. 602ff.). Die Bedeutung von ngm in 21,20f. ist 

umstritten.' Subjekt von jinnägem und nägöm in 21,20 ist offensichtlich nicht 
der Täter und ebensowenig das Opfer (Peels, S. 71), sondern die Tat = der Tod 

des Sklaven (vgl. Holzinger). 

  

   

                            

21,21 ‘ak, ‘jedoch’, Partikel, die nach der gängigen Auffassung affirmative, 
einschränkende und so auch adversative Bedeutung hat; s. z.B. KöSyn $ 351b, 

372b, 387d; Williams $ 388, 389, und auch N.H. Snaith, VT 14 (1964), S. 221- 
225: auf jeden Fall “there is an idea of contrariness, exception, restriction, and 

even contradiction’ (S. 225), wenn auch nicht immer im selbem Maß. jöm ’ö 

Jömajim, “ein oder zwei Tage’ (vgl. dazu Brin*, S. 96), wird in TPsJ verstanden 

als ‘ein Zeitraum von 24 Stunden’, und zwar seit dem Moment des Vorfalls (vgl. 

Mek., II, 61; Raschi; Nachmanides); den Sklavenhalter trifft die Strafe, wenn das 

Opfer am Tag des Vergehens oder in der darauffolgenden Nacht stirbt. Zu jöm 

(Sing. auch in 22,29; 23,12; Plur. jamim in 22,29; 23,12.15.26) s. TAWAT, Il, Sp. 

S5gff. 
‘md, ‘stehen’ (vgl. THAT, Il, Sp. 328ff.; TRWAT, VI, Sp. 194ff.), bezeichnet 

hier im übertragenen Sinne “am Leben bleiben’ (vgl. in 9,16 die Verwendung von 

“md hi., ‘auf den Beinen halten’, ‘am Leben halten’; vgl. I Reg. 15,4); es wird 

von Nachmanides im strikten buchstäblichen Sinne verstanden; selbst wenn der 
Sklave am zweiten Tag stirbt, sich aber nicht aufrecht halten konnte, liegt ein Fall     !® Siehe H.G.L. Peels, The Vengeance of God, Leiden 1995, S. 71ff., und s.u. 5.4.33.   

    

  

    
    



    150 KAPITEL V 

  

   
von Totschlag ‘unter seiner Hand’ vor. Schwienhorst-Schönberger*, S. 64f., 

umschreibt ‘'md als ‘Dienst tun’; gemeint sei, daß der Sklave augenscheinlich 
keine ernsten Verletzungen davongetragen hat (vgl. 21,25f.) und er wie gewohnt 

seiner Arbeit nachgehen kann. Von Vredenburg und Böhl wird ‘md als ‘aufstehen’ 
und die Zeitbestimmung als terminus post quem interpretiert: wenn der Sklave 

nach einigen Tagen wieder genesen ist (vgl. 21,19), dann findet keine Bestrafung 
statt, weil der Sklave sein Eigentum ist. Diese Interpretation ist, vorausgesetzt, 

daß sie grammatikalisch möglich ist (der Akkusativ der Zeit wird gebraucht), 
nicht so sinnvoll. Muß der Herr bestraft werden, wenn der Sklave längere Zeit 

arbeitsunfähig ist? Zur Diskussion steht die Frage, wann ein Herr für den Tod 

seines Sklaven verantwortlich gemacht werden kann und wann nicht. kaspö, ‘sein 

Geld’ (s. 21,11), vielleicht als Subjekt zu verstehen (vgl. Holzinger). 

    

                

5.4.3 Kommentar 

5.4.3.1 Ebenso wie 21,2-11 handelt 21,20-21 vom Sklavenrecht. Im 

Unterschied zu 21,2-11 gelten die Vorschriften von 21,20-21 sowohl für 

den Sklaven als auch die Sklavin (s. 4.1-3). 21,20 nennt die allgemeine 
Regel; 21,21 beschreibt die Situation, in der die Vorschrift von 21,20 

nicht anzuwenden ist. Die Passage wurde vielfach besprochen (s. beson- 

ders Schwienhorst-Schönberger*, S. 59ff.) und stellt den Exegeten vor 

verschiedene Probleme. 

Bezieht sich die Vorschrift auf israelitische Schuldsklaven, auf nichtis- 

raelitische Sklaven oder auf beides? In TPsJ werden der Sklave und die 

Sklavin explizit als ‘kanaanitisch’ identifiziert (vgl. auch TNf 21,22 

Randbemerkung; Mek., III, 57f.; Raschi; Nachmanides). Auch unter 

modernen Auslegern (z.B. Dillmann, Heinisch) wird die Auffassung 
verteidigt, daß Nichtisraeliten gemeint seien (vgl. Lev. 25,44f.). Andere 
denken an Sklaven im allgemeinen'” oder spezifisch an israelitische 
Schuldsklaven.'” M.E. findet sich jedenfalls kein Anhaltspunkt, aus- 
schließlich an fremdländische Sklaven zu denken. Daß die Sklaven nicht 
als ‘hebräische’ bezeichnet werden (vgl. 21,2), schließt nicht aus, daß der 

Blick insbesondere auf israelitische Sklaven gerichtet ist. Es besteht kein 

Grund zur Annahme, daß sie in Schuldsklaverei als vollwertige Mitbürger 

betrachtet wurden (und daher 21,12 und nicht 21,20 auf sie anzuwenden 

sei) und sie die Bezeichnung ‘Besitz’ (21,21) als anstößig empfanden. 
5.4.3.2 Beschreibt 21,20 den Fall von absichtlichem Totschlag und 

21,21 einen Fall von unabsichtlichem Totschlag? Die Frage wird zustim- 

   
    

                            

    
    

' Z.B. Holzinger, Baentsch, Noth und Peels, a.a.O., S. 73f. 

'% Z.B. Cazelles*, S. 54; Cardinelli (s. 4.1.1), S. 258ff., 265ff.; Schwienhorst-Schönber- 
ger*, S. 62ff.; Westbrook*, S. 89ff. 

     
   

    

   

    

    

   

  

    



  

EXODUS 21,20-21 151 

mend beantwortet.'” Es ist unwahrscheinlich, daß ein Sklavenhalter 
sich selbst bewußt schädigen will (vgl. 21,21b). M.E. bleibt die Fragestel- 

lung, ob Absicht bzw. Vorsätzlichkeit im Spiel war oder nicht (vgl. 
21,13-14), in 21,20-21 außer Betracht. Ebensowenig geht es hier um die 

Frage, ob der Gebrauch eines Stockes zum Verprügeln von Sklaven 
erlaubt ist. Die Vorschrift bezieht sich auf einen Sklavenhalter, der auf 

maßlose und barbarische Weise den Stock hantiert. Solch eine Grausam- 
keit überschreitet die Anstandsregel der Zucht, deren Ausgangspunkt darin 
besteht, daß Züchtigung darauf abzielt, jemanden dazu zu bewegen, sein 

Leben zu bessern (vgl. Prov. 10,13; 13,24; 19,25; 22,15; 23,13f.; 26,3; 

29,17), und nicht als Mißhandlung gemeint ist. Er darf, wenn er sich 

nachweislich an brutalem Verhalten schuldig gemacht hat, nicht unbehel- 

ligt bleiben. Dies ist der Fall, wenn ein Sklave unter seinen Stockschlägen 

zusammenbricht (21,32). 

Voraussetzung für eine Bestrafung ist, daß über die Schuldfrage kein 
Zweifel besteht. Stirbt der Sklave einige Zeit nach einer gnadenlosen 

Abreibung, dann bestehen Zweifel und kann ein klarer, überzeugender 

Beweis, daß der Tod in Kausalzusammenhang mit der Tat des Sklaven- 

herrn steht, nicht erbracht werden. Die Möglichkeit, daß der Sklave eines 
natürlichen Todes gestorben ist, kann nicht mehr ausgeschlossen werden. 

Umso mehr, weil der Herr durch den Verlust einer Arbeitskraft ge- 

schädigt ist — und damit in gewissem Sinne für seine eventuelle Schuld 

am Tod bereits gestraft wurde —, besteht dann kein Grund, strafrechtliche 

Schritte gegen ihn einzuleiten (21,21). 

21,20 zieht eine Grenze in bezug auf das Besitzrecht (21,21b) des 

Sklavenherrn und zielt auf einen Schutz der Sklaven. Ein Sklavenhalter 

muß sich vergegenwärtigen, daß ein Sklave nicht bloß ein Besitzgegen- 

stand ist, sondern auch ein Mensch/Volksgenosse, und darum hat er bei 

einer Bestrafung Maß zu halten. 21,20 zielt darauf ab, grausamem Verhal- 

ten gegenüber Sklaven entgegenzutreten. Übrigens begrenzt 21,21 die 

präventive Kraft von 21,20. Die Bestimmung schützt den Sklavenherrn 

und nimmt den Anreiz weg, sich gegenüber dem Sklaven von der Grenze 

dessen fernzuhalten, was ungebührlich ist (s. jedoch auch 21,26-27). 

Unbestreitbar bleibt sein Recht auf handgreifliche Ermahnungen. 
5.4.3.3 Welchen Charakter trägt die in 21,20b vorgeschriebene Bestra- 

fung? Welche Strafe muß im Falle des erwiesenen schuldhaften Todes 

auferlegt werden? Die Interpretation von nägöm jinnägem ist umstritten. 

Die Auffassung ist alt, daß der Schuldige hingerichtet werden muß. Der 
Sam.Pent. liest auch hier (vgl. 21,12-17) die Formel möt jümat und in 

1% U.a. von Noth; Otto*, Rechtsgeschichte, S. 138f.; Peels (Anm. 100), S. 72f., 

Cardinelli (s. 4.1.1), S. 259f., 268.  



    

  

152 KAPITEL V 

21,21 jümät anstelle von juggam (vgl. auch SamT). Sehr explizit formu- 
liert TPsJ: er muß zum Tod durchs Schwert (Enthaupten) verurteilt 

werden (vgl. Mek., III, 60; Raschi; Nachmanides). Auch unter modernen 

Exegeten fand die Auffassung Anhänger, daß mit nagöm jinnägem die 
Todesstrafe gemeint sei. Cassuto betont, daß der Sklave hier als menschli- 
ches Wesen, der nach dem Bilde Gottes geschaffen ist, betrachtet wird 

und im Falle von Totschlag eines Sklaven die gleiche Strafe verhängt 

werde wie im Falle von Totschlag eines freien Menschen (21,12). Doch 

ist der Sklave nicht gänzlich dem Freien gleich. Sein Herr hat das Recht, 

ihn zu züchtigen, und genießt hierfür Rechtsschutz im Fall von indirektem 

Totschlag. In dieser Weise äußert sich auch Paul*, S. 69f. Beide betonen, 

daß in der Gesetzgebung des Alten Orients eine hohe Wertschätzung eines 

Sklavenlebens, wie dies 21,20 zugrunde liegt, nicht anzutreffen ist. 

Mehrere Exegeten'”* fassen die Aktion gegen den Schuldigen explizit 

als “Blutrache’ auf; Schenker erwägt die Möglichkeit, daß die Rechtsge- 
meinschaft eine Rolle bei deren Ausführung spielte, in jedem Fall dann, 

wenn der betroffene Sklave ein Ausländer war, da dessen Verwandte — 

falls diese vorhanden waren — kein Recht hatten, eine Klage einzurei- 

chen. Lipinski will im Fall eines ausländischen Sklaven mit immanenter 
oder göttlicher Rache rechnen. Peels (Anm. 100), S. 73f., erachtet in allen 

Fällen die Rechtsgemeinschaft für die Rechtspflege verantwortlich. 

TPsJ (s.0.) äußert sich sehr explizit. Andere alte Übersetzungen sind 

zurückhaltender. Deutlich ist jedoch, daß die Übersetzer an einen ordentli- 

chen Rechtsgang dachten; LXX: dixm E£xdındntw, “er muß bestraft 

werden mit einer Verurteilung’; Vulg.: criminis reus erit, “er soll des 

Vergehens schuldig sein’; in TO wurde zur Übersetzung von ngm von der 

Wurzel djn, ‘verurteilen’ (vgl. auch Pesch.) Gebrauch gemacht; FT? bietet 
die Übersetzung: migns’ jtqnjs, ‘er muß eine Buße erhalten’ (vgl. auch 
PT“, TNf Randbemerkung und s. FT”). Auch verschiedene moderne 
Ausleger sind der Ansicht, daß die gemeinte Strafe sicher nicht die 
Todesstrafe sei. Es müsse eine richterlich verfügte (geringe) Strafe sein 

(z.B. Keil, Dillmann, Heinisch, Childs) oder eine im Heiligtum zu 
bezahlende Buße (z.B. Holzinger, Baentsch). 

Der Umstand, daß nicht die möt jümät-Formel gebraucht wird, spricht 

dafür, daß nicht an Exekution, sondern an eine andere Strafe gedacht war. 

Ferner wird die Tatsache, daß der Sklave sein Eigentum ist (21,21b) — 

dies spielt eine Rolle bei der Beurteilung des in 21,21 beschriebenen 
Falles —, bei der Festlegung des Strafmaßes bei einem nachweislichen 

Fall von Totschlag eine Rolle gespielt haben. Auch in 21,26f.32 ist der 

'# U.a. Noth; Fensham; Cazelles*, $. 54; Cardinelli (s. 4.1.1), S. 258f.; Crüsemann*, S. 

181f.; Schenker*, S. 58; E. Lipinski, TRWAT, V, Sp. 605f. 

     

  

    

    
  

  



  

EXODUS 21,20-21 153 

Wertunterschied zwischen einem Sklaven und einem Freien ein Faktor in 

der Ermittlung des Strafmaßes. In 21,20 wird bestimmt, daß das Argu- 

ment, daß der Herr Kapital in den Sklaven investiert hat (21,21b), ihm 

keinen Freibrief zur exzessiven Züchtigung liefert. 
5.4.3.4 Eine völlig neue Interpretation von nägöm jinnägem bietet 

Westbrook*, S. 89ff. Er versteht die Formel im Licht von CH $ 116, wo 

eine stellvertretende Strafe gefordert wird: sollte eine aufgrund von 
Schuld in Schuldhaft gegebene Person im Haus des Gläubigers infolge 

von Schlägen oder anderen Mißhandlungen sterben, dann muß der Sohn 
des Gläubigers getötet werden; betrifft es einen Sklaven, kann eine 
Geldleistung Genüge tun. Westbrook meint, daß 21,20 einen in Schuldhaft 

gegebenen freien Israeliten im Auge hat und daß der Gläubiger, sollte das 

Opfer ein Mädchen sein, mit dem Tod seiner Tochter gestraft werden 

müsse, und wenn der Schuldner selbst das Opfer ist, daß dann der Gläubi- 

ger dies mit seinem eigenen Tod bezahlen müsse, usw. Auch in bezug auf 
21,21b bietet Westbrook, S. 99f., eine neue Interpretation: ‘but it (i.e. the 

revenge) is his money (i.e. the debt)’ (S. 100). Seiner Meinung nach geht 

der Herr nicht vollkommen frei aus: wenn der Sklave nach einigen Tagen 

stirbt, dann verfällt sein Recht auf Rückzahlung der Schuld, aufgrund 

derer die betreffende Person als Sklave in Schuldhaft genommen wurde. 

Schwienhorst-Schönberger*, S. 66f., 70, weist Westbrooks Interpretati- 

on von 21,21 ab, indem er auf CH $ 115 verweist, wo bestimmt wird, 

daß im Falle des natürlichen Todes der Gläubiger, dessen Geisel eines 

natürlichen Todes stirbt, keinen Anspruch auf Vergütung mehr stellen 
kann. Er versteht den Schluß von 21,21 wie folgt: ‘denn um sein Geld 

geht es hierbei’, d.h. der Gläubiger kann jetzt, wo der Schuldsklave 

gestorben ist, seinen Anspruch auf Schuldrückzahlung nicht mehr geltend 

machen (vgl. CH $ 116). Allerdings akzeptiert er Westbrooks Meinung, 

wonach 21,20 von einer ‘stellvertretenden Talio’ (S. 68ff.) handelt. Er 

behauptet, daß in Dtn. 24,16 die betreffende Praxis kritisiert werde 

(S. 74). Wie originell die Ansicht von Westbrook auch immer sein mag, 

so ist sie doch zuwenig überzeugend (vgl. Peels [Anm. 100], S. 75), um 

übernommen werden zu können. In den vorangegangenen Versen büßt 

stets der Täter selbst für seine Tat. 

Alles in allem erscheint es m.E. am plausibelsten, daß in 21,20 eine 

Verurteilung zur jeweiligen Strafe (nicht aber Todesstrafe) durch die 

Rechtsgemeinschaft gemeint ist. 

Die Abweisung des Standpunkts von Westbrook und Schwienhorst- 
Schönberger impliziert, daß eingeräumt werden muß, daß Parallelen von 

21,20-21 zu Codices aus dem Alten Orient fehlen (vgl. Paul*, S. 78; 

Yaron*, S. 285, Anm. 111). In HG $$ 3-4 wird eine Ersatzleitung vorge- 

schrieben für den Fall, daß jemand den Sklaven oder die Sklavin eines  



    154 KAPITEL V 

anderen so schlägt, daß er/sie stirbt (vgl. Cardinelli [s. 4.1.1], S. 127f.). 

5.5 EINE SCHWANGERE FRAU ALS OPFER EINES HANDGEMENGES 

(21,22-25) 

5.5.1 Literatur 

J. Bastiaens, “‘Oog voor oog, tand voor tand’. Over ver-geld-ing en 

verzoening (Mt 5,38-39)”, in: W. Weren u.a. (Hg.), Bij de put var Jacob, 

Tilburg 1986, S. 72-97; T. Broer, “Zur Wirkungsgeschichte des Talio- 
Verbots in der Alten Kirche”, BN 66 (1993), S. 24-31, C. Carmichael, 

“Biblical Laws of Talion”, HAR 9 (1985), S. 107-126; N.L. Collins, 

“Notes on the Text of Exodus XXI 22”, VT 43 (1993), S. 289-301; 

R.N. Congdon, “Exodus 21:22-25 and the Abortian Debate”, BS 146 

(1989), S. 132-147, F. Crüsemann, “Auge um Auge ...’ (Ex. 21,24f). 

Zum sozialgeschichtlichen Sinn des Talionsgesetzes im Bundesbuch”, 

EvTh 47 (1987), S. 411-426, F.J. Dölger, “Das Lebensrecht des ungebore- 

nen Kindes und die Fruchtabtreibung in der Bewertung der heidnischen 

und christlichen Antike”, AuC 4 (1934), S. 1-61; J. Ellington, “Miscar- 

riage of Premature Birth?”’, BiTr 37 (1986), S. 334-337; T. Frymer- 

Kensky, “Tit for Tat. The Principle of Equal Retribution in Near Eastern 

and Biblical Law”, BA 43 (1980), S. 230-234; R. Fuller, “Exodus 21:22- 

23. The Miscarriage Interpretation and the Personhood of the Fetus”, 

JETS 37 (1994), S. 169-184; H.W. House, “Miscarriage or Premature 

Birth. Additional Thoughts on Exodus 21:22-25”, WThJ 41 (1978), 

S. 108-123; S. Isser, “Two Traditions. The Law of Exodus 21:22,23 

Revisited”, CBQO 52 (1990), S. 30-45; B.S. Jackson, “The Problem of 

Exod. XXI 22-5 (Ius Talionis)”, VT 23 (1973), S. 273-304; H.-W. Jüng- 

ling, “Auge für Auge, Zahn für Zahn’. Bemerkungen zu Sinn und 

Geltung der alttestamentlichen Talionsformeln”, ThPh 59 (1984), S. 1-38; 

S. Lafont, “Ancient Near Eastern Laws. Continuity and Pluralism”, in: 

Levinson*, S. 91-118 (S. 110ff.); S.E. Loewenstamm, “Exodus XXI 22- 

25”, VT 27 (1977), S. 352-360 (kritische Besprechung von Jacksons 

Aufsatz); B. Maarsingh, “Het ius talionis en I Kon. 21:19b”, in: Vruchten 

van de Uithof (FS H.A. Brongers), Utrecht 1974, S. 88-99; Ph.J. Nel, 

“The Talion Principle in Old Testament Narratives”, JNWSL 20 (1994), S. 

21-29; Y. Osumi, “Brandmal für Brandmal. Eine Erwägung zum Talions- 

gesetz im Rahmen der Sklavenschuldbestimmungen”, AJBI 18 (1992), S. 

3-30; E. Otto, “Die Geschichte der Talion im Alten Orient und Israel”, in: 

D.R. Daniels u.a. (Hg.), Ernten, was man sät (FS K. Koch), Neukirchen- 

Vluyn 1991, S. 101-130; ders., “Town and Rural Countryside in Ancient 

Israelite Law. Reception and Redaction in Cuneiform and Israelite Law”, 

  

   

    

    

   

        

   

                                    

     

  

    
    
   

  

    

  

   

  

    



  

EXODUS 21,22-25 155 

JSOT 57 (1993), S. 3-22; ders., “Körperverletzung im hethitischen und 
israelitischen Recht. Rechts- und religionshistorische Aspekte”, in: B. 

Janowski u.a. (Hg.), Religionsgeschichtliche Beziehungen zwischen 
Kleinasien, Nordsyrien und dem Alten Testament, Freiburg/Göttingen 
1993, S. 391-425; J.M. Sprinkle, “The Interpretation of Exodus 21:22-25 

(lex talionis) and Abortion”, WThJ 55 (1993), S. 233-253; K.A. Täng- 

berg, “The Evaluation of the Unborn Life in Israel and the Ancient 

Middle East”, SJOT I (1987), S. 51-65; R. Westbrook, “Lex Talionis and 

Exodus 21, 22-25”, RB 93 (1986), S. 52-69. 

5.5.2 Übersetzung 

21,22 ‘Wenn aber Männer raufen und sie dabei eine schwangere Frau 

so schwer stoßen, daß ihre Leibesfrucht abgeht, sie selbst aber keine 

tödlichen Verletzungen davonträgt, dann muß eine Geldbuße in der Höhe 
auferlegt werden, wie der Ehemann der Frau von ihm (dem Täter) 

fordert. Er muß also für die Fehlgeburt bezahlen. 

23 Falls sie jedoch tödliche Verletzungen davonträgt, dann mußt du 

Leben als Entschädigung für Leben geben; 

24 (in anderen Fällen) ein Auge als Entschädigung für ein Auge, einen 

Zahn als Entschädigung für einen Zahn, eine Hand als Entschädigung für 

eine Hand, einen Fuß als Entschädigung für einen Fuß, 

25 ein Brandmal als Entschädigung für ein Brandmal, eine offene 

Wunde als Entschädigung für eine offene Wunde, eine Quetschung als 

Entschädigung für eine Quetschung’. 

5.5.3 Exegetische Anmerkungen 

21,22 Dieser Vers wird auf ähnliche Weise eingeleitet wie 21,18. LXX liest auch 

hier ‘zwei Männer’; vgl. auch Pesch. und s. Collins, S. 299f. Zu nsh ni.,'® 

“raufen’, s. z.B. 2,13; Lev. 24,10; Dtn. 25,1; II Sam. 14,6. ngp, ‘stoßen’, mit einer 

schweren Verletzung als Folge (vgl. 21,35; Ps. 91,12; Prov. 3,23 und s. TRWAT, 

V, Sp. 227ff.), es besteht kein Grund, mit Daube*, S. 108, an einen gezielten 
Angriff zu denken. ’i$ä meint die Ehefrau eines freien Israeliten (s. Schluß von 

21,22 und vgl. 21,3). hard, ‘schwanger’, s. TRWAT, II, Sp. 495ff. w‘jas“ 'ü (js’ qal 
[s. 4.2.1], hier mit der Bedeutung ‘hervorgehen’, ‘zum Vorschein kommen’), 

Sam.Pent.: w‘jäsa', sg. mit w‘lädä, “ihr Kind’, als Subjekt (vgl. Collins, S. 296); 

auch in den alten Übersetzungen ist der auffallende Plural j/ädeha, “ihre Kinder’, 

als Sing. übersetzt (s. LXX, Vulg., Pesch., die Targume); in der Pesch. sind die 
Männer Subjekt: sie treiben die Frucht ab; in der Vulg. einer der Männer: ‘und 

(jemand) verursacht eine Fehlgeburt’; der Plur. bringt den unbestimmten Charak- 

15 Vgl. J. Barr, Comparative Philology, Oxford 1968, S. 262f.  



   

    

      
    

156 KAPITEL V 

ter der bezeichneten Angelegenheit zum Ausdruck (vgl. KöSynt $ 264c; Joüon 
$ 136j; Schwienhorst-Schönberger*, S. 96ff.). Die Ansicht von Schenker*, 

S. 43f., daß w’jäs‘’ü jladehä sich auf eine Fehlgeburt mit anschließender Kinder- 
losigkeit beziehe, ist unbegründet. Fensham behauptet, daß 'äsön in 21,21 einen 

körperlichen Schaden bezeichne, aufgrund dessen die Frau keine Kinder mehr 
bekommen könne. Die Frage, ob die Frau noch fruchtbar ist, wird nicht behandelt. 

Zudem kann man darüber erst nach Verlauf einiger Zeit zu einem Urteil kommen, 

wobei ein schlüssiger Beweis eine entwickelte medizinische Wissenschaft erfor- 
dert. Collins, S. 294, liest w*/ö, ‘ihm’ (dem Fötus), anstelle w‘/ö’. ‘änös je‘änes, 

Inf. abs. qal + Impf. ni. (vgl. Joüon $ 176m; Brockelmann $ 93; Waltke & 

O’Connor $ 35.2.1d) von ‘ns, “eine (Geld-)Buße auferlegen’ (vgl. Dtn. 22,19; 

II Chr. 36,3). Collins schlägt vor zu lesen: ‘ön®s ba”ser je'änes, ‘a fine on 

whoever will be punished’ (S. 297f.). Das Verb sjt qal (vgl. TRWAT, VI, 

Sp. 1296ff.), ‘legen’, ‘setzen’ wird im Bundesbuch mit unterschiedlichen Nuancen 

gebraucht: ‘feststellen’ (23,31), ‘auflegen’ (21,22 + ‘al; vgl. $jt ho. [oder Passiv 

des qal, s. Ges-K $ 53u; vgl. Joüon $ 58] in 21,30 [2x]), ‘gemeinsame Sache 

machen mit’ (23,1 + jad ‘im). ba‘al (s. 21,3), Ehrlich: der Ehemann ist zwar 

grammatisches, nicht aber sachliches Subjekt; das Gericht bestimmt die Ver- 
gütung, wobei der gesellschaftliche Status des Mannes berücksichtigt wird (für 

einen Reichen ist der Verlust schwerwiegender als für einen Armen). nen, 

‘bezahlen’, s. 21,4. 

  

   

                              

  

  

    

    

   
21,23 w’nätatah, ‘dann mußt du geben’; Ehrlich schlägt vor, w’nätan, ‘dann muß 

er geben’, zu lesen (vgl. LXX, Pesch., Vulg. und s. 21,19.32); die 2.Pers. sing. 

begegnet jedoch des öfteren (21,2.13.14; 22,17.20 usw.). Umstritten ist, wer die 

angesprochene Person ist. M.E. ist gemeint: der Israelit, den es angeht; hier 

kommt allein der Mann in Frage, der die Frau tödlich verwundet hat. Bezieht man 

die Aussage auf die Richter (Jacob, Cassuto) oder die örtliche Autorität, dann 

wäre man gezwungen, rin als ‘anwenden’ (nämlich das Prinzip ‘Leben um 

Leben’) oder ‘festsetzen’ (nämlich ‘Leben um Leben’) zu verstehen oder West- 

brooks völlig abweichender Interpretation zuzustimmen: 21,22-23 beziehe sich auf 

die Situation, daß der Täter unbekannt ist und die örtliche Autorität daher 

verpflichtet ist, den Schaden zu vergüten (S. 65; vgl. Schwienhorst-Schönberger*, 

S. 87, 99, 107ff., 122ff.). nefes, im Bundesbuch gebraucht zur Bezeichnung von 

‘Leben’ (21,23.30) und “der Gefühle’ (23,9; vgl. Prov. 12,10); vgl. Houtman*, 

Exodus, I, S. 41f. Zu tahat s. z.B. Waltke & O’Connor $ 11.2.15b. 

  

21,24 ‘ajin, ‘Auge’, Sehorgan (vgl. auch 21,26). sen, ‘Zahn’, ist in 21,24.27 

Bezeichnung für ‘Zähne’; es entsteht Schaden am Gebiß. regel (s. TRWAT, VII, 

Sp. 330ff.), ‘Fuß’, ein für die Mobilität des Menschen unentbehrliches Körperteil 

(vgl. z.B. II Sam. 4,4; 9,3.13; 19,26). 

21,25 In 21,25 finden sich drei unterschiedliche Begriffe für Verwundungen, die 

zweifellos exemplarisch gemeint sind. Ihre Bedeutung ist nur annähernd festzu- 

stellen. k’wijjä (Sam.Pent.: mkwh; vgl. Lev. 13,24) ist hapax legomenon: ‘Brand- 

mal’ (SS, KBL, HAL), vielleicht aber auch ‘Brandwunde’ (KöW), “Brandflecken’  



  

  

        
    

EXODUS 21,22-25 157 

(Ges-B). pesa‘ und habbürä finden sich auch in Gen. 4,23; Jes. 1,6; Prov. 20,30 

in dieser Kombination. pesa‘ weist auf eine Schlagwunde (vgl. I Reg. 20,37; 

Cant. 5,7); unklar ist, ob eine offene Verletzung (Dasberg) oder eine Quetsch- 

wunde (KBL) gemeint ist; habbürd wird näher typisiert als ‘Strieme’ (vgl. Ges-B, 

KöW, HAL) oder als ‘Beule’ (KBL: ‘Quetschwunde, [bunte] Beule’); vgl. auch 

SS: “Beule, Strieme’. Wahrscheinlich deuten alle sieben in 21,24-25 genannten 

Begriffe auf bleibende Schäden hin, die nicht genesen oder mit der Zeit ver- 

schwinden (vgl. Schenker*, S. 48). 

  

   

    

     
    

    

5.5.4 Kommentar 

5.5.4.1 Die Situation, auf die sich 21,22 bezieht, ist mit der in 21,18 

vergleichbar: nach einem außer Kontrolle geratenen Wortgefecht kommt 
es zu einer Rauferei. 21,18.19 behandelt die Frage, was zu tun ist, wenn 

einer der beiden raufenden Männer verletzt wird. 21,22.23 beschreibt 

einen anderen Fall: die sich prügelnden Raufbolde treffen eine schwange- 

re Frau — eine aus dem Kreis der Zuschauer oder eine Passantin oder 

eine Frau, die sich zwischen beide stellen wollte (II Sam. 14,6), oder eine 

Frau, die ihrem Mann zu Hilfe eilte (vgl. Dtn. 25,11) -, stoßen sie oder 

treten sie zu Boden; oder auch: Raufbold A will Raufbold B einen harten 

Schlag verpassen, aber B weiß diesem gerade noch auszuweichen und 

Frau C, die hinter B stand, trifft die volle Wucht des Schlages und 

erleidet so eine Fehlgeburt. Es wird sogar mit der Möglichkeit gerechnet, 
daß sie ihren Verletzungen erliegt oder bleibende Verstümmelungen 

zurückbehält. Aus verschiedenen Gründen kann die Angelegenheit nicht 
wie der Fall in 21,18f. geklärt werden. Der Fötus ist tot. Medizinische 

Hilfeleistungen können den alten Zustand nicht wiederherstellen. Überdies 

ist das Verhältnis zwischen den Betroffenen nicht dasselbe wie in 21,18f. 

Dort ist die Rede von freien Männern, die miteinander raufen. Hier geht 

es um eine Frau, d.h. eine einem freien Mann angehörende Person, die 

zufällig in einer nicht durch sie verursachten Situation beteiligt ist. 

Besonders der Umstand, daß das Opfer einer anderen Person zugehört, ist 

für die Beurteilung des Falles relevant. Mittels einer Besprechung einer 
Reihe von Fragen, die die Passage aufwirft, werde ich meine Sicht 

bezüglich der Vorschrift entfalten. Es sei hier noch erwähnt, daß der Fall 

nicht an den Haaren herbeigezogen ist. Viel stärker als in unserer Ge- 

sellschaft beherrschten schwangere Frauen das damalige Straßenbild. Die 

Chance, daß eine nicht schwangere Frau aufgrund einer Schlägerei von 

Männern ernsthaft verletzt wird, ist relativ geringer. 
5.5.4.2 Zunächst wollen wir den problematischen Begriff p*/ilim am 

Schluß von 21,22 beleuchten. p“ilim ist Plur. von *palil (Ex 21,21; 

Dtn. 32,32; Hi. 31,11), das nur als Plur. vorkommt und als Derivat von 

pll (s. THAT, II, Sp. 427ff., TRWAT, VI, Sp. 606ff.) betrachtet wird. Die 

    

          

   

                                        

   



    158 KAPITEL V 

Bedeutung ist unsicher und umstritten.’ 
Einer alten Interpretation zufolge, die noch stets vertreten wird (s. z.B. 

Keil, Noth, Cassuto, te Stroete, Jackson, S. 277ff.), sind mit den p*lilim 

‘(Schieds-)JRichter’ gemeint. biflilim wird in TO mit mmjmr djnj’, ‘ent- 

sprechend der Aussage der Richter’ übersetzt (ähnlich TPsJ und s. Mek., 

III, 66), in TNf mit 7 pwm jjjnin, “entsprechend dem Beschluß der 

Richter’ (ähnlich PT*), in LXX mit per& &&ioperog, ‘mit (richterlicher) 

Bestimmung’, in Vulg. mit et arbitri iudicarint, “und die Schiedsrichter 

urteilen’, ähnlich auch Pesch. Vorausgesetzt wird, daß den Richtern 

aufgetragen ist, die Angemessenheit des auferlegten Bußgeldes zu beurtei- 

len, und sie verhindern müssen, daß der geschädigte Ehemann nicht zuviel 

fordert, oder auch daß sie die Entschädigungszahlungen beaufsichtigen. 

Josephus zufolge (Ant., IV, 278) mußte den Richtern eine Buße bezahlt 

werden und dem Ehemann Schadensersatz. K. Budde verwirft die Inter- 

pretation ‘Richter’, da sie der Aussage widerspricht, daß der Ehemann die 

Buße festlegt; überdies kann die Präposition b* nach nn im Kontext kaum 

anders als ein 5“ praetii verstanden werden (Delitzsch*, S. 110: lies ka); 

er schlägt vor, ban°falim (Plur., korrelierend mit j*ladeha) zu lesen: der 

Täter muß eine Entschädigung für die Fehlgeburt zahlen.'” Buddes 
Vorschlag hat u.a. bei Baentsch, Ehrlich, Beer Zustimmung gefunden. 

Auch andere haben nach einer passenden Interpretation von p*lilim 

gesucht. Einige!” bringen p// mit dem arabischen falla zusammen.'”® 
Obwohl ihre Ansichten in manchen Punkten stark voneinander abweichen, 

stimmen sie im Hinblick auf die p*ilim in 21,22 überein: die p*/ilim sind 

‘die Zerbrochenen’ = die j/adim der Frau. D.R. Ap-Thomas behauptet 

jedoch, daß die Bedeutung ‘brechen’ keine primäre Bedeutung ist: seiner 

Meinung nach haben sich p// und np/ aus derselben Wurzel mit der 

Bedeutung ‘fallen’ entwickelt, weshalb die von Budde vorgeschlagene 

Textänderung erforderlich sei; plilim trage die Bedeutung 

*Fehlgeburt’.'"° E.A. Speiser ist der Ansicht, daß die Übersetzung in der 

LXX: ‘according to estimate’, abgesehen von der Frage, ob die Überset- 

zung auf Mutmaßungen beruht oder eine alte Tradition repräsentiert, eine 
korrekte Interpretation von biflilim darstellt.''' Westbrook gibt aufgrund 

des Kontextes p*lilim die Bedeutung von ‘allein’ und behauptet, daß der 

    

   

                                      

   

      

    

   

  

   

    

  

   

  

!% vgl. K. Heinen, Das Gebet im Alten Testament, Rom 1971, S. 119, 121f. 

10? «Bemerkungen zum Bundesbuch”, ZAW 11 (1891), S. 99-114 (S. 106ff.). 

""s P.A.H. de Boer, De voorbede in het Oude Testament, Leiden 1943, S. 127f., und 

M.D. Goldman, “The Root pll and its Connotation with Prayer”, ABR 3 (1953), S. 1-6. 

'® Vgl. J.L. Palache, Semantic Notes on the Hebrew Lexicon, Leiden 1959, S. 59f. 

!!" «Notes On Some Terms Relating to Prayer”, VT 6 (1956), S. 225-241 (S. 231f.). 

!!! «The Stem PLL in Hebrew”, JBL 82 (1963), S. 301-306 (S. 302f.). 

     

    

  

    



  

  

        

  

EXODUS 21,22-25 159 

Schluß von 21,22 andeute, daß ausschließlich der Täter für die auferlegte 

Buße zur Verantwortung gezogen wird (S. 58ff.). Als Reaktion auf seine 
Interpretation wurde von A. Berlin die Auffassung verteidigt, daß p// die 
Grundbedeutung ‘accountable, responsible, liable’ habe.''” Sie übersetzt 
biflilim mit “as the culpable party’ (S. 347). Otto erachtet eine Verbin- 

dung mit dem akkadischen pälilum, ‘Wächter’, als wahrscheinlich.'' 
Obenstehende Übersicht illustriert die Unsicherheit im Hinblick auf die 

Bedeutung von p*lilim. Die Interpretation “Richter” ist unwahrscheinlich. 

Der Kontext spricht dafür, p*/ilim auf die abgegangene Leibesfrucht oder 

auf den geschätzten Wert derselben zu beziehen. In jedem Fall soll so 

verfahren werden, daß der geschädigte Ehemann nicht nach Belieben 

Schadensersatz verlangen kann, sondern Faktoren wie z.B. dem Ent- 

wicklungsstadium des Fötus oder dem Umstand, ob er bereits Vater eines 

Sohnes war oder nicht, Rechnung zu tragen hat. 

5.5.4.3 Von großer Bedeutung für das Verständnis von 21,22f. ist die 

Interpretation von ’äsön. Der Begriff 'äsön (Gen. 42,4.38; 44,29; Ex. 

21,22-23) zielt auf ein Unglück mit tödlichem Ausgang ab (HAL). Oft 

wird 'asön, offensichtlich im Hinblick auf 21,24-25, im allgemeinen Sinn 

als ‘Verletzung’ (z.B. KöW) verstanden, allerdings zu Unrecht (s. 

5.4.5.2). Im MT wird nicht explizit angegeben, worauf sich w’Jö’ jihjeh 

’äsön bezieht. Auf den Fötus oder die Frau? In TPsJ, wo ’asön mit mwt’, 

‘Tod’ übersetzt wird (vgl. auch TO), wird sowohl in 21,22 als auch in 

21,23 der Satz auf die Frau bezogen (vgl. Mek., III, 65, 66); dasselbe ist 

der Fall in der Vulg.: sed ipsa vixerit, ‘sie jedoch am Leben bleibt’ (Ex. 

21,22); sin autem mors eius fuerit subsecuta, “wenn jedoch ihr Tod 

eintritt’ (Ex 21,23). Hingegen wird in der LXX ’asön auf den Fötus 

bezogen und übersetzt mit (un) &&eıkovion£vov, “(nicht) geformt’. Die 
Übersetzung impliziert, daß die Entwicklungsphase des Fötus ausschlagge- 

bend für das Strafmaß ist. Wenn die Frucht noch keine menschliche 

Gestalt trägt, kann eine Buße Genüge leisten; hat der Fötus jedoch 
menschliche Gestalt, dann trifft den Täter die Todesstrafe (vgl. 
2:l2)e. 

In der LXX wird vorausgesetzt, daß der Fötus nach dem Abortus tot ist. 

Der Vorfall von 21,22 wird jedoch auch als ein Fall von Frühgeburt 

interpretiert. So meint Jackson, daß die von ihm rekonstruierte Urversion 

den Fall einer Frühgeburt beschreibe und sich 'äsön auf den Fötus 

  

   

                              

    

              

     

   

  

   
    

     

"2 «On the Meaning of p/l in the Bible”, RB 96 (1989), S. 345-351. 

13 Siehe Otto*, Körperverletzungen, S. 120f.; ders., “Körperverletzung im hethitischen 

und israelitischen Recht”, S. 392. 

"1 Vgl. Prijs*, S. 10f, und s. Isser (mit einer Übersicht der frühen Auslegungsge- 

schichte).



    

  

160 KAPITEL V 

beziehe; aufgrund einer Texterweiterung sei ‘Frühgeburt’ zu ‘Fehlgeburt’ 
geworden und ’asön auf die Frau bezogen worden (S. 292f., 301). Andere 

vertreten die Auffassung, daß der gegenwärtige Text einen Fall von 
ausgelöster Frühgeburt beschreibe. In diesem Zusammenhang wurden die 

Aussagen mit 'äsön auf die Situation bezogen, daß Mutter und Kind 

unverletzt blieben (der Täter muß Buße bezahlen) oder aber Schaden 

genommen haben (der Täter wird gemäß dem Talionsprinzip gestraft). 
Diese Auffassung ist u.a. von Keil, Cassuto, Durham vertreten worden 

und im Zusammenhang mit der Diskussion um die Rechtmäßigkeit des 
Abortus provocatus (auf Abortus steht in 21,22 nicht die Todesstrafe) von 

House verteidigt worden (S. 123; vgl. auch Ellington, S. 337, Kaiser*, 

S. 168ff.) mit der Schlußfolgerung, daß die Passage auf keinerlei Weise 
Abortus legitimiere. Dies ist richtig. Die Frage nach der Legalität steht in 

diesem Abschnitt überhaupt nicht zur Debatte. M.E. ist auch nicht von 

einer Frühgeburt die Rede. In diesem Fall besteht kein Grund zur Zahlung 

von Schadenersatzleistungen. Kommt das Kind lebend zur Welt, erleidet 

der Ehemann der Frau keinerlei Schaden. Vorausgesetzt wird, daß der 

Fötus tot ist. Im Altertum war ein zu früh geborenes Kind gleichzusetzen 

mit einem totgeborenen Kind. Die geforderte Buße ist eine Vergütung für 

den Verlust des Kindes im statu nascendi (so explizit TPsJ; vgl. Mek., 

III, 65). 

5.5.4.4 Aus dem Umstand, daß eine Buße auferlegt wird, kann ge- 

schlossen werden, daß das unabsichtliche Verursachen einer Fruchtabtrei- 
bung, wobei das Kind tot zur Welt kommt, nicht als Totschlag geahndet 
wird. Das Unglück wird erst dann zum Totschlag, wenn die Mutter die 

Fruchtabtreibung nicht überlebt. Hierauf bezieht sich 21,23. Kurzum, die 

allgemeine Regel von 21,22 behandelt den Fall einer Frau, die ihre Frucht 

zwar verliert, selbst aber am Leben bleibt, 21,23 den Fall, daß die Frau 

stirbt. 

Muß aus 21,22-23 geschlossen werden, daß einem ungeborenen Kind 

ein geringerer Wert zuerkannt wurde als einem zur Welt gebrachten 

Menschen? Diese Schlußfolgerung ist durchaus gerechtfertigt. Doch muß 

hierbei bedacht werden, daß auch dem geborenen Leben nicht derselbe 

Wert zugesprochen wird; das Leben eines Sklaven ist geringer eingestuft 

als das eines freien Mannes (z.B. 21,28-32 und s. Lev. 27,1-8). Hier geht 

es um die Frage, wann jemandem ein Totschlag zur Last gelegt werden 

kann und wann nicht (vgl. z.B. 21,28-29). Aus 21,22 muß geschlossen 

werden, daß das Verursachen einer Fruchtabtreibung, wobei das Kind tot 

geboren wird, nicht als Totschlag qualifiziert werden kann. Von Totschlag 
ist erst dann die Rede, wenn es sich um ein lebensfähiges Kind handelt 

(vgl. Mek., III, 63). 

Die Tat wird als Fall von Schaden betrachtet, welche dem Ehemann der 

     

  

    

  

        



  

  

       
   

EXODUS 21,22-25 161 

Frau zugefügt wurde. Das Wachstum seiner Familie ist dadurch ge- 
schmälert, und ein angemessener Ausgleich ist deshalb angebracht. Stirbt 

die Frau, handelt es sich um Totschlag und muß ‘Leben als Entschädi- 

gung für Leben’ gegeben werden (Ex 21,23). Ist damit nun gemeint, daß 

die Vorschrift von 21,12 angewandt und der Täter hingerichtet werden 

muß? Diese Ansicht wurde oft vertreten (so explizit TPsJ; vgl. Mek., III, 

67; Josephus, Ant., IV, 278). Konnte sich der Täter dann darauf berufen, 

daß er sich nicht eines vorsätzlichen Totschlags schuldig gemacht hatte? 
(Ex 21,13). Doch darf hierbei nicht übersehen werden, daß es sich in 

21,12-14 um den Totschlag eines freien Mannes handelt; hier aber vom 

Tod einer freien verheirateten Frau die Rede ist, d.h. von einer Person, 

die einem anderen, ihrem Mann, angehört. Er erleidet einen schweren 

Schaden durch den Verlust seiner Frau. So gilt es in Erwägung zu ziehen, 

ob mit ‘Leben um Leben’ nicht gemeint ist, daß das Leben der Frau des 

Täters für das Leben des geschädigten Mannes gegeben werden muß (vgl. 

CH $ 210). Dem Täter widerfährt, was er dem anderen angetan hat, und 

seine Familie wird im selben Maße geschwächt wie die des geschädigten 

Mannes. Wird vorausgesetzt, daß der Täter überdies auch noch die 

verlorengegangene Frucht zu ersetzen hat? (vgl. MAG A $50). Der 

rabbinischen Exegese zufolge ist dies nicht beabsichtigt (Mek., III, 63, 

66). Diese Auslegung basiert jedoch auf der Prämisse, daß der Täter 

selbst seine Tat mit dem Tod zu büßen hat. Ferner ist das Talionsprinzip 

in bezug auf die Frau anwendbar, bezüglich des Fötus normalerweise 

nicht. 

Ex 21,22-23 beschreibt die Situation einer schwangeren Frau, die das 

"Opfer einer Rauferei wurde. Doch kann die Frage gestellt werden: wie ist 

zu verfahren, wenn eine nicht schwangere Frau das Opfer ist? Vorgeschla- 

gen wurde, daß in solch einem Fall, abhängig von der Art des Ausgangs, 

die Vorschriften von 21,12 und 21,18-19 angewandt werden (Cassuto). 

Betrachtet man den Textzusammenhang, liegt es nahe, daß in solchen 

Fällen das Talionsprinzip (Prinzip der stellvertretenden Talion) Anwen- 

dung fand (vgl. 21,24-25) (s. 5.5.5.1). 21,12-14.18.19 beinhalten typische 

an Männer gerichtete Vorschriften, die angewandt werden, wenn in einer 

Situation wie der von 21,22 sich ein Mann unter den Umstehenden einen 

Schlag zuzieht. Der Mann wird dadurch augenblicklich zum Beteiligten. 

5.5.4.5 An dieser Stelle möchte ich einige Anmerkungen zum Verhält- 

nis von 21,22-23 und 21,12-14 und 21,18-19 machen. Bei der Bestim- 

mung des Verhältnisses zwischen den Passagen wird manchmal die 

Typisierung ‘vorsätzlich’ und ‘nicht vorsätzlich’ verwendet. So meint 
Schwienhorst-Schönberger*, daß es in 21,22-23 im Unterschied zu 

21,12.14 und 21,18 um das nicht vorsätzliche Zufügen einer Verletzung 

gehe (S. 102f., 106, 115f., 121; vgl. z.B. Cassuto, Jacob). Er widerspricht 

                                

   

                                          

   

   



       
162    

      

KAPITEL V 

Paul*, der der Ansicht ist, daß das Talionsprinzip in den Fällen anzuwen- 

den sei, in denen Vorsätzlichkeit im Spiel war (S. 67f., 74). 21,22-23 

dürfe nicht auf eine Ebene mit außerbiblischen Vorschriften zum Thema 
schwangere Frau, die das Opfer einer unfreiwilligen Fruchtabtreibung 
geworden ist, gestellt werden (s. 5.5.4.7). In den betreffenden Vorschrif- 

ten gehe es um die Frau als Opfer einer vorsätzlichen Tat. 

Schenker*, S. 41f., betont hingegen, daß der Schlag, obwohl er nicht 

die beabsichtigte Person trifft, dessen ungeachtet als vorsätzlich charakte- 
risiert werden müsse und hierbei zumindest ‘von teilweiser oder obliquer 

Absicht’ die Rede sei. M.E. steht die Frage, ob es sich um eine vorsätz- 
liche Tat handelte oder nicht, in 21,22-25 gar nicht zur Debatte und ist 

für die Beurteilung der Passage irrelevant; nicht weil in der geschilderten 
Situation schwierig zu entscheiden ist, ob Vorsätzlichkeit im Spiel war, 

sondern weil der Blick einzig und allein auf den entstandenen Schaden 

und die Frage gerichtet ist, wie Genugtuung geleistet werden kann. Wie 

gesagt, die Frau wird aus dem Blickwinkel ihrer Zugehörigkeit zum Ehe- 

mann betrachtet. 

Die verschiedenen Ansichten zum Verhältnis der diversen Unter- 

abschnitte von 21,18-32 untereinander und zu 21,12-14 kranken daran, 

daß nicht hinreichend ins Auge gefaßt wird, daß die im Bundesbuch 

Angesprochenen die freien israelitischen Grundbesitzer sind (s. dazu 2.13; 
vgl. auch Marshall*) und andere Personen (Frauen, Sklaven, Kinder, Be- 
sitzlose) als die freien Mitbürger stets aus der Perspektive ihrer Zuge- 
hörigkeit bzw. Abhängigkeit vom freien Israeliten gesehen werden. 
Berücksichtigt man jedoch, an wen das Bundesbuch gerichtet ist, besteht 
kein Grund z.B. zur Annahme einer Diskrepanz zwischen 21,22-23 und 
21,12-14.''” Ebensowenig gibt es dann Veranlassung anzunehmen, daß 
das Bundesbuch eine talionische Körperstrafe in Fällen ohne Todesfolge 
ausschließt zugunsten ersatzrechtlicher Regelungen und eine talionsartige 
Sanktion ‘Leben um Leben’ lediglich in Fällen der Körperverletzung mit 
Todesfolge als anwendbar erklärt, während diese Anwendung dann 
nochmals durch das Asylrecht von 21,13f. eingeschränkt wird, das eine 
Überlebensmöglichkeit eröffnet im Falle der nicht vorsätzlichen Körper- 
verletzung mit Todesfolge (Otto, “Geschichte der Talion”, S. 117-121, 
127f.). 

   
     
    
                    
      
      
              

    

       

        

                            

   

    

   

  

"5 So schlußfolgert G. Brin, “The Development of Some Laws in-the Book of the 
Covenant”, in: H. Graf Reventlow & Y. Hoffman (Hg.), Justice and Righteousness. Biblical 
Themes and Their Influence, Sheffield 1992, S. 60-70, aus dem Umstand, daß in Ex. 
21,22-23 die Todesstrafe angewandt wird, auch wenn von keiner vorsätzlichen Absicht die 
Rede ist, während in Ex. 21,12-14 in solch einer Situation die Todesstrafe nicht vollstreckt 
wird, daß das Bundesbuch aus Teilen besteht, die von verschiedenen Autoren und aus 

verschiedenen Zeiten stammen ($. 60f., 69).     



EXoDUS 21,22-25 163 

   

  

Rückblickend verleiht, wie ich meine dargelegt zu haben, die Auffas- 

sung, daß 21,23-25 von stellvertretender Talion handelt, dem Kasus der 

schwangeren Frau als Opfer eines Handgemenges einen plausiblen Sinn. 
Die Frage, ob die stellvertretende Talion im Bundesbuch begegnet, wurde 
bereits thematisiert und ist von Westbrook*, S. 89ff., und in Anschluß an 

ihn von Schwienhorst-Schönberger*, S. 68ff., zustimmend beantwortet 

worden. Sie sehen sie jedoch in einem anderen Text präsent. Von ihnen 

ist die hinsichtlich der Bedeutung umstrittene Formel nägqöm jinnagem am 
Ende von 21,20 im Licht von CH $ 116 interpretiert worden, wo eine 

stellvertretende Strafe gefordert wird, falls eine aufgrund von Schuld in 
Schuldhaft übergebene Person im Haus des Gläubigers infolge von 

Schlägen oder anderen Mißhandlungen stirbt; handelt es sich beim Opfer 
um einen Sohn, muß der Sohn des Gläubigers getötet werden; ist ein 

Sklave betroffen, kann man es bei einer finanziellen Entschädigung 
belassen. Westbrook nimmt an, daß es sich in 21,20 um einen in Schuld- 

haft gegebenen freien Israeliten handelt und der Gläubiger wie folgt 

bestraft werden muß: falls das Opfer ein Mädchen ist, die Tochter des 

Schuldners, muß der Gläubiger mit dem Tod seiner Tochter bestraft 

werden; falls der Schuldner selbst das Opfer ist, muß der Gläubiger seine 

Tat mit dem eigenen Leben einbüßen, usw.''‘ Diese Interpretation ist 
zwar originell, aber kaum haltbar (s. 5.4.3.4). Nach meiner Überzeugung 

ist der Abschnitt 21,22-25 ein plausibler Zeuge dafür, daß eine stellver- 
tretende Talion als eine Form der Vergeltung im Bundesbuch besteht.''” 

5.5.4.6 Obwohl die Frage der Legitimität von Abortus in 21 nicht zur 

Debatte steht, wurde die Passage im Laufe der Zeit immer wieder zur 

Beurteilung von Abortus provocatus herangezogen (vgl. auch 5.4.4.1). Die 

Übersetzung der LXX hat eine Rolle in der Diskussion um die Frage 

gespielt, in welcher Phase der Entwicklung der Embryo als Mensch 

betrachtet werden kann. Aus dem AT läßt sich nicht entnehmen, wie 

freiwilliger Abortus eingestuft wurde. Die Rechtsbestimmungen aus dem 

Alten Orient haben mit Ausnahme von MAG $ 53 stets Bezug auf 

Fruchtabtreibung als Folge eines Unglücks. Im antiken Altertum betrach- 
tete man im allgemeinen Abortus provocatus als moralisch verwerflich. 
Die christliche Kirche qualifizierte Abortus provocatus als Mord, eine 

  

   

                        

   

116 Zur stellvertretenden Talion s. auch CH $$ 210, 229f. 

17 Vgl. Daube*, S. 105f., nach dessen Meinung der jetzige Text gegen die Praxis der 
stellvertretenden Talion gerichtet ist. Die Talion, Vergeltung des Täters mit gleicher Münze, 

habe den Platz der ursprünglichen stellvertretenden Talion eingenommen.       

       
  



    

  

164 KAPITEL V 

Sünde, die den Menschen in die Hölle bringt.'"? 

5.5.4.7 In Rechtsbestimmungen aus der Umwelt Israels wird wiederholt 
der Fall einer unfreiwilligen Fruchtabtreibung als Folge eines durch einen 
anderen zugefügten Schlages behandelt. Eine konkrete Situationsbeschrei- 
bung wie in 21,22 (Rauferei) fehlt. Die Frage, ob der Stoß vorsätzlich 

oder nicht erfolgte, bleibt unberücksichtigt mit Ausnahme zweier sumeri- 
scher Vorschriften, in denen für (nicht vorsätzliches) Stoßen und (geziel- 

tes) Schlagen verschiedene Vergeltungen gefordert werden.''” In der 
Regel wird in den Vorschriften ein konkreter Betrag gefordert (s. jedoch 
MAG A 8$ 50, 52), dessen Höhe vom gesellschaftlichen Status der Frau 

abhängt (im Bundesbuch wird einzig die schwangere freie Frau genannt; 

die Sklavin bleibt unberücksichtigt). Die Vergütung ist höher angesetzt, 

wenn es sich um die Fruchtabtreibung einer Bürgerin handelt, als wenn 

eine Sklavin das Opfer wird usw. (s. LE III 2’-13°; CH $$ 209-214; 

MAG A $8$ 21, 50-52; HG $$ 17-18). In MAG A $ 21 wird neben einer 

Geldbuße noch eine zusätzliche Strafe genannt: 50 Stockschläge (vgl. 
auch $ 52) und einen Monat Zwangsarbeit für den König. In HG $$ 17- 
18 wir das Alter des Fötus zum Ausgangspunkt genommen, die Höhe der 

Vergütung festzulegen. Die Vergütung für ein ausgetragenes Kind ist 

zweimal so hoch wie für einen halbausgetragenen Fötus. Auch wird der 

Fall besprochen, daß die betreffende Frau daran stirbt. In CH wird einzig 
für das Leben der Tochter eines Bürgers ‘Leben um Leben’ gefordert 
($ 210; vgl. $ 230). Für Frauen von geringerem Stande ist eine Geldleis- 
tung ausreichend ($$ 212, 214). In $ 210 wird nicht das Leben des Täters 
gefordert, sondern das seiner Tochter (stellvertretende Bestrafung). In LE 

III 7’-8° hingegen ist der Tod des Täters vorgeschrieben. Dies ist auch in 
MAG A $ 50 der Fall. In dieser Vorschrift wird auch der Tod des Täters 

gefordert, sollte der Ehemann der betroffenen Frau noch keinen Sohn 
haben. Stellt es sich heraus, daß der Fötus ein Mädchen war, ist eine 

Vergütung ausreichend. Abortus provocatus wird in MAG A $ 53 behan- 
delt. Die Sanktionen sind streng. Die Frau muß, selbst wenn sie an den 
Folgen des Abortus stirbt, gepfählt werden und darf nicht begraben 
werden.'? 

"'* Für ausführliche Informationen zur Beurteilung des Abortus in der Antike und der 
christlichen Kirche s. Dölger und auch E. Stempflinger, in: HWDA, 1, Sp. 121ff,; M. Stol, 
Zwangerschap en geboorte bij de Babyloniers en in de Bijbel, Leiden 1983, S. 13ff.; B.H. 
Stricker, De geboorte van Horus, III, Leiden 1975, S. 267ff. 

'» YOS 128 ($$ 1-2); Übersetzung in ANET, $. 525b; vgl. z.B. Otto, “Town and Rural 
Countryside”, S. 7f. 

”° S. ferner (auch zur körperlichen Verstümmelung im allgemeinen) Otto*, Körperver- 
letzungen, S. 25ff.; ders., “Town and Rural Countryside”, S. 7ff.; Paul*, S. 70ff.; Yaron*, 

S. 286ff.; Westbrook*, S. 40, 61ff. 

     

  

    

    



  

      

     
    

  

EXODUS 21,22-25 

5.5.5 Ex 21,22-25 und das ius talionis 

5.5.5.1 In 21,23-25 wird entsprechend dem ius talionis, dem Prinzip, “mit 
gleicher Münze’ heimzuzahlen, Vergeltung gefordert. Ist im buchstäb- 
lichen Sinn ‘Leben für Leben’, ‘Auge um Auge’ usw. gemeint? Josephus 

zufolge (Ant., IV, 278, 280) mußte beim Tod der Frau der Täter hinge- 

richtet werden, doch konnte im Falle einer Verletzung auf Wunsch eine 

finanzielle Regelung unter den Beteiligten zugestanden werden. In der 
rabbinischen Auslegung bezieht sich ‘Auge um Auge’ usw. auf die 
Vergütung des Wertes des Auges usw. in Geld (vgl. TPsJ); der entschei- 
dende Punkt ist, ob ‘Leben um Leben’ auch als Vorschrift zur finanziellen 
Vergütung verstanden werden kann (vgl. Mek., III, 67; Raschi). Jacob 

hebt hervor, daß einzig die letztere Interpretation die richtige sei 
(S. 657ff.). Auch verschiedene neuere Exegeten sind der Ansicht, daß 

21,23-25 nicht wörtlich verstanden werden müsse, sondern von einer 

Vergütung im Wert des betroffenen Lebens (vgl. 21,30), Auges usw. 

handele.'?' Anderer Ansicht sind Crüsemann und Schenker*, S. 48ff. 
Ihrer Meinung nach bezieht sich 21,23 auf die Hinrichtung des Täters. 

Crüsemann betrachtet 21,24f. als Texterweiterung, das Ergebnis einer 

Sozialkritik, die sich gegen den Mißbrauch der kasuistischen Rechts- 

bestimmungen des Bundesbuches richte und aus dem 8.Jh. stamme; in 

jener Zeit, als die Mächtigen mittels Geldleistungen in allerlei Fällen zu 
einem Vergleich kommen konnten oder die Rechtspflege beeinflußten, 

wurde durch 21,24-25 die Gleichbehandlung von gesellschaftlich Schwa- 

chen und Starken propagiert; die Anwendung des ‘Auge um Auge’ usw. 

nehme auch den Reichen die Möglichkeit, mit Geldzahlungen einen 

Vergleich anzustreben, und wirke zudem präventiv (S. 426; vgl. auch 

ders.*, Tora, S. 175ff.). 

Auch mir scheint es naheliegend, daß 21,23-25 buchstäblich verstanden 

werden muß. M.E. ist der Zusammenhang zwischen 21,22-23 und 21,24- 

25 keinesfalls lose, wie Crüsemann voraussetzt, sondern hat 21,23-25 eine 

spezifische Bedeutung für die Frau. Nicht die Vergeltung des Lebens, des 

Auges usw. des Täters wird gefordert, sondern das Leben usw. seiner 

Frau. Der gleiche Idealismus, der 21,26-27 zugrunde liegt — die Miß- 
handlung eines Sklaven oder einer Sklavin stellt einen Grund zur Freilas- 

sung dar —, beherrscht auch 21,23-25: große Sorgfalt ist bezüglich Leib 
und Leben der Frau des Mitbürgers geboten; wer mit dieser Bestimmung 

in Konflikt gerät, soll dies durch den Verlust oder die Verstümmelung 
seiner eigenen Frau zu spüren bekommen. So kehrt das Gleichgewicht 

21 8. zB. Jüngling, S. 36; Westbrook, S. 66; Sarna, Schwienhorst-Schönberger*, 
Ss. 100f.



    

  

166 KAPITEL V 

zwischen den betroffenen Parteien wieder ein; die Vorschrift ist vor allem 

präventiv (vgl. Dtn. 19,20) und richtet sich dagegen, daß der kostbarste 
Besitz eines Mannes angestastet wird: seine Frau, die ihm Kinder zu 

schenken vermag. 

Das ius talionis findet sich auch in Lev. 24,18-20; Dtn. 19,21. Inwie- 

weit es in der Rechtspraxis durchgeführt wurde, ist unklar. Sicher ist, daß 

das Talionsprinzip in den wechselseitigen menschlichen Beziehungen eine 

wichtige Rollte spielte und noch stets spielt (4,23; 12,29; Jdc. 1,6f.; 

15,10f.; I Sam. 15,33; I Reg. 21,19; II Reg. 10,24; Ez. 16,59; Ob. 15f.; 

Hab. 2,8; Hi. 2,4)'” und Geld in einem Prozeß neben anderen Dingen 
oft dasjenige Mittel war und ist, um der Androhung der Talion zu ent- 
kommen (vgl. I Reg. 20,39). In der Bergpredigt wollte Jesus die zwar 

gerechte, aber auch barbarische Vergeltung von Bösem mit Bösem 

durchbrechen (Mt. 5,38f.; vgl. auch Koran 5,45).'? 

5.5.5.2 21,23-25 stellt uns vor die Frage nach dem Ort des ius talionis 

in der Rechtsentwicklung.'”* Der Begriff ius talionis entstammt der 
römischen Rechtssprache und bezieht sich dort auf die Vergeltung einer 

zugefügten bleibenden Körperverletzung; dafür wird eine Vergeltung 

gefordert, die mit dem zugefügten Schaden identisch ist; die Möglichkeit 

einer finanziellen Regelung ist nicht ausgeschlossen. Gängig war die 

Theorie, daß das ius talionis als Reaktion auf die Praxis der zügellosen 

Rachsucht gedacht war: wegen einer Wunde wird der Täter nicht erschla- 

gen (Gen. 4,23f.), sondern ihm wird mit ‘gleicher Münze’ heimgezahlt; so 

sei die Rachsucht eingedämmt und kanalisiert worden; die Einführung 

einer finanziellen Vergeltung für die geschädigte Partei sei der folgende 

Schritt in der Rechtsgeschichte gewesen. Eine Prämisse dieser Theorie ist, 

daß das ius talionis einen primitiven Charakter trage. Da die ältere 

Gesetzgebung im Alten Orient'”° sehr wohl eine finanzielle Vergeltung 

kennt, nicht aber das ius talionis, während das ius talionis im Jüngeren 

CH begegnet (s. $$ 196-201, wo es jedoch auf den awiZum, den freien 

Bürger, beschränkt bleibt), wird nun die Auffassung vertreten, daß die 

Einführung des ius talionis als Innovation betrachtet werden müsse. Für 

den zugefügten körperlichen Schaden sei das ‘Auge um Auge, Zahn um 
Zahn’ eine gerechtere Strafe als die Option einer doch stets etwas will- 

kürlichen finanziellen Vergütung. Überdies komme die Talion der Rechts- 

'? Vgl. N.A. Schuman, Gelijk om gelijk. Verslag en balans van een discussie over 
goddelijke vergelding in het Oude Testament, Amsterdam 1993. 

'" Vgl. dazu G.M. Zerbe, Non-Retaliation in Early Jewish and New Testament Texts, 
Sheffield 1993. 

"* S. dazu bes. Jüngling, S. 10ff, und z.B. Otto, “Geschichte der Talion”, S. 107ff.; 
ders.*, Ethik, S. 73ff., Paul*, S. 75ff.; Yaron*, S. 26ff. 

"5 Zur Übersicht s. Jüngling, S. 6ff. 

     

  

    

  

    



  

  

        

  

EXODUS 21,22-25 167 

gleichheit zugute: die Reichen und Mächtigen würden dadurch abgehalten 

werden, die Schwächeren zu mißhandeln, wenn das Zufügen einer Verlet- 

zung nicht mit Geld vergütet werden kann. 
Ob das ius talionis im CH tatsächlich eine Neuheit ist, ist nicht unum- 

stritten. Jüngling betrachtet es als uraltes Relikt einer altertümlichen 

Rechtsauffassung (S. 14). Inwieweit die Talion, wie sie in 21,23-25 

gefordert wird, in der Rechtspraxis angewandt wurde, ist aufgrund man- 

gelnder Fakten nicht zu bestimmen. Wohl kann festgehalten werden, daß 
im Bundesbuch, vorsätzlicher Mord ausgeklammert (s. 21,12-14) — 

Todesstrafe für Mord ist übrigens keine Talion im strikten Sinne (s.o.) -, 

eine starkes Bestreben anzutreffen ist, den angerichteten Schaden durch 
Kompensation, oft mit talionsartigem Charakter, zu regeln (s. bes. 21,33- 

22,16). Dem kann noch hinzugefügt werden, daß die Verstümmelungs- 
strafe im AT einen untergeordneten Platz einnimmt (vgl. Dtn. 25,12 und 

s. auch Prov. 30,17).'”° Alles in allem betrachtet ist es unumgänglich, 
etwas gründlicher auf den Ort und die Funktion von 21,23-25 einzugehen. 

5.5.5.3 'äsön zielt (s. 5.5.4.3) m.E. auf einen Unfall mit tödlichem 

Ausgang ab. Bei dieser Entscheidung muß das Verhältnis von 21,22-23 zu 

21,24-25 näher betrachtet werden. 21,23 schließt sich gut an 21,22 an: 

hier wird die Möglichkeit erörtert, daß die Frau den Verletzungen erliegt, 

die ihr bei der Rauferei zugefügt wurden. Im Anschluß an 21,23 wird 

eine Reihe von Verletzungen genannt, die nicht alle zu der geschilderten 

Situation passen (z.B. ‘Brandmal’). Die Tatsache, daß verschiedene 

Verwundungen aufgezählt werden, u.a. leichte (‘ein Zahn’), hat dazu 

geführt, daß ’äsön mit “andere, weitere Verletzungen’ übersetzt wurde (in 

21,22 neben der Fruchtabtreibung).'?”’ ’äsön ist ein umstrittener Begriff. 
Westbrook meint sogar, daß mit 'asön ein von einem nicht bekannten 

Täter verursachter Schaden gemeint sei (S. 56f.). Dieser Ansicht wurde 

von Osumi*, S. 113f., und Schwienhorst-Schönberger*, S. 89ff., 117f., 

widersprochen; letzterer vertritt die Auffassung, daß 'äsön nicht nur den 
tödlichen, sondern auch den nicht tödlichen Schaden meine. So auch 

Schenker*, S. 43. Doch ist dies im Lichte der Verwendung dieses Be- 

griffs in Genesis wenig wahrscheinlich.'”* 
Zuweilen wird die Auffassung vertreten, daß 21,23-25 ursprünglich 

nach 21,19 angeordnet war und die Talionsregel eigentlich auf die 

streitenden Männer anzuwenden war, wenn diese sich Verletzungen 

zuzogen, nicht aber auf die schwangere Frau, die in ein Handgemenge 

                                    

    

                            

   
    

    

12° S, daneben z.B. CH $$ 192-195, 218, 226, 253; MAG $$ 4, 5, 8, 9 und s. G. Ries, 

RLA, VI, S. 173-178. 

"7 S. z.B. NV: ‘zonder ander letsel’; NEB: ‘no further hurt’. 
"* Vgl. Otto, “Town and Rural Countryside”, S. 15.



    168 KAPITEL V 

geriet. Als Verwundung paßt ‘Brandmal’ jedoch ebensowenig zu einem 
Handgemenge von Männern. Übrigens wäre die Talion hier keine adäqua- 

te Strafe, wenn von einer gemeinsamen Schuld die Rede ist, wie dies so 
oft bei einer Rauferei der Fall ist. 21,23-25 gehört zu 21,22, wobei 21,23 
sich 21,22 anschließt. 

Ex 21,22-23 läßt noch einige Fragen offen: wie muß verfahren werden, 
wenn sich die Frau Verwundungen zugezogen hat? Um diese Frage zu 

beantworten, wurde im Anschluß an die Formulierung von 21,23b von 

einer bereits existierenden, stereotypen Reihe Gebrauch gemacht. In 

diesem Zusammenhang ist zu erwägen, ob 21,23-25 eine spätere Zu- 
fügung, d.h. eine nähere Entfaltung zu 21,22 ist, oder 21,24-25 eine 
spätere Zufügung, d.h. eine Entfaltung zu 21,22-23 ist.” Wie dem auch 

sei, 21,24-25 kann nicht so einfach aus dem vorliegenden Text herausge- 

nommen werden, sondern ist mit 21,26-27 verbunden. Auge und Zahn 

sind auch dort Beispiele, obgleich nicht in einer Talionsvorschrift. Was 
21,23-25 angeht, muß m.E. berücksichtigt werden, daß die Talionsregel 
im Bundesbuch nicht als allgemeine Regel präsentiert wird, sondern in 
einem speziellen Fall angewandt wird auf die bei einer Rauferei verwun- 

dete Frau, d.h. einer Person, die einem anderen, ihrem Ehemann, zu- 

gehört. 

    

   

  

   

   

            

   

   

    

5.6 MIßHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN MIT DARAUS 
RESULTIERENDEM BLEIBENDEM KÖRPERSCHADEN (21,26-27) 

    

    

  

    

   
    

        

5.6.1 Übersetzung 

21,26 Aber wenn jemand seinen Sklaven oder seine Sklavin so auf das 
Auge schlägt, daß er ihm die Sehkraft raubt, dann muß er ihn als Ver- 
gütung für sein Auge als freien Menschen ziehen lassen. 

27 Sogar wenn er seinem Sklaven oder seiner Sklavin einen Zahn 
ausschlägt, muß er ihn als Vergütung für seinen Zahn als freien Menschen 
ziehen lassen’. 

5.6.2 Exegetische Anmerkungen 

21,26 w’ki usw., s. 21,20; ein Schlaggegenstand wird nicht genannt, so daß 
offensichtlich das Schlagen mit der bloßen Hand oder Faust gemeint ist. In der 
LXX werden zur Bezeichnung der Sklaven die Begriffe oik&ıng und Hepärauve 

(Haussklaven) gebraucht; in 21,20 hingegen mehr der allgemeine Begriff raig und 

naıdtorn (s. auch 21,32). ‘ajin, s. 21,24. ’ö, ‘oder’, s. 21,4. Sht pi., ‘verderben’ 

"9 Zu dieser Frage s. Schwienhorst-Schönberger*, S. 80ff., 116ff. 

     

        

  

    

    



    

  

        

  

EXODUS 21,26-27 169 

(vgl. THAT, I1, Sp. 891ff.;, TRWAT, VII, Sp. 1233ff.), gemeint ist, daß der Schlag 
Blindheit verursacht; so explizit LXX, TPsJ (vgl. Mek., III, 70); vgl. auch Vulg.: 

et luscos eos fecerit, ‘und ihn einäugig macht’; s. aber Pesch.: wnsrhjh, ‘und er es 
verwundet’. Blindheit war eine der meistverbreitetsten Leiden im Alten Vorderen 

Orient. Sie konnte durch verschiedene Ursachen entstehen, so auch durch absicht- 

liche Verstümmelung (z.B. Jdc. 16,21; II Reg. 25,7) und Mißhandlung. Die 
Vorschriften bieten dem Blinden einige Beschirmung (Lev. 19,14; Dtn. 27,18). 

Ihre Existenz war wenig beneidenswert (Mk. 10,46; Lk. 6,39; vgl. die Bildrede in 

Dtn. 28,29; Jes. 59,10; Zeph. 1,17). Ihre gesellschaftlichen Möglichkeiten waren 

stark eingeschränkt (vgl. Lev. 21,18). Blinde sind vornehmlich auf Wohltätigkeit 
angewiesen (Hi. 29,15). Vgl. z.B. BHH, I, Sp. 256ff.; IDB, I, S. 448f. lahofsi, s. 

21,2. j‘Sall’heennü, das Suffix bezieht sich wie das Suffix des folgenden ‘nö auf 
den Sklaven, hat aber auch Bezug auf die Sklavin. In der LXX ist hier und in 

21,27 ad sensum übersetzt mit der Verwendung von auroög bzw. aurav (vgl. 

auch Vulg.). Zu $/h pi., ‘freilassen’, ‘loslassen’ (21,26f.; vgl. auch 22,4; 23,27f.), 

s. THAT, II, Sp. 909ff.; TRWAT, VIII, Sp. 846ff. Vgl. auch die Verwendung von 

Ih gal, ‘senden’, in 23,20, und von 3/h + jad, ‘sich vergreifen an’, in 22,7.10. 

  

   

                      

     

  

21,27 w“’im (s. 4.2.1) wird nach w‘ki gebraucht zur Einleitung der Beschreibung 

einer besonderen Situation. In diesem Fall beschreibt es nicht eine Situation, in 

der die mit w‘ki eingeleitete Vorschrift nicht gilt, sondern eine Situation, in der sie 

auch ausgeführt werden muß. np! (s. 21,18), hier im hi. mit der Bedeutung 

“ausschlagen’ (vgl. Ez. 39,3). Die Vershälfte 21,27b ist parallel zu 21,26b 

konstruiert, 21,27a allerdings nicht ganz parallel zu 21,264; hinzugedacht muß 

werden: “wenn jemand so schlägt, daß der Zahn (aus dem Mund) herausfällt’. 

  

    

                                      

     

5.6.3 Kommentar 

Wieder (vgl. 21,2-11.20-21) wird die Behandlung von Sklaven themati- 

siert. Ebensowie in 21,20-21 gilt die Vorschrift sowohl für den Sklaven 

als auch für die Sklavin. Auch das Thema Mißhandlung wird wieder zur 

Sprache gebracht. Nun geht es um eine Mißhandlung, die zu einem 
bleibenden Körperschaden führt. Um welche Sklaven geht es? Dieselben 

Ansichten, wie sie in bezug auf 21,20-21 vorgetragen wurden, werden 

auch in bezug auf 21,26-27 vertreten. Auch hier werden in TPsJ Sklave 

und Sklavin durch das Adjektiv ‘kanaanitisch’ deutlich als Nicht-Israeliten 

charakterisiert (vgl. Mek., III, 170, Raschi und s. 2.4.10). Auch hier 

werden sie von u.a. Westbrook*, S. 101, und Schwienhorst-Schönberger*, 

S. 48, 61ff., 74ff., als israelitische Schuldsklaven betrachtet. M.E. besteht 

auch in diesem Fall kein Grund, ausschließlich an ausländische Sklaven 

zu denken. 

Vorausgesetzt wird, daß ein Herr das Recht besitzt, seine Sklaven hand- 

greiflich zu ermahnen, aber sich grober Gewalt enthalten muß (s. 5.4.3.2). 
Macht er sich daran schuldig, dann verliert er das Besitzrecht auf den



    

  

170 KAPITEL V 

Sklaven. Gemäß Westbrook*, S. 101, und Schwienhorst-Schönberger*, 

S. 75, 78, die den betreffenden Sklaven als Schuldsklaven interpretieren, 
der sich im Hause seines Gläubigers aufhält, impliziert die Freilassung, 

daß der Gläubiger sein Recht auf Zurückerstattung der Schuld verliert. 
21,26-27 ist im Anschluß an 21,23-25 formuliert. Man beachte den 

Gebrauch von tahat (s. 21,23) und der Terme ‘Auge’ und ‘Zahn’. Warum 

werden gerade diese Körperteile erwähnt und keine anderen? Vielleicht 

deshalb, weil eine Bestrafung eines Sklaven oft dadurch erfolgte, daß man 

ihm ins Gesicht schlug, so daß leicht eine Augenverletzung oder ein 

Zahnausfall die Folge sein konnte. Das blinde Auge oder der ausgeschla- 

gene Zahn werden sicher auch exemplarische Bedeutung haben'”° und 
bezeichnen eine bleibende schwere bzw. eine geringe Körperverletzung. 

Die Zielsetzung von 21,26-27 ist daher folgende: in allen Fällen einer 
sichtbaren bleibenden Körperverletzung muß ein Sklave freigelassen 

werden. 

Am Rande sei gesagt: eine unsichtbare schwere Verletzung führt zum 

Tod (21,20-21) oder resultiert in allmählicher Wiederherstellung. Arme 

und Beine, die ‘Werkzeuge’ eines Sklaven, werden nicht das direkte 

Strafobjekt gewesen sein. Sollte ein Herr diese Körperteile schlagen, hätte 

er sich selbst geschädigt. 

Die Talio (21,23-25) ist nur auf freie Bürger anwendbar, nicht aber auf 

Sklaven (vgl. z.B. Schenker*, S. 59ff., und s. CH $$ 196-203). Diese 

kommt seinem Herrn zu, der das Recht besitzt, ihn zu kasteien, aber sich 

nicht einer Mißhandlung schuldig zu machen. Selbst aufgrund einer recht 
unscheinbaren Verstümmelung läuft er Gefahr, sich selbst zu schädigen, 

da eine Kompensation für einen bleibenden Schaden in Form einer 

Freilassung von ihm gefordert wird. Sein Besitz verringert sich um den 

Preis eines Sklaven. 

21,26-27 finden keine Parallele in den Gesetzestexten des Alten Orients. 

Dort ist nur die Rede von einer Schadensvergütung, die jemand für eine 

sichtbare Körperverletzung, die er einem Sklaven eines anderen (Besitz) 

zugefügt hat, leisten muß (CH $ 199; HG $8$ 8, 12, 14, 16; vgl. Cardinelli 

[s. 4.1.1], S. 69ff., 129ff.; Paul*, S. 78). 

"" Vgl. Mek., III, 70ff.; Raschi; Ibn Esra und etwas anders T. Abusch, HR 26 (1986), 

S. 146f. 

     

  

    

  

    



  

  

    

  

    
    

  

EXODUS 21,28-32 

5.7 TÖDLICHE VERLETZUNG DURCH EIN STÖBIGES RIND (21,28-32) 

5.7.1 Literatur 

F.C. Fensham, “Liability of Animals in Biblical and Ancient Near Eastern 

Law”, JNWSL 14 (1988), S. 85-90; B.S. Jackson, “The Goring Ox”, in: 

ders., Essays in Jewish and Comparative Legal History, Leiden 1975, 

S. 108-152; Malul (s. 2.1), S. 113ff., Otto*, Wandel, S.25f.; ders.*, 
Rechtsgeschichte, S. 123ff., 137ff., ders.*, Körperverletzungen, S. 147ff.; 

Paul*, S.78ff.;, Schenker*, S. 6lff.; Schwienhorst-Schönberger*, 

S. 129ff.; A. van Selms, “The Goring Ox in Babylonian and Biblical 

Law”, ArOr 18 (1959), S. 321-330; Westbrook*, S. 40, 60f., 68, 83ff.; 
R. Yaron, “The Goring Ox in Near Eastern Laws”, in: Jewish Law in 

Ancient and Modern Israel, New York 1971, S. 50-60; ders.*, S. 291ff. 

  

   
      

    

    
    

   

                          

    

   

    

     

5.7.2 Übersetzung 

21,28 ‘Und wenn ein Rind einen Mann oder eine Frau so hart stößt, 

daß er stirbt, dann muß das Rind ohne Pardon gesteinigt werden. Dessen 

Fleisch darf nicht gegessen werden, und der Besitzer des Rindes geht frei 

aus. 
29 Falls aber das Rind vorher schon die Neigung zu stoßen hatte und 

sein Besitzer darauf aufmerksam gemacht wurde, er aber dessen ungeach- 

tet nicht acht haben wollte, ja, wenn es dann einen Mann oder eine Frau 

tötet, dann muß das Rind gesteinigt werden und muß auch dessen Besitzer 

zu Tode gebracht werden. 

30 Falls ihm (dem Besitzer des Rindes) ein Lösegeld auferlegt wird, 

dann muß er als Lösepreis für sein Leben den vollen Betrag, der ihm 

auferlegt wird, bezahlen. 

31 Wenn es einen Jungen stößt oder ein Mädchen stößt, dann muß er 

ebenfalls entsprechend dieser Vorschrift behandelt werden. 
32 Falls das Rind einen Sklaven oder eine Sklavin stößt, dann muß er 

(der Besitzer des Rindes) dreißig Schekel Silber seinem (d.h. des Sklaven) 
Herrn zahlen, und das Rind muß gesteinigt werden’. 

5.7.3 Exegetische Anmerkungen 

21,28 Die Vorschrift handelt von einem stößigen Rind. Wie von selbst taucht die 

Frage auf, was ist, wenn nun ein anderes Tier die tödliche Verletzung verursacht 

und die Verletzung nicht durch Stoßen, sondern z.B. durch Treten oder Beißen 

entsteht? Im Sam.Pent. hat die Vorschrift einen allgemeinen Charakter erhalten, 

indem $ör, ‘Rind’ durch ’ö kol b’hemä, ‘oder welches Stück Vieh auch immer’,



    

  

172 KAPITEL V 

ergänzt wurde und $ör im folgenden durch b“hemä (s. 22,9) ersetzt wurde 

(21,28.29.32) und indem ferner anstelle des spezifischen ngh das allgemeinere rıkh 
hi. (s. 5.0) verwandt wurde (s. 21,28.31.32; vgl. Fishbane*, S. 170; Sanderson*, 

S. 80f.). Auch in z.B. Mek., III, 74ff., ist der Vorschrift ein allgemeiner Charakter 

verliehen worden (vgl. Raschi). sör (s. TRWAT, VIII, Sp. 1199ff.), wird verwandt 

zur Bezeichnung eines Exemplars des Großviehs, ungeachtet Geschlecht (z.B. 
34,19: ‘Kuh’) oder Alter (vgl. 22,29); s. 21,28(3x).29(2x).32(2x).33.35(3x). 
36(3x).37(2x); 22,3.8.9.29, 23,4.12. Ein stößiges Rind braucht kein Stier zu sein. 

Auch eine Kuh kann ungefügig sein (vgl. Hos. 4,16). ‘Rind’ wird wiederholt in 

Kombination mit seh, “Stück Kleinvieh’, (21,37; 34,19) oder mit h’mör, ‘Esel’, 

(21,33; 22,3.8.9; 23,4.12) oder mit beiden (22,3.8.9) gebraucht. 
ngh (11x AT), ‘stoßen’ (im qal nur in Ex. 21,28.31[2x].32); für das Adjektiv 

naggäh, ‘stößig’, s. 21,29.36. Gemeint ist das Stoßen mit den Hörnern (vgl. 

LXX), das auf die Hörner nehmen oder zu Boden stoßen. ’et-’i5 usw., unbe- 

stimmt, aber doch geht die Nota accusativi (Ges-K $ 117d; Joüon $ 125h) voran, 

gemeint ist der freie israelitische Mann und die freie israelitische Frau (vgl. 21,32 

und s. 21,3). ’ö, ‘oder’, s. 21,4. wäamet, ‘er stirbt’, s. 5.0. sagöl jissägel, ‘muß er 

ohne Pardon gesteinigt werden’, Inf. abs. + Impf. ni. (vgl. z.B. Ges-K $ 113n; 

Joüon $ 123e) von sql, ‘steinigen’, wird sowohl mit dem Menschen (z.B. 8,22; 

17,14; 19,13) als auch dem Tier (21,28.29.32) als Objekt gebraucht. Steinigung ist 

die für das AT charakteristische Todesstrafe. Es muß unterschieden werden 

zwischen der Steinigung als Form des Lynchens, wobei außerhalb der offiziellen 
Rechtsprozedur an einer Person (durch die Volksmasse) die Todesstrafe vollzogen 

wird (z.B. 17,14; I Sam. 30,6; I Reg. 12,18), und der Steinigung als letzter Hand- 
lung einer offiziellen Rechtsprozedur (s. z.B. 19,13; 21,28f.32; I Reg. 21,10.13). 

Steinigung war u.a. die Strafe, wenn man sich an der Gemeinschaft vergriff (Dtn. 

21,18ff.; 22,22ff.; vgl. Ex. 21,28f.32). Durch die Steinigung wird der Betreffende 

aus der Gemeinschaft gestoßen. Vgl. z.B. BHH, III, Sp. 1861f. /DB, IV, S. 447, 

ThWAT, V, Sp. 945ff., Boecker*, S. 31f. 

'kl (s. THAT, I, Sp. 138ff.; TRWAT, I, Sp. 252ff.), ‘essen’, wird im Bundesbuch 

sowohl mit dem Menschen (22,30; 23,11.15) als auch dem Tier (23,11) als 

Subjekt verwandt und des weiteren im übertragenen Sinne mit ‘Feuer’ als Subjekt 

mit der Bedeutung ‘verbrennen’, ‘verzehren’ (22,5 ni.). je’äkel, ‘darf gegessen 

weden’, unpersönliches Passivum mit Objekt (b‘sar6), s. Ges-K $ 121b; Joüon 

$ 128b. bäsar (s. THAT, I, Sp. 376ff.; TRWAT, I, Sp. 850ff.), ‘Fleisch’, begegnet 

sowohl im Hinblick auf den Menschen (z.B. 4,7; 28,42; 30,32) als auch auf das 

Tier; im Bundesbuch (21,18; 22,30) nur in letztem Sinn. Das Fleisch von Tieren 

machte, wenn auch nur in geringem Maß, einen Bestandteil des Nahrungspaketes 
des Israeliten aus (der Durchschnitts-Israelit aß Fleisch nur bei besonderen 

Gelegenheiten). Das rohe Fleisch wurde vor dem Verzehr durch Kochen oder 
Braten zubereitet (vgl. z.B. Aus, IV, S. 33f., 110ff., 136f. u.a.; Forbes*, III, S. 

50ff.). Ein gesteinigtes Tier ist nicht rituell geschlachtet worden und darf allein 

schon aus diesem Grund nicht verzehrt werden (vgl. 22,30). Darum haben frühe 

Jüdische Ausleger nach Gründen für die explizite Erwähnung des Verbots gesucht 
und gefolgert, daß das Tier auch nicht gegessen werden durfte, wenn es ge- 

schlachtet wird, nachdem das Urteil gefällt aber noch nicht vollzogen war (Mek., 

     

  

    

  

    



  

    

  

      

   EXODUS 21,28-32 173 

II, 78; Raschi; vgl. auch TPsJ). In der rabbinischen Auslegung wird hervorgeho- 
ben, daß der Besitzer überhaupt keinen Vorteil vom Tier haben darf; auch das Fell 

darf er nicht gebrauchen (Mek., III, 79f.). Zu ba‘al, ‘Besitzer’, s. 21,3. 

nägi, Adjektiv, “ungestraft” (21,28), ‘unschuldig’ (23,7), von der Wurzel ngh 
(21,19). Sam.Pent.: nqgj',; gemeint ist: dann darf keine Strafe oder Vergütung 

gefordert werden; der Schaden besteht für den Besitzer im Verlust des Tieres; zu 
Unrecht nennt Ehrlich den Verlust eine Buße; TPsJ: ‘frei von Todesstrafe und 

ebenfalls davon, den Preis für den Sklaven oder die Sklavin zu bezahlen’ (vgl. 
21,32 und s. Mek., III, 81f.). 

21,29 Neben 21,29 s. 21,26. mitmöl Silsom (vgl. Joüon $ 17a, 102b; Meyer 

$ 29.1; 41.6), ‘gestern (und) vorgestern’ (vgl. Brockelmann $ 128), ‘zuvor’, 

‘vorher’ (auch 21,36). ‘wd (s. THAT, II, Sp. 209ff.; TRWAT, V, Sp. 1107ff.), das 

häufig im hi. erscheint (hier im ho.), ist wahrscheinlich ein denominatives Verb 
von ‘ed, ‘Zeuge’ (s. 22,12), und kommt mit unterschiedlichen Bedeutungen vor, 

wie ‘darauf weisen’, ‘zurechtweisen’ (vgl. z.B. Gen. 43,3; Dtn. 8,18; 32,46). 

w°hü‘ad, zur Umschreibung eines unbestimmten Subjekts (KöSynt $ 324a); vgl. 

LXX: Subjekt ist (unbestimmt) ‘sie’. In TPsJ wird die Anzahl der Warnungen auf 

drei festgelegt (vgl. Mek., III, 83; Raschi). 

Smr (vgl. THAT, Il, Sp. 982ff.; TRWAT, VIII, Sp. 280ff.) wird im Bundesbuch 
im gal verwandt für ‘aufpassen’, ‘bewachen’, ‘bewahren’ von Tieren (21,29.36; 

22,9), Dingen (22,6), Menschen (im Sinne von ‘beschirmen’ [23,20; vgl. z.B. 

Gen. 28,15.20; Num. 6,24]) und für das in Ehre halten von Festtagen (23,15; vgl. 

z.B. 12,17, 34,18); im ni. begegnet das Verb mit der Bedeutung ‘aufpassen vor”, 

‘sich hüten vor’, “Achtung entgegenbringen’ (23,13 [+ b‘J.21 [+ min]; vgl. z.B. 

Dtn. 24,8; II Sam. 20,10; Jer. 9,3). yism‘rennü, LXX: kai un &bavion aüröv (so 

auch 21,36), “und er es nicht einsperrte’ (vgl. Vulg.: nec reclusit eum; 21,36: et 

non custodivit eum); für die Ansicht, daß die LXX hier der Lesart yasmidennü 

folge und eine halachische Interpretation repräsentiere mit der Intention: ein 

stößiges Rind muß aus dem Weg geräumt werden (vgl. Mek., III, 84), s. Frankel*, 

S. 93; Prijs*, S. 57f. So betrachtet Jackson, S. 121ff., yasmidennü hier und in 

21,36 als richtige Lesart: der Mann wurde gewarnt, hat aber das Tier nicht 

getötet. w‘hemit, “und es (das Rind) tötet’, in TO, TPsJ, TNf, Pesch., SamT wird 

für die Übersetzung von mwr, ‘töten’, auch am Schluß des Verses, das Verb gel 

verwendet. w‘gam (vgl. auch 21,35), “und auch’, zur Bezeichnung einer Zu- 
fügung."! 

Jümät, ‘er muß zu Tode gebracht werden’, Sing. beim Subjekt (b’‘aläw) im 

Plur. (Brockelmann $ 50f; Joüon $ 150f). In TPsJ wird der Tod näher bezeichnet 
als Tod, der über den Betreffenden gebracht werden soll: mn $mj’, ‘vom Himmel 

her’; im Unterschied zum direkten Mörder (vgl. Num. 35,21) wird der Schuldige 
von Gott bestraft (vgl. Mek., III, 80f., 85; Raschi; Nachmanides). Nach Frankel*, 

S. 93, verbirgt sich hinter der LXX-Lesung rpooanoßaveitaı die halachische 
Interpretation. Bei jümät denkt u.a. Schwienhorst-Schönberger*, S. 138f., an den 

"IS, dazu C.H.J. van der Merwe, The Old Hebrew Particle gam, St. Ottilien 1990. 

  

    

 



   174 KAPITEL V 

Vollzug der Blutrache durch die Familie des Opfers (s. aber 21,12.14). 

21,30 ’im, LXX: &av ö£; vgl. Pesch., Vulg. In TO ist köfer (s.u. 5.7.4.3) über- 

setzt mit mmwn, ‘Geld’; in TPsJ mit qns’ dmmwn', ‘Geldstrafe’ (vgl. TN£; FT*, 

Pesch.). Sjt, s. 21,22. ntn, ‘bezahlen’, s. 21,4. pidjön, ‘Lösepreis’, Derivat von pdh 
(s. 21,8). Durch das Darbieten einer Gegenleistung, das Bezahlen einer Ablöse- 
summe, wird der Betroffene von der verhängnisvollen Schuld erlöst. nefes, 

“Leben?,:s. 21,23: 

Wer bestimmt die Höhe des Lösegeldes? Die geschädigte Partei, die Familie 

(vgl. 21,22)? Die frühen Ausleger glaubten, daß nicht allein das Urteil über das 
Rind und dessen Besitzer (vgl. Mek., III, 85), sondern auch die Festlegung des 

Lösepreises dem Gericht oblag; in TO wird ‘auflegen’ 2x mit dem Plur. gebraucht 
(vgl. Pesch.); in der LXX und TPsJ wird am Schluß des Verses der Plur. ge- 
braucht, in TPsJ mit dem Subjekt ‘der Sanhedrin Israels’ (vgl. Mek., III, 86; 
Raschi). Auch moderne Ausleger glauben, daß das Gericht, die Autoritäten, eine 

Rolle bei der Festlegung und Einforderung des Lösegeldes spielten (z.B. Cassuto, 
Hyatt, Schenker*, S. 65). Der Text sagt hierüber nichts. 

Wie wird die Höhe des Preises festgelegt? Mek., III, 86, bietet zwei Interpreta- 

tionen: aufgrund des Wertes, den der Umgekommene oder den die verantwortliche 
Person hatte (vgl. Raschi). köfer ist (s.u.) das Lösegeld für das verwirkte Leben 

und somit zugleich Entschädigung. 

Brin (s. 2.1), S. 64ff.; ders.*, S. 28ff., betrachtet 21,30 als Texterweiterung. 

  

   

                            

    
     21,31 Das erste ’ö (s. 21,4) erfüllt zugleich die Funktion von 'im (vgl. 21,32 und 

s. LXX), s. 21,36 und vgl. Brockelmann $ 136a; Williams $ 443. Das Subjekt, 

d.h. das Rind, wird explizit in TO, TPs) genannt. Zur Vokalisation des ersten 

Jiggah s. Ges-K $ 129i Anm. 1. Gemeint ist: so hart stoßen, daß daraufhin der 

Tod eintritt (vgl. 21,28a.29b). jiggah wird nicht wiederholt in LXX (vgl. auch 

Sam.Pent. und Vulg.); vgl. 21,32MT. ‘Jungen oder Mädchen’ (s. 21,4), gemeint 

sind die Kinder des freien Israeliten;'”” TNf: br dkr und brh ngbh (vgl. PT%), 
“ein männliches Kind’, “ein weibliches Kind’; in TO, TPsJ werden die Kinder 

deutlich als Sohn /sraels und Tochter Israels bezeichnet (vgl. auch TNf). In Mek., 

II, 88, wird die Frage aufgeworfen, ob die Regel auch für Proselyten gelte. 

mispät, ‘Vorschrift’ (s. 21,1), gemeint sind die Regeln, die in 21,28-30 formuliert 

wurden. ‘sh ni., “behandelt werden’ (s. 20,23), zur Umschreibung des unpersönli- 

chen Subjekts; vgl. LXX: Subjekt ist (unbestimmt) ‘sie’ (vgl. Schluß 21,30). 

Bezieht sich /ö auf das Rind oder auf dessen Besitzer? Offensichtlich ist letzteres 

gemeint, aber die Urteilsvollstreckung am Rind impliziert. 

    

                  

   

  

    
     

21,32 Zur Wortfolge in 21,32a s. z.B. Joüon $ 1550; Brockelmann $ 122h. 

jiggah, gemeint ist, daß der Betreffende so gestoßen wird, daß er stirbt (vgl. 

21,28.29). Für Sklave und Sklavin werden in der LXX die gleichen Begriffe 

"2 Sprinkle*, S. 109, bezieht ohne ausreichende Argumentation die Begriffe nicht auf 

Kinder, sondern auf die ‘freeborn members of the household regardless of age’. 

     
    
     

  

 



  

  

        

  

EXODUS 21,28-32 175 

    

verwendet wie in 21,20 (s. zu 21,26). ‘dreißig (s. Houtman*, Exodus, I, S. 63) 

Schekel’ ist Apposition zu ‘Silber’ (s. 21,11); vgl. II Sam. 24,24. $gälim, 

‘Schekel’, ist Plur. von S@qel, Gewicht, Wert-Einheit. Mit gewissem Vorbehalt 

läßt sich sagen, daß ein Schekel dem Gewicht von ca. 11,5 Gramm entsprach (s. 
z.B. BHH, Il, Sp. 1166f.; III, Sp. 1928; BRL, S. 93f.; IDB, IV, S. 830ff.). In ver- 

schiedenen alten Übersetzungen finden sich transkulturelle Angaben; LXX: 
Didrachmen; Symm: Staters; TO: Selas; Pesch.: ’stjrjn. Das Suffix von /a’dönaw 

(vgl. 21,4) bezieht sich nur auf Sklave, hat aber auch Bezug auf Sklavin (vgl. 
21,26b.27b); LXX: “ihrem (Plur.) Herrn’; Vulg.: ‘dem Herrn’. 

Um welche Art von Sklaven handelt es sich? Zu dieser Frage s. 21,20£.26f. 

Auch hier werden Sklave und Sklavin in TPsJ durch das Adjektiv ‘kanaanitisch’ 

ausdrücklich als Nichtisraeliten charakterisiert (vgl. Mek., III, 89; Raschi). 

Schwienhorst-Schönberger*, S. 62, 142, 158, ist der Überzeugung, daß in 21,32 

im Unterschied zu 21,20f.26f. keine Schuldsklaven gemeint sind, sondern echte 

Sklaven, d.h. Sklaven im eigentlichen Sinn (vgl. auch Cardinelli [s. 4.1.1], 

S. 265). 

M.E. besteht auch hier kein Grund zur Annahme, daß es sich nur um ausländi- 

sche (echte) Sklaven handelt. Der Umstand, daß der Sklave oder die Sklavin hier 

lediglich als Besitz gesehen wird, stellt kein Argument für die Annahme dar, es 

handle sich deshalb um keinen israelitischen Schuldsklaven. Man darf den 

besonderen Charakter der Vorschrift nicht übersehen. Nicht das Verhältnis Herr- 

Sklave, nicht die Ethik der Sklavenhaltung steht zur Debatte — deshalb findet sich 
auch nicht das Element ‘der Sklave ist auch ein Mensch’ —, sondern das Verhält- 

nis zweier freier Bürger, von denen einer dem anderen einen wirtschaftlichen 

Schaden zugefügt hat. Daher wird die Frage rein unter dem Gesichtspunkt des 

wirtschaftlichen Wertes des Sklaven betrachtet. 

Ebenso wie im Falle einer Mißhandlung (vgl. 21,20f.26f.) wird der Sklave und 

die Sklavin anders behandelt als der freie Bürger. Deren gesellschaftlicher Status 

— sie sind Besitz — bestimmt die Vorschriften über sie. 

    

                                    

    

                                      

    

5.7.4 Kommentar 

5.7.4.1 Die körperliche Integrität eines Menschen wird nicht bloß von 
seiten eines Mitmenschen bedroht, sondern sie kann auch durch Zutun 

eines Tieres gefährdet sein. Wenn es sich um ein wildes Raubtier handelt, 

dann steht der Mensch dem machtlos gegenüber, und niemand kann im 

Schadensfall haftbar gemacht werden (Gen. 37,33; 44,28; Jer. 15,3; 

Hos. 13,8). Anders verhält es sich, wenn ein Haustier, also ein Tier, das 

jemandes Eigentum ist, einen Menschen verletzt. Dann erhebt sich die 

Frage, ob das Unglück nicht hätte verhindert werden können und ob den 

Besitzer des Tieres eine Schuld trifft oder nicht. Von solchen Problemstel- 

lungen handelt 21,28-32, der Kasus vom stößigen Rind, das einem 
Menschen eine solch schwere Verwundung zufügt, daß er daran stirbt. 

21,28 beinhaltet die allgemeine Regel: wenn ein Rind toll wird und 

einen freien Bürger, sei es einen Mann oder eine Frau, zu Tode stößt,



   

    

176 KAPITEL V 

dann ist es eine Frage von höherer Gewalt. Der Besitzer kann hierfür 

nicht verantwortlich gemacht werden. Das Tier muß getötet werden, um 

weiteres Unheil zu vermeiden. 

In 21,29-32 wird näher auf den Kasus eingegangen, wobei u.a. Situatio- 

nen besprochen werden, in denen die Regel von 21,28 nicht applizierbar 

ist. Dies ist z.B. der Fall, wenn der Verursacher der tödlichen Verletzung 

einem sorglosen und nachlässigen Besitzer gehört, der ganz gut weiß, daß 
sein Rind bösartig ist, und doch nicht gut auf es acht hat. Solch ein Mann 

darf nicht frei ausgehen. Ihm kann grobe Fahrlässigkeit vorgeworfen 

werden (vgl. 21,33-34.36). Das Rind muß getötet werden, aber auch der 

Eigentümer ist des Todes schuldig (21,29). Durch seine grobe Fahrlässig- 

keit zieht er die gleiche Strafe auf sich, die auch den vorsätzlichen 

Totschläger trifft (vgl. 21,12). 

Damit braucht die Angelegenheit noch nicht erledigt zu sein. Der 

geschädigten Familie wird die Möglichkeit offeriert, Gnade vor Recht 
ergehen zu lassen, sei es, weil man wirklich Anteilnahme mit dem 

Schicksal des Schuldigen hat, sei es, weil man daraus Kapital schlagen 

kann durch die Kompensation des erlittenen Verlustes, die mittels einer 

materiellen Vergütung geleistet wird. Die Familie des Opfers kann ihr 

Einverständnis für einen Freikauf geben, d.h. für eine Schadenersatz- 

leistung (21,30). In diesem Falle muß der Besitzer des Rindes einen 

beträchtlichen finanziellen Aderlaß hinnehmen, behält aber sein Leben. 
In 21,28-30 ist das Opfer ein freier Mann oder eine freie Frau, d.h. eine 

erwachsene Person. Man kann die Frage aufwerfen, wie gehandelt werden 

muß, wenn das Opfer ein Kind ist, d.h. eine Person, die unter die Auto- 

rität des Vater fällt und ihm angehört, und wie zu handeln ist, wenn das 

Opfer ein Unfreier ist, d.h. ein Mensch, der der Besitz eines anderen ist. 

Hierauf antwortet 21,31-32. Die Vorschrift für den Erwachsenen gilt auch 

für die Kinder eines freien Israeliten. Tötet das Rind eines nachlässigen 
Eigentümers einen Sklaven oder eine Sklavin, dann genügt es, wenn der 

Besitzer des Rindes den geschädigten Sklavenhalter mit einer finanziellen 

Vergütung entschädigt. 

Noch andere Fragen könnten gestellt werden. Der Kasus bezieht sich 

auf ein Rind, das jemanden tötet; aber was ist zu tun, wenn jemand durch 

solch ein Rind so verwundet wird, daß er eine bestimmte Zeit lang seiner 

Arbeit nicht nachgehen kann, oder wenn jemand eine Fehlgeburt aufgrund 

solch eines Stoßes erleidet, usw. (vgl. 21,18f.22ff.)? Derartige Fragen 

bleiben außer Betracht. 

5.7.4.2 Die Perikope stellt den Ausleger vor eine Reihe von Problemen. 
Warum muß das Rind getötet werden? Wird das Tier für seine Tat ver- 

antwortlich gemacht (vgl. Gen. 3,14) und wie ein Mörder behandelt (vgl. 

Gen. 9,5f.)? Liegt eine Blutschuld auf dem Tier, die die Ursache dafür ist, 

    

      

  

 



     

  

EXODUS 21,28-32 177 

   

  

daß das Land verunreinigt wird (vgl. Num. 35,33f.; Dtn. 21,1ff.)?'? 
U.a. M. Greenberg betont, daß das Rind ‘das Bild Gottes’ (Gen. 9,6) tötet 

und darum die Todesstrafe verdient (s. Paul*, S. 79). 

M.E. ist es fragwürdig, ob die Idee, daß ein Tier die Verantwortung 
trägt und juristische Schritte gegen es eingeleitet werden können, hier 

vorliegt (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 147f.). Ebenfalls ist zu bezweifeln, 

ob der tödliche Unfall als Ursache der Verunreinigung des Landes 

betrachtet wurde. Die spätere “Blut-Theologie’ findet sich im Bundesbuch 
nicht (s. 5.1.4.3). Dasselbe gilt für die Vorstellung des Menschen als Bild 
Gottes. Die Antwort auf die oben formulierte Frage ist einfach: das Rind 

muß getötet werden, weil es ein Bedrohung für die Gemeinschaft dar- 

stellt. Ein weiteres Unheil, d.h. eine Wiederholung solch ein Vorfalls muß 

verhindert werden. 

Warum muß das Tier durch Steinigen getötet werden? Die Frage ist 
Gegenstand der Diskussion.'’* Tiefsinnige Antworten wurden vorgetra- 

gen. So behauptet J.J. Finkelstein, daß das Rind die dem Menschen von 

Gott verliehene Stellung in der Schöpfung (Gen. 1,26.28) negiert und die 
Steinigung die Reaktion auf den Aufstand des Tieres gegen die von Gott 

bei der Schöpfung errichtete hierarchische Ordnung im Kosmos sei.'”° 
Westbrook*, S. 86ff., meint, daß die Steinigung als Exekutions-Form 
gewählt wurde, um vorzubeugen, daß der Besitzer irgendeinen Vorteil aus 

dem Tod des Tieres ziehen kann. Schlachten und Verbrennen seien nicht 

in Betracht gekommen, weil in der Zeit vor der deuteronomistischen 

Kultzentralisation jede Schlachtung Opfercharakter hatte; die Schlachtung 

bot die Möglichkeit zur Gemeinschaft mit der Gottheit und zum Genuß 

des Fleisches. Verbrennen kam als Strafe nicht in Betracht, weil das Tier 

dann als Brandopfer betrachtet werden konnte. 

Westbrook* kombiniert seine hergeholte religiöse Interpretation mit der 
‘praktischen’ Auffassung von Jackson, S. 112ff. Für letztgenannten war 

das Werfen von Steinen ursprünglich nicht als Strafe gedacht, sondern als 

Mittel der Gemeinschaft, um sich vor dem Tier zu schützen. Die ur- 

sprüngliche Absicht lag nicht im Tod des Tieres, sondern in dessen 

Vertreibung. Wie dem auch sei, angesichts des Verbots, das Fleisch zu 

essen, liegt es auf der Hand, daß im vorliegenden Text der Tod des Tieres 

vorausgesetzt wird. Nicht übersehen werden darf, daß der Kasus von 

einem toll gewordenen Tier handelt, das eine ernste Gefahr für denjenigen 

bildet, der ihm zu nahe kommt. Es geht um ein Tier, das in unserer 

Gesellschaft mit einem Gewehrschuß zur Strecke gebracht werden würde. 

  

   

          

   

                  

"3 8, z.B. Holzinger, Baentsch, Beer, te Stroete, Hyatt. 

"32 S, Schwienhorst-Schönberger*, S. 132ff.; Westbrook*, S. 83ff. 

"5 S, dazu z.B. Schwienhorst-Schönberger*, S. 133f.; Westbrook*, S. 190.       

  



    

  

178 KAPITEL V 

Im Altertum verfügte man jedoch nicht über solch ein effektives Mittel. 
Damals war in einer solchen Situation offensichtlich die gemeinschaftlich 

ausgeübte Steinigung das geeignete Mittel, um das rasende Tier aus dem 

Weg zu räumen. 

Warum darf das Fleisch nicht gegessen werden? Weil eine Blutschuld 

auf dem Tier liegt, die auf denjenigen übergeht, der das Fleisch ißt 

(Baentsch), oder weil es durch Blutschuld unrein geworden ist (Beer)? 

Wie gesagt spielt der Gedanke einer Blutschuld in 21,28-32 keine Rolle. 

Wahrscheinlich war das Fleisch tabu, weil es nicht auf ordentliche Weise 

geschlachtet wurde (vgl. 21,32) oder weil man fürchtete, durch den 

Verzehr des Fleisches mit der bösen Art des Tieres infiziert werden zu 

können. Nur vom Fleisch ist die Rede. Das Fell bleibt außer Betracht 
(vgl. 21,35-36). 

Die Möglichkeit zur Bezahlung eines Lösegeldes wird geboten. Andere- 

norts im Bundesbuch fehlt die explizite Nennung dieser Option. Erhält der 

Schuldige die Chance, sich freizukaufen, weil er nicht vorsätzlich den Tod 

eines anderen verursachte?" Siehe zu dieser Frage 2.21. 

5.7.4.3 Folgende Situation wird in 21,29-30 vorausgesetzt: eine bisher 
neutrale oder gute Beziehung zwischen zwei Parteien wird durch einen 

verhängnisvollen Zwischenfall ernsthaft gestört; ein als gefährlich be- 

kanntes Rind stößt jemanden so, daß er stirbt. Den Besitzer trifft die 

Schuld. Das Verhältnis zwischen ihm und den Hinterbliebenen des Opfers 
ist gestört. Unter normalen Bedingungen findet eine Rückkehr zum 

ursprünglichen Verhältnis dadurch statt, daß die Schuld durch den Tod 

der verantwortlichen Person getilgt wird (vgl. 21,12; Num. 35,31ff.), 

wobei die Schuld nicht mit materiellen Leistungen (vgl. Num. 35,3 1f,; 

II Sam. 21,3f.) oder sonstwie (vgl. Dtn. 21,1ff.) kompensiert wird. 

21,30 zielt auf einen Ausnahmefall: die Hinterbliebenen erklären sich 
bereit, daß der Schuldige mit materiellen Leistungen sein Leben freikauft. 

Anstelle des bedrohten Lebens treten Gaben, ein ‘Lösegeld’, ein ‘Löse- 

preis’, ein köfeer. köfeer'”’ ist somit aus dem Blickwinkel dessen, der ihn 

"6 So z.B. Cassuto; Paul*, S. 82; Schenker*, S. 65. 
"7 Zur Wurzel kpr s. z.B. IDBS, S. 78ff.; THAT, 1, Sp. 842ff.; TRWAT, IV, Sp. 303ff,; 

D. Kidner, “Sacrifice — Metaphors and Meaning”, TynB 33 (1982), S. 119-136; F.-L. 

Hossfeld, “Versöhnung und Sühne”, BiKi 41 (1986), S. 54-60, und insbesondere (mit 

ausführlicher Dokumentation) B. Janowski, Sühne als Heilsgeschehen. Studien zur Sühne- 

theologie der Priesterschrift und zur Wurzel kpr im Alten Orient und im Alten Testament, 

Neukirchen-Vluyn 1982; N. Kiuchi, The Purification Offering in the Priestly Literature. Its 

Meaning and Function, Sheffield 1987, S. 87ff.;, A. Medebielle, “La vie donnee en rangon 

(Mc 10,45; Mt 20,28)”, Bib 4 (1923), S. 3-40. Häufiger als das Substantiv köfer (13 x AT) 

findet sich das Verb kpr (ca. 100x AT), insbesondere im pi. (92x). Die Frage, ob kpr pi. ein 

Verbum denominativum von köfter, *Lösegeld’, ist oder ob umgekehrt köfer ein Derivat von 

     

  

    

  
  

   
 



  

  

EXODUS 21,28-32 179 

gibt, das ‘“Lösegeld’ für sein eigenes durch Nachlässigkeit verwirktes 

Leben; aus der Perspektive der empfangenden Partei ist köfer die Ent- 

schädigung, die darauf abzielt, das Verhältnis zu normalisieren, das 

‘Sühnegeld’, die ‘Abfindung’, die ‘Buße’.'”* Es muß bedacht werden, 

daß Sünde, Schuld und dergleichen wie Sprengstoff sind. Wenn er nicht 

entschärft und neutralisiert wird, kommt es in der Gesellschaft zur 
“Explosion”. Die Wurzel kpr deutet nun das Handeln an, das darauf 

abzielt, das gute Verhältnis zwischen Menschen untereinander!” wieder- 

herzustellen; es geht dabei darum, daß die verschiedenen Parteien wieder 

miteinander ins reine kommen. Auf unterschiedlichem Wege kann die 

Spannung, die Schuld zwischen Menschen neutralisiert werden. Z.B. im 

Fall von Blutschuld durch das Blut des Mörders (Num. 15,33) oder — 

falls dieser unbekannt ist — durch Kompensation (Dtn. 21); in ande- 
ren Fällen — explizit ausgeschlossen in II Sam. 21,3f. — durch materielle 

Gaben.'*' 
5.7.4.4 Der Kasus vom stößigen Rind (s. auch 21,35-36) findet sich 

auch in Gesetzestexten aus der Umwelt Israels. Im CE $$ 53, 54 ist die 

Rede vom Rind eines gewarnten Besitzers, das einen Bürger bzw. einen 

Sklaven tötet. In beiden Fällen wird eine finanzielle Schadensvergütung 
gefordert, deren Höhe vom Status des Opfers abhängt. $$ 56, 57 beschrei- 
ben den Fall eines Hundes eines gewarnten Besitzers, der einen Bürger 
oder einen Sklaven totbeißt. Auch in diesem Fall wird eine finanzielle 
Vergütung auferlegt. $ 58 nennt einen anderen Fall von Nachlässigkeit: 

eine Mauer erschlägt einen Bürger; der Eigentümer, der um deren Bau- 

fälligkeit wußte, ist des Todes schuldig (vgl. Dtn. 22,8). 

Auch CH nennt den Fall des stößigen Rindes. Wenn ein Rind einen 

Menschen zu Tode stößt, so kann keine Forderung erhoben werden 

($ 250); dies ist erst möglich, wenn der Besitzer offiziell von der Art des 

  

kpr pi. darstellt, sowie die Frage nach der Etymologie lasse ich außer Betracht. Muß kpr 

vom arabischen kaffara, ‘bedecken’, oder vom akkadischen kuppuru, ‘abwischen’ und 

“kultisch reinigen’, abgeleitet werden? J. Milgrom, IDBS, Sp. 78, ist der Meinung, daß keine 

Rede von einem Dilemma sei, denn die Wurzel habe sowohl die Konnotation von ‘rubbing 

off als auch von ‘rubbing on’. 
1% Zu ‘Lösegeld’ (I Sam. 12,3; Jes. 43,3; Am. 5,12; Ps. 49,8; Hi. 33,24; 36,18; 

Prov. 6,35; 13,8; 21,18; Mt. 20,28; Mk. 10,45) siehe ferner B. Janowski, “Auslösung des 

verwirkten Lebens”, ZThK 79 (1982), S. 25-59, und (mit anderen Schwerpunkten) A. Schen- 

ker, “köper et expiation”, Bib 63 (1982), S. 32-46. 

!9 Oft hat kpr Bezug auf das gestörte Verhältnis Gott-Mensch. Dieses bleibt hier außer 
Betracht. S. dazu die genannte Literatur und Houtman*, Exodus, III, S. 181ff. 

"0 Vgl. auch Num. 35,25.32 und zur Kompensation im allgemeinen z.B. Num. 3,1 1ff.; 
8,17ff. (s. Houtman*, Exodus, II, S. 163f.). 

14 Gen. 32,21; Ex. 30,15f. (die Schuld, die der Mensch mit seinen Leben bezahlen 

müßte, wird durch materielle Gaben eingelöst).  



180 KAPITEL V 

Tieres unterrichtet wurde; dann wird von ihm eine Vergütung gefordert, 
dessen Höhe vom sozialen Status des Opfers abhängt (88 251, 252). 

Weder CE noch CH nennen die Möglichkeit der Todesstrafe. Auch 
findet sich keine Forderung, das bösartige Tier niederzumachen. Nach 
Westbrook*, S. 86, ist letzteres vorausgesetzt. Ebensowenig wird ein 

Unterschied zwischen Erwachsenen und Kindern gemacht. CH nennt im 

Fall des stößigen Rindes nicht, wie in anderen Fällen von Nachlässigkeit, 
die stellvertretende Talio als Sanktion ($$ 230, 231). Behauptet wurde, 

daß die betonte Ausweitung der Vorschrift von 21,28-30 auf Kinder 

(21,31) gegen die Praxis der stellvertretenden Talio gerichtet gewesen sei 

(z.B. Fishbane*, S. 211f., 247, 336). Für solch eine Schlußfolgerung gibt 

es zuwenig Anhaltspunkte. Es ist auch möglich, daß die Vorschrift die 

Gewohnheit kritisiert, für ein Kind nur eine geringe Kompensation, z.B. 

die Vergütung für einen Sklaven (21,32), zu geben. Zur unterschiedlichen 

Wertschätzung von Personen s. Lev. 27,1-8. 

Paul* ist der Ansicht, daß im Vergleich mit den mesopotamischen 

Parallelen Ex. 21,28-32 beherrscht sei von einer “completely different 

Weltanschauung” ($S. 79), seiner Meinung nach ist das Herbeiführen eines 

Vergleichs oder eine Entschädigung ausgeschlossen; zumindest gilt nach 

der Bibel (vgl. Num. 35,31): “homicide is an unpardonable offence” 
(S. 82). Der Standpunkt von Paul* ist anfechtbar. Er kreiert einen zu 

forcierten Gegensatz. Außerbiblische Texte erlauben nicht immer im Falle 

von Nachlässigkeit das Herbeiführen eines Vergleichs. CE $ 58 (s.o.) 

nennt diese Möglichkeit nicht und fordert die Todestrafe. Aus Ex. 21,30 

ist ersichtlich — man kann den Vers kaum anders interpretieren —, daß 

man in Israel mit dem Vergleich bzw. der Entschädigung als Genugtuung 

für den Tod infolge grober Nachlässigkeit bekannt war. Es kann sogar 

nicht ausgeschlossen werden, daß stellvertretende Talio im Bundesbuch 

einen Ort hatte (s. 5.4.4.4). 

   



  

  

     

    
     
    

KAPITEL VI 

BESCHÄDIGUNG FREMDEN EIGENTUMS 

6.0 EINLEITUNG 

21,33-22,16 kann als ganzes unter der Überschrift “Beschädigung fremden 

Eigentums’ behandelt werden. Verschiedene Schadensformen am Eigen- 

tum anderer passieren Revue. Die eigentliche Zielsetzung der Vorschriften 

liegt in der Achtung des Eigentums anderer. Wer einem anderen bewußt 
oder aus Nachlässigkeit einen Schaden zufügt, muß eine ‘Vergütung’ 

geben. Das Stichwort ‘Vergütung’ schweißt den Abschnitt 21,33-22,16 zu 

einer Einheit zusammen. 18x findet sich das Verb $/m' pi. (10x j’sallem; 

4x Sallem j"Sallem [Inf. abs. + Impf.; s. z.B. Ges-K $ 113n; Joüon 

$ 123e] in 21,33-22,14 [21,34.36(2x).37; 22,2(2x).3.4.5(2x).6.8.10.11.12. 
13(2x).14]). Die geforderte Vergütung variiert. Sie ist abhängig von den 

Umständen, unter denen der Schaden am Besitz des anderen erfolgte, je 

nachdem ob die Rede ist von höherer Gewalt (21,35; vgl. auch 22,9- 

12.13), von Schuld infolge von Nachlässigkeit oder Pflichtversäumnis 

(21,33.34.36; 22,4.5; vgl. auch 22,9-12.13) oder von böser Absicht 

(21,37; 22,3.6.8). 
Der Gebrauch von $/m könnte als Argument dafür gebraucht werden, 

die Grenze des vorliegenden Abschnitts bei 22,14 zu ziehen. Da auch in 

22,15-16 von einer Beschädigung fremden Eigentums die Rede ist und 

22,15-16 formal (aufgrund der Verwendung von w’ki und ’im) eine feste 

Beziehung zum Vorhergehenden aufweist, findet daher die Besprechung 

von 22,15-16 im Rahmen dieses Abschnitts statt. In bezug auf die Ab- 

grenzung möchte ich noch darauf hinweisen, daß durch die Wahl von 

21,33 als Scheidung zwei Teile, die beide das stößige Rind zum Thema 

haben (21,28-32 und 21,35-36), voneinander getrennt werden.? Die 

Abgrenzung ist der Übersicht halber notwendig, weist aber Beschränkun- 

  

   

                

   

                            

   

   
     

gen auf. 

Im vorliegenden Abschnitt werden die allgemeinen Vorschriften mit 

(w’)ki eingeleitet (21,33.35.37, 22,4.5.6.9.13.15 [s. 4.2.1]; vgl. die ma- 

soretische Einteilung: s’zumä vor 21,33 usw.; ptühä vor 22,13 [BHS; 

' Die Wurzel im ist Gegenstand ausführlicher Diskussion; s. THAT, Il, Sp. 919fE; 

ThWAT, VII, Sp. 93ff. 

2 Sprinkle*, S. 104ff., verteidigt die Auffassung, daß 21,28-36 eine strukturelle Einheit 

bildet.



       

    

    

   
182 

  

KAPITEL VI 

   
s’tümä in BHK'”]); die Beschreibung einer besonderen Situation wird mit 
(w‘)’im eingeleitet (22,1.2.3.7.11.12.14.16 [s. 4.2.1]; vgl. auch den 
Gebrauch von ’ö in 21,36). 

    

     

  

6.1 SCHADEN AN FREMDEM VIEH (21,33-36) 

6.1.1 Übersetzung 

  

    
     21,33 ‘Und wenn jemand eine Grube offen läßt oder wenn jemand 

beim Aushauen einer Grube ist und sie nicht zudeckt und es fällt ein Rind 
oder ein Esel hinein, 

34 dann muß der Besitzer der Grube eine Vergütung geben, mit Geld 

muß er dessen Besitzer (des Tieres) entschädigen. Das tote Tier aber fällt 

ihm (dem Besitzer der Grube) zu. 

35 Und wenn jemandes Rind das Rind eines anderen so hart stößt, daß 

es stirbt, dann müssen sie das lebende Rind verkaufen und seinen Erlös 

teilen. Auch das tote Tier müssen sie (unter sich) aufteilen. 

36 Falls bekannt war, daß das Rind vorher schon die Neigung zu 

stoßen hatte, und sein Besitzer trotzdem nicht auf es achten wollte, dann 

muß er eine vollständige Vergütung geben, ein Rind für das betreffende 

Rind. Das tote Tier aber fällt ihm (dem Besitzer des stößigen Rindes) zu’. 

    

   
     

        

   
6.1.2 Exegetische Anmerkungen   21,33 pth (vgl. TRWAT, VI, Sp. 820ff.), “öffnen” (nur hier im Bundesbuch), | 
eventuell kann an das Ausgraben einer zugeschütteten Grube gedacht werden. | 

‘jemand’, gemeint ist der in 21,34 genannte Besitzer oder eventuell eine zu | 

seinem Haus gehörende Person, ein Sohn oder eine Tochter, Sklave oder Sklavin, 

für die er die Verantwortung trägt. bör,* eine Zisterne oder ein Kornspeicher. ’ö, 

‘oder’, s. 21,4. krh I (s. TRWAT, IV, Sp. 318ff.), ‘graben’, ‘aushauen’ (Gen. 

26,25; Num. 21,18 u.a.). In TPsJ folgt auf ‘Grube’: b5wg’, “in der Straße’ (vgl. 

Raschi: auch wer auf öffentlichem Gelände gräbt, kann zur Verantwortung 

gezogen werden). ksh (s. TRWAT, IV, Sp. 272ff.), ‘zudecken’; vgl. Gen. 29,2f. 
npl, ‘fallen’ (s. 21,18), gemeint ist: tödlich fallen (vgl. 21,34). Nicht immer 

braucht es so übel ausgehen (vgl. Mt. 12,11; Lk. 14,5). Auch für Menschen kann 

eine Grube eine Gefahr darstellen (vgl. Mt. 15,14; Lk. 6,39; 14,5). sämmä, 

Sam.Pent.: Sam. ‘Rind’ (s. 21,28), in der LXX wird in 21,33 übersetzt mit 

Höoxog (vgl. 21,37 u.a.), in 21,35.36 ebenso wie in 21,28.29.32 mit taüpoc. 

° Zur Abgrenzung und Komposition s. besonders Osumi*, S. 119ff.; Otto*, Wandel, 

S. 12ff.; Schwienhorst-Schönberger*, S. 47ff., 142ff. 

* Siehe Ph. Reymond, L’eau, sa vie et sa signification dans l’Ancien Testament, Leiden 
1958, S. 133f.  



  

  

        

  

    

  

EXODUS 21,33-36 183 

h’mör, ‘Esel’, Reit-, Zug- und Lasttier (vgl. 22,3.8f.; 23,4f.12 und s. TAWAT, II, 

Sp. 1036ff.;, Houtman*, Exodus, I, S. 133f.), Sam.Pent.: + ’ö kol b'hemä (vgl. 

21,28 u.a.). Rind und Esel, die wertvollsten Tiere, werden hier exemplarisch für 

Vieh im allgemeinen genannt. 

  

   

    

21,34 ba‘al, s. 21,3. kesef (s. 21,11), ‘in klingender Münze’ (Ehrlich) muß der 
Schaden vergütet werden, vielleicht weil bei einer Vergütung in Naturalien die 

Frage auftauchen könnte, ob das gegebene Tier wirklich dem umgekommenen 

Tier gleichwertig war (Holzinger); Raschi: gefordert wird eine Vergütung in Form 

von etwas, das Geld wert ist. Es besteht kein Grund, hier mit Baentsch kaspö (vgl. 

21,35) zu lesen. swb hi. (s. THAT, II, Sp. 844ff.; ThWAT, VII, Sp. 1118ff.) 

begegnet im Bundesbuch mit der Bedeutung ‘zurückgehen’, ‘zurückbringen’ (vgl. 

auch 22,25; 23,4). lib’aläw, LXX: t@ kupiw abrav, “ihrem Besitzer’, d.h. dem 

Besitzer der Tiere; in der Vulg. fehlt eine Übersetzung von lib‘äläw, wobei ein 

größere Deutlichkeit angestrebt wird mit der Übersetzung reddet pretium iumento- 

rum, ‘er muß den Preis der Tiere bezahlen’; in TPsJ folgt auf ‘seinem Herrn’: ‘als 

Preis für sein Rind und seinen Esel’. 
w°hammtet, ‘und das tote Tier’, TPsJ: wnby It’, ‘der Kadaver’ (vgl. Vulg.). Auf 

wen bezieht sich /6? Gemäß Mek., III, 93f. (vgl. Raschi; Nachmanides), ist der 

Besitzer des Tieres gemeint, wobei der Wert des Kadavers vom Betrag, den der 

Besitzer der Grube zu zahlen hat, abgezogen wird. Näher liegt, daß der Besitzer 

der Grube den Kadaver erhält. Das Fell und auch das Fleisch, zumindest vom 

Rind (vgl. Lev. 17,15; 22,8; Dtn. 14,21 und s. auch Ex. 21,28 und 22,30), waren 

wertvoll (der Esel galt als unrein) und kompensierten die Entschädigung einiger- 

maßen. 

                        

   

                                          

   
   

  

21,35 ngp (s. 21,22), offensichtlich geht es um das Zufügen einer Verletzung, egal 

wie diese erfolgte (vgl. Mek., III, 94; Raschi). In der LXX ist jiggof auf dieselbe 

Weise übersetzt wie jiggah in 21,28 u.a. (kepation). Im Sam.Pent. folgt auf 'is 
und auf re'ehü: 'ö kol b’hemä; zu dieser Generalisierung s. 21,28.33. mkr, s. 21,7; 

Subjekt sind die betroffenen Besitzer. Sam.Pent. hat infolge der Generalisierung 

nur 'et hahaj (s. 1,14) als Objekt. haj, ‘lebend’, Adjektiv (auch 22,3), Derivat 

von hjh (s. 22,17). 

hsh, ‘(ver)teilen’ (vgl. z.B. Gen. 32,8, Num. 31,27.42). kaspö, ‘seinen Erlös’, 

der Betrag, den das lebende Tier einbringt (vgl. Ges-K $ 135m); vgl. TPsJ: dmjh. 

Zu w’gam s. 21,29. Auch das tote Tier (LXX: ‘der tote Stier’; Vulg.: ‘der 

Kadaver des toten [Tieres]’) muß geteilt werden. Offensichtlich ist damit gemeint, 

daß der Ertrag (explizit angedeutet in TO, TPsJ, TNf, FT) des Fells und des 
Fleisches nach dem Verkauf geteilt werden muß. 

In der Vorschrift wird keine Aufmerksamkeit darauf gerichtet, daß der Wert der 

betreffenden Tiere unterschiedlich sein kann. In diesem Fall wird der Schaden des 

einen Besitzers bei der Teilung des Ertrags größer sein als der eines anderen. Es 

ist sogar möglich, daß einer von beiden einen Vorteil daraus schlagen kann (vgl. 

die Diskussion in Mek., III, 95f.; vgl. Raschi).      21,36 Die Beschreibung einer besonderen Situation wird hier nicht mit ’im,



       
184    

    

KAPITEL VI 

sondern mit ’ö eingeleitet (vgl. KöSynt $ 371; Ges-K $ 159cc); vgl. LXX: &äv 
ö&. yd‘ (s. THAT, 1, Sp. 682ff.; TRWAT, III, Sp. 491ff.), ‘kennen’, ‘wissen’, 

begegnet nur hier (ni.) und in 23,9 (gal) im Bundesbuch. $ör naggäh (s. 21,29), 

Sam.Pent.: b’hemä makkeh, vgl. 21,28; auch in 21,36b hat Sam.Pent. b’hemä 

anstelle von $ör. mitmöl silsom (s. 21,29), man beachte die formale Überein- 

stimmung mit Sallem j‘Sallem und hammet im weiteren Verlauf des Verses. Nach 

silsom folgt in der LXX, daß der Besitzer gewarnt war (vgl. 21,29); die Anmer- 

kung ist juristisch bedeutsam: der Besitzer wurde über den bösartigen Charakter 

seines Rindes informiert und hat daher keine Entschuldigung. $mr, s. 21,29. 
Laut Holzinger erfolgte die Vergütung dadurch, daß die verantwortlich gemach- 

te Person ihr Rind dem anderen überträgt; die Vergütung müsse adäquat sein, da 

das überlebende Tier bewiesen hat, stärker zu sein. Explizit wird allerdings nur 

eine Kompensation für den Verlust gefordert in Form eines lebenden, natürlich 

gleichwertigen Rindes (zu fahat s. 21,23-25). Über das stößige Rind wird weiter 

nicht mehr gesprochen (vgl. 21,28.29.32). ‘das tote Tier’ (vgl. 21,34), TPsJ 

konkret: ‘der Kadaver und das Fell’; TNf: whnjjth dmjt’, “was das tote Tier 

einbringt’ (vgl. TNf 21,34b.35b; FT 21,35b). 

Zu einer ausführlichen Besprechung von 21,35-36 im Verhältnis zu 21,28-29 s. 

Schwienhorst-Schönberger*, S. 147ff. Es sei noch angemerkt, daß jenes stößige 
Rind unbehelligt bleibt. Solange es keinen Menschen bedroht, darf es anscheinend 

am Leben bleiben.’ 

     

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

  

  

  

        
  
    

  

    

                            

    

6.1.3 Kommentar 

In 21,33-36 werden zwei (vgl. die masoretische Einteilung) Fälle von 

Schäden an fremdem Vieh beschrieben. Der erste Fall (21,33-34) bezieht 

sich auf folgende Situation: ein Rind oder ein Esel fällt, offensichtlich auf 

frei zugänglichem Gelände, in eine offenstehende Zisterne oder eine als 
Kornspeicher bestimmte Grube, während niemand dort die Aufsicht hatte. 
Dem Besitzer der Grube kann grobe Nachlässigkeit vorgeworfen werden | 

(vgl. Din. 22,8). Eine Grube ohne Aufsicht muß zugedeckt werden. Der 

Besitzer der Grube ist darum verpflichtet, den geschädigten Viehbesitzer 

zu entschädigen. 

Der zweite Fall (21,35-36) bezieht sich auf ein bösartiges Rind, das nun 

nicht einen Menschen (vgl. 21,28-32), sondern ein fremdes Rind tödlich 

verwundet. In diesem Fall kann dem Besitzer keine Nachlässigkeit 

vorgeworfen werden, außer wenn das Rind früher schon aggressiv war. In 

diesem Fall trifft den Besitzer die Schuld, weil er besser auf das Tier 

hätte achten müssen, und muß er den Geschädigten entschädigen (21,36). 

War das betreffende Rind jedoch nicht bösartig, dann liegt ein Fall 

° Sprinkle*, S. 125f., gibt eine wenig überzeugende theologische Erkärung: im Falle des 

Todes eines Menschen, dem Bild Gottes, wird “the divine hierarchy’ angetastet (und die 

Steinigung als religiöse Strafe gefordert); im Falle des Todes eines Tieres nicht.     



  

  

       

  

EXODUS 21,33-36 185 

höherer Gewalt vor, so daß die beteiligten Besitzer den Schaden gemein- 

sam tragen müssen (21,35). 

Eine Situation, wie sie in 21,33f. beschrieben wird, findet sich auch in 

Gesetzestexten aus Israels Umwelt. Für einen Fall volständiger Schadens- 

vergütung von Schaden an fremdem Besitz durch Nachlässigkeit s. CH 
$ 125 (vgl. Paul*, S. 84); vgl. auch CH $$ 42-43; 53-55; 235-237. Eine 
Parallele zu 21,35, die Yaron*, S. 292, als ‘probably the closest parallel, 

known so far, between a rule in an ancient Near Eastern legal text and a 

biblical provision’ bezeichnet, findet sich in CE $ 53: die Besitzer teilen 

den Verkaufspreis des lebenden und das Fleisch des toten Tieres unter 

sich auf. Die Vorschriften sind übrigens nicht ganz identisch. In 21,35 

wird bestimmt, daß der Betrag nach dem Verkauf verteilt wird. In CE 

8 53 ist offensichtlich gemeint, daß der Besitzer das lebende Tier behalten 
darf, aber die Hälfte des festgelegten Verkaufspreises dem anderen zu 

zahlen hat (vgl. Schwienhorst-Schönberger*, S. 151f.). 

    

                    

    
    

    

        

    
   
    

   

              

    

6.2 VIEHDIEBSTAHL (21,37-22,3) 

6.2.1 Literatur 

B.S. Jackson, Theft in Early Jewish Law, Oxford 1972; A. Marx, “Sacri- 

fice de r&paration et rites de leve& de sanction”, ZAW 100 (1988), S. 183- 

198; Otto*, Rechtsgeschichte, S. 68ff.; ders.*, Wandel, S. 19ff.; Paul*, 

S. 85ff.; Schenker*, S. 36ff.; J. Schoneveld, “Le sang du cambrioleur - 

Ex 22,1-2”, in: M.A. Beek u.a. (Hg.), Symbolae Biblicae et Mesopotami- 
cae (FS F.M.Th. de Liagre Böhl), Leiden 1973, S. 335-340; Schwien- 

horst-Schönberger*, S. 162ff.; Westbrook*, S. 111ff. 

6.2.2 Übersetzung 

21,37” ‘Wenn jemand ein Rind oder ein Stück Kleinvieh stiehlt und 

schlachtet oder verkauft, dann muß er fünf Stück Großvieh als Vergütung 

für das Rind geben und vier Stück Kleinvieh für das Stück Kleinvieh. 
22,1 Falls der Dieb beim Einbruch erwischt und so geschlagen wird, daß 
er stirbt, dann ist es keine Blutschuld-Angelegenheit. 

2 Falls so etwas am hellen Tage geschieht, ist es wohl eine Blut- 

schuld-Angelegenheit. - Er (der Dieb) muß ohne Pardon Vergütung 
geben. Falls er kein Eigentum hat, dann muß er als Kompensation für das 

Gestohlene verkauft werden. 

3 Falls das Gestohlene, ob es nun ein Rind ist oder ein Esel oder ein 

Stück Kleinvieh, lebend in seinem (des Diebes) Besitz angetroffen wird, 

dann muß er es doppelt vergüten'.



    186 KAPITEL VI 

6.2.3 Exegetische Anmerkungen 

21,37 ki (s. 4.2.1), Sam.Pent.: w‘ki; vgl. LXX, Pesch. jignöb (vgl. Ges-K $ 47f.), 

Impf. von gnb (s. 21,16). ‘jemand’, gemeint ist ein freier Israelit. ‘Rind’, s. 21,28. 

’ö, ‘oder’, s. 21,4. seh, ‘ein Stück Kleinvieh’ (auch 22,3.8.9), ein Exemplar der 

Herde (sö’n), ein Schaf oder eine Ziege, ungeachtet Geschlecht oder Alter (s. 

ThWAT, VII, Sp. 718ff.). ütbahö, Perf. cons. (vgl. KöSynt $ 368e) von tbh (vgl. 
zbh, s. 20,24), ‘schlachten’ (s. TRWAT, III, Sp. 302ff.). mkr, s. 21,7. h’missä, 

“fünf”, s. Houtman*, Exodus, I, S. 65. bägär, ‘Großvieh’, Bezeichnung für Rinder 

im allgemeineren Sinn, ungeachtet ihres Geschlechts oder Alters (s. 20,24). tahat, 

vgl. 21,26.27. 'arba‘, ‘vier’, s. Houtman*, Exodus, I, S. 64f., vgl. II Sam. 12,6. 
sö’n, ‘Kleinvieh’ (vgl. auch 22,29 und s. 20,24), Bezeichnung für Schafe und 

Ziegen, ungeachtet ihres Geschlechts oder Alters; zusammen bilden sie gewöhn- 

lich eine Herde (Gen. 30,31f. usw. und s. Houtman*, Exodus, I, S. 132). 

Wie groß ist konkret der Vorteil für den Besitzer? Gewöhnlich nimmt man an, 

daß sich sein Besitz durch die Vergütung um vier Rinder bzw. drei Stück Klein- 
vieh vergrößert (vgl. Jackson, S. 130f.). Der Unterschied in der Vergütung wird in 

TPsJ auf zweierlei Weise begründet: der Dieb hat das Stück Kleinvieh tragen 

müssen (und das ist unehrenhaft); das Rind erfüllt eine Funktion bei der Arbeit; 

der zugefügte Schaden sei daher größer (vgl. auch Mek., III, 99; Raschi; zu 

anderen jüdischen Interpretationen s. Leibowitz*, S. 366ff.). Es liegt auf der 
Hand, daß der Umfang der Vergütung durch den Wert des Tieres bestimmt wird. 

Zur siebenfachen Vergütung s. Prov. 6,31; II Sam. 12,6LXX. Vgl. auch Gen. 

31.39 

    

                                

    

                            

     

      

22,1 22,1.2a zeichnen sich durch Ausgewogenheit aus (vgl. 21,20f.). Nicht nur der 

Bestohlene (22,1), sondern auch der Dieb wird beschützt. Der Bestohlene darf 

sich selbst verteidigen; ihm kann im Falle von Notwehr kein Mord angelastet 

werden. Wenn er sich allerdings von zügelloser Rachsucht treiben ließ, muß er zur 

Verantwortung gerufen werden. 

mahteret (vgl. Jer. 2,34), ‘das Eindringen’ (Derivat von hir; vgl. Ez. 8,8; 

12,5.7.12), nämlich in den Pferch, wo das Vieh gestallt ist (vgl. Joh. 10,1). TPsJ 

(sehr konkret): bhrk’ dkwtl’, ‘in der Öffnung einer Mauer’; vgl. LXX: &v To 

ötopüynarı. 22,1 und auch 22,2 beziehen sich nicht auf Viehdiebstahl, sondern 

auf einen Hauseinbruch (s. auch z.B. Raschi). Sehr deutlich ist dies auch der Fall 

in der Vulg.: si effringens fur domum sive suffodiens, ‘wenn ein Dieb beim 

Einbrechen oder Untergraben eines Hauses’. 

ms’ ni., s. 21,16. nkh ho., s. 5.0; Sam.Pent.: w’hikkahü, “und er schlägt’, 

Subjekt ist der Besitzer, der Viehhüter; Objekt ist der Einbrecher; ‘sterben’, s. 5.0. 

‘En, s. 21,11. damim (Sam.Pent.: Sing. dam, auch in 22,2 [s. auch Num. 35,27]; 

vgl. auch TO, TPsJ, TNf, SamT), Plur. (vgl. KöSynt $ 259c, Ges-K $ 124n) von 
dam, ‘Blut’, das sowohl im Zusammenhang mit Menschen als auch Tieren 

verwandt wird. Im Bundesbuch begegnet es im Plur. mit der Bedeutung ‘Blut- 

schuld’ (22, 1f., vgl. Din. 19,10; 22,8; I Sam. 25,26.33) und im Sing. zur Bezeich- 

nung des Blutes von Opfertieren (23,18). Hier muß es bei der Anmerkung 

belassen werden, daß Blut eine wichtige Rolle in der Erlebnis- und Vorstel- 

      
    
     

  

    



      

     

  

EXODUS 21,37-22,3 

lungswelt des antiken Menschen spielt.‘ 
Auf wen bezieht sich /ö in 22,1b und 22,2a (vgl. auch ‘aläw in 22,2a)? Auf 

denjenigen, der schlägt (den Viehbesitzer oder Hirten), oder auf den Dieb? Es ist 

gebräuchlich, /ö auf erstgenannte Person zu beziehen. Bereits in den meisten alten 

Übersetzungen hatte man sich hierfür entschieden. Siehe den Schluß von 22,1 in 

LXX: oük Eotıv auto $övog, ‘er ist nicht des Mordes schuldig’; Vulg.: percussor 

non erit reus sanguinis, ‘wird der Totschläger keine Blutschuld haben’; TPsJ und 
TNf sagen explizit, daß die Person, die geschlagen hat, nicht schuldig ist am 
Vergießen von unschuldigem Blut. In PT* wird /ö hingegen auf den Einbrecher 

bezogen: /!h tbw‘ "dm, “für ihn ist ein Bluträcher’. Auch Raschi bezog /ö auf den 

Dieb; er versteht 22,1b wie folgt: der Dieb ist ein Mensch ohne Blut und Seele, 
d.h. bereits ein toter Mann, weil er durch seinen mörderischen Plan das Recht auf 

Schutz von seiten der Gemeinschaft verloren hat (vgl. Leibowitz*, S. 373). 

Die ‘traditionelle’ Auffassung, daß 22,1b; 22,2a in dem Sinne verstanden 

werden müssen: ‘es ist (keine) Blut(schuld) auf ihm’, d.h. er hat (kJeinen Mord 

begangen, wurde in jüngster Zeit bestritten. /ö wurde auf den Dieb bezogen. 

Ehrlich ist der Ansicht, daß — sollte der Viehhirte die gemeinte Person sein — 

die Präposition ‘a/ hätte gebraucht werden müssen (vgl. Dtn. 19,10), und interpre- 

tiert wie folgt: “es wurde (k)ein Mord an ihm begangen’. Schoneveld, S. 330, 

339f., bezieht /ö ebenfalls auf den Dieb: der getötete Dieb hat (k)ein Blut, das um 

Rache schreit, d.h. der Dieb trägt (kJeine Verantwortung für seinen Tod. Ob man 

lö auf den Dieb oder auf den Totschläger bezieht, ist für die Tendenz unerheblich. 
Objektiv betrachtet, ist die traditionelle Auffassung am wahrscheinlichsten. Ich 
habe mich für eine Übersetzung ad sensum entschieden. Siehe ferner zu 22,2a. 

22,2 zär'hä (Sam.Pent.: zärah; Sem@s wird offensichtlich als Maskulinum 
aufgefaßt [vgl. Gen. 19,23]), Perf. von zrh mit $eme$, ‘Sonne’ (vgl. 22,25 und s. 

THAT, Il, Sp. 987ff.; TRAWAT, VIII, Sp. 306ff.), als Subjekt, ‘aufgehen’ (s. THAT, 
II, Sp. 993; TAWAT, II, Sp. 661ff.). 

‘aläw beziehe ich auch den Viehhüter/Besitzer, und nicht auf das Geschehen 

(Brockelmann $ 164bß) oder den Dieb(stahl) (z.B. Baentsch). Die ersten Worte 

von 22,2 beinhalten eine Zeitangabe und Situationsbeschreibung: ein Fall, wie er 

in 22,1b beschrieben ist, findet nach Sonnenuntergang statt. Aus der Formulierung 
ist ersichtlich, daß 22,1b sich auf einen Totschlag eines nächtlichen Eindringlings 

bezieht; wird dieser tagsüber erschlagen, liegt ein Mord vor. Warum? Offensicht- 

lich wird vorausgesetzt, daß jemand, der einen Dieb nachts erwischt, zu sehr 

gewalttätigem Handeln befugt ist, weil sein eigenes Leben unter diesen Umstän- 

den in Gefahr schwebt (vgl. Hi. 24,14.16b; Mt. 24,43). Tagsüber ist dies nicht der 

Fall, weil dann die Person, bei der eingebrochen wird, erheblich weniger wehrlos 

ist (er kann um Hilfe rufen usw.), während der Einbrecher dann der Schwächere 

ist (er kann erkannt werden und sich nicht so einfach davonmachen). 

° Sie weiter z.B. THAT, |, Sp. 448ff.; TRE, VI, Sp. 727ff., ThWAT, ll, Sp. 248ff., C.. 

Bleeker, “Blut ist ein ganz besondrer Saft”, in: ders., The Sacred Bridge, Leiden 1963, S$. 

206-219; Houtman*, Exodus, I, S. 400ff. 

 



    188 KAPITEL VI 

Doch stellt diese Interpretation den Exegeten vor die Frage: ist es nicht 

möglich, daß auch am hellichten Tage die Rede von notwendiger Selbstver- 

teidigung, von Notwehr mit fatalem Ablauf für den Eindringling sein kann? Ein 

Totschlag von jemandem, der tagsüber eingedrungen ist, kann doch nicht generell 

als Mord bezeichnet werden? Und Totschlag bei Nacht kann doch nicht in allen 

Fällen als Notwehr gelten? Oder bezieht sich 22,2 gar nicht auf Einbruch bei 
Tage, sondern auf den Fall, daß der Besitzer tagsüber den Mann trifft, der nachts 

bei ihm eingebrochen ist? Ist er ein Mörder, wenn er den Dieb dann tötet?” 

Erwähnenswert ist, daß 22,2a in TPsJ) und TO nicht als Zeitbestimmung 

verstanden wurde. Mit der Konsequenz, daß 22,1 in TPsJ und TO nicht ein Fall 

von nächtlichem Einbruch, sondern von Einbruch im allgemeinen ist. In TPsJ 

wird 22,2a interpretiert als Bildsprache: ‘wenn die Sache sonnenklar ist’; dieser 

Anmerkung folgt eine Erklärung, nämlich daß der Dieb nicht eingedrungen ist, 

um zu töten, der andere aber ihn doch tötet (dann sei unschuldiges Blut vergos- 

sen). Gemeint ist offensichtlich, daß der Totschläger nur dann frei ausgehen darf, 

wenn ein evidenter Fall von Notwehr vorliegt (vgl. auch Mek., III, 101ff.; bSan. 

72a; Raschi). TO 22,2a lautet in der Übersetzung: ‘Wenn das Auge von Zeugen 

auf ihn gefallen ist’. Die Zielsetzung liegt darin, daß, wenn Zeugen anwesend 
sind, der Dieb keine Neigung zum Totschlag haben wird. In jedem Fall hat auch 

TO Bezug auf eine Situation, in der eine Berufung auf Notwehr nicht möglich 
ist.® 

In LXX und Vulg. wird 22,2a als Zeitangabe verstanden (vgl. auch TNf, Pesch. 

und z.B. Nachmanides), aber eine vom MT abweichende Interpretation gegeben. 

Sallem j*sallem ist zu 22,2a gezogen. In der LXX lautet der Nachsatz: Evoxög 

Eorıv, avranodaveitaı, ‘dann ist er schuldig, er muß mit seinem Tod bezahlen’ 

(vgl. Frankel*, S. 81); Vulg.: homicidium perpetravit et ipse morietur, ‘dann hat 

er einen Mord begangen und muß sterben’. Subjekt von $allem j*Sallem ist der 

Dieb und nicht der Besitzer (vgl. Jackson, S. 155). In TPsJ wird ein fließender 

Übergang zwischen 22,2a und 22,2b erreicht durch die Einfügung: ‘und wenn er 

(der Dieb) seinen Händen zu entwischen weiß, ...’. Ist dies gemeint? Muß der 
Mann, der bei einem versuchten Einbruch lebend davongekommen ist, als Strafe 

für seine schnöde Tat eine Buße zahlen (vgl. CE $$ 12, 13; HG $$ 94-95), deren 

Höhe in Abhängigkeit zu dem Wert steht, den er stehlen wollte? Wahrscheinlicher 

ist, daß angeknüpft wird bei 21,37 und das implizite Objekt die dort genannte 
Vergütung ist (vgl. Schwienhorst-Schönberger*, S. 178ff.). Es ist möglich, daß 

auf /ö im Fragment 2QEx® (s. DJD, III, S. 53f.) I$Im, ‘zur Vergütung’, folgte; vgl. 

TPsJ: mh dmsIm; Vulg.: quod pro furto reddat, ‘etwas, womit er den Diebstahl 

vergüten kann’. 

bignebätö (s. 21,16), “als Kompensation für das Gestohlene’, mit b-pretü (z.B. 

Williams $ 246); vgl. Jackson, S. 139ff.; Schwienhorst-Schönberger*, S. 179f. 

  

   

                                  

    

                            

   

  

    

” vgl. Schwienhorst-Schönberger*, S. 177, und s. Jer. 2,34. Fishbane*, S. 312ff., meint, 

daß in Jer. 2,26.34 Ex. 22,1.2a angewandt wird. 

* ‘vgl. die unterschiedlichen Interpretationen bei Raschi und Nachmanides und s. 
Leibowitz*, S. 374ff. 

     

    

   

  

    



  

  

       
    

EXODUS 21,37-22,3 189 

Wenn der Dieb nicht in der Lage ist, die auferlegte Kompensation zu geben, 
kommt er in Schuldsklaverei, sei es beim Besitzer des gestohlenen Viehs, sei es 

bei einem anderen (s. 4.2.4). In TPsJ ist explizit eine Beziehung zu Ex. 21 gelegt 
durch die Zufügung: ‘und bis zum Sabbatjahr’ (vgl. Mek., III, 103). Josephus 

(Ant., XVI, 3) macht überdies darauf aufmerksam, daß ein Verkauf an Ausländer 

verboten ist. 

      

     

    22,3 himmäse’ timmäse’ (s. Ges-K $51k, 1130; Joüon $ 123g, p; Brockelmann 

$ 93b), “(falls das Gestohlene) angetroffen wird’, TPsJ: + ‘während Zeugen 

anwesend sind’; LXX: &äav d& xataAnubOn Kai eüpedn, ‘wenn er (der Dieb) 

erwischt wird (vgl. 22,1) und das (Gestohlene) angetroffen wird’ (vgl. Prijs*, 
S. 5f.). ‘Rind’, nicht in LXX. ‘Esel’ (s. 21,33), wird in 21,37 nicht genannt; nach 

Schwienhorst-Schönberger*, S. 172ff., braucht dies kein Grund zu sein, 22,3 ganz 

oder teilweise einer anderen Hand zuzuschreiben; er weist u.a. darauf hin, daß der 

Esel als unreines Tier als Objekt von schlachten (21,37) nicht passe. Sam.Pent.: 

nach Kleinvieh + ‘ad kol b*hemä. 

hajjim (s. 21,35), ‘lebend’, muß entsprechend der masoretischen Akzente auf 

das Vorhergehende bezogen werden; in Mek., III, 104 (vgl. Raschi), ist das 

‘lebend’ auf das Folgende bezogen: die Vergütung muß in Form von lebenden 

Tieren stattfinden (vgl. auch LXX%; s. Frankel*, S. 94). In Mek., II, 104, findet 

sich auch die Interpretation ‘wilde Tiere’. $'najim, ‘zwei’, ‘beide’, ‘doppelt’, 

‘zweimal’ (vgl. 22,6.8.10 und s. Houtman*, Exodus, I, S. 61), in Sam.Pent. geht 

'@had, ‘eins’, vorab (eins + zwei; s.u.); vgl. TO, TPsJ, Pesch., SamT (vgl. 

22,6.8); s. daneben PT*: bayplh (auch in 22,6.8) = dinAöc. 

Ebenso wie in 22,6 ist hier die Rede von einem Fall von Diebstahl, wobei das 

Gestohlene aufgespürt wird. In 22,6 geht es um wertvolle Objekte, hier um 

lebende Tiere. In beiden Fällen muß das Gestohlene doppelt vergütet werden. Auf 
diese Weise wird der Dieb bestraft. Undeutlich ist, wie das ‘doppelt’ verstanden 

werden muß. Muß zu jedem einzelnen gestohlenen Tier bei der Rückgabe ein oder 

zwei Exemplare hinzugegeben werden? Gewöhnlich denkt man an ersteres 

(Jackson, S. 131f.; vgl. auch Paul*, S. 186, Anm. 2) Der Dieb verspielt, was er 
einem anderen rauben wollte (vgl. Leibowitz*, S. 362). 

  

   

                  

    

                                    

     
    

6.2.4 Kommentar 

6.2.4.1 Das Thema von 21,37-22,3 ist “Viehdiebstahl’. Von den Proble- 

men, vor die die Passage den Ausleger stellt, sind folgende zwei am 

bedeutendsten: 
1. Für das gleiche Delikt werden in 21,37 und 22,3 unterschiedliche 

Strafen vorgeschrieben. Wie kann dies erklärt werden? Wird der Um- 

stand, daß der Dieb das Tier noch nicht geschlachtet hat oder noch keine 

Möglichkeit hatte, es zu verkaufen (vgl. 21,37), mit einer milderen Strafe 

“belohnt”? 

2. In 21,37; 22,2b.3 wird die Frage des Strafmaßes behandelt, in 

22,1.2a die Frage, wann im Falle von Totschlag eines Diebes eine Blut-



   

    

190 KAPITEL VI 

schuld vorliegt und wann nicht. Wie ist das Verhältnis zwischen beiden 

Textabschnitten geartet? 
Ich möchte mit letzterer Frage beginnen: laut einer von vielen akzep- 

tierten Auffassung ist 22.1.2a eine Einfügung und 21,2b der ursprüngliche 

und natürliche Anschluß an 21,37. Im Zusammenhang mit dieser Auffas- 

sung läßt man manchmal in der Übersetzung 22,1.2a auf 22,3 folgen (s. 

z.B. NEB). Angenommen wird, daß sich 22,1.2a nicht speziell auf 

Viehdiebstahl beziehe, sondern auf Hauseinbruch (z.B. Paul*, S. 86f., und 

schon Raschi). Dies ist zweifelhaft. Obwohl bammahteret und hag- 

gännäb in 22,1 mit ‘bei einem Einbruch’ bzw. ‘ein Dieb’ übersetzt 

werden können (vgl. Ges-K $ 126g, r; Joüon $ 137m, n), ist wahrscheinli- 

cher, daß der Einbruch und der (in 21,37 gemeinte) Dieb in dem Haus 

(vgl. II Sam. 12,3) oder dem Pferch, wo sich das Vieh befindet, gemeint 

ist. 22,1 handelt nicht von einem eigenständigen Fall (dann stünde als 

Einleitung ki), sondern von einer besonderen Fall — "im wird verwendet 

—, der in der dargestellten Situation (21,37) eintreten kann. Für die 
Schlußfolgerung, daß 22,1.2a eigenständig ist, liegen unzureichende 

Argumente vor. 21,37; 22,1.2 bildet einen kohärenten Textabschnitt. Kann 

dies auch von 21,37-22,3 gesagt werden? Ich komme hiermit auf die erste 

Frage zu sprechen, die bereits die frühen Ausleger beschäftigte (vgl. 
Leibowitz*, S. 363ff.). 

6.2.4.2 Jackson, S. 40ff., 130ff., 154ff., meint im Anschluß an D. Dau- 

be, daß 21,37-22,2a ergänzt worden sei, erst durch 22,2b, später durch 

22,3 (vgl. auch Fishbane*, S. 241ff.). Das Strafmaß sei milder geworden. 

Otto*, Wandel, S. 19ff., nimmt gegenteiliges an; literarisch sei 21,37-22,3 

in vier Phasen entstanden; hinter der Passage verbirgt sich seiner Meinung 

nach eine Entwicklung in bezug auf die Festlegung des Strafmaßes, die 

übrigens nicht parallel laufe mit der literarischen Entstehungsgeschichte: 

anfänglich galt für Viehdiebstahl die allgemeine Strafe für Diebstahl (vgl. 
22,6.8); die Strafe für Viehdiebstahl sei jedoch verschärft worden; nur im 

Fall von Aufklärung des Diebstahls durch kultische Mittel oder wenn die 
Tiere lebend gefunden wurden, konnte mit einer doppelten Vergütung 

Genüge geleistet werden (22,3). 

Von Westbrook*, S. 113ff., wurde die Kohärenz von 21,37-22,3 als 

ganzes verteidigt anhand einer neuen Interpretation im Licht der Ge- 

setzgebung des Alten Orients. Seiner Meinung nach beinhalte 21,37-22,3 

drei verschiedene Vorschriften. 21,37 handle von der Vergütung, die der 

ertappte Dieb bezahlen muß; 22,3 beziehe sich nicht auf die Schadens- 
vergütung durch den Viehdieb. Das Subjekt von 22,3 sei der Mann, der 
ein Stück Vieh vom Viehdieb gekauft habe: der Käufer sei zur Schadens- 

vergütung verpflichtet, kann aber seinerseits den Schaden wieder auf den 
Dieb abwälzen. 22,1-2 handle von einem versuchten Einbruch. 

    

      

  

 



       

  

   

EXODUS 21,37-22,3 191 

   

  

       

    
    
    

    
    
    
    
    
    
    
    

    
    
    
    

                              

   
   

    
    

Westbrook* wird zu Recht von Schwienhorst-Schönberger* (S. 167, 

| 182ff.) bestritten. Auch der Aufbau der Passage — Bestimmung mit Ai, 
| auf die zwei Bestimmungen mit im folgen — spricht dagegen. Schwien- 
| horst-Schönberger* selbst bietet zwei Interpretationsmöglichkeiten an 

| (S. 168ff., 184ff.): (1) ursprünglich bildeten 21,37, 22,3 eine Einheit; 

22,1-2 sei redaktionelle Einfügung; (2) 21,37-22,3 stammt aus einer Hand 

| und hat die Form einer Inklusio. Für das unterschiedliche Strafmaß von 

21,37 und 22,3 gibt er drei Argumente: (1) wenn eine Schlachtung oder 
ein Verkauf nicht vorgenommen wurde, dann ist die Chance größer, daß 

der Diebstahl aufgelöst wird, und daher kann das Strafmaß geringer sein; 
(2) bedacht muß werden, daß im Fall eines Verkaufs oder einer Schlacht- 

ung der Wert des gestohlenen Tieres nicht mehr genau ermittelt werden 

kann; der Besitzer darf nicht benachteiligt werden; (3) ein Fall wie der 

von 21,37 wird öfter vorgekommen sein; die Formulierung einer scharfen 

Sanktion ist so verständlich. 

Wie dem auch sei,” es läßt sich denken, daß bei der Bestimmung des 

Strafmaßes berücksichtigt wird, was der Dieb mit dem Tier getan hat.'° 

| Wenn er es verkauft oder geschlachtet hat (vgl. HG $ 73), dann ist 

| überdeutlich, daß er ein Dieb ist. Jemand, der fremdes Vieh in seinem 

| Besitz hat und die Eigentumsmarkierungen entfernt hat (vgl. HG 8$ 60- 
| 62; MAG F $ |), ist, wenn auch kein Dieb, dann doch in jedem Fall ein 

| betrügerischer Finder. Aus der Tatsache, daß sich ein Stück Vieh von 

| jemandem im Besitz eines anderen befindet, kann nicht ohne weiteres 

| geschlossen werden, daß es gestohlen wurde. Jemandes Vieh konnte 

unbemerkt in die Herde eines anderen geraten sein. Dann kann man den 

Besitzer der Herde nicht des Diebstahls bezichtigen (vgl. HG $ 66). Vieh 

kann ausbrechen und von jemandem gefunden werden (vgl. HG $ 71) 

| und in dessen Besitz gehalten werden. Wer gefundenes Gut für sich 

} behält, kann nicht auf eine Ebene mit einem Dieb gestellt werden. 

Obwohl die Möglichkeit, daß die Bestimmungen über Diebstahl im 

Laufe der Zeit ausgeweitet wurden, nicht ausgeschlossen werden kann, 

muß dessen ungeachtet festgehalten werden, daß 21,37-22,3 als kohärente 

\ Passage verstanden werden kann. '' 
| 6.2.4.3 Ähnliche Vorschriften wie die in 22,6-14 finden sich auch in 

Gesetzestexten aus dem Alten Orient (vgl. auch Leemans [s. 2.1], 

| ® Zu einer Diskussion der Problematik s. auch Levinson*, S. 48ff. 

'® Es geht zu weit, mit Sprinkle*, S. 139, zu schlußfolgern, daß der Gesetzgeber mit der 
geringen Strafe den Dieb anspornen will, Reue zu erweisen und zukünftig vom Diebstahl 

abzusehen. 

!! Auch Lev. 5,20-26 beinhaltet Vorschriften mit Bezug auf das Entwenden von fremdem 
Eigentum. Zu einem Vergleich mit 21,37-22,3.6-12 s. Marx, S. 186ff.



    

  

192 KAPITEL VI 

S. 429ff.). 

Im CE $$ 12-13 wird ebenso wie in 22,1-2 bei der Beurteilung eines 

versuchten Diebstahls der Zeitpunkt der Tat berücksichtigt. $ 12 handelt 

vom Diebstahl einer Getreidegarbe des Landes (vgl. LE $ 9); $ 13 vom 

Einbruch in ein Haus. In beiden Fällen muß der Dieb, wenn er tagsüber 

erwischt wird, eine Buße bezahlen; wird er nachts ertappt, dann muß er 

seine Tat mit dem Tod bezahlen (vgl. Sick*, S. 55, Anm. 275, 478; 

Yaron*, S. 273f.). In 22,1.2a steht im Unterschied zu CE $$ 12-13 die 

Frage nach dem Strafmaß nicht zur Diskussion. Es geht um die Frage, in 
welcher Situation Selbstverteidigung gerechtfertigt ist. Der mögliche Tod 

des Diebes ist nicht seine Strafe, sondern die Folge einer Konfrontation 

des Diebes mit dem Besitzer der Habe. Ihn trifft keine Schuld, wenn er 

nachts einen Dieb erschlägt. Auf ihm liegt ebenfalls nicht die Pflicht zum 
Totschlag. 

CE $ 13 ist nicht eigenständig. CH $ 21 bestimmt, daß der Einbrecher 

vor dem Loch, durch das er versuchte, ins Haus zu gelangen, getötet und 

aufgehängt werden muß (vgl. Sick*, S. 144; Westbrook*, S. 122, 125, 

Anm. 53); CH $ 25 schreibt vor, daß derjenige, der beim Löschen eines 

in Brand stehenden Hauses versucht, etwas zu stehlen, in eben dies Feuer 

geworfen werden muß (vgl. Westbrook*, S. 55, Anm. 72). Auch der 

Räuber muß seine Tat mit seinem Leben bezahlen; wird er nicht erwischt, 

obliegt der Stadtverwaltung die Pflicht, den Schaden zu vergüten (CH 

88 22-24; vgl. Sick*, S. 116f.; Walther [s. 2.1], S. 198f.; Westbrook*, 

S4236, 71): 
Von einem (versuchten) Hauseinbruch handeln auch HG $$ 93-95. Eine 

Buße wird vorgeschrieben. Berücksichtigt wird bei der Festlegung der 

Höhe die Situation (ist der Einbruch gelungen oder nicht) und der soziale 

Status des Täters (ist es ein freier Mann oder ein Sklave [vgl. auch 

88 96f.]). Ein Unfreier wird überdies mit körperlicher Verstüummelung 

bestraft: die Nase und die Ohren werden abgeschnitten ($ 95). 

Von Viehdiebstahl ist insbesonders in CH $ 8 die Rede: der Dieb muß 

das aus dem Tempel oder Palast gestohlene Vieh dreißigfach vergüten, 

das Vieh einer Privatperson zehnfach; hat er nichts zu geben, muß er 

getötet werden. Stiehlt er aus dem Tempel oder Palast Sachgegenstände, 

gilt im Unterschied zum Viehdiebstahl ein anderes Strafmaß: die Todes- 

strafe ($ 6). In letztem Falle kann der Diebstahl überzeugend nachgewie- 

sen werden. Befindet sich fremdes Vieh in jemandes Besitz, ist dies 

schwieriger zu beweisen (vgl. Westbrook*, S. 121f.). In MAG C+G $ 8 

und MAG F $ 1 werden für Viehdiebstahl Buße, Stockschläge und 
Zwangsarbeit für den König vorgeschrieben. 

Die HG schreiben die 15-fache (früher 30-fache) Vergütung bestimmter 

Stücke gestohlenen Viehs vor ($$ 57-59), für andere — der Wert spielt 

     

  

    

  

    



  

      

   EXODUS 21,37-22,3 193 

hierbei eine Rolle — die 10-fache (früher 15-fache) ($$ 63-65), 6-fache 

(früher 12-fache) ($$ 67-69) oder eine Buße ($$ 81-85, 120). In $ 70 ist 

jedoch die Rede von einer doppelten Vergütung (vgl. 22,3) für ein 
gestohlenes Rind, Pferd, Maultier oder einen Esel, das vom Eigentümer 

als sein gestohlenes Tier erkannt wurde. Die gleiche Vergütung muß 
jemand leisten, auf dessen Grundstück das Rind einer anderen Person 
getötet wurde ($ 72). Wird nur doppelte Vergütung gefordert, weil der 

Dieb die Eigentumsmerkmale nicht beseitigt hat? (anders Westbrook*, 

S. 117f.). In jedem Fall muß ein betrügerischer Finder, d.h. jemand, der 
die Eigentumsmerkmale entfernt, eine 7-fache Vergütung geben ($$ 60- 

62). Der ehrliche Finder hingegen, d.h. der Mann, der den Fund bei den 

Autoritäten meldet, darf gefundene Tiere solange bei sich halten, bis der 
rechtmäßige Eigentümer sich meldet ($ 71).' 

Die im Bundesbuch geforderte Strafe für Diebstahl ist mild im Ver- 
gleich zu dem, was z.B. CH und HG vorschreiben (s. aber auch 

Gen. 31,32; 44,9f.16f.). Die Todesstrafe sowie die Forderung nach 

unerschwinglich hohen Vergütungen fehlt (vgl. Yaron*, S. 269). Otto*, 

Wandel, S. 21f., bietet hierfür eine historische und soziologische Erklä- 

rung. Paul*, S. 86, will darin ein typisches Merkmal biblischer Vorschrif- 

ten erkennen. In jedem Fall wird ein Zusammenhang vorliegen zwischen 

der Formulierung von schweren Strafen und dem Umstand, daß man in 

der Praxis den Diebesbanden oft machtlos gegenüberstand und sich daher 

nicht besser zu erwehren wußte, als schwere Strafen zu formulieren. 

6.3 SCHADEN AN FREMDER FELDFRUCHT (22,4-5) 

6.3.1 Übersetzung 

22,4 ‘Wenn jemand einen Acker oder einen Weinberg abgrasen läßt, 

indem er sein Vieh losläßt, und es vom Acker eines anderen frißt, dann 
muß er, gerechnet nach dem Ertrag des besten Teiles seines Ackers und 

gerechnet nach dem Ertrag des besten Teiles seines Weinberges, 

Vergütung geben. 

5 Wenn Feuer um sich greift und auf Dorngestrüpp überspringt und 
einen Getreidehaufen verbrennt oder den Acker mit dem noch stehenden 

Korn, dann muß derjenige, der das Feuer anzündete, eine volle Vergütung 

geben. 

'2 Zum Diebstahl siehe auch 6.4. 

      

 



    194 KAPITEL VI 

6.3.2 Exegetische Anmerkungen 

22,4 ki (s. 4.2.1), Sam.Pent.: w*ki; vgl. LXX, Pesch. jab‘er (vgl. Ges-K $ 53n, 

109h; KöSynt $ 192d, e), s.u. 6.3.3.2. ‘jemand’, ein israelitischer Bauer, eventuell 

eine zu seinem Haushalt gehörende Person, für die er verantwortlich ist. Sädeeh 

bezeichnet sowohl das Ackerland (22,4f.; 23,16) als auch die Weidegründe, das 

Steppengebiet (22,20), wo auch die wilden Tiere, die hajjat hassädeh (23,11.29) 
hausen (vgl. TRWAT, VII, Sp. 710ff.; Houtman*, Exodus, I, S. 248f.); ’ö, ‘oder’, 

s. 21,4; kerem (vgl. ThWAT, IV, Sp. 334ff.), ‘Weinberg’ (auch 23,11). w*sillah 

(s. 21,26) mit wäw-explikativum; Raschi bezieht es konkret auf das Zertreten von 

fremdem Boden; zur rabbinischen Auslegung s. bes. B.S. Jackson, JJS 25 (1974), 

S. 123-136. b*'iröh, zu Ketib (älteres Suffix der 3.Pers. sing.) und Qere (das 

spätere Suffix) s. Lit. zu 21,8. bisdeh, mit b-partitivum (Ges-K $ 119m; Williams 
$ 251). Für 'aher (Plur. in 23,23; fem. Sing. in 21,10; s. dort), ‘jemand anders’, 

wird öfter (z.B. 21,35) re'&hü gebraucht; B.S. Jackson, JJS 27 (1976), S. 140, 

schlägt vor, b‘Sädeh “her, ‘auf einem anderen Acker’, zu lesen. 

mötab, St. cstr. von "metäb (Derivat von Jtb, s. THAT, I, Sp. 652ff.; TRWAT, 

II, Sp. 315ff.), ‘das beste (Teil)’ (Gen. 47,6.11; I Sam. 15,9.15); vgl. KöSynt 

$ 309f. B.S. Jackson, JJS 27 (1976), S. 141, behauptet, daß metab hier nicht mehr 

als “Ertrag” bedeute. Achtet man auf den Kontext, kann mit metab in jedem Fall 

nicht ‘der beste Teil’ des Ackers gemeint sein, sondern es muß an den Ertrag 
desselben gedacht werden; Pesch.: mn tb’ (2x), ‘von dem Guten’. 

Der Schluß von 22,4 ist nicht ohne weiteres mehr deutlich. Auf wen bezieht 

sich das Suffix von sadehü und karmö? Auf denjenigen, der den Schaden verur- 
sacht hat, oder auf die geschädigte Person? (vgl. bereits Mek., III, 110). Ferner 
kann man sich fragen, warum der Schuldige den besten Teil als Vergütung geben 
muß. Weil in 22,4 von Nachlässigkeit und in 22,5 von höherer Gewalt die Rede 
ist? (Baentsch). Oder weil in 22,4 von Absicht und in 22,5 von Unglück die Rede 
ist? (Paul*, S. 88; vgl. auch Otto*, Wandel, S. 22). 22,4 und 22,5 beschreiben 
jedoch wahrscheinlich verschiedene Fälle von gleicher Art (s.u. und vgl. 
Schwienhorst-Schönberger*, S. 189). Der Sam.Pent. hat einen ausführlicheren und 
verständlicheren Text; nach 'aher folgt: Sallem j'sallem missädehü kitbü 'atöh 
w°'im kol-hassädeh jib'eh, ‘dann muß er von seinem Acker vergüten entspre- 
chend seinem Ertrag; und wenn er den ganzen Acker abgrasen läßt, ...’. Die LXX- 
Lesart von 22,4 basiert auf der Textüberlieferung, wie sie vom Sam.Pent. geboten 
wird (vgl. Frankel*, S. 108f.) und die sich auch, wie es scheint, in Qm findet (s. 
Sanderson*, S. 76f.). Sanderson behauptet, daß jib‘eh im Sam.Pent. korrupt sei 
und ursprünglich jab‘ir gestanden habe. Seiner Meinung nach lasse sich der 
Textausfall im MT durch Abirren des Auges des Abschreibers von 'aher nach 
Jab‘ir erklären (Homoioteleuton). 

Verschiedene Exegeten betrachten den Text von Sam.Pent. und LXX als 
ursprünglich (z.B. Strack, Beer, Childs). Als Übersetzung hat sie einen Platz in 
modernen Bibelausgaben gefunden (z.B. LV, NEB). Im Hinblick auf Sam.Pent. 
und LXX erhebt sich übrigens auch die Frage, auf wen sich das Suffix bezieht. 
Man kann an den Acker der zur Verantwortung gezogenen Person denken: soviel 
wie beim anderen abgeweidet wurde, soviel muß er vom Ertrag seines eigenen 

                                  

   

                                      

   

    

      

    

   

  

  

    



  

  

  

   195      

  

EXODUS 22,4-5 

Landes vergüten. Es kann aber auch der Acker der geschädigten Person sein: der 

erwartete Ertrag des kahlgefressenen Landes muß errechnet und vergütet werden, 
es sei in Naturalien, es sei in Geld. In jedem Fall bietet eine Interpretation des 

MT eine Perspektive, wenn das Suffix auf die benachteiligte Partei bezogen wird: 
eine Festlegung der Vergütung muß auf der Basis des erwarteten Ertrags vom 

besten Teil von dessen Acker oder Weinberg erfolgen (vgl. Dasberg). Auf diese 
Weise wird verhindert, daß der Betroffene trotz Schadensvergütung einen Nachteil 

davonträgt. 
Übrigens ergibt sich auch eine sinnvolle Interpretation des MT, falls man das 

Suffix auf die zur Verantwortung gezogene Person bezieht, wenn angenommen 

wird, daß die Vergütung eine Schätzung des Schadens impliziert (ausdrücklich in 

Vulg.: pro damni aestimatione): der Schadensumfang wird geschätzt; für eine 

Vergütung kommt nur der beste Teil des Ertrags der verantwortlichen Person in 

Frage, damit die benachteiligte Partei in keinem Fall zu wenig erhält (vgl. 
Raschi). Alles in allem betrachtet besteht kein ausreichender Grund für die 

Meinung, daß LXX und Sam.Pent. die ursprüngliche Lesart repräsentieren.” 

  

   

                    

     
     22,5 js’ (s. 4.2.1.), hier mit der Bedeutung (vgl. S. Esh, VT 4 [1954], S. 305f.) 

“um sich greifen’. Zu fissat (von jst, ‘verbrennen’) als vorausgesetzter Text s. 

S. Talmon in: Melanges D. Barthelemy, Fribourg/Göttingen 1981, S. 519. 'e5 (s. 

THAT, 1, Sp. 242ff.; TAWAT, 1, Sp. 457ff.), ‘Feuer’, das von jemandem an- 

gezündet wurde (s. Schluß des Verses), offensichtlich für einen bestimmten 

Zweck. Man kann an das Abbrennen von Stoppeln oder Unkraut auf einem 

überwucherten Acker denken, eventuell auch an das unachtsame Verbrennen 

gesammelter Dornen (vgl. Ez. 15,2ff.; Joh. 15,6) oder daran, daß eine Dornenhek- 

ke um eine Parzelle aufgrund von Unachtsamkeit in Brand gerät (vgl. Jes. 5,5; 

Prov. 15,19; 22,5). Andere Vorschläge, wie z.B., daß es um ein Feuer gehe, das 

von Reisenden unterwegs entfacht wurde (Heinisch), liegen weniger auf der Hand. 

ms’ gal (s. 21,16), hier mit der Bedeutung ‘schlagen über auf’. gösim Plur. von 

qgös (vgl. TRWAT, VII, Sp. 1ff.), ‘Dorngestrüpp’,; Dornen und Disteln waren die 

größten Feinde des Bauern. Sie sind gut für das Feuer, aber leicht entflammbar, 

wie sie sind, auch dann noch eine bedrohliche Macht, die ihre Umgebung schnell 

mit ins Verderben zieht (vgl. Jdc. 9,15; Jes. 9,17). ’kl ni., ‘verbrennen’, s. 21,18. 

gädis, “Garben’ (vgl. Jdc. 15,5; Hi. 5,26), und gamä (Derivat von qwm, s. 21,19), 

‘stehendes Korn’. In Mek., III, 111, werden die Begriffe in breiterem Sinne 

verstanden; gämä wird auch auf Bäume bezogen. 

Der Gebrauch von hassadeh als allgemeiner Begriff fällt nach den vorigen 

speziellen Begriffen auf. Man versucht dies damit zu erklären, daß man es als eine 
Verschärfung übersetzt: ‘das ganze Feld’ (LV, CV, NV) oder ‘das Feld selbst’ 
(Dasberg). Dabei muß dann (vgl. Dillmann, Baentsch) an andere Gewächse und 

Bäume gedacht werden (vgl. 9,25; 10,5; Lev. 26,4). In diesem Fall würde man 

  

   

  

    

                            

    

  

     

"® Vgl. J.J. Rabinowitz, VT 9 (1959), S. 40-46; zu MT und LXX als Zeugen einer unter- 

schiedlichen Entwicklung einer alten Vorschrift s. L. Malusa, BeO 111-112 (1977), S. 163- 

165; vgl. auch A. Aejmelaeus, ZAW 99 (1987), S. 82f.



    196 KAPITEL VI 

aber eine konkrete Andeutung erwarten. Siehe besonders Jdc. 15,5, wo als Klimax 

steht: und die Weinberge (und) die Olivenhaine. Raschi merkt an: das Feuer 

verhärtet den gerade gepflügten Boden, so daß dieser aufs neue umgepflügt 
werden muß. Paul*, S. 88, denkt beim Feld an das aufkeimende Getreide (vgl. 

Cazelles*, S. 66). Schwienhorst-Schönberger*, S. 192, vermutet, daß ’ö hassädeh 

eine Erweiterung sei. Die genannten Erklärungen und Interpretationen zeugen von 

der Verlegenheit der Exegeten. Vielleicht muß ’ö haggämäh 'ö hassädeeh als eine 
Art Hendiadys verstanden werden: der Acker mit dem noch stehenden Korn; vgl. 
Vulg.: stantes segetes in agris. In der LXX ist das triadische Subjekt übersetzt 
mit: äAwva fi oräxug f neötov, ‘die Dreschtenne, das gemähte und noch stehen- 

de Korn’. hammab‘ir 'et-habb‘'erä, “der das Feuer anzündete’, vgl. KöSynt 
$ 329c; Ges-K $ 117g. 

            

   

    

6.3.3 Kommentar 

6.3.3.1 In 22,4-5 werden zwei verschiedene Schadensfälle an fremder 
Feldfrucht beschrieben. In beiden Fällen ist Nachlässigkeit, Sorglosigkeit 
oder Unvorsichtigkeit die Schadensursache. Die geschilderten Situationen 
versetzen uns in das Alltagsleben einer agrarischen Gesellschaft. Jemand 
läßt sein Vieh auf seinem eigenen Grundstück frei umherlaufen, aber es 
vergreift sich, weil er es nicht gut hütete, auch am Besitz eines anderen. 
Jemand entfacht unvorsichtig ein Feuer, das auf das gemähte oder noch 
stehende Getreide eines anderen übergreift, so daß dieses vernichtet wird. 
In beiden Fällen muß der Verursacher des Schadens den geschädigten 
Volksgenossen entschädigen. Damit kann Genüge geleistet werden, da 
keine böse Absicht vorliegt (vgl. Jdc. 15,5; II Sam. 14,30; Mt. 1325): 

6.3.3.2 Auffallend in 22,4-5 ist der Gebrauch von Termen, die mit den 
Konsonanten br (in dieser Reihenfolge) gebildet sind. Es ist gebräuch- 
lich, die betreffenden Terme von drei verschiedenen homonymen Wurzeln 
abzuleiten (vgl. THAT, 1, Sp. 224; ThWAT, 1, Sp. 727ff.; anders Sprin- 
kle*, S. 140f.), von denen zwei in 22,4 zu finden seien, nämlich br II, 
“abweiden’ (b’r hi., ‘grasen lassen’, und 5’r pi., ‘grasen’, werden ver- 
wandt) und 5’ Ill, ‘wie Vieh, dumm sein’ (das Derivat bir, ‘Tiere’, 
‘Vieh’ [vgl. z.B. Gen. 45,17; Num. 20,4.8.11] wird gebraucht) und in 
22,5 die dritte, b’r I, ‘brennen’ (b’r hi., ‘in Brand stecken’ [vgl. Jde. 
15,5; Ez. 5,2] wird gebraucht mit dem Derivat b°‘era, ‘Brand’). Im 
Zusammenhang mit den genannten Interpretationen von b‘r wird ‘abgra- 
sen fremder Feldfrucht” und ‘Brand fremder Feldfrucht’ als Thema 
betrachtet von 22,4 bzw. 22,5. Diese Betrachtungsweise ist alt und bereits 
formuliert in LXX, Pesch., Vulg., TO, TPsJ (vgl. Mek., III, 108) und 
SamT. In diesem Fall ist zu konstatieren, daß in 22,4-5 auf schöne Weise 
mit den gleichen Konsonanten gespielt wurde (Alliteration). 

In TNf und PT* hingegen sind die verschiedenen Formen von b’r alle 

   

  

   

                                  

   

    

     

    

   

    

     
        

    



     

  

EXODUS 22,4-5 197 

   

  

in Beziehung mit 5’r I, ‘brennen’, gebracht worden, wobei auch 22,4 

interpretiert wird als Fall eines Schadens an fremdem Besitz infolge 

unvorsichtigen Gebrauchs von Feuer.'* Auch verschiedene moderne 

Autoren haben sich für diese Auslegung entschieden (z.B. Baentsch, 
Ehrlich, McNeile, Scharbert; s. auch z.B. NEB). Baentsch z.B. behauptet, 
daß 22,4 von einem Fall handle, wo jemand Stoppeln oder Unkraut 
abbrennt und dabei Schaden an fremdem Besitz verursacht, für seine 

Unachtsamkeit wird er bestraft, indem er das Beste vom Ertrag seines 

Landes geben muß. 22,5 handle von einem Fall, wo jemand durch höhere 

Gewalt (Sturmwind) einen Brandschaden verursacht. Solch eine Person 

kann damit Genüge tun, ausschließlich den Fremdschaden zu vergüten. 

Andere moderne Exegeten (z.B. Beer, Noth, te Stroete, Childs) halten an 

der traditionellen Auslegung fest. 

Es spricht mehr dafür, daß hier von zwei verschiedenen, durch ki 

eingeleitete Vorschriften die Rede ist. Baentsch merkt an, daß es unwahr- 

scheinlich sei, daß Vieh in einem Weinberg zugelassen wurde (Jes. 5,5); 

aber daß Weinberge und Gärten mit Feuer gereinigt wurden, sei noch un- 

wahrscheinlicher (vgl. Holzinger). Cazelles*, S. 65f., löst das Problem zu 

rigoros, indem er schlichtweg ‘Weinberg’ als Glosse erklärt. Zu Recht 

nun weist B.S. Jackson, JJS 27 (1976), S. 139, darauf hin, daß der antike 

Weinberg nicht bloß zum Weinbau gebraucht wurde und die hier geschil- 

derte Situation nicht fremd ist (vgl. HG $ 107). Diverse Gefahren bedro- 

hen den Wohlstand des Weinbergs: Heuschrecken (Joel 1,4f.; Mal. 3,11), 

Krankheiten (Dtn. 28,39), Verwahrlosung (Prov. 24,30f.), aber auch 

Unachtsamkeit Dritter, z.B. von Hirten, die ihre Schafe und gefräßigen 

Ziegen darin loslassen (Jer. 12,10). 

Alles in allem betrachtet scheint von einer Situation die Rede zu sein, 

in der jemand sein Vieh Futter auf seinem eigenen abgeernteten Feld 

suchen läßt, während das Getreide auf dem Feld seines Nachbarn noch 

steht (vgl. te Stroete). Ebenso könnte man daran denken, daß jemand sein 

Vieh in einem verwilderten Weinberg (Jes. 5,6) mit der Absicht losläßt, 

das Unkraut zu vertilgen, oder es auf Brachland weiden läßt (23,11). 

Durch seine Unachtsamkeit läßt es sich am Weinberg oder an anderer 

Bepflanzung auf einer nahe gelegenen Parzelle eines anderen gut gehen. 

Ferner beschreiben 22,4-5 offenkundig Situationen der gleichen Art 

(jemand ist nachlässig). 22,5 kann schwerlich als Fall von höherer Gewalt 

betrachtet werden. Wer Feuer anzündet, muß mit dem Wind rechnen. 

Sollte eine außergewöhnliche Situation im Blickfeld gewesen sein, dann 
ist eine explizite Erwähnung derselben notwendig. Zur Meinung, daß sich 

    

                                

" Vgl. J. Heinemann, JJS 25 (1974), S. 117ff.; G. Schelbert, VT 8 (1958), S. 253-263; 

A. Toeg, Tarb 39 (1970), S. 223-231.       

  



         

  

     

       
    
    
    
    
    
    

  

     
    

  

    
    
    

  

   

198 KAPITEL VI 

die Vergütung in 22,4 von derjenigen in 22,5 in der Höhe unterscheidet, 

s. die Anmerkungen zu 22,4. 

6.3.3.3 Ähnliche Vorschriften finden sich auch in der Umwelt Israels. 

CH 88 57, 58 handeln vom Weiden des Viehs ohne Zustimmung auf 

fremdem Acker. Eine Vergütung in Naturalien wird vorgeschrieben. Von 
Flurschaden, der durch Vieh oder Feuer verursacht wurde, handeln — in 

der Reihenfolge Feuer-Vieh — HG $$ 105-107. Für Schäden an einer 

Plantage muß eine Vergütung in Geld gegeben werden. Im Fall von 
Brand muß der Schuldige für eine Neuanpflanzung Sorge tragen. Für 

Schäden am Acker muß der Schuldige dem Geschädigten einen guten 

Acker zur Verfügung stellen, so daß er dennoch ernten kann. Für einen 

Fall von Wasserschaden an einem Acker infolge von Nachlässigkeit s. 

NBG $ 3. 

6.4 ENTWENDUNG ODER SCHÄDIGUNG VON IN AUFBEWAHRUNG GEGE- 
BENEM, GELIEHENEM UND GEMIETETEM BESITZ (22,6-14) 

6.4.1 Literatur   
H. Seebass, “Noch einmal zum Depositenrecht Ex 22, 6-14”, in: Gottes 

Recht als Lebensraum (FS H.J. Boecker), Neukirchen-Vluyn 1993, S. 21- 

31; R. Westbrook, “The Deposit Law of Exodus 22, 6-12”, ZAW 106 

(1994), S. 390-403. 

     

  

    

   
   

                        

    

6.4.2 Übersetzung 

22,6 ‘Wenn jemand einem anderen Silber oder Wertgegenstände zur 

Aufbewahrung gibt und es wird aus dem Haus dieses Mannes gestohlen, 

dann muß der Dieb, falls er erwischt wird, doppelt vergüten. 

7 Falls der Dieb nicht erwischt wird, dann muß der Herr dieses 

Hauses sich zu den Göttern wenden, so daß ans Licht kommen kann, daß 

er sich nicht den Besitz des anderen angeeignet hat. 

8 In bezug auf irgendein Eigentumsdelikt, ob es nun um ein Rind, um 

einen Esel, um ein Stück Kleinvieh um Kleidung oder irgendetwas 

Vermißtes geht, von dem jemand behauptet: “Da ist es!”, muß die 
Angelegenheit der zwei betroffenen Personen vor die Götter gebracht 

werden. Derjenige, den die Götter schuldig erklären, muß dem anderen 

doppelt vergüten. 

9 Wenn jemand einem anderen einen Esel oder ein Rind oder ein 

Stück Kleinvieh oder irgendein Tier in Obhut gibt und es stirbt oder wird 
schwer verwundet oder geraubt, ohne daß es jemand sieht,  



  

  

  

       

    

EXODUS 22,6-14 199 

10 dann muß (in der Rechtsangelegenheit) zwischen den zwei betroffe- 
nen Personen der Eid vor JHWH abgelegt werden, so daß ans Licht 
kommen kann, ob der eine (der Bewahrer) sich nicht den Besitz des 

anderen angeeignet hat. Dessen Besitzer muß (den Eid) annehmen und er 
(der Bewahrer) braucht es nicht vergüten. 

11 Aber falls es ihm einfach gestohlen wurde, dann muß er seinem 

Besitzer sehr wohl vergüten. 
12 Falls es sicher von einem Raubtier zerrissen wurde, dann muß er es 

als Beweis herbeibringen. Das zerrissene Tier braucht er nicht zu ver- 

güten. 

13 Aber wenn jemand von einem anderen ein Tier leiht und es in 

Abwesenheit seines Besitzers schwer verwundet wird oder stirbt, dann 

muß er (der Entleiher) es ganz bestimmt vergüten. 

14 Falls sein Besitzer anwesend war, dann braucht er es nicht zu 

vergüten. Wenn es gemietet ist, dann ist das Risiko im Mietpreis ver- 

rechnet. 

    

                

   

     

    

  

6.4.3 Exegetische Anmerkungen 

    

22,6 ki (s. 4.2.1), Sam.Pent.: w*ki; vgl. LXX, Pesch. ‘Silber’, s. 20,23. kelim, 

“Wertgegenstände’, Plur. von Kl (s. TRWAT, IV, Sp. 179ff.), bezeichnet verschie- 

denartige Gegenstände aus unterschiedlichem Material, Geschirr, Geräte usw. In 

22,7 ist vielleicht (neben kesef) Zierat (vgl. 3,22; 11,2; 12,35; 35,22), aus 

Edelmetall verfertigte Gegenstände gemeint (vgl. Gen. 24,53; Num. 31,50f.; Jes. 

61,10; Hi. 28,17). $mr, s. 21,29. TPs)J fügt hinzu: ‘ohne Lohn für das Bewahren’ 

(vgl. z.B. Mek., III, 113, und s. TPsJ 22,9.11). w‘günnab (s. 21,16), Sam.Pent.: 

w’nignab ni., vgl. Qm. bajit (vgl. THAT, I, Sp. 308ff., TRWAT, I, Sp. 629ff.), 
“Haus’, wird im AT sowohl zur Bezeichnung einer Wohnung (ungeachtet ihres 

Charakters) gebraucht als auch einer Gemeinschaft von Menschen; im Bundesbuch 

begegnet es allein mit der ersten Bedeutung, für die Wohnung des freien Israeliten 

(22,6f.) und die Wohnung JHWHs, das Heiligtum (23,19). ms’ ni. (s. 21,16), 

vorausgesetzt wird, daß der Dieb im Besitz des Gestohlenen ist und so der Beweis 

für den Diebstahl geliefert ist. ‘doppelt’ (s. 22,3), Sam.Pent.: 'ehäd S‘najim, ‘für 

eines zwei’ (vgl. 22,3 und s. auch TO, TPsJ, SamT, Pesch.). Nicht angedeutet 

wird, wer das vom Dieb als Buße geforderte Geld oder Gut empfängt. Der 

Eigentümer oder der Herr des Hauses? Oder beide? 

  

    

                      

   

   

      

     

22,7 "im, s. 4.2.1. qrb ni. (vgl. Jos. 7,14), ‘sich wenden zu’ (+ 'el); qrb (s. THAT, 

II, Sp. 674ff.; TRWAT, VII, Sp. 147ff.) wird häufig gebraucht im Zusammenhang 
mit dem Nähern an das Heilige, den Heiligen (z.B. 3,5; 12,48; 16,9; 40,32), auch 

im Zusammenhang mit der Rechtsprechung (z.B. Num. 27,5; Dtn. 1,17; Jos. 7,18; 

I Sam. 10,20f.; 14,36 [grb qal + el ha'löhim]). ba‘al, s. 21,3. 'el-ha’*löhim 

ebenso wie in 21,6 wird (ha) "löhim in den Targumen und der Pesch. als ‘Richter’ 
interpretiert; vgl. auch z.B. Mek., III, 116, 119. LXX hat jedoch in 22,7.8a:



    

  

    200 KAPITEL VI 

     &v@nıov to Beoü; Sing. auch in 22,8b (s.u.); auch hier hat der Übersetzer 

‘Richter’ im Sinn gehabt (vgl. Frankel*, S. 95f.; Prijs*, S. 6). 
Zweite 'im-lö’, in LXX geht kai öpeitau, ‘und er soll schwören’, voran (so 

explizit TPsJ, Vulg. und s. z.B. Mek., III, 116; vgl. Prijs*, S. 2). Die Frage außer 
acht gelassen, ob die Handlung bei den “/öhim im Ablegen eines Eides besteht, 

ist es in jedem Fall unwahrscheinlich, daß vor 'im-lö’ ein ‘um zu schwören, 

(daß)’ hinzugedacht werden muß. 'im-ö’ hat bei Eidesleistungen die Bedeutung 

‘sicher’ (vgl. Ges-K $ 149a und s. Ehrlich, Cassuto). Der Satz ist elliptisch. Bei 
‘im muß hinzugedacht werden ‘(um in Erfahrung zu bringen) ob er ...”. 

5Ih + jäd, ‘sich zueignen’, s. 21,26. m’lä’käh (s. ThWAT, IV, Sp. 905ff.; vgl. 
A.G. Auld, Henoch 8 [1986], S. 273-280), ‘Arbeit’, ‘Werk’, hier und in 22,10 
‘Habe’, ‘Besitz’ (das durch Arbeit Erworbene?; vgl. Gen. 33,14; I Sam. 15,9; II 

Chr. 7,13); die Versionen geben mehrheitlich eine Übersetzung ad sensum; LXX 
betont: ‘nichts vom Depositum’ (so auch in 22,10). 

    

    

    

   

  

    
   

   
22,8 ‘al, s. Williams $ 289. d’bar-pesa‘, "Eigentumsdelikt’, anders L. Köhler, 
ZAW 46 (1928), S. 213-218: “Eigentumsanfechtung’; der Inhalt von däbar, 
“Wort”, ‘Sache’, wird manchmal in starkem Maße durch den Kontext bestimmt; so 
kann dabar die Bedeutung ‘Streit’, ‘Rechtssache’ haben (z.B. 18,16.22.26; 22,8b; 
Plur. in 18,19; 23,8; 24,14); auch kann es in einer Genitivverbindung durch das 
nomen rectum näherbestimmt werden; letzteres ist z.B. in 22,8a der Fall (zu 
p«@Sa‘, ‘Verbrechen’ [auch in 23,21] s. THAT, II, Sp. 488ff.; TRWAT, VI, Sp. 
791ff.) und in 23,7 der Fall. ‘Rind’ usw., s. 21,28.33.37, polysyndetische Aufli- 
stung in LXX, Pesch. salmä (auch 22,25), Sam.Pent.: simlä (auch 22,25; vgl. auch 
Din. 24,13; 29,4). Häufiger als Salmä (16x AT) begegnet $imlä (30x AT [EX 
22,26]). Die Begriffe (s. TAWAT, VII, Sp. 822ff.) haben dieselbe Bedeutung ($/mh 
ist wahrscheinlich aufgrund der Vertauschung des zweiten und dritten Konsonan- 
ten von $mih entstanden). Sie bezeichnen das Oberkleid, den Mantel (bestehend 
aus einem großen Stofflappen, der über die Schulter geworfen werden kann und 
an der Seite den Armen Platz bietet), und Kleidung in allgemeinerem Sinn (z.B. 
3,22; 12,35; 19,10.14). Das Kleid diente auch dazu, Dinge aufzubewahren und zu 
transportieren (12,34; vgl. Jdc. 8,25; I Sam. 21,10; Prov. 30,4 und auch II Reg. 
4,39) und während des Schlafs vor Kälte zu schützen (22,26; vgl. Dtn. 22,17; 
24,13 und auch Gen. 9,25; Dtn. 10,18; Jes. 3,6f.). Kleidung wird zusammen mit 
silbernen und goldenen Gegenständen als Geschenk und Beute genannt (z.B. Gen. 
24,53, 45,22;: Ex. 3,22; 12,35:Jos:22,;8; I Reg. 10,25; Sach. 14,14). "bedaä, 
“etwas Vermißtes’ (vgl. Lev. 5,22f., Din. 22,3), Derivat von ’bd (s. THAT, I, Sp. 
17ff.; TAWAT, I, Sp. 20ff.), Sam.Pent.: ha”bedä. “ser usw., LXX: ‘worüber man 
eine Anklage eingereicht hat, was es auch immer ist’ (vgl. Prijs*, S. 3f.). Wer ist 
Subjekt von jö’mar (vgl. 21,5)? ‘ein Zeuge’ (Raschi, Ibn Esra) oder ‘der Deposi- 
tar’, der mitteilt, nicht mehr als das in Verwahrung Genommene erhalten zu haben 
(Nachmanides), oder ‘der Besitzer’? ki, nach einem verbum dicendi (vgl. z.B. 
1,19; 3,12; 2,10) mit emphatischer Kraft. 

hü' zeh wird gewöhnlich auf die Identifikation des Besitzes durch den Ei- 
gentümer bezogen; u.a. Jackson (s. 6.2.1), S. 239f., bezieht die Formulierung (‘der 
da ist es!”) auf die Identifizierung der verdächtigen Person und versteht die Worte 

      

  

  

   

    

    



  

      

   EXODUS 22,6-14 201 

als Formulierung, mit der eine Beschuldigung ausgesprochen wird. ha'*löhim, 

Sam.Pent.: jhwh. bw’, s. 20,24. ‘der zwei betroffenen Personen’ (s. 22,3), gemäß 

der im TPsJ gegebenen Interpretation sind die beiden Betroffenen der Herr des 

Hauses, der schwört, daß etwas (in fremder Hand) sein Eigentum sei, und der 

Dieb. “ser, “derjenige, der’ (s. z.B. Ges-K $ 138e, f, Joüon $ 1581, m). Sam. 

Pent.: 'ehäd $'najim, vgl. 22,6. Die Vergütung ist dieselbe wie im Fall von 

Diebstahl. 

jarsi‘ün, 3.Pers. plur. Impf. hi. (Waltke & O’Connor $ 27.2e) von rs‘ hi., 
‘schuldig erklären’ (s. THAT, Il, Sp. 813ff.; TRWAT, VII, Sp. 675ff., und s. die 

Verwendung von ra$a‘, “Schuldige’ in 23,1.7); zur Defektivschreibung und zum 

nün-paragogicum s. Ges-K $ 47m; Joüon $ 44e. Sam.Pent. liest jarsi'ennü 

(3.Pers. sing. Impf. hi. + Suff. 3.Pers. sing. masc.), auf das hä’*löhim folgt, d.h. 

das Subjekt ist ‘Gott’ = JHWH (vgl. 22,10 und s. LXX: kai 6 &Aoüg diät To 

8eoü, ‘derjenige, der von Gott schuldig erklärt wird’; s. jedoch Vulg.: et si illi 

iudicaverint, wobei die vorher genannten dei Subjekt sind; s. auch Aq., Symm., 

Theod.). ©. Loretz, Bib 41 (1960), S. 170, führt diverse Argumente für die These 

an, daß "/öhim kein anderer als JHWH sein könne (vgl. auch Brockelmann 

$ 50f.). Da die Form j’ribün in 21,18 deutlich pluralisch ist, liegt kein Grund vor, 

jarsi‘ün in 22,8 nicht auch als echten Plural zu betrachten. Die Singularform 

jarsi‘ennü im Sam.Pent. beruht auf Harmonisierung; die Verwendung des Plur. 

im MT beruht auf der Interpretation von (ha) "löhim als Richter. Aus der Art und 
Weise, wie im AT (ha) *löhim als Subjekt einer pluralischen Verbalform verwen- 
det werden kann, wird jedoch deutlich, daß (ha)"*löhim — auf diese Weise 

gebraucht — nicht ohne weiteres mit JHWH austauschbar ist (s. 4.2.7). Dillmann 

behauptet, daß der Plur. gebraucht wird, da die Gottheit hier durch Menschen 

repräsentiert wird. 

22,9 ki, in Sam.Pent.: w*ki; vgl. LXX, Pesch. w‘kol, Sam.Pent.: ’ö kol; vgl. LXX, 

Pesch. Fishbane*, S. 170f., meint, daß w*kol auf eine sekundäre Ausweitung 

deute; vgl. aber H. Avalos, JBL 109 (1990), S. 116f. b’hemä (s. TRWAT, I, Sp. 
523ff.), ‘Tier’ (auch 22,18), häufig kollektiv, wird vor allem zur Bezeichnung von 

Haustieren gebraucht. ‘sterben’ (s. 5.0), einen natürlichen Tod, z.B. durch Krank- 

heit; zum Gebrauch des Perf. (ümet) s. KöSynt $ 134. $br pi. (s. TRWAT, VII, Sp. 

1027ff.), ‘in Stücke brechen’ (in 23,24 für das Kurz-und-Klein-Schlagen von 

Masseben; vgl. 34,13; Dtn. 7,15; 12,3 usw.), wird im ni. hier und in 22,13 dafür 

gebraucht, daß ein Stück Vieh schwere Verletzungen (Bruch von Gliedmaßen) 

erleidet (z.B. dadurch, das es in die Klauen eines wilden Tieres gerät; vgl. Ez. 

34,4.16; Sach. 11,16), so daß es dem Tode geweiht ist oder in jedem Fall 
ökonomisch wertlos ist (vgl. Osumi*, S. 172, Anm. 126); TPsJ: ‘oder es wird von 
einem wilden Tier gerissen’ (vgl. 22,12 und s. Mek., III, 121). 

5bh (s. ThWAT, VII, Sp. 950ff.), “gefangen nehmen’, ‘wegführen’; hier im ni. 

für das Rauben von Vieh (vgl. Jer. 13,17; Hi. 1,15.17, I Chr. 5,21; II Chr. 14,5). 

Raub als Tat einer Diebesbande muß unterschieden werden vom Diebstahl eines 

Individuums (s. 22,11). Der Vorschlag, daß 'ö-nisbä eine Glosse sei oder durch 

Dittographie entstand (nisbar und nisbä, Assonanz) (z.B. Hyatt), ist unwahrschein- 

lich. Zur Wortfolge in der LXX s. 22,13 (vgl. Prijs*, S. 6). ‘en rö'eh (s. 21,11 

      
   



    

  

    

    

    

202 KAPITEL VI 

und 20,22), asyndetischer Umstandssatz (Joüon $ 159b; Williams $ 494); TPsJ 
betont: ohne daß ein Augenzeuge da ist, der es bezeugen kann (vgl. Mek., III, 
122); LXX: Kai undeig yvo; zur Austauschbarkeit von ‘sehen’ und ‘wissen’ s. 

S. Talmon, ScrHie 8 (1961), S. 340ff. 

22,10 s’bü ‘at jhwh, ‘der Eid vor JHWH’ (KöSynt $ 336t; G. Giesen, Die Wurzel 
3b‘, ‘schwören’, Königstein/Ts-Bonn 1981, S. 15, 28f., 32), vgl. 22,7f.; “bu ‘ä ist 

ein Derivat von 5b‘, ‘schwören’, ‘den Eid leisten’ (vgl. THAT, II, Sp. 855ff.; 

ThWAT, VII, Sp. 974ff., TRE, IX, S. 373ff.). LXX: öpkog toü Oeoü, um jedes 

Mißverständnis auszuschließen (in 21,7.13.14 ist xöprog die Bezeichnung für den 

Eigentümer); in Vulg. ist jawh unübersetzt geblieben. jhwh findet sich sporadisch 

im ältesten Teil des Bundesbuches (vgl. auch 22,19). Dies braucht kein Grund zu 

sein anzunehmen, daß hier ursprünglich "löhim gestanden habe (z.B. Hyatt). 

Siehe 6.4.4.4. 5’neham, vgl. 22,8. 'im-lö’ usw., vgl. 22,7b; TPsJ liest auch hier: 

‘er soll schwören’. /qgh (s. 21,10), Sing. bei pluralischem Subjekt (KöSynt 
$ 348e); das Objekt wird nicht explizit genannt; TO, TPsJ explizit: ‘sein Schwur’ 

(vgl. Mek., III, 124; Raschi); anders Holzinger, Ehrlich, Cassuto: das tote oder 
verkrüppelte Tier; vgl. Hyatt: das Fell ist wertvoll (diese Auffassung paßt nicht im 

Fall von Raub); Beer: der erlittene Schaden. 

22,11 Warum muß im Fall von Diebstahl aus dem Haus (22,7) keine Vergütung 

geleistet werden und im Fall von 22,11 sehr wohl? Zwei Meinungen werden 

vertreten: (1) Im ersten Fall wurde für den geleisteten Dienst nichts bezahlt, im 

zweiten sehr wohl. (2) Die Situation ist anders: etwas, das in einem Haus ver- 

wahrt ist, ist relativ sicher: im Fall von Diebstahl ist der Vorwurf von Nachläs- 
sigkeit nicht möglich; Vieh befindet sich auf freiem Feld; wird es gestohlen, kann 

dem Hirten mangelnde Aufsichtspflicht vorgeworfen werden (vgl. Paul*, S. 93). 

gänöb jiggäneb (s. 21,16), zum Inf. abs. + verbum finitum s. Ges-K $ 1130; 

Joüon $ 123p. me‘immö, TPsJ: ‘bei dem, der Lohn für das Beaufsichtigen 

empfangen hat’ (vgl. 22,6.9). Sam.Pent.: w‘sallem. 

22,12 täröf jittäref Inf. abs. qal, auf das die 3.Pers. sing. ni. von trp folgt (s. 

ThWAT, Il, Sp. 375ff.), ‘zerreißen’ (durch ein Raubtier; so explizit TPsJ); vgl. 

z.B. Gen. 37,33; 44,28; 49,27; in 22,12.30 findet sich das Derivat frefä, ‘das 

zerrissene (Tier)’ . 

J’bi’ehü (von bw’ hi.; s. 20,24), das Suffix bezieht sich auf das Tier; Sam.Pent.: 
Jabi’, d.h. er muß einen Zeugen mitbringen; LXX: ‘dann muß er ihn (den 

Besitzer) zum zerrissenen Tier bringen (so wird der Beweis erbracht); Vulg.: 

“dann muß er zu ihm bringen, was getötet wurde’ (‘d [Derivat von 'wd (s. 

21,29), wird im Bundesbuch zur Bezeichnung eines Zeugen A charge (23,1) und 
des Beweisstückes ä d&charge (22,12) gebraucht; vgl. Bovati*, S. 262ff. u.a.] 

wurde als ‘ad verstanden; F.C. Fensham, VT 12 [1962], S. 337-339, vertritt diese 

Interpretation; der Besitzer erhält das zerrissene Tier als Entschädigung); TO: 

‘dann muß er Zeugen herbeibringen’ (‘Zeugen’, Plur. auch in TNf; vgl. Dtn. 

19,15 und s. z.B. Raschi); TPsJ beinhaltet sowohl die Interpretation der LXX wie 

die von TO; vgl. auch Mek., III, 125f.; dort wird auch die Auffassung genannt, 

     

  

    

    

    

  

  
 



  

  

        

  

    
    

EXODUS 22,6-14 203 

   
daß das Fell als Beweisstück (vgl. Am. 3,12) vorgezeigt werden muß.'? Gemeint 
ist wohl, daß das tote Tier oder dessen Körperteile als Beweis geliefert werden 

müssen (vgl. Gen. 37,31-33). Cassuto meint, daß ein Wortspiel von ‘@d und ‘ad, 

‘Beute’ (Gen. 49,27), vorliegt. /ö’, Sam.Pent.: w*lö’. 

    

22,13-14 5’ qal (s. THAT, Il, Sp. 841ff.;, TRWAT, VI, Sp. 910ff.), ‘fragen’, 
‘bitten’, hier mit dem Ziel etwas für eine bestimmte Zeit gebrauchen zu dürfen: 

‘um Ausleihe bitten’, ‘leihen’ (vgl. II Reg. 4,3; 6,5). Das Objekt wird nicht 

explizit genannt. TPsJ: md'm, ‘etwas’; Vulg.: quidquam horum, “etwas davon’. Im 

Lichte des Kontexts muß gemeint sein: ein Tier (vgl. 22,9 und s. Pesch.). Zu den 

Verbalformen s. 22,9; mit Blick auf die Wortfolge könnte man hier an ein 

Hendiadys denken: das Tier erliegt seinen Verwundungen; u.a. LXX®: + ‘oder es 

weggeraubt wird’ (vgl. 22,9). Das Subjekt wird nicht explizit genannt; TPsJ: ‘und 

ein Bein gebrochen oder das Tier gestorben ist’.’en ‘immö, asyndetischer Um- 

standssatz (vgl. 22,9). 

Zwei Derivate von skr (s. TRWAT, VII, Sp. 795ff.) werden in 22,14 gebraucht; 

das Adjektiv säkir, ‘gemietet’, und das Substantiv säkär, ‘Mietpreis’. Das Subjekt 

von bä’ (s. 20,24) wird nicht expliziert; vorausgesetzt ist ‘der Verlust’ (vgl. TPsJ). 

Gemeint ist offensichtlich, daß der Verlust eines vermieteten Tieres durch den 

bezahlten Mietpreis kompensiert wird (vgl. auch FT, PT", Vulg. und z.B. Raschi, 

Keil, Dillmann, Cassuto). Anders LXX: “Wenn es aber einen Lohnarbeiter betrifft 

(dem das Tier gegen Bezahlung in Verwahrung gegeben wurde), dann soll er (der 

Besitzer im Verlustfall) von dessen Lohn Vergütung erhalten’. Zu einer anderen 

Erklärung der LXX s. Prijs*, S. 8f. Die Auslegung von 22,14b ist übrigens 

umstritten. Auch andere Interpretationen werden vertreten: im Fall von Vermie- 

tung muß auch bei einem Unglück der Preis für die gesamte Mietdauer bezahlt 

werden (Ehrlich); der säkir ist der Tagelöhner (s. z.B. 12,45; Lev. 22,10; 25,6.40), 

dem der Besitzer ein Tier anvertraut hat, um bestimmte Arbeiten zu verrichten; 

kommt es um oder trifft es ein Unglück, dann wird der Schaden vom Lohn des 

Arbeiters abgezogen (d.h. er erhält keinen Lohn) (z.B. Baentsch, Beer, Noth).'* 
Im Blick auf die genannten Erklärungen erhebt sich die Frage: wiegt der Miet- 

preis oder der Lohn des Tagelöhners den verursachten Schaden auf? Dies dürfte 
nicht der Fall sein. Der Besitzer trägt ein großes Risiko. Kann dies gebilligt 

werden? In Mek., III, 128f., wird konkludiert, daß auch im Fall von Miete bei 

höherer Gewalt keine Vergütung gegeben werden braucht, sehr wohl aber, wenn 

der Mieter offenkundig nachlässig war (vgl. 22,9-12). Diese Problematik hat zu 

gegensätzlichen Vorschlägen geführt: der Mietpreis müsse auf den Schaden 

aufgerechnet werden (te Stroete); 22,14b bestimme, daß ein Tagelöhner, der mit 
einem geliehenen Tier arbeitet, vom Ausleiher bezahlt werden muß (Hyatt). 

  

   

                        

   

    

                      

    

   
     

5 Vgl. auch FT, PT* und s. Ibn Esra und Ehrlich (mit Textänderung). Siehe ferner 
Prijs*, S. 6ff.; R. Le Deaut, VT 22 (1972), S. 164-175. 

!% $. auch Crüsemann*, S. 194, der die sozialen Konsequenzen der Vorschrift für den 

Armen herausstellt.



    204 KAPITEL VI 

6.4.4 Kommentar 

6.4.4.1 22,6-14 beinhaltet eine Reihe Bestimmungen, die darauf abzielen, 

den Besitz eines Israeliten vor Verlust durch betrügerisches Verhalten 
oder Nachlässigkeit von seiten eines Mitbürgers (6x re‘ehü, in 22,6- 
10.13)!” im Falle von Deposition (22,6-12), Nießbrauch (22,13.14a) oder 

Vermietung (22,14b) zu schützen. Das betreffende Eigentum kann aus 
Wertgegenständen (22,6.8) oder Vieh (22,8-14) bestehen. Festgelegt wird, 

in welchen Fällen der geschädigte Eigentümer Recht auf Vergütung hat 

oder nicht (s/m pi. [s. 6.0] in 22,6.8.10-12.13[2x].14). 

22,6-14 kann in Übereinstimmung mit der masoretischen Einleitung in 

drei Abschnitte unterteilt werden: 

22,6-8; 22,6.7 handelt von Deposition von Geld und Wertgegenständen; 

  

   

      

   
in 22,8 werden die Vorschriften auf das in Verwahrung gegebene Vieh 

ausgeweitet. 

Folgende Situation wird in 22,6 vorausgesetzt: jemand hat, um seinen 

Besitz zu schützen, z.B. weil er verreisen muß, Geld oder Wertge- 

genstände bei einem anderen in Verwahrung gegeben. Dieses Depositum 

wird entfremdet. Es entstehen allerdings keine Probleme. Der Dieb wird 

gefaßt und bestraft. Der Eigentümer erhält das Seine, wenn er seinen 

Besitz zurückholt, und wahrscheinlich mehr als das. 

Folgende Situation wird in 22,7 vorausgesetzt: das in Verwahrung 

gegebene Gut ist verschwunden; der Dieb wird nicht erwischt und es gibt 

keine (unparteiischen) Zeugen (vgl. 22,9b); auf dem Depositar ruht der 

Verdacht der Veruntreuung; im Prozeß zwischen Eigentümer und Depo- 

sitar wird von Gott bzw. den Göttern ein Urteil erfragt (s. 6.4.4.3,4). 

22,8 spricht allgemein von Fällen, in denen jemand das Vertrauen eines 

anderen enttäuscht. Offensichtlich ist der Blick nicht gerichtet auf Verun- 
treuung von gefundenem Besitz (so Holzinger; vgl. Lev. 5,22), sondern 

wie im vorhergehenden auf Veruntreuung von Depositum. Hierzu wird 

sowohl lebendes (22,9-12) als nicht-lebender Besitz (vgl. 22,6.7) gerech- 

net (22,8 bildet die ‘Brücke’ zwischen 22,6.7 und 22,9-12). Man könnte 

geneigt sein, 22,8 als eine ganz allgemeine Vorschrift zu betrachten, die 

sich auf allerlei Konflikte über Eigentum, verlorenes oder gestohlenes Gut 

usw. bezieht, das bei jemandem gefunden wird; aber im Hinblick auf den 

Kontext ist dies nicht naheliegend. 22,8 setzt folgende Situation voraus: 
der Depositar behauptet, daß das in Verwahrung gegebene Gut entfremdet 

    

            

   

  

   

                    

   

  

    

"" S. auch 21,14.18.35; 22,25. re‘a (vgl. THAT, II, Sp. 786ff., TRWAT, VII, Sp. S45ff.), 
‘Nächster’, ‘Mitmensch’, bezeichnet im Bundesbuch stets den Volksgenossen, den freien 

Israeliten. In Zusammenhang mit ’is (s. 21,7) tendiert die Bedeutung in Richtung von 
“einer/der andere’. 

     

  

    

    

   

  

  

    



  

  

  

      
    

EXODUS 22,6-14 205 

wurde; der geschädigte Eigentümer beschuldigt den Depositar der Verun- 

treuung und glaubt gar seinen Besitz unter dem des Depositars entdeckt 

zu haben; im Prozeß wird ein Urteil von Gott bzw. von den Göttern 
erwartet (vgl. 22,7). 

22,9-12 handelt vom in Verwahrung gegebenen Vieh. 
22,9 handelt von folgender Situation: jemand vertraut ein Stück Vieh 

der Sorge eines anderen an, doch geht das Tier verloren aufgrund des 
einen oder anderen Unglücks, gegen das der Hirte nichts ausrichten 
konnte. Neben 22,9 s. 22,6a.8a. TPsJ hat auch hier die Zufügung ‘ohne 

Lohn für das Bewahren’ (vgl. Mek., III, 121). Gemäß Raschi, Ibn Esra 

und Nachmanides bezieht sich 22,9-12 im Unterschied zu 22,6-8 auf das 

gegen Bezahlung In-Bewahrung-Geben (vgl. auch Cassuto). Das Hüten 

von fremdem Vieh soll gegen Vergütung erfolgen. 

In 22,10 wird vorausgesetzt, daß der Hirte des Viehs beschuldigt wird, 

in grober Weise nachlässig gewesen zu sein (vgl. Ez. 34,4.16; 

Sach. 11,16). Wenn Zeugen fehlen, kann er sich nur mit einem JHWH- 

Schwur gegen die Anschuldigungen wehren, er habe das Tier so mißhan- 

delt, daß es gestorben sei, er sei seiner Aufsichtspflicht nicht nachgekom- 

men, so daß es verunglückte, oder er habe es schlichtweg veruntreut. Der 
Eid muß seinen guten Namen schützen und ihn vor Ansprüchen auf 
Vergütung bewahren. Rein sachlich betrachtet paßt der Eid nur für den 
Fall des Verdachts der Veruntreuung (vgl. Schwienhorst-Schönberger*, 

S. 199f.). 

In 22,11 geht es um folgendes: Viehdiebstahl kann durch eine gute 

Aufsicht der Tiere vermieden werden. In bewiesenen Fällen von Dieb- 

stahl, in denen der Dieb nicht erwischt wurde (vgl. 22,6f.), geht der 

Depositar daher nicht frei aus,'® wie in Fällen von höherer Gewalt, 

natürlichem Tod des Tieres, Raub durch wilde Tiere oder Überfall durch 

eine Bande von Banditen (vgl. 22,9.12 und s. Raschi). 

22,12 hat Bezug auf die folgende Situation: Wenn ein Stück Vieh 

einem Raubtier zum Opfer gefallen ist und der Hirte den Beweis erbrin- 

gen kann, daß er seiner Aufsichtspflicht nachgekommen ist (vgl. I Sam. 
17,34f.), dann kann er nicht für den Verlust des ihm anvertrauten Tieres 

verantwortlich gemacht werden (die Praxis war allerdings oft anders [vgl. 

Gen. 31,39]). Kann der Depositar den Beweis nicht erbringen, dann bleibt 

ihm, sofern keine Schuld vorliegt, der JHWH-Schwur (22,10). 

22,13-14 handelt vom Ausleihen bzw. Mieten eines Tieres als Arbeits- 

kraft. 

Folgende Situation wird in 22,13-14a vorausgesetzt: jemand borgt sich 

    

                  

     

   

  

   
    

                                  

    
"" Crüsemann*, S. 194, weist auf die sozialen Konsequenzen für ‘einen armen Hütejun- 

gen’.



   

    

    

    

206 KAPITEL VI 

von einem anderen ein Tier, um es für sich auf dem Feld arbeiten zu 

lassen, um Lasten zu transportieren oder es als Reittier zu gebrauchen; das 

Tier wird verwundet oder kommt um. Wenn der Besitzer nicht zugegen 
war, muß der Benutzer, ungeachtet der Umstände, unter denen das Tier 

zusammenbrach — ob er es nun gut oder schlecht behandelt hat oder es 

eines natürlichen Todes starb, oder es durch Nachlässigkeit oder ein 

Unglück zugrunde ging -, den erlittenen Verlust vergüten. Der Entleiher 

verrichtet keinen Dienst für den anderen (vgl. 22,9), sondern macht gratis 

Gebrauch von fremdem Besitz. Darum ist er voll verantwortlich und hat 

in allen Fällen eine Vergütungspflicht gegenüber dem Eigentümer; er 

kann sich nicht durch einen JHWH-Schwur (22,10) auf höhere Gewalt 

berufen. Obengenanntes gilt nur, wenn das Unglück erfolgte, ohne daß 

der Besitzer zugegen war. Findet ein Betriebsunglück in seiner Gegenwart 

statt, kann dem Benutzer keine Nachlässigkeit vorgeworfen werden. In 

diesem Fall hätte der Eigentümer dem vorbeugen müssen, daß das 

betreffende Tier überladen oder falsch behandelt wurde. 

Offensichtlich beschreibt 22,14b einen andersartigen Fall: das Tier, das 

zur Arbeit herangezogen wurde, ist nicht geborgt, sondern gemietet. In 

diesem Fall ist die Frage, ob der Besitzer zugegen war oder nicht, bei 

einem Unfall nicht von Bedeutung, so daß auch keine Vergütung geleistet 

werden muß. Ein eventuelles Unglück ist bereits im Mietpreis einkalku- 

liert. 

6.4.4.2 Ebenso wie in 21,6 (s. 4.2.5-8) ist die Interpretation von 

(ha) “löhim in 22,7f. umstritten. Für den Begriff werden die gleichen 

Erklärungen wie in 21,6 geboten. 

1. Mit ha”löhim sind die Richter gemeint. U.a. aufgrund des Kontextes 

erscheint diese Interpretation unwahrscheinlich. Es geht um Rechtssi- 

tuationen, in denen Aussage gegen Aussage steht und keine anderen 

Hinweise zur Verfügung stehen. Eine Berufung auf die Gottheit(en) ist 

die einzige Möglichkeit, um aus der komplizierten Angelegenheit heraus- 

zukommen. 

2. halöhim, ‘Gott’, ist eine Umschreibung für das (lokale) Heiligtum. 

Diese Auffassung wird von vielen Exegeten vertreten. In diesem Fall 

müßte man in 22,8 an ein Gottesurteil denken, wie es durch einen Re- 

präsentanten Gottes, einen Priester oder sonstigen Kultfunktionär, herbei- 

geführt wird. 
3. Mit ha’*löhim sind die Hausgötter, eventuell ein Hausgott, gemeint 

(z.B. Eerdmans*, S. 128; Beer). 

Auch in bezug auf (hä) löhim in 22,7f. wird manchmal angemerkt, daß 

ein Unterschied gemacht werden müsse zwischen der ursprünglichen, 
polytheistischen Bedeutung des Wortes und dessen Gebrauch in Israel. 

Siehe z.B. Baentsch und te Stroete (“Gott’ = das Heiligtum), Cassuto 

  

  

 



  

  

       
   

EXODUS 22,6-14 207 

(Richter). Bemerkenswert ist, daß sich verschiedene Ausleger in 22,7f. für 

eine andere Interpretation entscheiden als in 21,6. Siehe z.B. Baentsch, 

Noth, Michaeli (Hausgottheit[en], 21,6; Heiligtum, 22,7f.), Childs (Heilig- 

tum, 21,6; Gericht, 22,7f.), Ehrlich (Richter, 21,6; Heiligtum, 22,7f.), 

Sprinkle* (vorväterliche Figurinen, 21,6 [S. 57ff.]; ‘Gott’ = das Heilig- 

tum, 22,7f. [S. 145ff.]). 
Auch im Fall von 22,7f. muß konstatiert werden, daß die dritte Deutung 

einen guten Sinn ergibt. Die Hausgötter sind prinzipiell die Instanz, um 

ein Urteil darüber zu fällen, was sich im Haus abspielt. Sie wissen, was 

dort vor sich geht (22,7), und wissen, was zum Haus gehört und was 

nicht (22,8). Ein Hausherr, der betrügerisch handelt, ruft daher Unheil 

über sich herauf. Er kann sich in seinem Haus nicht mehr sicher wähnen. 
Auch hier stoßen wir auf ein Rudiment einer Volks- und Fami- 

lienfrömmigkeit (s. 4.2.8). Insbesondere der Gebrauch des Plur. jarsi ‘un 

in 22,8 spricht hierfür. Die Form spricht dagegen, daß mit "*/öhim JHWH 

bezeichnet werde (s. 4.2.7). Die Ansicht, daß selbstverständlich JHWH 

gemeint sei,'? ist nicht fundiert (s. 6.4.3; zu 22,8). 
6.4.4.3 Wie erlangte man Klarheit in der Frage, wovon in 22,7f. die 

Rede ist? Darüber bestehen verschiedene Auffassungen. 

1. Sowohl in 22,7 als auch in 22,8 wird folgende Situation vorausge- 

setzt: vom Verdächtigten wird gefordert, daß er einen Reinigungseid 

ablegt, d.h. schwört, daß er sich nichts von einem anderen angeeignet hat 
(z.B. Dillmann, Hyatt). 

2. Sowohl in 22,7 als auch in 22,8 wird eine Anspielung auf das 

Erhalten eines Gottesurteils bzw. eines Gottesausspruchs gemacht (z.B. 

Beer, Heinisch, Durham). Man kann an ein Orakel denken, das unter 

Vermittlung eines Kultfunktionärs (vgl. 18,19) gegeben wird, wenn das 

Heiligtum die Stätte der Handlung sein sollte, oder an einen durch 

bestimmte Mittel eingeholten göttlichen Ausspruch. Letztere Möglichkeit 

(Urim und Tummim) wurde bereits in Mek., III, 116, erwogen, aber 

verworfen. 

3..22,7 handelt vom Ablegen eines Reinigungseides, 22,8 von der Frage 
einer gerichtlichen Untersuchung und einer richterlichen Entscheidung 

(z.B. Gispen, Cassuto, Childs) oder eines Gottesurteils bzw. Gottesaus- 

spruchs (z.B. Noth, Fensham, Michaeli). 

Die Auffassungen 1 und 3 passen bei allen drei obengenannten Inter- 

pretationen von ha’*löhim. Die Auffassung 2 nur zur Interpretation ‘Gott’ 

(Heiligtum) oder ‘Hausgott’ bzw. “Hausgötter”. 

Im Fall eines Schwurs hat man sich den Vorgang wie folgt zu denken: 

  

   

                                  

   

                                    

    
" Siehe O. Loretz, Bib 41 (1969), S. 170; Loretz hat seinen Standpunkt später geändert 

(.425).



   

  

208 KAPITEL VI 

der Angeklagte muß den Reinigungseid ablegen (vgl. auch 22,10); 
vorausgesetzt wird, daß er dies tut, indem er seine Unschuld beteuert oder 

Gott bzw. die Götter anruft — dessen bzw. deren Fluch soll ihn treffen, 

wenn er die Unwahrheit spricht (vgl. I Reg. 8,31) —, und daß er im Fall 

von Schuld den Eid nicht zu schwören wagt, da er göttliche Sanktionen 

befürchtet; weigert er sich, erfolgt eine Verurteilung (22,8 Schluß). Legt 

er den Eid ab, geht er frei aus (vgl. 22,10), wobei ein eventuelles Urteil 

nun in göttlicher Hand zu liegen kommt (vgl. I Reg. 8,32 und s. Giesen 

[s. 6.4.3; zu 22,10], S. 118ff.). 
Zur Frage, wie ein eventuelles Gottesurteil mit mechanischen Mitteln 

eingeholt wurde, kann nur spekuliert werden. Es läßt sich denken, daß 

Lose geworfen wurden (vgl. Jos. 7,14ff.; I Sam. 14,40ff.; 28,26LXX; 

Act. 1,23ff.), inwendig wirksame Mittel verabreicht wurden (vgl. 

Num. 5,11ff.) oder daß der Schuldige durch ein Bild angewiesen wurde 

(“Winkorakel’).?° In diesem Zusammenhang sei erwähnt, daß mit Bezug 

auf /räfim (s. 4.2.7) von Divination die Rede ist (Ez. 21,26; Sach. 10,2; 

vgl. Jdc. 18,5).”' M.E. spricht vieles dafür, sowohl bei 22,7 als auch bei 
22,8 an ein Gottesurteil zu denken, durch welches eine juristische Proble- 

matik geklärt werden konnte (neben 22,7 s. I Sam. 14,36). 

6.4.4.4 Auffallenderweise wird in 22,10, einem ähnlichen Text wie 
22,7f., der Gottesname JHWH gebraucht. Eerdmans*, S. 127f., findet 

darin eine Stütze für seine Auffassung, daß das alte Israel polytheistisch 

war und JHWH eben nur eine von Israels Gottheiten war”?. Eerdmans 
interpretiert das Verhältnis von 22,7f. zu 22,10 wie folgt: im ersten Fall 

sei die Rede von einem Prozeß über Besitz, der in einem Haus in Ver- 

wahrung gegeben wurde; hierüber können die Hausgötter ein Urteil 
aussprechen, denn das Haus ist ihr Territorium; im zweiten Fall geht es 

um ein Ereignis, das sich auf freiem Feld abspielt, außerhalb des Zustän- 

?® Vgl. G. Hoffmann & H. Greßmann, ZA4W 40 (1922), S. 110ff. 

?! Zum Gottesurteil s. ferner R. Preß, “Das Ordal im alten Israel. I”, ZAW 51 (1933), 
S. 121-140; K. van der Toorn, “Ordeal Procedures in the Psalms and the Passover Meal”, 

VT 38 (1988), S. 427-445, T. Frymer-Kensky, “The Strange Case of the Suspected Sotah 

(Numbers V 11-31)”, VT 34 (1984), S. 11-26. Zum Gottesurteil im allgemeinen s. ERE, IX, 

S. 507ff; HWDA, II, Sp. 994ff.; TRE, XIV, S. 100ff. Wenn Beweise und/oder Zeugen 

fehlten, wurde das Gottesurteil als letztes Mittel zur Ermittlung der Wahrheit, u.a. im Fall 

von Diebstahl und Meineid, auch im christlichen Europa bis zum 13.Jh. eingesetzt, bis es 

durch das Mittel der Folter abgelöst wurde. Siehe R. Bartlett, Trial by Fire and Water. The 

Medieval Judicial Ordeal, Oxford 1990. Auch die in 32,20 beschriebene Strafmaßregel 

wurde als Ordal interpretiert. Zu Urim und Tummim, oft als Orakelsteine interpretiert, s. 

Houtman*, Exodus, III, S. 480ff. Ferner kann konstatiert werden, daß von Folterung als 

Wahrheitsfindungsmittel kein Gebrauch gemacht wurde. 

” Zu seinem Standpunkt s. z.B. seine The Religion of Israel, Leiden 1947, S. 22ff., 38, 

85ff., 110f., 135, 286ff. 

    

  

    

  

    



209 

  

EXODUS 22,6-14 

   

  

digkeitsbereichs der Hausgötter. Für ein Urteil müsse man sich nun an 
JHWH wenden, ‘der Gott des öffentlichen Lebens, der beansprucht, der 

Israeliten höchster Gott zu sein, aber nicht ihr einziger’ (S. 127). Hierbei 

darf allerdings nicht übersehen werden, daß auch in 22,8 unter dem in 
Verwahrung gegebenen Besitz lebendes Gut genannt wird, das sich 

außerhalb der direkten Nähe des Hauses bewegen kann. So liegt es mehr 

auf der Hand, 22,6-8 und 22,9-12 als mehr oder weniger parallele Passa- 

gen oder besser noch 22,9-12 als Auswirkung von 22,8 zu betrachten. 

Gemäß der ersten, d.h. der archaischen Passage, müßte eine Klärung der 

Angelegenheit mittels eines Gottesurteils im Rahmen des Hauskultes 

gesucht werden; gemäß der zweiten, d.h der jahwistischen Passage, indem 
ein Reinigungseid unter Anrufung von JHWH abgelegt wird, wodurch das 

Urteil in seine Hände gelegt wird (s. 6.4.4.3). Vielleicht muß 22,10 als 

Interpretation von 22,7f. verstanden werden: das Gerichtsverfahren muß 

durch einen JHWH-Schwur geklärt werden (abgelegt im Heiligtum? [z.B. 

Baentsch, Hyatt]; vor den Richtern?). In religionsgeschichtlicher Perspek- 

tive muß diese Interpretation als Neuinterpretation verstanden werden 
(vgl. Paul*, S. 93, Anm. 1; Schwienhorst-Schönberger*, S. 201, 205). 

In bezug auf die Entstehung und Bearbeitung dieser Textpassage sei 

lediglich angemerkt, daß 22,8 offensichtlich im Hinblick auf eine breitere 

Anwendung von 22,6.7 formuliert ist (vgl. Fishbane*, S. 172ff., 248).” 

Neben 22,6-14 s. Lev. 5,20-26 (vgl. Fishbane*, S. 255). 

6.4.4.5 Ähnliche Vorschriften, wie sie in 22,6-14 vorliegen, finden sich 

auch in Codices aus dem Alten Orient. CH $$ 120, 121 handeln vom 

Aufbewahren von Gerste im Haus eines anderen. Hierfür muß in Natura- 

lien (Gerste) eine Vergütung entrichtet werden ($ 121). Geht Gerste 

verloren oder wird vom Depositar entwendet, dann muß der Besitzer der 

Gerste vor der Gottheit (mahar ilim) sein Eigentumsrecht beweisen. Der 

Depositar muß die Gerste doppelt vergüten. Das Doppelte muß vergütet 

werden, weil der Depositar darauf aus war, sich betrügerisch zu berei- 

chern. Dies ist auch aus anderen Bestimmungen ersichtlich. CH $ 122 

schreibt vor, daß im Fall von Deposition von Silber oder Gold oder 
irgend etwas anderem die in Verwahrung gegebenen Güter Zeugen 

vorgelegt werden müssen und ein Vertrag geschlossen werden muß. 

Leugnet dessen ungeachtet der Bewahrer, daß ihm Besitz anvertraut 

wurde, dann muß er das Doppelte vergüten (CH $ 124). Wurden die 

Güter ohne Zeugen und Vertrag in Deposition gegeben, hat der Besitzer 

keine Rechtsansprüche darauf (CH $ 123). Eine doppelte Vergütung muß 

  

   

                

  

  

   

          

?* Zu unterschiedlichen Betrachtungen zur Entstehungsgeschichte von 22,6-14 s. Osumi*, 
S. 131f.; Otto*, Rechtsgeschichte, S. 83ff., ders.*, Wandel, S. 14ff., Schwienhorst-Schönber- 

ger*, S. 49f., 193ff., 237.       

     
  



    

  

210 

  

KAPITEL VI 

von jemandem erstattet werden, der zwar seinen Stadtbezirk (babtum) am 

Verlust seines Besitzes schuldig erklärt, aber der Stadtbezirk vor Gott 

(mahar ilim) nachweist, daß der Betreffende seinen Besitz noch hat (CH 

$ 126; vgl. Malul [s. 2.1], S. 434f.). Eine einfache Vergütung ist für den 
Fall ausreichend, wo die verwahrten Güter infolge von Diebstahl abhan- 

den gekommen sind (vgl. Gen. 31,39). Vergütung ist notwendig, weil der 

Depositar nachlässig war. Er muß Anstrengungen unternehmen, um den 

Dieb zu finden und den Besitz zurückzuerhalten (CH $ 125). 

CH 88 9-11 beschreiben ein kompliziertes Eigentumsdelikt: jemand 
erkennt sein Eigentum unter dem Besitz eines anderen und verfügt über 
Zeugen, die erklären, daß er der rechtmäßige Eigentümer sei; der andere 

läßt wissen, daß er das umstrittene Gut von einem Dritten unter Zeugen 
gekauft habe; die Zeugen der beiden Rechtsparteien bekräftigen ihre 

Aussage vor Gott (mahar ilim); der Verkäufer ist daher ein Dieb und muß 

getötet werden; der Eigentümer erhält seinen Besitz zurück; der Käufer 

wird aus dem Besitz des Verkäufers entschädigt ($ 9). Falls der Käufer 

nicht in der Lage ist, den Verkäufer und Zeugen herbeizubringen, der 

Eigentümer aber sehr wohl über Zeugen verfügt, dann ist ‘der Käufer’ ein 

Dieb, der getötet werden muß ($ 10); ist aber der Eigentümer nicht in der 

Lage, Zeugen herbeizubringen, dann ist er ein Lügner und Lästerer, der 

getötet werden muß ($ 11). 

Das Depositenrecht wird auch in CE behandelt: wenn das Depositum 
verloren ging, ohne daß der Beweis von Einbruch (Entfernen der Tür- 

pfosten oder Fenster) geliefert werden kann, dann muß der Verwahrer das 

Depositum vergüten ($ 36). Wenn die Rede von Einbruch ist und das 

Depositum zusammen mit Besitz des Hausbesitzers verschwunden ist, 

dann muß letzterer im Tempel bzw. Tor von Tispak vor der Gottheit 
schwören (ina bit/bab Tispak nis ilim), daß er keine Lügen erzählte oder 

einen Betrug beging; der Eigentümer kann dann keine Ansprüche mehr 

anmelden ($ 37). 

In bezug auf in Verwahrung gegebenes Vieh werden im CH verschie- 
dene Situationen unterschieden. Betrügerische Hirten, die Eigentumsmar- 

ken des Viehs verändern oder Vieh verkaufen, müssen hierfür büßen 

($$ 264f.). Ist der Bewacher nachlässig, dann ist er verantwortlich. Ein 

verlorengegangenes Stück Vieh muß vergütet werden ($ 263; vgl. Gen. 

31,39). Ein Hirte, der in der Herde Krätze entstehen läßt, muß den 

Schaden vergüten ($ 267), aber geht im Falle von höherer Gewalt frei 

aus: Wenn eine Epidemie, eine von Gott verursachte Krankheit (lipit ilim) 

oder ein Löwe die Herde schädigt, muß der Hirte einen Reinigungseid vor 

der Gottheit (mahar ilim) ablegen, wobei der Eigentümer des Viehs den 

    

  

    

  

    



      

     

  

EXODUS 22,6-14 

Schaden zu tragen hat ($ 266). 
Vom Mieten von Tieren (Rind und Esel) ist in CH $$ 242-249 die 

Rede: der Mieter ist verantwortlich für das Gemietete und muß, wenn das 
Tier umkommt, z.B. infolge von Schlägen, oder unbrauchbar wird, indem 

es ein Bein bricht, den Verlust voll ausgleichen ($$ 245, 246; bei geringe- 
ren Verwundungen kann mit einer teilweisen Kompensation Genüge 

geleistet werden, $$ 247, 248; vgl. LE 8$ 34-37). In Fall von höherer 

Gewalt, wenn das Tier auf dem Feld durch einen Löwen getötet wird 

($ 244), eines rätselhaften Todes stirbt, indem die Gottheit es schlägt 
($ 249), dann trägt der Besitzer den Schaden. In letzterem Fall erst, 

nachdem der Mieter vor Gott (mahar ilim) den Eid abgelegt hat. 

Gemäß HG $ 74 muß jemand, der ein Rind eines anderen in Gebrauch 
hat, dem Besitzer, sollte ein Horn oder ein Bein des Tieres brechen, ein 

gutes Tier geben, wobei er das blessierte Tier behalten darf — vorausge- 

setzt, der andere wünscht sein Tier nicht zurück; in letzterem Fall muß er 

zwei Schekel Silber als Kompensation geben. Wird jemandes Rind auf 
dem Land eines anderen getötet, dann muß der Eigentümer des Landes 

doppelt vergüten (HG $ 72). 

  

6.5 SCHADEN DURCH GEMEINSCHAFT MIT EINEM UNVERHEIRATETEN 

MÄDCHEN (22,15-16) 

6.5.1 Übersetzung 

22,15 ‘Und wenn jemand ein Mädchen, das noch niemandem zur Ehe 

versprochen wurde, stark für sich einzunehmen weiß und mit ihr schläft, 

dann muß er sie durch volle Bezahlung des Brautpreises zur Frau neh- 

men. 
16 Falls sich ihr Vater mit aller Entschiedenheit weigert, sie ihm zur 

Ehe zu geben, dann muß er doch soviel an Geld bezahlen, wie der Braut- 

preis der Mädchen beträgt’. 

6.5.2 Exegetische Anmerkungen 

22,15 j“fatteeh Impf. pi. von pth (s. THAT, II, Sp. 495ff.,; TRWAT, VI, Sp. 820ff.), 
das traditionell in 22,15 mit ‘verführen’ übersetzt wird; gemeint ist, daß der Mann 

das Mädchen so stark für sich einzunehmen weiß, daß sie nachgiebig wird und 
seinem Charme erliegt (vgl. TO und Raschi; anders Nachmanides). In TR, LXVI, 

8b-10a, ist in der dort präsentierten Version von Din. 22,28f. dieses Element aus 

Ex. 22,15 verarbeitet. ‘jemand’, ein freier israelitischer Mann. 

* Zum Viehdiebstahl als Thema in Codices aus Israels Umwelt s. 6.2.4.3. 

 



    212 KAPITEL VI 

b‘tülä, ‘Mädchen’ (in der Pubertät oder frühen Postpubertät); nach M. Tsevat, 

ThWAT, 1, Sp. 875ff., ist mit b*tülä in drei Texten zweifelsfrei eine ‘Jungfrau’ 

gemeint (Lev. 21,13f.; Dtn. 22,19; Ez. 44,22). Aus 22,15f. kann seiner Meinung 
nach keine Schlußfolgerung in bezug auf eine eventuelle Jungfräulichkeit des 
Mädchens gezogen werden. M.E. ist ihre Jungfräulichkeit in 22,15 sehr wohl 

vorausgesetzt.?° Es ist ein Mädchen, für das noch kein Brautpreis bezahlt wurde, 

also keine Witwe oder ein Mädchen, dessen ‘Verlobter” gestorben ist, oder eine 

geschiedene Frau (vgl. die Diskussion in Mek., III, 130). In diesem Fall erleidet 

der Vater keinen Schaden, da er den Brautpreis bereits erhalten hat. Natürlich 
betrifft es die Tochter eines freien Israeliten und nicht (auch) die Tochter eines 
Sklaven (anders Childs, S. 476). 

'örasä 3.Pers. fem. Perf. pu. von ’rs, im pi. bezeichnet es das Erwerben des 

Rechtes, eine Frau zu heiraten, indem der Brautpreis bezahlt wird (II Sam. 3,14); 

das pu. (22,15; Dtn. 22,23.25.27.28) fungiert als Passiv des pi. und hat die betref- 

fende Frau als Subjekt; im Unterschied zu der uns bekannten Verlobung ist solch 

eine Verbindung rechtskräftig (vgl. Dtn. 22,23f.); doch muß sie von der eigentli- 

chen Ehe unterschieden werden (/gh, s. 21,10), die ebenso wie der Beischlaf (vgl. 

Dtn. 28,30) die logische Folge des Bezahlens des Brautpreises ist (Dtn. 20,7; 

21,11; 22,29). Vgl. THAT, 1, Sp. 240ff., D.H. Weiss, JBL 81 (1962), S. 67-69. 

„Sr lö'-'rsh, man beachte das ‘Spiel’ mit den Konsonanten. $kb (s. TRWAT, VII, 

Sp. 1306ff.) steht im Kontrast zu qwm (s. 21,19) und bezeichnet das Zu-Ende- 

Kommen/Sein jeglicher Aktivität; im qal: ‘sich (zur Ruhe) niederlegen’, “liegen’, 

‘schlafen’ (22,26), (euphemistisch) ‘schlafen mit’ (+ im) = ‘sexuelle Gemein- 

schaft haben mit’ (22,15.18; vgl. Gen. 30,15f.; 39,7.12.14). mähör jimhäreennä 
Inf. abs. qal, auf das die 3.Pers. sing. qal von mhr (nur in Ex. 22,15) folgt, 

verbum denominativum von möhar (Gen. 34,12; Ex. 22,16; I Sam. 18,25), 

“Brautpreis’, “Hochzeitspreis’. Der Brautpreis muß an den Vater des Mädchens 

bezahlt werden. Verheiratungen gehörten zur patria potestas. Der Brautpreis, 

dessen Höhe vom Status der Familie abhängig war (vgl. auch Gen. 34,12), darf 

nicht als Kaufbetrag verstanden werden, sondern war Kompensation für den 

Verlust, den die Familie des Mädchens erleidet, in bezug auf Arbeitskraft und die 

Fähigkeit zum Gebären (s. W. Plautz, ZAW 76 [1964], S. 298-318; Thiel*, S. 43). 

TO hat als Übersetzung: qjm’ jqjmjnh, “er muß sie (als Frau) behalten’ (vgl. Din. 

22,29); vgl. Pesch.: msb nsbjh; das Element der Bezahlung fehlt (Mek., III, 

129f.); s. auch Nachmanides: wenn der Mann die Frau heiratet, bezahlt er keine 

Buße; mhr bezieht sich auf das Senden von Geschenken und für die Hochzeit 

    

                                

   

  

     

   

                      

    

  

22,16 'im (s. 4.2.1), w°’im in Sam.Pent.; vgl. LXX, Pesch. mä’en jmä’en Inf. 

abs. + 3.Pers. sing. (z.B. Ges-K $ 1130; Joüon $ 123g) von m’n pi. (s. ThWAT, 

IV, Sp. 616ff.), “weigern’, ‘nicht wollen’, auf das der Inf. cstr. + * folgt. ’äb, 

“Vater”, s. 21,15. Die Wahl eines Ehegatten ist dem Vater vorbehalten. Er verfügt 

über sie (vgl. 21,7). Auf die Wünsche der Tochter braucht er keine Rücksicht zu 

® Vgl. auch Engelken (s. 4.1.2), S. 6ff.; Locher (s. 4.1.2), S. 176ff. 

     

    

   

  

  

    



    

  

       
   

EXODUS 22,15-16 213 

nehmen, auch nicht in einem wie hier beschriebenen Fall, wo offensichtlich von 

großer Verliebtheit die Rede ist. /tittah (s. 21,4), in LXX als selbständiger Satz 

übersetzt: ‘und wenn er sie nicht als Frau geben will’. kesef, ‘Silber’, ‘Geld’, s. 

21,14, 
$gl qal, ‘(ab)wiegen’ (von Silber = bezahlen; vgl. I Reg. 20,39; Jes. 55,2 u.a.). 

Die Höhe des zu bezahlenden Betrags wird nicht genannt; TPsJ nennt in Überein- 

stimmung mit Dtn. 22,29 den Betrag von 50 Schekel (vgl. Mek., III, 133; Raschi) 

und interpretiert den Betrag als Buße bzw. Strafe. Nach Osumi*, S. 139f., sei eine 

solche Interpretation zwar in bezug auf Dtn. 22,29 korrekt, nicht aber in bezug 

auf Ex. 22,16 (Schadensvergütung). In der LXX wurde jisgöl übersetzt mit 

anoreioeı = jSallem (s. 21,34 usw.); explizit wird gesagt, daß die Vergütung “am 

Vater’ stattfindet. Zur rabbinischen Diskussion über die Frage, ob der Vater oder 

die Tochter das Geld erhalten müsse, s. D.H. Weiss, JBL 31 (1962), S. 68f. 

    

              

     
    

    

6.5.3 Kommentar 

6.5.3.1 Zum Vermögen eines freien Israeliten gehören auch seine Töchter. 

Auch in dem Fall, wo sein Besitz an Töchtern angetastet wird, hat er 

einen Anspruch auf Vergütung. 
22,15-16 schließt eine Reihe von Bestimmungen ab, die durch die Ver- 

wendung von $/m pi. gekennzeichnet sind (s. 6.0), doch findet sich dieses 

Stichwort selbst hier nicht. Inhaltlich handelt 22,1-16 ebenso wie die 

vorhergehenden Bestimmungen von einem Fall von “Eigentumsdelikt’ und 

nicht von einem Kasus aus dem Familienrecht (z.B. Heinisch). Die auf 

einer Strukturanalyse gegründete Ansicht von Otto*, Wandel, S. 9ff., 43, 

62, daß von einem redaktionellen Zusammenhang von 22,15f. und der 

Rubrik “Verletzung der körperlichen Integrität’ (21,18-32) die Rede ist,” 
wurde zu Recht bestritten von Osumi*, S. 88ff., 103, 132f., 139f., und 

Schwienhorst-Schönberger*, S. 32f., 50, 211ff. Letztgenannter hält 22, 15f. 

für einen ‘typischen Nachtrag’ (S. 50). 

In 22,15f. wird folgende Situation dargestellt: ein Mädchen, das noch 

nicht vertraglich einem Mann versprochen ist, kann den Annäherungsver- 

suchen eines Mannes nicht widerstehen, läßt sich von seinem Charme 

einfangen und willigt so der Geschlechtsgemeinschaft ein — zumindest 

widersetzt sie sich nicht dagegen (zur Lit. s. 4.1.2). Der Vorfall hat 

Konsequenzen: der Mann ist verpflichtet, das Mädchen zu heiraten, und 

muß hierfür den üblichen Brautpreis bezahlen. Eine Geschlechtsgemein- 

schaft mit Zustimmung des Mädchens gibt ihm nicht automatisch das 
Recht zur Heirat, sie zu ‘besitzen’. Das Recht muß auf regulärem Weg, 

      

   

                                

   

  

     

% S. ausführlich ders., “Körperverletzung oder Verletzung von Besitzrechten? Zur 

Redaktion von Ex 22,15f. im Bundesbuch und $$ 55; 56 im Mittelassyrischen Kodex der 

Tafel A”, ZAW 105 (1993), S. 153-165.



    214 KAPITEL VI 

d.h. durch Bezahlung des Brautpreises an den Vater, erworben werden. 
Die Position des Vaters, dem das Mädchen gehört, darf nicht angetastet 

werden. Dies ist auch aus 22,16 ersichtlich. Eine Ehe kann nur mit dessen 

Zugeständnis zustande kommen. Ein Mann kann nicht gegen den Willen 
des Vaters eine Ehe erzwingen, nachdem er Geschlechtsgemeinschaft mit 

dessen Tochter hatte. Wenn er z.B. glaubt, daß der Mann keine rechte 

Partei für seine Tochter ist, kann der Vater die Ehe verweigern. In diesem 

Fall hat er dessen ungeachtet das Recht auf Entschädigung in Höhe des 

Brautpreises. 

Ist diese Vergütung keine Einladung an den Vater, sein Einverständnis 

zu verweigern, um danach seine Tochter einem anderen zur Frau zu 

geben? Offensichtlich geht es um ein Mädchen, für das noch kein Braut- 

preis bezahlt wurde, wobei vorausgesetzt wird, daß durch diese Affäre ihr 

Ruf verdorben ist (vgl. Dtn. 22,29). Der Vater läuft Gefahr, seine Tochter 

nicht mehr an den Mann bringen zu können oder keinen regulären 

Brautpreis mehr zu erhalten. Vor solch einer Schädigung wird er durch 

die Vorschrift von 22,16b geschützt. Ob es zu einer Heirat kommt oder 

nicht, der Vater darf keinen materiellen Schaden davontragen. Childs, 

S. 476f., interpretiert 22,15f. gänzlich ahistorisch, wenn er konkludiert: 

“That the seduction of an unengaged maiden was no longer simply viewed 

as property damage is evident from the stipulation that the seducer must 

marry the girl. In the Old Testament — in distinction from the New 

Testament — the laws regulating sexual relationship focus, not so much 

on condemning pre-marital intercourse as such, but on requiring full 

responsibility from the male as a consequence of his act. Promiscuity is 

condemned for its failure to stand by the exploited person which is 

required in marriage’. Die Beziehung des Mannes zum Mädchen spielt 

keine Rolle. In 22,15f. geht es um das gestörte Verhältnis zwischen 

diesem Mann und dem Vater des Mädchens, wobei die Frage, wie 

letzterer Vergütung erhält, zentral steht (vgl. auch CE $ 27). 
6.5.3.2 Neben 22,15f. s. man Dtn. 22,28f.?” In dem dort beschriebenen 

Fall wird die Option, daß der Vater die Eheverbindung verweigert, nicht 
erwähnt, so daß auf dem Mann die bedingungslose Pflicht ruht, das 

Mädchen zu ehelichen und sein Leben lang als Frau zu haben. Übrigens 
wird in Din. 22,28 der Mann zwar nicht als Vergewaltiger beschrieben, ?® 

aber doch als einer, der die Frau zur Geschlechtsgemeinschaft gezwungen 

  

   

                              

    

                        

   
     

” Vgl. auch R.J.V. Hiebert, “Deuteronomy 22:28-29 and its Premishnaic Interpretation”, 
CBOQO 56 (1994), S. 203-220; Pressler (s. 4.1.2), S. 35ff. 

®* Vgl. Din. 22,25 und s. A. Phillips, JSOT 20 (1981), S. 13; A. Rofe, Henoch 9 (1987), 
S. 134. 

     

        

    



  

EXODUS 22,15-16 215 

hat (vgl. Gen. 34,2ff.; II Sam. 13,4), und nicht, wie in Ex. 22,15, als 

Charmeur. Wie man annehmen muß, stellte das Mädchen in beiden Fällen 

keine begehrte Partei mehr für einen anderen Mann dar. 
Über die Wünsche des Mädchens schweigt der Text. Im Fall von 22,15 

kann vermutet werden, daß sie der Eheverbindung einzuwilligen wünscht. 
Die Weigerung des Vaters kann bedeuten, daß sie dazu verurteilt war, ihr 

Leben lang als Unverheiratete im Haus ihres Vater bleiben zu müssen. 

Aber wie verhält es sich mit Dtn. 22,28f.? War für das Mädchen das 

Leben als verheiratete Frau eines Mannes, der sie zur Gemeinschaft 

gezwungen hatte, erstrebenswerter als das Leben als unverheiratete 

Arbeitskraft im Haus ihres Vaters? (siehe einerseits Gen. 34,3.8 und 

andererseits II Sam. 13,15ff.20). Werden in Dtn. 22 die Belange der Frau 

überhaupt berücksichtigt? Tatsächlich ist dies der Fall. Denn das Un- 
verheiratetbleiben war offensichtlich in der israelitischen Gesellschaft — 
in der es die Bestimmung einer Frau war, Mutter zu sein, und ihr Status 

durch die Anzahl der Kinder bestimmt wurde (vgl. Gen. 30,1; Jes. 4,1; 

Prov. 30,23) — ein tragischeres Los als eine unfreiwillige Heirat. 

Und was den Mann betrifft: weder in Ex. 22 noch in Dtn. 22 wird ihm 

die Möglichkeit geboten, sich seiner Heiratspflicht mittels einer Regelung 

zu entziehen. Selbst wenn er von einer Anwandlung befallen wurde, kann 

dann trotzdem von ihm verlangt werden, das Mädchen zu heiraten? 

Solche Fragen, die kulturbestimmt sind, werden zwar in Ex. 22 und 

Dtn. 22 nicht aufgegriffen, sind aber in der Auslegungsgeschichte immer 

wieder zur Sprache gebracht worden. So wird z.B. in TPsJ 22,16 explizit 

die Möglichkeit genannt, daß der Mann das Mädchen nicht heiraten will, 

wobei bestimmt wird, daß er auch in diesem Fall Vergütung zu zahlen 
hat. Auch Nachmanides ist der Auffassung, daß der Mann die Wahl 

zwischen Heirat und Bezahlung einer Vergütung habe. Er erachtet eine 

eventuelle Ablehnung der Ehe als Angelegenheit, die sowohl den Vater 

wie die Tochter betrifft, und behauptet, daß im Fall, wo keine Ehe 

geschlossen wird, mit einer Buße Genüge geleistet werden könne, weil 

auch das Mädchen Schuld an der Affäre trage. 

22,15f. hat einen fragmentarischen Charakter. Zur Debatte steht nur der 

Fall einer Geschlechtsgemeinschaft zwischen einem noch ungebundenen 
Mädchen und einem Mann. Nicht behandelt wird die Frage, wie im Fall 

einer Geschlechtsgemeinschaftmit einem zur Ehe versprochenen Mädchen 
gehandelt werden muß (vgl. Dtn. 22,23-27). Übrigens bleiben auch Fälle 

von Ehebruch und Unzucht im Bundesbuch gänzlich außer Betracht (vgl. 
Lev. 18; 19,20; 20,10ff.; 21,9; Din. 22,13-30). 

6.5.3.3 MAG $$ 55f. beinhalten ähnliche Vorschriften wie Ex. 22,15f.  



216 KAPITEL VI 

und Din. 22,28f.:”” es wird zwischen einer Situation unterschieden, wo 

jemand ein im Hause ihres Vaters wohnendes Mädchen mit Gewalt zur 
Geschlechtsgemeinschaft zwingt, und einer Situation, wo eine junge Frau 

aus eigener Initiative mit einem Mann Gemeinschaft hat; in ersterem Fall 

darf der Vater die Ehefrau des betreffenden Mannes nehmen und Ge- 
schlechtsgemeinschaft mit ihr haben (Talio); die Frau darf er für sich 

behalten; der Vater darf seine Tochter dem Mann zur Ehe geben; hat der 

Mann keine Frau, dann muß er dem Vater den Wert einer jungen Frau 

dreifach bezahlen; der Vater kann ablehnen, ihm seine Tochter zur Ehe zu 

geben, und sie geben, wem er möchte; auch in diesem Fall muß er den 

dreifachen Preis einer jungen Frau bezahlen. In letztgenannter Situation 

muß die Frau des betreffenden Mannes unangetastet bleiben und kann mit 
einer Bezahlung des dreifachen Wertes Genüge geleistet werden; der 
Vater darf nach Belieben mit seiner Tochter verfahren. 

» Vgl. Paul*, S. 96ff., und besonders J.J. Finkelstein, “Sex Offenses in Sumerian Laws”, 

JAOS 86 (1966), S. 355-372 (auch zu Vorschriften über Geschlechtsgemeinschaft mit einer 

einem anderen gehörenden Frau, sowie bei Ehebruch; z.B. CE $$ 26, 28, 31; CH $$ 129- 

132; MAG $$ 14, 15, 23; HG $$ 197, 198); s. auch Otto*, Rechtsgeschichte, S. 36f.; 

Yaron*, S. 200, 278ff.    



  
  

    

     
    
    

  

KAPITEL VII 

KULTISCHE UND SOZIALE VORSCHRIFTEN 

7.1 GREULICHE, NICHT TOLERIERBARE PRAKTIKEN (22,17-19) 

7.1.1 Übersetzung 

22,17 ‘Eine Frau, die zur Unzucht verführt, darfst du nicht am Leben 

lassen. 

18 Jeder, der mit einem Stück Vieh Geschlechtsgemeinschaft hat, muß 

gewaltsam zu Tode gebracht werden. 

19 Wer den Göttern Opfer bringt, muß vertilgt werden. Kein anderer 

als JHWH allein (darf verehrt werden)’. 

        

    
    

   

  

    

    

    

    

    

            

     

7.1.2 Exegetische Anmerkungen 

22,17 lö’ t*hajjeh (zur 2.Pers. sing. s. 21,2), TPsJ, TNf: Subjekt ist pluralisch 

‘ihr’. Zu hjh pi. ‘am Leben lassen’ (vgl. z.B. 1,17£.22) s. THAT, I, Sp. 549ff.; 

ThWAT, 11, Sp. 874ff. Wenig glücklich ist Ehrlichs Meinung, wonach /ö’ thajjeh 
einem israelitischen Vater verbiete, seine Tochter als Verführerin zu erziehen (vgl. 

Lev. 19,29). 

22,18 möt jümät (s. 5.0), durch Steinigen (so z.B. Mek., III, 134); LXX: Oaväto 

ümokteveite &broüg, das pluralische Subjekt ‘ihr’ der Handlung wird konkret 

genannt; da das Objekt im Plur. steht (nicht in u.a. LXX%), ist eine Harmonisie- 

rung mit Lev. 20,15f. ersichtlich; sowohl der Täter als auch das betroffene Tier 

müssen exekutiert werden. Es ist zu bezweifeln, ob man hieraus den Schluß 

ziehen darf, daß auch das Tier verantwortlich gemacht wurde (vgl. Houtman*, 

Exodus, I, S. 147f.). 

22,19 zbh, ‘Opfer bringen’ (s. 20,24), muß offensichtlich im weiteren Sinne auf 

jede Form von Verehrung (vgl. ‘bd, s. z.B. 23,24) bezogen werden; anders Mek., 

II, 135f.; Raschi, Nachmanides (hierbei wird differenziert zwischen einem Dienst 

an Götzen, der die Todesstrafe fordert oder nicht). Das vorausgesetzte Subjekt ist 

natürlich der Israelit. Ibn Esra (von Nachmanides bestritten) denkt an den 

Nichtisraeliten (vgl. 22,20). Dessen Aufenthaltsrecht in Israel ist an Bedingungen 

geknüpft. In jedem Fall gelte: in JHWHs Land erwartet den Verehrer anderer 
Götter die völlige Vernichtung (vgl. 23,23). /a’”löhim, in Sam.Pent. explizit 

bezeichnet als *löhim “herim (s. 20,3, 23,13; Dtn. 6,14; 8,19 usw.); vgl. u.a. 

LXX4, SamT und s. TO, TPsJ: It‘wt 'mmj', ‘den (Ab-)Göttern der Völker’; vgl. 

Pesch.; TN£: qdm t‘wwn 'hrnjjn, ‘vor anderen (Ab-)Göttern’ (sic!); TNf am Rand:



    

  

218 KAPITEL VII 

kl t‘wwij', ‘(vor) welchen Abgöttern auch immer’; zur Identifikation der Abgötter 
s. ferner z.B. Mek., III, 135f.; Raschi. Nachmanides bezieht “Jöhim auf die 

Engel.! 
Johoram Impf. ho. von hrm; im hi.: ‘mit dem Bann schlagen’; hrm ist ein 

vielbesprochener Begriff (s. THAT, I, Sp. 635ff.; TRWAT, III, Sp. 192ff.); er 
beinhaltet den Gedanken von “Absonderung’, ‘Weihung’, in 22,19 als religiöse 

Strafmaßregel: um getötet zu werden (vgl. Lev. 27,29). johoram im MT ist 

spezifisch; vgl. TNf: jstjs’, LXX: &£0AeÖpeußnoetar, ‘er muß ausgerottet 

werden’; TO übersetzt allgemein: jtgtjl, ‘er muß getötet werden’; vgl. Pesch.: 
n'bd, ‘er soll zugrunde gehen’; Vulg.: occidetur, TPsJ bietet eine konkrete 

Explikation: ‘er muß mit dem Schwert getötet werden (vgl. TPsJ zu 32,27) und 

seine Besitztümer müssen vernichtet werden’. Behauptet wurde (z.B. von Noth, 

Hyatt), daß johoram auf einer Textkorruption beruhe und auf ein “herim zurück- 

gehe (vgl. bereits Holzinger), dem ein möt jümät gefolgt sei (vgl. 22,18). Wahr- 

scheinlicher ist, daß 22,19 in bezug auf die Sanktionen eine Klimax darstellt. 

bilti, ‘außer’ (s. Ges-K $ 163; Brockelmann $ 118; Williams $ 422), leitet einen 

elliptischen Satz ein: außer JHWH allein (darf kein Gott verehrt werden). /jhwh, 

TO, TPsJ: Ism’ dh‘, ‘dem Namen von JHWH’; TNf: qdm jjj, ‘vor JHWH’. 

F‘baddö, bad, ‘Absonderung’, Derivat von bdd, ‘scheiden’, “absondern’ (s. 

ThWAT, 1, Sp. 512ff.), begegnet häufig mit Präposition und Suffix (s. auch 

22,26) in der Funktion des Adverbs (Joüon $ 102d): ‘im Zustand der Absonde- 
rung’, ‘auf sich selbst’, ‘allein’. 

7.1.3 Kommentar 

7.1.3.1 In 22,17-19 werden drei greuliche Praktiken beschrieben: Unzucht, 

Sodomie und Götzendienst. Diese drei Vorschriften sind in jedem Fall 

formal miteinander verwandt. Eine jede beginnt mit einem Partizip. 

22,18.19 stimmen in bezug auf ihre Konstruktion mit 21,12.15-17 über- 

ein; 22,18 auch inhaltlich in bezug auf den Nachsatz (vgl. 2.7). In 22,17 

bezeichnet das Partizip nicht das Subjekt, sondern das Objekt, wobei die 

Rede von einem apodiktisch formulierten Satz mit vorangestelltem Objekt 
ist (vgl. 22,20 und s. 2.5). 

In BHS findet sich eine Zäsur (s“tümä) vor 22,17, vor 22,18 (nicht in 

BHK'?, vgl. Perrot*, S.65) und vor 22,19-23. Weder formal noch 
inhaltlich legt sich eine Kombination von 22,19 mit 22,20-23 nahe. Von 

modernen Exegeten wird die Frage diskutiert, ob 22,17-19 noch zum 

vorherigen Abschnitt gerechnet werden muß (so Osumi*, S. 24ff., 48, 

133, 144f.; Otto*, Wandel, S. 9ff., 34, 42f.) oder besser als Beginn des 

folgenden Teils betrachtet werden kann (vgl. z.B. Schwienhorst-Schönber- 

' Zu “löhim als Bezeichnung für "löhim "herim (s. 20,3; 23,13; Dtn. 6,14; 8,19 usw.) s. 

Y. Zakovitch, “Ancient Variants and Interpretations of Some Laws of the Book of the 

Covenant as Reflected in Early Prophets’ Narratives”, JLA 11 (1994), S. 57-62. 

      
    

    



  

        
    

EXODUS 22,17-19 219 

ger*, S. 10, 25f., 27£., und s. 2.3). Wie dies des öfteren der Fall ist, liegt 

in einer Abgrenzung etwas Willkürliches. Man könnte der Ansicht sein, 

daß ein thematischer Zusammenhang zwischen 22,17.18 und 22,15f. 

besteht. Sexualität spielt eine Rolle in 22,15f., auch in 22,18 und wahr- 

scheinlich auch in 22,17. Ein Zusammenhang zwischen 22,19 und 22,15f. 

ist allerdings nicht festzustellen. Ob dies auch für das Verhältnis von 
22,19 zu 22,17.18 gilt, ist unklar. 

22,19 richtet sich gegen Götzendienst. Gilt dies prinzipiell auch für 
22,17.18? Handeln 22,17.18 von Praktiken mit religiösem Charakter? 

Diese Frage wird häufig positiv beantwortet. Schwienhorst-Schönberger*, 
S. 318ff., huldigt sogar der Ansicht, daß thematisch und Kompositorisch 

ein Zusammenhang zwischen 22,17-19 und Dtn. 13 vorliege; es würden 

drei Formen von Apostasie beschrieben. Seine Auslegung ist nicht 

überzeugend. In 22,17.18 ist m.E. eine Beziehung zum Götzendienst nicht 

nachweisbar (s.u.). 

Auf jedes der drei Vergehen steht die Todesstrafe (vgl. 2.21,22). Die 

Strafe wird stets unterschiedlich formuliert; in 22,17 auf euphemistische 

Weise. Welche Art der Todesstrafe gemeint ist, bleibt unklar. Wird in 

bezug auf die Bestrafung in 22,17-19 eine Klimax angestrebt, nämlich der 

Vollzug des Banns (22,19)? (vgl. Schwienhorst-Schönberger*, S. 318). In 

diesem Fall würde 22,17 eine weniger grausame Todesstrafe andeuten, 

aber welche? 

7.1.3.2 Gängig ist die Auffassung, daß 22,17 die Praktiken einer 

Zauberin verurteilt, d.h. einer Frau, die sich mit geheimen Künsten 

beschäftigt. Läßt sich diese Behauptung vertreten? Wir wollen das 

Schlüsselwort solch einer Auslegung betrachten. 

m'kassefä (Ges-K $ 94d)? wird in modernen Übersetzungen gewöhnlich 

mit ‘Zauberin’ wiedergegeben (Luther faßte es als Kollektivbegriff auf). 

Der Gebrauch der weiblichen Form fällt auf und führt zu der Frage, ob 

ein Mann dann geheime Künste betreiben darf. Dtn. 18,10f. läßt hierüber 

keinen Zweifel: die Vorschrift hat allgemeinen Charakter. Aus diesem 

Grund entschied man sich in der LXX für die Übersetzung dapnakodg 

(vgl. 7,11; Dtn. 18,10; Mal. 3,5; Dan. 2,2), ‘Zauberer’ (so auch Vulg.), in 

TPsJ für ein allgemeines Objekt ‘wer Zauberei betreibt” und in TNf, PT* 

für ein doppeltes Objekt ‘(k)ein einziger Zauberer und auch (k)eine 

einzige Zauberin’; vgl. bSan. 67a; Mek., III, 133: Frauen werden explizit 

genannt, weil sie sich insbesondere mit Magie beschäftigen, aber tatsäch- 

                                                                      

   

  

   

    

? Part. fem. pi. von k3p (s. ThWAT, IV, Sp. 375ff.), ‘Zauberei treiben’, wobei mit 

Ausnahme von II Chr. 33,6 nur das Partizip in der Funktion eines Substantivs vorkommt 

(vgl. 7,11 [Plur. mask.]; Dtn. 18,10 [Sing. mask.]; Mal. 3,5; Dan. 2,2 [Plur. mask.]). 

® Van der Palm: man könnte in 22,17 auch ‘Hexe’ erwägen.



    

  

   
220 KAPITEL VII 

lich geht es um ein allgemeines Verbot (vgl. Prijs*, S. 12). Auch unter 
modernen Auslegern findet sich die Auffassung, daß die Wahl der 

femininen Form durch die Praxis beeinflußt sei: Magie ist eine für Frauen 

typische Aktivität (z.B. Dillmann, Baentsch, Cassuto und s. besonders van 

der Toorn [s. 4.1.2], S. 107ff.). Dies führt uns zur Frage, um welche Art 

von Magie es hier geht. 

7,11; Dtn. 18,10; Mal. 3,5; Dan. 2,2 zufolge war Zauberei das “Hand- 

werk’ einer institutionalisierten Zunft, die aus Männern bestand.‘ Wie 

1 Sam. 28,7 zeigt, konnte die Nekromantie’ von einer Frau ausgeübt 

werden, aber nach Lev. 19,31; 20,6.27 war eine Totenbefragung nicht 

bloß eine typisch weibliche Beschäftigung. M.E. muß daher die Frage 
gestellt werden, ob ‘Zauberin’ in 22,17 wirklich im Sinn von ‘jemand, 

der den “Beruf” einer Zauberin ausübt’ gebraucht wird. Zweifel an dieser 
Interpretation hat bereits Ehrlich vorgebracht. Unter Verweis auf II Reg. 

9,22; Jes. 47,9; Nah. 3,4, wo k’safim neben “Hurereien’ genannt wird, 

konkludiert Ehrlich, daß der genannte Term zum Teil “Buhlerkünste und 

Koketterien’ und zum Teil ‘politische Intrigen und diplomatische Kniffe’ 

bezeichnet, so daß m°kassefä als eine bösartige Frau umschrieben werden 
kann, die Männer verführt; vgl. Mal. 3,5, wo ‘Zauberer’ gleichbedeutend 

neben “Ehebrechern’ steht, d.h. ‘Zauberer’ = Charmeure. In bezug auf die 

Interpretation von m°kas3efä hat Ehrlich den rechten Weg gewiesen: die 

Frau ist keine Zauberin, sondern eine verführerische Frau, die einen Mann 

oder Männer in ihren Bann schlagen will und der man — hier berührt 

meine Deutung die traditionelle Auslegung — geheime Kräfte zuschreibt, 

da sie offensichtlich eine unwiderstehliche Anziehungskraft ausübte; sie 

ist die ‘fremde Frau’, die Unzüchtige, vor der die Weisheitslehrer warnen, 

weil sie Männer zugrunde richtet (Prov. 6,20ff.). 

Was ist mit ‘darfst du nicht am Leben lassen’ gemeint? Das gleiche wie 

mit möt jümat in 22,18% Eine Exekution durch Steinigung (vgl. Lev. 

20,27) nach einem Gerichtsspruch? (s. TPsJ; Mek., III, 133f., bSan. 67a; 

Raschi). Oder muß der Bann vollstreckt werden, wie in 22,192 Siehe 

Dtn. 20,16; Num. 31,15; I Sam. 27,9-11 (vgl. auch Gen. 31,32; Ex. 19,13 

und s. Mek., III, 133; Jacob; Childs). Impliziert 22,17, daß die Frau 

vogelfrei erklärt wird? So z.B. Holzinger, Heinisch. Ruhte auf jedem 

Israeliten die heilige Pflicht, die Frau, ohne die Rechtspflege einzuschal- 

ten, aus dem Weg zu räumen? Oder mußte sie verstoßen werden bzw. ihr 

* Vgl. auch Gen. 41,8.24; Ex. 7,22; 8,3.14f., 9,11; Dan. 1,20 (auch 2,10.27; 4,4.6; 5,11) 

und s. Houtman*, Exodus, I, S. 533f. 

° Vgl. Th.J. Lewis, Cults of the Dead in Ancient Israel and Ugarit, Atlanta 1989; 

J. Tropper, Nekromantie. Totenbefragung im Alten Orient und im Alten Testament, Keve- 

laer/Neukirchen-Vluyn 1989. 

   

  

    

  

    



EXODUS 22,17-19 221 

jegliche Form von Lebensunterhalt entzogen werden, so daß sie vor 

Hunger umkommt? Oder — sollte die Formulierung allgemein sein — war 

jede Form von Exekution zugestanden? 

22,17 kann in gewissem Sinn als Pendant zu Lev. 20,10; Dtn. 22,22 (s. 

2.11) betrachtet werden. Die Sanktion bleibt in 22,17 allerdings auf die 

Frau beschränkt. Wie in 22,18 der Blick allein auf den Mann gerichtet ist 
— Sodomie als typisches Männerdelikt —, so kommt in 22,17 allein die 
Frau ins Visier. Die Verführung zur Unzucht wurde offensichtlich als 
typisches Vergehen einer Frau bewertet (s. daneben Mal. 3,5). Siehe 
jedoch auch 22,15f. Dort ist jedoch keine Rede von Unzucht. 

In der Kirchengeschichte wurde die Hexenverfolgung und -verbrennung 

legitimiert, indem man sich auf 22,17 berief (s. 2.23). 

7.1.3.3 In 22,18 wird die Todesstrafe für Sodomie festgelegt. Sodomie 
wird auch in Lev. 18,23; 20,15f.; Dtn. 27,21 verboten. In 22,18 wird das 

maskuline Partizip sökeb gebraucht (zu $kb, ‘Geschlechtsgemeinschaft 

haben’, s. 22,15). In Lev. 18,23; 20,15f. wird das Verbot explizit auch auf 

die Frau bezogen. Durch den Gebrauch von ko/ erhält die Aussage in 

22,18 jedoch einen allgemeinen Charakter. In Lev. 18,23; 20,16; Dtn. 

27,21 wird kol auch gebraucht, aber in Verbindung mit b’hemä, dem Tier 

(s. 22,19): mit gar keinem Tier ist Geschlechtsgemeinschaft zugestanden. 

Unter Exegeten besteht die Neigung, die in 22,17.18 beschriebenen 
Praktiken mit Götzendienst zu verbinden. 22,17-19 als ganzes sei gegen 

den Götzendienst von Israels Umwelt und den damit verbundenen Sitten 
gerichtet (s. z.B. Cassuto). In der Meinung, daß sich 22,17 auf Zauberei 

beziehe, behauptet man, daß Zauberei den Umgang mit fremden göttli- 

chen Mächten voraussetze (z.B. Baentsch, Noth, Childs). Läßt man die 

traditionelle Interpretation fallen, dann besteht kein Grund, 22,17 in 

Zusammenhang mit Götzendienst zu bringen; dies gilt auch für die von 

Schwienhorst-Schönberger*, S. 320ff., 329f., vorgeschlagene Interpretati- 

on: 22,17.19 beinhalten eine Neuinterpretation von 34,15f., 22,17 bezieht 

sich auf Unzucht bei Opfermahlzeiten. Das greuliche Verhalten der 

unzüchtigen Frau setzt höchstens das Wissen um das Okkulte voraus, d.h. 

das Vermögen, einen Mann zu ‘bezaubern’, aber impliziert keine Rolle 

der Frau beim Götzendienst. 

Gewöhnlich versucht man Sodomie auf dem Hintergrund des Tier- und 

Fruchtbarkeitskultes von Israels Umwelt zu verstehen.° So wird ange- 

nommen, daß Sodomie oft mit Magie verbunden war und auf den Erhalt 

und die Steigerung der Fruchtbarkeit sowie auf die Überwindung des 

Todes gerichtet war. Schwienhorst-Schönberger*, S. 325, behauptet, daß, 

   

                              

* Siehe W. Krebs, “Zur kultischen Kohabitation mit Tieren im Alten Orient”, Fur 37 

(1963), S. 19-21, und ferner Schwienhorst-Schönberger*, S. 322ff.       

       
  



    

  

222 KAPITEL VII 

wenn Sodomie in irgendeiner Weise mit dem Kult in Zusammenhang 
steht, diese dann in der Verborgenheit eines ‘Privatkultes’ vollzogen 
wurde. M.E. läßt sich ein Zusammenhang zwischen Sodomie und Götzen- 
dienst nicht nachweisen. In Anbetracht des Strafmaßes wurde Sodomie als 
greuliche sexuelle Verirrung eingestuft. Sie wurde den vorisraelitischen 

Bewohnern Kanaans zugeschrieben (Lev. 18,24ff.). Nirgends in Lev. 18; 

20 und Dtn. 27 gewinnt man den Eindruck, daß diese Praxis im Zusam- 

menhang mit Religion steht. Daß Sodomie abgewiesen wird, resultiert aus 

der Anthropologie des AT, die vom Gottesbild geprägt ist (vgl. Hout- 

man*, Exodus, I, S. 147f.). Das Tier ist kein passender Partner für den 

Menschen (vgl. Gen. 2,18-24). Sodomie impliziert Entmenschlichung, ein 

Vergehen gegen die Heiligkeit des Menschen (vgl. 22,30). 
Sowohl die Vorstellung, daß Götter theriomorphe Gestalt annehmen 

können und in dieser sexuelle Gemeinschaft haben können, als auch die 

Vorstellung, daß sie mit Tieren kohabitieren, ist aus dem Alten Orient 

und der Antike bekannt (s. IDBS, S. 96f.; zu Ugarit s. Korpel*, S. 214, 

524ff.). Hieraus und aus dem Umstand, daß sodomistische Phantasien in 

einem neuassyrischen Beschwörungstext bezeugt sind (TUAT, II, S. 

273f.), kann man allerdings nicht den Schluß ziehen, daß Sodomie 

gesellschaftlich akzeptiert wurde. Über die Praktizierung ist sehr wenig 

bekannt. Herodot, Hist., II, 46, nennt einen Fall von Sodomie. Daß 

Sodomie praktiziert wurde, ist unbestreitbar. 

In den HG wird dieses Phänomen relativ ausführlich behandelt. Im 
Unterschied zum AT, in dem Geschlechtsgemeinschaft mit welchem Tier 

auch immer verteufelt wird, differenzieren die HG zwischen einer tole- 

rierbaren und nicht tolerierbaren Gemeinschaft mit Tieren. Nicht toleriert 

und mit der Todesstrafe belegt wird der geschlechtliche Kontakt mit einer 

Kuh, einem Schaf, Schwein und einem Hund (8$ 187, 188, 199). Der 

König hat allerdings die Möglichkeit, den Täter zu begnadigen. Überdies 

bleibt der Mensch unbehelligt, wenn der Geschlechtsakt vom sexuell 

stimulierten Tier (Rind, Schwein) ausgegangen war ($ 199). Hingegen 

wird eine Geschlechtsgemeinschaft mit einem Pferd oder Maultier tole- 

riert ($ 200 A-B). In allen Fällen gilt jedoch, daß Sodomie den Menschen 

besudelt. Stets wird hervorgehoben, daß der Betroffene, d.h. der vom 

König Begnadigte oder der mit einem Pferd oder Maultier Gemeinschaft 
hatte, keinen Zugang mehr zum König hat. $ 200 A-B verbietet, daß 

solch ein Betroffener Priester wird. Wahrscheinlich wird in $ 200 A-B 

Rücksicht auf Personen genommen, die für längere Zeit von Zuhause weg 

sind und somit keine Möglichkeit eines normalen sexuellen Umgangs 

      

    

    



      

     

  

EXODUS 22,17-19 

haben.’ 
7.1.3.4 In 22,19° wird eine schwere Strafe für den Abfall von JHWH 

verhängt (vgl. 34,15f.; Dtn. 13; 17,2-5). Exklusive Verehrung von JHWH 

ist gefordert (vgl. 20,3; 23,24; 34,14 und s. z.B. I Sam. 7,3f.). Mit 

Götzendienst blockiert man die Verbindung mit JHWH und setzt seine 
Existenz aufs Spiel. 

Durch wen die Strafe vollzogen werden mußte und ob der Bann auch 
die Familie und den Besitz des Betroffenen treffen mußte (vgl. Jos. 

7,15.25), wird nicht angedeutet. Dtn. 17,5 nennt die Steinigung als Strafe 

für einen individuellen Fall von Götzendienst. Dieselbe Strafe trifft den, 

der zum Götzendienst verführt (Dtn. 13,10f.). Gemäß Dtn. 13,16ff. ist 

eine Stadt, die von JHWH abfällt, zum Bann verurteilt (vgl. Fishbane*, 

S. 204f.; Schwienhorst-Schönberger*, S. 318ff.). Der Bann dient dazu, 

das Übel mit der Wurzel auszurotten. 

Bei ‘den Göttern’ in 22,19a erhebt sich die Frage: auch JHWH nicht? 

Er ist ja auch Gott. Das Adjektiv “herim, ‘anderen’, im Sam.Pent. bietet 

eine Antwort. Es geht um Götter mit Ausnahme von JHWH. Raschi ist 

der Meinung, daß dies durch die Punktuation /a”löhim (und nicht 

le’löhim, vgl. auch Ps. 86,8) zum Ausdruck gebracht sei.’ Interpretiert 

man "*löhim als andere Götter, dann ist implizit gesagt, daß eine Vereh- 

rung von JHWH sehr wohl zugestanden ist (vgl. 20,24; 23,18), wobei 

dann 22,19b eigentlich überflüssig ist (es fehlt im Sam.Pent. und SamT); 

22,19b wiederholt dann explizit, was in 22,19a schon implizit gesagt 

wurde. Ist es nicht auch möglich, "*löhim auf andere Weise als “andere 

Götter’ zu verstehen? Eerdmans*, S. 128, beruft sich auch auf 22,19 für 

seine These, daß JHWH einer von den "*löhim war (s. 6.4.4.3): nur 

JHWH, der wichtigsten Gottheit, dürfen die kostbaren Tieropfer gebracht 

werden; andere Götter, wie z.B. die Hausgötter, können hierauf keinen 

Anspruch geltend machen, sind aber trotzdem Gegenstand des Kultes.!? 
Eerdmans Interpretation ist spekulativ. In jedem Fall hat auch bei ihm 

'Jöhim die Bedeutung von ‘andere "*löhim’. Im Kontext des Bundesbu- 

ches als Teil der Sinai-Offenbarung JHWHs kann "*löhim (auch ohne 

? Siehe ferner H.A. Hoffner, “Incest, Sodomy and Bestiality in the Ancient Near East”, 

in: ders. (Hg.), Orient and Occident, Kevelaer/Neukirchen-Vluyn 1973, S. 81-90; 

J.C. Moyer, “Hittite and Israelite Cultic Practices. A Selected Comparison”, in: H.W. Hallo 

u.a. (Hg.), Scripture in Context II, Winona Lake 1983, S. 19-38 (S. 25ff.). 

® Siehe neben 22,19 insbesondere II Reg. 5,17: Naaman handelt konform der Vorschrift. 

° Vgl. U. Cassuto, A Commentary on the Book of Genesis. From Adam to Noah, I, 

Jerusalem 1961, S. 167. 

'" Loretz, “Das “Ahnen- und Götterstatuen-Verbot’” (s. 4.1.1), S. 498ff., 504ff., verteidigt 

die Auffassung, daß "löhim verstanden werden muß als Bezeichnung von Ahnenfigur(in)en 

und die Vorschrift gegen den Ahnenkult gerichtet ist. 

 



    224 KAPITEL VII 

“herim) nur als “andere Götter” verstanden werden. In 22,19b wird dies 

nochmals betont. Unterstellt wird, daß 22,19b eine spätere Texterweite- 

rung sei (z.B. Baentsch, Noth und s. Fishbane*, S. 70f.). Zwingende 
Argumente für diese Auffassung fehlen allerdings. '' 

    

7.2 SORGE FÜR DIE SOZIAL SCHWÄCHEREN (22,20-26) 

7.2.1 Literatur 

Brin*, S. 74-89, M.L. Chaney, “Debt Easement in Israelite History and 

Tradition”, in: D. Jobling u.a. (Hg.), The Bible and the Politics of Exege- 
sis (FS N.K. Gottwald), Cleveland 1991, S. 127-139; H. Gamoran, “The 

Biblical Law against Loans on Interest”, JNES 30 (1971), S. 127-134, 

ders., “Talmudic Controls on the Purchase of Futures”, HUCA 64 

(1973-74), S. 48-66; R. Kessler, “Das hebräische Schuldenwesen. Ter- 

minologie und Metaphorik”, WuD 20 (1989), S. 181-195; E. Klingenberg, 

Das israelitische Zinsverbot in Torah, Misnah und Talmud, Wiesbaden 

1977, N. Lohfink, “Poverty in the Laws of the Ancient Near East and the 

Bible”, 75 25 (1991), S. 34-50; R.P. Maloney, “Usury and Restrictions on 

Interest-Taking in the Ancient Near East”, CBO 36 (1974), S. 1-20; E. 

Neufeld, “The Prohibitions against Loans at Interest in Ancient Hebrew 

Laws”, HUCA 26 (1955), S. 355-412; E. Otto, ZAW 98 (1986), S. 
169-174; R.K. Sikkema, De lening in het Oude Testament, ’s Gravenhage 

1957; S. Stein, “The Laws on Interest in the Old Testament”, JThS 4 

(1953), S. 161-170; ders., “Interest Taken by Jews from Gentiles”, JSSt 1 

(1956), S. 141-164; Stol (s. 4.2.1); H. Strauss, “ Armut’ und ‘Reichtum’ 

im Horizont biblischer, vor allem alttestamentlicher Aussagen”, in: F. 

Crüsemann u.a. (Hg.), Was ist der Mensch ...? (FS H.W. Wolff), Mün- 

chen 1992, S. 179-193; J.-L. Vesco, “Les lois sociales du Livre de 

l’Alliance”, RThom 68 (1968), S. 241-264; R. Yaron, “Social Problems 
and Policies in the Ancient Near East”, in: B. Halpern & D.W. Hobson 

(Hg.), Law, Politics and Society in the Ancient Mediterranean World, 

Sheffield 1993, S. 19-41. 

  

   

                

    

                              

    

"' Siehe für eine (ausführliche) Besprechung von 22,19 C. Brekelmans, De herem in het 

Oude Testament, Nijmegen 1959, S. 54ff.,; Osumi*, S. 26, 48; Otto*, Wandel, S. 9, 32; C. 

Schäfer-Lichtenberger, “Bedeutung und Funktion von Herem in _biblisch-hebräischen 

Texten”, BZ 38 (1994), S. 270-275; Schwienhorst-Schönberger*, S. 12ff., 26ff., 34, 284, 

286, 316ff., und zum Bann allgemein W. Horbory, “Extirpation and Excommunication”, VT 

35 (1985), S. 13-28; J.P.U. Lilley, “Understanding the Herem”, TynB 44 (1993), S. 169- 

177, S. Niditch, War in the Hebrew Bible. A Study of the Ethics of Violence, New York/Ox- 

ford 1993; P.D. Stern, The Biblical Herem. A Window on Israel's Religious Experience, 

Atlanta 1991. 

     

    

   

    

    
    
   

    

  

    



  

      

     
    

  

EXODUS 22,20-26 

7.2.2 Übersetzung 

22,20 ‘Einen Fremden darfst du nicht bedrängen; du darfst ihm das 

Leben nicht schwer machen. Ihr wart doch selbst Fremde im Land 

Ägypten! 
21 Keinerlei Witwe oder Waise dürft ihr unterdrücken. 

22 Falls du sie doch unterdrückst, dann brauchen sie nur zu mir um 

Hilfe zu rufen, um für ihren Hilferuf Gehör zu finden. 

23 Dann werde ich im Zorn entbrennen und euch mit dem Schwert 

töten, so daß eure Frauen zu Witwen werden und eure Kinder zu Waisen. 

24 Wenn du meinem Volk Geld leihst, dem Armen in deiner Umgebung, 
dann darfst du dich ihm gegenüber nicht wie ein echter Geldverleiher 

verhalten. Ihr dürft ihm keinen Zins auferlegen. 

25 Wenn du das Kleid eines anderen als Pfand nehmen willst, dann 

mußt du es ihm bei Sonnenuntergang zurückgeben. 

26 Er hat doch nichts anderes, um sich zu bedecken. Es ist das Klei- 

dungsstück für seinen nackten Leib. Worin soll er sonst schlafen? Er 

braucht nur zu mir zu rufen, so bekommt er schon Gehör. Ich bin doch 

voller Gunst’. 

  

7.2.3 Exegetische Anmerkungen 

22,20 Neben 22,20 s. 23,9. Die Auffassung wurde vertreten, daß 22,20-23,9 eine 

zusammenhängende Texteinheit bildet und die Wiederholung als Inclusio einge- 

stuft werden muß.'” In jedem Fall ist 23,9 mehr als eine überflüssige redak- 
tionelle Wiederholung (Baentsch). Weil das Thema ‘Fremdling’ mit 23,9 noch 

nicht abgeschlossen ist (s. Schluß 23,12), sollte man 23,9 lieber nicht als Ab- 

schluß betrachten, sondern als Überleitung zu 23,10-12, wo die Behandlung der 

sozial Schwächeren wieder von einer anderen Seite beleuchtet wird (auch der 

‘Bedürftige’ wird wieder genannt [23,6.11]). 

ger (s. 7.2.4.6), der allochtone Bewohner. töneh, 2.Pers. sing. Impf. hi. von 

jnh, “unterdrücken” (s. TRWAT, II, Sp. 663ff.); Sam.Pent.: tönd (2.Pers. plur.); 
vgl. LXX, Pesch., Targume und s. Lev. 19,33, wo die gleiche Satzhälfte ebenfalls 

im Plur. steht (zur gleichen Motivierung s. Lev. 19,34b). Auch für tilhäseennü 

(von Ihs, “unterdrücken’, ‘bedrücken’; auch 23,9)" liest Sam.Pent. ein plurali- 

sches tilhasü, vgl. LXX, Pesch., Targume. Dieser Pluralgebrauch gründet in dem 

Versuch, 22,20a mit 22,20b.21 zu harmonisieren. 

22,20a besteht aus zwei parallelen Gliedern (synonymer Parallelismus); so wird 

"2 Siehe C. van Houten, The Alien in Israelite Law, Sheffield 1991, S. 45, 55, im 

Anschluß an N. Lohfink; vgl. auch Schwienhorst-Schönberger*, S. 23, 29, 373. 

3 S, TRWAT, IV, Sp. 547ff., J. Pons, L’oppression dans l’Ancien Testament, Paris 1981, 

S. 95ff.



    

  

226 KAPITEL VII 

die Vorschrift intensiviert. In der rabbinischen Auslegung wurde der ger in 22,20a 
(im Gegensatz zum ger in 22,20b) als “Proselyt’ interpretiert,'* wobei beiden 

Vershälften ein je eigener Aussagegehalt gegeben wurde. Der Proselyt darf nicht 

verletzt werden mit Worten (die beleidigend sind, indem sie ihn an dessen 
Herkunft erinnern) und nicht unterdrückt werden, indem man ihm seinen Besitz 

nimmt (TPsJ, Mek., III, 137; Raschi). 

ki setzt einen vorherigen Ansporn voraus (vgl. TPsJ): ‘vergiß nicht, daß ...” 

(vgl. auch 23,9). Über die Interpretation der Motivierung und über das Verhältnis 

zu der Motivierung in 23,9 (ist in beiden Fällen das gleiche gemeint?) wurde bei 

jüdischen Auslegern eine Diskussion geführt (vgl. Leibowitz*, S. 379ff.). Zur 

Debatte steht die Frage, ob das Wissen um am eigenen Leibe erfahrene Un- 

terdrückung den Menschen wirklich davon abhält, seinen Mitmenschen zu 

unterdrücken und sich ihm gegenüber unmoralisch zu verhalten. Die Erfahrung 

lehrt, daß dies nicht der Fall ist. Daher wurde die Motivierung nicht bloß als 

Ansporn für humanes Verhalten verstanden (vgl. Lev. 19,34), sondern auch als 

Warnung: im Falle einer Beleidigung kann der beleidigte Fremdling den Israeliten 

in Erinnerung rufen, daß ihm dasselbe Manko (nämlich von Fremdlingen abzu- 

stammen) anhaftet (Raschi; vgl. Mek., III, 138), im Sinne von ‘kritisiere nieman- 

den wegen eines Mankos, an dem du selbst leidest’; sie kann aber auch als 

Drohung verstanden werden: der mögliche Unterdrücker muß sich dessen bewußt 
sein, daß Israel in Ägypten nur scheinbar ohne Beistand war; in Wirklichkeit 

stand der Helfer par excellence den Unterdrückten bei (Nachmanides). Die zwei 

letztgenannten Erklärungen sind unbegründet. 22,20b ist nicht mehr als ein 

Ansporn zu menschlichem Verhalten gegenüber dem Allochtonen unter Verweis 

auf Israels eigene Vergangenheit; in 23,9 ist vielleicht die Rede von einer 

besonderen Zuspitzung auf deren ordentliche Behandlung in der Rechtspflege. '° 

22,21.22 22,21-23 wird durch den Gebrauch der Begriffe ‘Witwe’ und ‘Waise’ 

umrahmt. kol bezieht sich offenbar auch auf ‘die Waise’ (‘double-duty’-Ge- 

brauch); der Blick ist auf den sozial Schwachen gerichtet (s. jedoch Nachmanides: 

auch auf die reiche Witwe; vgl. auch KöSynt $ 352s). Zu 'nh II pi., ‘un- 

terdrücken’, s. THAT, II, Sp. 341ff.; TRWAT, VI, Sp. 247ff., S.B. Dawes, VT 41 

(1991), S. 38-48; Pons, L’oppression, S. I9FF. 

'im (s. 4.2.1), Sam.Pent.: ki "im. ‘anneh t‘‘anneh, Inf. abs. + Verbum finitum; 

Sam.Pent.: ‘anni Plur., vgl. LXX, Pesch., Vulg., TNf, PT“ und s. 22,21 und 

22,23 (’etkem usw.); der Numeruswechsel Plur. (22,21.23) - Sing. (22,22) wird 

von modernen Exegeten gewöhnlich literarkritisch erklärt (vgl. z.B. Schwienhorst- 

Schönberger*, S. 332ff.). So wird behauptet, daß sich 22,20-23 in ursprünglicher 

Form nur auf den Fremdling bezogen habe (Formulierung in der 2.Pers. sing.; 

‘ötö in 22,22 habe ursprünglich den Fremdling bezeichnet). Ibn Esra erklärt den 

Numeruswechsel wie folgt: auch wer Zeuge einer Unterdrückung wird und nicht 

" Die Wurzel gwr hat sich hinsichtlich der Bedeutung entwickelt zu “Proselyt werden’, 
‘sich bekehren’. 

» vgl. Holzinger; Strack; Heinisch; van Houten, The Alien in Israelite Law, S. 55, 97. 

     

  

    

  

    



  

  

        

  

EXODUS 22,20-26 227 

einschreitet, ist ein Unterdrücker; eine Gemeinschaft, in der Unterdrückung 

herrscht, trägt daher eine Kollektivschuld; das Urteil trifft sie als ganze. 

Dreimal wird in 22,22 der Inf. abs., auf den ein Verbum finitum folgt, ge- 

braucht; mit welcher Intention? (vgl. Ges-K $$ 1131ff.; Joüon $$ 123dff.).'° In 

letzterem Fall ist die Bedeutung klar: JHWH wird sicher hören. Aber was ist in 

ersterem Fall gemeint: eine Situation von schwerer, wiederholter Unterdrückung 

(ohne Zweifel ist nicht an ein zufälliges Fehlverhalten des Unterdrückers gedacht) 

oder ein leichter Fall, eine geringe Äußerung eines arroganten Machtbeweises? 

(vgl. Mek., III, 141f.). 

’ötö hat distributive Bedeutung und bezieht sich sowohl auf ‘Witwe’ als auch 

“Waise’; in einer Übersetzung ist der Gebrauch eines pluralischen Personalprono- 

mens unvermeidlich (vgl. LXX, Pesch., Vulg., TNf, PT’). ki 'im, Raschi ist der 

Ansicht, daß der Nachsatz des vorangegangenen Satzes fehle (Ellipse) und vor kö 

hinzugedacht werden muß: ‘dann wirst du deine Strafe erhalten’; ki hat seiner 

Meinung nach kausale Bedeutung (‘denn’); Nachmanides widerspricht ihm und 

versteht ki konditional und meint, daß ‘wenn’ nachdruckshalber wiederholt werde. 

Besser läßt sich ki als emphatische Partikel verstehen und die durch 'im eingelei- 

teten Sätze als zwei aufeinanderfolgende Vorsätze, denen ein von beiden Vor- 

sätzen abhängiger Nachsatz folgt. Ich habe mich für eine flüssige Übersetzung 

entschieden. 

s‘q (s. THAT, 1, Sp. 568ff., TRWAT, II, Sp. 628ff.; Derivat s'agä in 22,22), 
“laut rufen’, ‘schreien’, häufig mit einem Menschen als Subjekt, der sich in einer 

Notsituation befindet und Hilfe nötig hat; häufig ist der Hilferuf an (‘@/) JIHWH 

gerichtet (z.B. 8,8; 14,10.15; 15,25; 17,4; 22,26) und hat das Verb zugleich die 

Konnotation ‘bitten’. sa‘ög jis’ag, Subjekt ist das Objekt des vorigen Satzes 

(’öt6), die Witwe und die Waise (vgl. Din. 15,9; 24,15); in LXX, Pesch., Vulg. 

wurde ad sensum übersetzt mit ‘sie’ als Subjekt. Für die Deutlichkeit ist dies 
nötig. Unwahrscheinlich ist, daß beim Subjekt insbesondere an das Kind gedacht 
werden muß (vgl. Gen. 21,17 und s. Ibn Esra) oder daß der Ausspruch in 
eingeschränktem Sinn verstanden werden muß (Bedingung für Gottes Reaktion ist, 

daß er um Hilfe angerufen wird; vgl. 2,23-25). Wird vorausgesetzt, daß, je mehr 

Menschen (lauter) zu JHWH rufen, er eher zum Hören geneigt ist? (vgl. Mek., III, 

143)? Wahrscheinlicher ist, daß gemeint ist: die Witwe oder die Waise braucht 

nur einen Piepser von sich geben, dann ... 
Mit Blick auf ’elai muß das Rufen hier als Gebet verstanden werden (so 

explizit TPsJ, TNf, PT“, mit der Andeutung, daß das Gebet den Unterdrücker 

[dw/ihr] betrifft). samoö ‘a '®5ma', von 5m‘ (s. THAT, Il, Sp. 629ff.; TRWAT, VII, 

Sp. 255ff.), ‘hören’, “horchen auf’ (22,22.26; vgl. 23,23 [ni.]), ‘gehorchen’ (+ 

b‘göl; 23,21f.). Mit dem Hören von seiten JHWHs ist die Vorstellung verbunden, 

daß er die Ereignisse auf Erden aufmerksam verfolgt und auf entsprechende Weise 

auf das reagiert, was ihm zu Ohren kommt (s. Houtman*, Himmel, S. 346ff., 

    

                                    

   

                                

   

  

     

'* S. dazu R. Yaron, “Stylistics Conceits II. The Absolute Infinitive in Biblical Law”, in: 

D.P. Wright u.a. (Hg.), Pomegranates and Golden Bells (FS J. Milgrom), Winona Lake 

1995, S. 449-460.



    228 KAPITEL VII 

352f., 361). sa“gatö, das Suffix sing. ist in LXX, Pesch., Vulg. als Plur. über- 

setzt; TPsJ beinhaltet eine Erweiterung: ‘sein Gebet erhören und ihn rächen’; bei 

letzterem muß an Rache, wie in Dtn. 11,17 beschrieben, gedacht werden (vol. 

Mek., III, 141). In TNf, PT? wird 22,22 abgeschlossen mit 'rwm hnn wrhmn 'nh, 

‘denn ich bin gnädig und barmherzig’ (in PT folgt noch ‘sagt die Memra 

JHWHSs’); in gleicher Weise wird 22,26 abgeschlossen (vgl. Ps. 111,4; 112,4; 

145,8). 

  

   

    

22,23 In Form einer talionischen Unheilsankündigung wird die Reaktion JHWHs 

auf den Hilferuf der Witwe und Waise beschrieben. Die Frauen und Kinder der 
Unterdrücker sollen zu Rechtlosen werden. Dieses Bild muß die Unterdrücker zur 

Umkehr und zur Verhaltensänderung führen. 'af (s. THAT, I, Sp. 220ff.; TRWAT, 

1, Sp. 376ff.; Dhorme*, S. 80ff.; Johnson*, S. 49f.) kommt im AT sowohl mit der 

Bedeutung ‘Nase’ (ca. 25x) als auch mit der Bedeutung ‘Zorn’ (ca. 170x mit 

Bezug auf Gott; ca. 40x mit Bezug auf den Menschen) vor (wenn der Atem durch 

die Nase in Schnauben übergeht, bringt der Körper dadurch zum Ausdruck, daß er 

voller Wut ist [z.B. 15,8; Ez. 38,18; Ps. 18,8f.16; Hi. 4,9]); hier ist der Begriff, 

wie so häufig, Subjekt von hrh (s. TRWAT, III, Sp. 182ff.), ‘glühen’, ‘brennen’; 

hier (vgl. z.B. 4,14; 32,10f.) mit Bezug auf JHWHSs Zorn, der eine Reaktion ist 

auf Ungehorsam, unfreundliches Verhalten, Untreue unter Menschen, seinem Volk 

(z.B. 22,23; 32,10; Num. 11,1.10.33; 12,9; 25,3). In der Verlängerung liegt häufig 

die Bestrafung. hrg, ‘töten’, s. 21,14. 

herceb (s. auch 20,25), ‘Schwert’, bezeichnet sowohl den Dolch als auch das 

Schwert: der zweischneidige Dolch und das Kurzschwert (nicht länger als ca. 40 
em; vgl. Jdc. 3,16.21), das als Stichwaffe diente, und das längere einschneidige 

Krumm- oder Schlagschwert, das in der Eisenzeit in großem Maß dem langen, 
geraden zweischneidigen Schwert wich, das man sich auch nicht allzu groß 
vorstellen darf (bis ca. 75 cm). Vor allem Bronze und Eisen, aber auch Kupfer, 
Silber und Gold sind die Metalle, aus denen Schwerter verfertigt werden (s. 
jedoch auch Jos. 5,2ff.).'” Das Schwert wird im AT vor allem in Verbindung mit 
dem Kampf, dem Krieg genannt (z.B. 15,9; 17,13; I Sam. 13,19; 17,45; 2159). 
Von daher wird verständlich, daß ‘Schwert’ metonymisch zur Bezeichnung von 
Kampf, Krieg gebraucht werden kann (z.B. 15,9; 22,23; Lev. 26,25.33; Jes. 1,10; 
3,25; Jer. 4,10; neben Ex. 22,23 s. I Sam. 15,33; Jer. 18,21; Thr. 1,20). Auch 

wird das Schwert als Mittel zur Exekution von Verbrechern genannt (z.B. 5,21; 

18,4; 32,27; I Reg. 2,8.30f.34). behäreb, zum Gebrauch des Artikels s. z.B. Ges- 
K $ 126q,r; Joüon $ 137m,n. 

In der rabbinischen Auslegung wird eine Antwort auf die Frage geboten, warum 
explizit gesagt wird, daß — was ja für sich selbst spricht — die Frauen zu Witwen 

werden usw.: die Unterdrücker kommen im Krieg ums Leben, ohne daß ihr Tod 

  

   

                      

    

                      

    
   

   

17 8. ANEP, Register; BHH, 1, Sp. 348; III, Sp. 1750f., BRL, S. 57ff., IDB, IV, S. 469f.; 

O. Keel, Wirkmächtige Siegeszeichen im Alten Testament, Freiburg/Göttingen 1974, S. 27#f. 

(über das Krummschwert); Y. Yadin, The Art of Warfare in Biblical Lands, London 1963, 

S. 10f., 44f., 60f., 78ff. 

     

    

     

  

   

     

  

    



  

  

        

  

EXODUS 22,20-26 229 

erwiesen ist, was zur Folge hat, daß ihre Frauen für immer Witwen sein müssen 

(sie dürfen nicht wieder heiraten) und ihre Kinder nicht über das Erbe verfügen 

dürfen (Mek., III, 144; Raschi). Bei dieser Interpretation ist die Strafe mehr als 

eine Talio. 

  

     

     22,24 'im, ‘wenn’, in der jüdischen Auslegung ist die Bedeutung von 'im Gegen- 

stand der Diskussion. Weil die Barmherzigkeit gegenüber einem Volksgenossen 

zur Pflicht gehört (Dtn. 15,7f.), erhebt sich die Frage, ob 'im konditional zu 

verstehen ist. In Mek., III, 147, wird behauptet, daß 22,24 einen von drei Fällen 

(s. auch 20,25) darstelle, wo 'im diese Bedeutung nicht habe (vgl. auch Raschi). 

Andere verstanden die Kondition wie folgt: es steht nicht frei, die Vorschrift 

auszuführen oder nicht, sondern die Befolgung ist von der Situation abhängig; 

man muß reich sein, und der Kreditnehmer muß zuverlässig sein; die Vorschrift 

ist eine Pflicht, muß aber freiwillig und von Herzen befolgt werden (Dtn. 15,10; 

vgl. Leibowitz*, S. 402ff.). Es ist wenig wahrscheinlich, daß 'im in 22,24 eine 

andere Bedeutung hat als in 22,25. Dort ist die Klassifizierung der Vorschrift als 

Pflicht unangebracht. ‘Geld’, s. 21,11. 

talwah 2.Pers. sing. Impf. hi. von Iwh (s. ThRWAT, IV, Sp. 492f.), im gal 
‘leihen von’ (z.B. Dtn. 28,12), im hi. ‘verleihen’; Objekt in 22,24 ist '@t- ammi 

(vgl. 21,8), in TO, Pesch., mit 5 anstelle von 'et, in TPsJ mit /. Das allgemeine 

‘mein Volk’ ist wenig passend (‘mein Volk’ = JHWHs Volk ist in der Regel die 

Bezeichnung für Israel als ganzes [3,7.10; 5,1; 7,4.16.26 usw.]; s. aber Jes. 3,15) 

und wird eingegrenzt durch die Apposition 'et-he'äni ‘immäk (zu ‘äni, ‘Arme’, 

s.u., 7.2.4.6). In der LXX ist 'et-‘ammi offensichtlich nach Gefühl (s. jedoch auch 

Lev. 24,35f.; Din. 23,20f.) übersetzt mit t@ &6eA6®, ‘dem Bruder’; diese Über- 

setzung hat zum Vorschlag geführt, den Text in 'ahika zu ändern (s. z.B. LV); in 

der Vulg. ist das gesamte Objekt übersetzt mit populo meo pauperi qui habitat 

tecum, “meinem armen Volk, das bei dir wohnt’. In modernen Übersetzungen 

findet sich die schwer zu verteidigende Wiedergabe von 'et-‘ammi mit “jemand 

aus meinem Volk’ (z.B. WV, Dasberg) oder mit einer entsprechenden Überset- 

zung (z.B. NEB). Behauptet wurde, daß in der LXX nach Gefühl übersetzt wurde. 

Das Hebräische kenne einen Term ‘ammi, “Volksgenosse’, “Verwandter’.'* 

Jedenfalls findet eine Textänderung keine Stütze in Sam.Pent. (’et ‘ani 'immäk) 

und Qm (vgl. Sanderson*, S. 122, 139). Eine eventuelle Textverderbnis müßte alt 

sein. Stand anstelle von ‘ammi ursprünglich ein ‘ammit’ka (Baentsch)? Oder ist 

‘ammi eine Verschreibung von ‘ni, wobei die Apposition als 'et-he ni 

‘ammcekä vokalisiert werden muß (vgl. 23,11)? Ist die Apposition als Einschrän- 
kung gemeint: ‘der Arme, nämlich der Arme von deinem Volk’? In der rabbini- 

schen Auslegung wurden die drei Elemente (1) 'et-‘ammi (2) ‘immäk (3) 'at- 

he‘äni als Prioritätsliste für die Gewährung eines Darlehens verstanden, für den 

Fall, daß unter den Interessenten eine Auswahl getroffen werden muß: der Jude 

kommt vor dem Nichtjuden (1), der Arme vor dem Reichen (2), der arme 

  

   

                    

   

  

   

            

     

   

            

   

     
!% Siehe G. Jeshurun, “On the Meaning of the Silent Yod in a Certain Group of Passages 

in the M.T.”, JSOR 16 (1932), S. 108-112.



    

  

230 KAPITEL VII 

Stadtgenosse vor dem Einwohner einer anderen Stadt (3) (Mek., III, 148; 

MidrTanch. Ex., VI, 8; Raschi; vgl. Leibowitz*, S. 408ff.); vgl. auch Gal. 6,10. 

Auch wird hervorgehoben, daß der Arme nicht verächtlich behandelt werden darf 

(er gehört zu ‘meinem Volk’) und daß der Geldverleiher sich selbst in die 

Position (‘in deiner Umgebung’) des Armen versetzen müsse (Raschi). 

nösceh (Sam.Pent.: nöse’, vgl. BL $ 59c). Part. qal von nsh /ns’(s. TRWAT, V, 

Sp. 658ff.), ‘ausleihen’, “Geldverleiher, Gläubiger sein’ (Dtn. 24,11; I Sam. 22,2; 

II Reg. 4,1 u.a.); TN£f, FT”, PT*: ‘ein Gläubiger, der erpreßt’ (vgl. auch Vulg.). 

Jüdische Exegeten betonen, daß der Geldverleiher mild sein müsse, nicht ständig 

auf die Rückzahlung drängen darf, sein Geld nicht zurückfordern darf, wenn der 

Entleiher es nicht hat, usw. (Mek., III, 148; Raschi; Ibn Esra; Nachmanides). 

Das zweite /ö’, u.a. Pesch., TNf, PT*: w*lö’. f‘simün (s. 21,1; Plur.), Sam.Pent.: 

fsimenü (Sing. + Suffix); LXX, Pesch., Vulg.: Sing. (vgl. 22,24a.25-29). TPsJ 

beinhaltet eine Erweiterung: ‘dem Ausleiher darf nicht die Verpflichtung auferlegt 

werden, für Bürgen und Zeugen zu sorgen; offensichtlich ist gemeint: zwecks 
eines Darlehens, wobei die Verpflichtung zur Zahlung von Zins festgelegt wird 

(vgl. Mek., III, 149f.) Aus dem Gebrauch des Plur. in 22,24b ist der Schluß 

gezogen worden, daß Zeugen usw. anwesend sind (vgl. Ibn Esra). 

neScek (s. ThWAT, V, Sp. 665ff.; Klingenberg, S. 38ff.; S.E. Loewenstamm, 

JBL 88 [1969], S. 78-80), ‘Zins’; TPsJ, TNf, FT’, PT*: ‘keine Zinsen und keine 

Wucherzinsen’; SamT: kpwl, ‘Verdoppelung’. nesek hat auch die Bedeutung 

“Biß’; dies hat zu dem Vergleich des Zins mit einem Schlangenbiß geführt; erst 

spürt man diesen nicht, aber auf einmal schwillt der ganze Körper an; so auch der 

Zins: auf einmal hat er unbeherrschbare Formen angenommen (ExR., XXX, 6; 

Raschi). 

22,24b wird aufgrund des Numeruswechsels oft als Zufügung betrachtet, in der 

— 22,24a schließt an und für sich ordentliche Zinserhebung nicht aus — die 

Erhebung von Zinsen von Armen ausgeschlossen werde (vgl. z.B. Baentsch, 

Heinisch). Schwienhorst-Schönberger*, S. 357f., behauptet, daß es in 22,24a 

überhaupt nicht um Zinsen gehe, sondern um den Gläubiger, der sein Geld 

zurückhaben möchte. Ihm werde verboten, gegenüber dem Armen die Pfändung 
als Mittel einzusetzen, um seine Schulden einzutreiben (vgl. Osumi*, S. 54f., 

198£.). Er betrachtet ‘ammi in 22,24a und 22,24b als deuteronomistische Erweite- 

rungen, um den Text in Übereinstimmung mit Din. 23,20f. zu bringen. Durch die 
Erweiterungen sei 22,24 zu einem Zinsverbot geworden. Ich beschränke mich nun 

auf 22,24b (zu ‘ammi s.o.) und konstatiere, daß es tatsächlich möglich ist, daß 

22,24b eine Texterweiterung ist (wenn man so will: eine zuspitzende Ausweitung 
[Klingenberg, S. 29]). 22,25 konkretisiert das Verhalten des Geldverleihers (vgl. 

auch Fishbane*, S. 174ff.). 

22,25 häböl tahböl, Inf. abs. + 2.Pers. sing. Impf. qal von Ahbl (s. TRWAT, II, 

Sp. 707£f.), ‘als Pfand nehmen’ (Dtn. 24,6.17 usw.). Zur Bedeutung dieser 

Konstruktion s. Ehrlich: “Wenn du überhaupt abpfändest’ (lieber verzichtet man 

darauf). salmat (s. 22,8), Sam.Pent.: $imlat (vgl. 22,26); die Lesart von Sam.Pent. 
beruht auf Harmonisierung und wird nicht gestützt von Qm (vgl. Sanderson*, 

S. 60f.). ‘ad (vgl. Brockelmann $ 115a) hat die temporale Bedeutung ‘gegen’, 

     

  

    

  

    



  

  

  

       
    

EXODUS 22,20-26 231 

‘bei’, ‘um’; vgl. L. Luciani, RivBib 34 (1986), S. 391-395, und s. II Sam. 17,22. 

bö’, s. 20,24. hassemes, s. 22,2. t‘Sibennü (zu $wb hi. s. 21,34), vgl. Ges-K 

$ 1350; Sam.Pent.: tibennäh (das Suffix greift auf das feminine salmä / simlä 

zurück). 

In der jüdischen Auslegung wird das Recht, ein Pfand zu nehmen, zugestanden 
(z.B. Mek., III, 150). Eine Diskussion wird über die Frage geführt, um welche 

Kleidung es geht und welcher Art das Pfand ist. Ist es sinnvoll, auf die in 22,25 

beschriebene Weise ein Pfand zu nehmen? Aus der Wiederholung der Vorschrift 

in Dtn. 24,12f. wurde der Schluß gezogen, daß für die Nacht das Tagesgewand als 

Pfand genommen werden durfte und für den Tag das Gewand für die Nacht 

(Mek., III, 150; Raschi); vermieden mußte werden, daß das Gewand für noch ein 

anderes Darlehen als Pfand gegeben wird (Ibn Esra; vgl. Leibowitz*, S. 414ff.). 

  

   

        

   

     

  

    22,26 hi(w)' (2x), Sam.Pent., Qm: hi’ (greift zurück auf das feminine salmä; vgl. 

Sanderson*, S. 119). k“sütöh (s. 21,10), ein Fall von Ketib/Qere (vgl. 22,4), 

Sam.Pent.: k'sütö (= Q); Delitzsch*, S. 43, 45: lies k'süt. ’baddäh (s. 22,19), 

Ehrlich: lies /’baddäw, ‘für seine Körperglieder’ (vgl. Hi. 18,13). Delitzsch*, 

S. 135: hi’ simlätö sei Glosse. 

‘ör, “Haut’, ‘Fell’, sowohl vom Menschen (22,26; 34,29.30.35) als auch vom 

Tier (25,5; 26,14; 29,14; 35,7 usw.). Hier ist ‘der bloße Leib’ gemeint; vgl. TNf, 

PT’: ‘das Kleid für die Haut seines Körpers’. LXX liest: (Tö inärıov) 

&oxnnoodvng abroü, ‘(das Kleid) für seine Schamteile’. In der rabbinischen 

Auslegung wurden die drei Aussagen (die zwei hi’-Sätze und der bammeh-Satz) 

jeweils auf verschiedene Kleider bezogen: Ober- und Unterkleid und Matratze (s. 

TPsJ; Mek., III, 151; Raschi). 

5kb, s. 22,15. w’hajä ki, s. Houtman*, Exodus, I, S. 16f. jis ‘ag 'elai usw., vgl. 

22,22b; in TPsJ, TNf, PT“ auch hier explizit als Gebet verstanden. w‘säma ‘ti, TO: 

wjgbjl gbjltjh, “werde ich empfänglich sein für sein Rufen’ (= Schluß 22,22). 

hannün (Adjektiv und Derivat von hnn, ‘gnädig sein’ [s. THAT, I, Sp. 587ff.; 

ThWAT, II, Sp. 23ff.]; vgl. hinnam in 21,2.11), wird im AT (13x) stets mit 

Bezug auf Gott gebraucht; zu TNf, PT? s. 22,22; TPsJ: ‘ein ergebener Gott’. 'Ani, 

Sam.Pent.: 'änoki. 

Das Hören JHWHs bedeutet, daß er den hartherzigen Geldverleiher zur Ver- 

antwortung rufen wird (Ibn Esra). Nachmanides merkt an, daß Gott auch dann 

reagiert, wenn der Pfandgeber ein ungerechter Mensch sein sollte. Der Geldver- 

leiher braucht nicht denken, daß er ungestraft einen ungerechten Menschen 

erbarmungslos behandeln kann. 

  

   

        

    

                                      

     

71.2.4 Kommentar 

7.2.4.1 22,20-26 beinhaltet eine Reihe von Regeln in bezug auf die 

Behandlung der gesellschaftlich Schwachen, den Menschen ohne irgendei- 

nen gesellschaftlichen Status, was zur Folge hat, daß sie auf sich selbst 

geworfen sind und es anderen an Respekt ihnen gegenüber fehlt (vgl. 

Prov. 14,20; 18,23; 19,4). Von den angesprochenen Israeliten (s. 2.13)



    

  

232 KAPITEL VII 

wird verlangt, sich zu beherrschen, obwohl für sie als Machthaber die 

Versuchung groß ist, sich des Machtmißbrauchs schuldig zu machen. Von 
ihnen wird gefordert, auch gegenüber Menschen, die keinen Widerstand 

leisten können und ganz auf sich selbst angewiesen sind, den hohen 

Idealen von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit nachzustreben. Ihnen wird 

ein sozial-ethischer Verhaltenskode vorgehalten. 

Die Lösung der sozialen Frage, nämlich die Existenz Bedürftiger in der 

Gesellschaft, wird nicht in strukturellen Maßnahmen gesucht, sondern 

indem man an das individuelle Gewissen (z.B. Dtn. 15,7f.11) des besser 

situierten Israeliten appelliert. Auch die Realisierung institutioneller 

Formen von Barmherzigkeit (z.B. 23,11) ist abhängig von seinem Wohl- 

wollen und dem Maß, in dem er sich durch den Verweis auf seine eigene 

Vergangenheit (22,20b)'” oder den Gedanken ‘Gott, der Beschützer der 
Bedürftigen (vgl. 22,26b), will es!” angesprochen fühlt (siehe ferner die 

Ausführungen unten). 

Die sozial Schwächeren werden mit verschiedenen Begriffen bezeichnet: 

‘Fremder’ (22,20), “Witwe und Waise’ (22,21.23) und mit dem allgemei- 

neren Begriff ‘Armer’ (22,24) und ‘Mitbürger’ (22,25). Unter 7.2.4.6,7 

werden sie näher vorgestellt. 

Der Fremde, die Witwe und Waise sind die typischen Repräsentanten 

der Bedürftigen in der Gesellschaft. Was über sie gesagt wird, gilt für die 

Armen im allgemeinen. In 22,20-23 werden allgemeine Aussagen über 

ihre Behandlung gemacht. In 22,24-26 wird mittels zweier konkreter Vor- 

schriften illustriert, wie ethisches Verhalten gegenüber den sozial 

Schwächeren in der Praxis verwirklicht werden muß. 

7.2.4.2 Die Masoreten haben sich für folgende Einteilung entschieden: 

22,19-23 (stümd), 24-26 (p’tühä; so BHS; BHK'*: s’tümä). Offensichtlich 

beruht die ungewöhnliche Abgrenzung auf der Ansicht, daß der ‘Fremde’ 

(22,20) ein Proselyt sei, der sich vom Götzendienst (22,19) abgewandt hat 

(vgl. dazu Leibowitz*, S. 380ff., 387ff.;, s. auch 7.2.3 zu 22,20a). 

Der Charakter der Vorschriften und deren Formulierung wurde bereits 

erörtert (s. 2.4-6,17,21-22). 22,22-26 wird gewöhnlich als literarisch nicht 

homogen betrachtet. Insbesondere der Numeruswechsel (2.Pers. sing. und 

2.Pers. plur.) war Gegenstand des Interesses und Ausgangspunkt für eine 

Rekonstruktion der Entstehungsgeschichte.?° Ich begnüge mich hier mit 
der Konstatierung, daß der Text das Werk von deuteronomi(sti)schen 

Schreibern ist. 

» Siehe J. Pons, “La reference au s&jour en Egypte et A la sortie d’Egypte dans les codes 
de loi de l’Ancien Testament”, ETR 63 (1988), S. 169-182. 

”° Vgl. Osumi*, S. 31ff., 5Off, 183ff., 195fE., 209ff. u.a.; Schwienhorst-Schönberger*, 

Ss. 331ff. 

     

  

    

  

    



     

  

EXODUS 22,20-26 233 

   

  

7.2.4.3 Das Darlehen, von dem 22,24 handelt, ist ein sog. Konsumkredit 

und kein kommerzielles Darlehen zur Bildung von Handelskapital. Der 

Schuldner ist kein Geschäftsmann, sondern ‘der Arme in deiner Umge- 

bung’. Zu denken ist z.B. an jemanden in bedürftigen Umständen, weil 

seine Lebensmittel aufgebraucht sind (vgl. Neh. 5,10f.), während die neue 

Ernte noch auf sich warten läßt. Um die Zeit bis zur Ernte zu überbrük- 

ken, ist er gezwungen, Schulden zu machen. 

In 22,24 wird bestimmt, daß dem bedürftigen Volksgenossen nur ein 

zinsloses Darlehen gegeben werden darf (vgl. auch Lev. 25,35ff.,; Dtn. 

23,20f.). Von kommerziellen Darlehen findet sich in den Gesetzestexten 

nichts. Wohl aber ist in Din. 23,21 die Rede von einem Kredit an einen 

Ausländer (nokri [s. 21,8]). Von ihm darf sehr wohl Zins genommen 

werden. Offensichtlich geht es hier um ein kommerzielles Darlehen. 

Ex. 22,24 nennt im Zusammenhang mit dem Zinsverbot nur Geld. In 

Lev. 25,37 fällt auch Nahrung darunter, während in Dtn. 23,20 dem 

Verbot ein allgemeiner Charakter verliehen wurde. 

So reich zu sein, daß man anderen leihen kann, war ein Zeichen, daß 

man gesegnet ist (vgl. Din. 28,44). Wenn ein Israelit anderen an seinem 

Wohlstand Anteil haben läßt, indem er ‘günstige Darlehen’ (zinslos) 

vergibt, bewies er vorbildliches Verhalten und zeigte, daß er ein vorzüg- 

licher Mensch, ein Mann nach Gottes Herzen ist (vgl. Ez. 18,7f.17; 

Ps. 15,5; 37,26; 112,5; Prov. 19,17; s. auch Prov. 28,8; Mt. 5,42; Lk. 

6,34). Das Ideal war erhaben, aber die Praxis oftmals ohne jeglichen 

Begriff für die Situation des Armen. Dieser kam durch ein Darlehen in 

eine Position der Abhängigkeit vom Gläubiger (Prov. 22,7), der in aller 

Regel kein nobler Philanthrop war, sondern ein Ausbeuter, der nur gegen 

Zins verleihen und den Besitz des anderen einkassieren wollte (vgl. 

Jer«15,105.Ez.’22,174. Hab.237;-1Ps.:109%11; Neh. 5,7:10f.),* .der‘-ein 

verliehenes Pfand in seinem Besitz hielt (Ez. 18,7.12) und profitorientiert 

war (Jes. 3,14f.; Am. 5,11f.; 8,4; Mi. 2,1f.; 3,1ff., u.a.), so daß der Arme 

stets ärmer wurde und schlußendlich keinen anderen Ausweg wußte als 

den der Schuldsklaverei für sich und die Seinen (s. 4.2.2,4) oder klamm- 

heimlich verschwinden mußte (I Sam. 22,2; zur Asylflucht wegen Schul- 

den s. 5.1.6). 

Allerdings fanden sich unmoralische und charakterlose Typen nicht bloß 

unter den Geldverleihern. Auch unter den Schuldnern waren solche, die 

versuchten, sich der Rückzahlungspflicht zu entziehen (Ps. 37,21). Alles 

in allem betrachtet konnte wegen des Verhaltens des Gläubigers wie auch 

des Schuldners eine Darlehensaufnahme ein heikles und Zwietracht 
schürendes Unterfangen sein (vgl. Jer. 15,10). 

7.2.4.4 Wer Geld verleiht, läuft Gefahr, das Verliehene nicht mehr 

zurückzuerhalten. Das Risiko kann eingedämmt werden, indem man u.a. 

  

   

  

    

                

   

      

  



    

  

234 KAPITEL VII 

ein Pfand fordert (22,25). Das Pfandnehmen als solches wurde als legitim 

erachtet (22,25; Dtn. 24,10f.; Prov. 20,16; 27,13; vgl. Hi. 22,6). Der 

Verzicht auf ein Pfand galt als edelmütige Geste (Ez. 18,16). Als Pfand 

fungierten u.a. Haustiere (Hi. 24,3) und Kleidung (22,25f.; Dtn. 

24,12£.17;. Am.2,8;..Proy: 20,16; 27,13; His22;6; 24,9£):.n 22,25; 

Dtn. 24,6.12f. wird dem Pfänden eine Grenze gezogen. Der Pfandnehmer 

darf nicht am Existenzminimum des Armen rütteln. Dies wird konkreti- 

siert am Beispiel der Handmühle (Dtn. 24,6) und der Kleidung (22,25f.; 

Dtn. 24,12f.17). Der Pfandgeber muß vor Entmenschlichung geschützt 

werden. Er muß im Besitz seiner Handmühle sein, um menschenwürdig 
eine Mahlzeit bereiten zu können, und seines Oberkleides, um in der 

Nacht nicht vor Kälte sterben zu müssen (vgl. Hi. 24,7.10). Das Unbeklei- 

detsein ist ein Zeichen des Würdeverlustes eines Menschen (vgl. 9,22f.; 

Ez. 16,7.22.39; 23,29; Hab. 2,15; II Kor. 5,3; Apk. 16,15; 17,16). Jeman- 
den kleiden ist gleichbedeutend mit jemanden befähigen, menschenwürdig 

zu leben‘ (Jes. 58,7; -E2,,10,8:; :18,7.16s 1 Chr... 28,155. Mt. 25,36: 
38.43£.).”' 

Ein Darlehen gegen Zins war entsprechend der durch Ausgrabungen 

bekannt gewordenen Verträge und Codices ein weitverbreitetes Phänomen 

in Mesopotamien (s. Maloney; Stol; Yaron*, S. 235ff.). Schutzbestim- 

mungen und auch ‘erträgliche Darlehen’ und Darlehen gegen günstige 

Bedingungen sind bezeugt. 

7.2.4.5 Wie bereits angedeutet, wird dem Reichen zwar vorgehalten, 

vom Armen keinen Zins zu verlangen, doch scherte er sich in der Praxis 

nicht um diesen moralischen Appell. Im NT wird unbefangen davon 
gesprochen, den Besitz zu vermehren, indem man Geld bei der Bank 
anlegt (Mt. 25,27; Lk. 19,23). Auch im Koran findet sich das Zinsverbot 
2,275ff.; 3,130; 4,161 [in Reaktion auf die jüdische Lehre und Praxis]; 
30,39f.). Die Vorschrift, vom Armen keinen Zins zu verlangen, die im 
AT den Charakter eines eindringlichen Appells besitzt, hat im Judentum 

°' Ein Fall von Beschlagnahme eines Mantels bildet das Thema eines Bittbriefes auf 
einem Ostrakon aus Javne Jam (Ende 7.Jh. v.Chr.). Text u.a. in KA, 200; Übersetzung u.a. 
in TUAT, 1, S. 249f., von der Literatur zu diesem Ostrakon nenne ich hier M. Kleer & 
M. Kröger, “Das gepfändete Gewand. Untersuchungen zum sozialen und rechtlichen Kontext 
des im Ostrakon von Mesad Haschavjahu dargestellten Konfliktfalles”, BN 61 (1992), S. 38- 
50; vgl. auch Th. Booij, BiOr 43 (1986), S. 642-647; Th. Krüger, BN 62 (1992), S. 32-37; 
J. Hoftijzer, in: Tradition and Re-Interpretation in Jewish and Early Christian Literature 
(FS J.C.H. Lebram), Leiden 1986, S. 1-6; und s. auch M.E. Vogelzang & W.J. van 
Bekkum, “Meaning and Symbolism of Clothing in Ancient Near Eastern Texts”, in: Scripta 
signa vocis (FS J.H. Hospers), Groningen 1986, S. 265-284; J.H. Tigay, “A Talmudic 
Parallel to the Petition from Yavneh-Yam”, in: M. Brettler & M. Fishbane (Hg.), Minhah le- 
Nahum (FS N.M. Sarna), Sheffield 1993, $. 328-333. Der Bittsteller fechtet in seinem Brief 

die Rechtmäßigkeit der Beschlagnahme an. 

     

  

    

  

    



EXODUS 22,20-26 235 

   die Kraft eines Gesetzes erhalten: ein Darlehen gegen Zins an einen 
Volksgenossen ist nicht erlaubt, ungeachtet dessen finanzieller Situation; 

nur von einem Nicht-Juden darf man Zins nehmen (vgl. Dtn. 23,20f.). In 
den Realitätszwängen des ökonomischen Lebens suchten jüdische Gelehrte 

nach Auswegen, das Gesetz so zu interpretieren, daß bei deren Anwen- 

dung das ökonomische Leben nicht geschädigt wird.” 
In der Kirchengeschichte hat die Zinsfrage eine wichtige Rolle gespielt. 

Die Kritik an der Zinserhebung wurde in der Alten Kirche durch den 

Widerstand gegen Luxus und Geldsucht genährt und durch die Erfahrung, 

daß ein Darlehen gegen Zins oft die Ursache für den wirtschaftlichen 

Ruin vieler Menschen war. Der Geistlichkeit war es untersagt, gegen Zins 

ein Darlehen zu gewähren. Im 12.Jh. proklamierte die Kirche unter 

Berufung auf u.a. Lk. 6,35 (Vulg.) das Zinsverbot für Christen. Die Folge 

war, daß die Juden eine wichtige Position als Bankiers erhielten, u.a. 

aufgrund der Tatsache, daß man sie aus anderen Berufsbranchen verdrängt 

hatte. Perioden des Widerstandes der Kirche gegen jüdisches Auftreten als 

Geldleiher wurden abgelöst von Perioden der Toleranz, da man sich dem 

Diktat der harten ökonomischen Wirklichkeit beugen mußte. Daß die 

Juden die Rolle des Geldverleihers spielten, führte zu Auprägung des 

Feindbildes — der Jude als Wucherer — und war die Ursache für Antise- 

mitismus. Sowohl in jüdischen als in christlichen Kreisen spielte in der 

Diskussion über Zins Dtn. 23,20f. eine wichtige Rolle, u.a. aufgrund 

folgender Frage: darf ein Jude von einem Christen Zins fordern oder ist er 
dazu sogar verpflichtet? Oder muß er ganz auf die Zinserhebung verzich- 

ten? Wer ist der nokri in Dtn. 23,21? Gehört in diese Kategorie auch der 

Christ oder fällt er unter den Nenner ‘Bruder’ (Dtn. 23,21)?” In der 

korrekten Ortsbestimmung von Ex. 22,24; Dtn. 23,20f. — es geht nicht 

um ein allgemeines Zinsverbot, sondern um das Gebot, dem Armen zu 

helfen — hat Calvin eine wichtige Rolle gespielt. Allmählich verlor das 

Zinsverbot auch innerhalb des Judentums seine Bedeutung im ökonomi- 

schen Leben und erhielt den Ort, den es dem Kontext zufolge auch hat: 

im Bereich der Liebestätigkeit und Freundschaftshilfe. 

7.2.4.6 Kehren wir zurück zu Ex. 22,20-26 um die darin handelnden 

Personen vorzustellen. 

Der ger, der ‘Fremdling’, ist der Mensch, der sich für eine bestimmte 

Zeit unter Nicht-Volksgenossen, Nicht-Stammesgenossen niederläßt. Er ist 

keine Sklave, sondern ein freier Mensch, hat jedoch nicht dieselben 

Chancen und Rechte wie die autochthonen Bewohner (umschrieben mit 

  

   

                    

  

  

   

        

2 Siehe ZJ, XVI, Sp. 27ff.; JE, XII, S. 388ff.,; H. Gamoran, HUCA 64 (1974), S. 48-66; 

Klingenberg, S. STff. 

2 Siehe S. Stein, JSSt 1 (1956), S. 141-164.       

        
   



    

  

236 KAPITEL VII 

dem Begriff 'ezrah; s. z.B. 12,19.48f.; Lev. 16,29) des Ortes, wo er sich 

aufhält und von dem er stark abhängig ist. Er läuft Gefahr, der Armut zu 

verfallen und an den Rand der Gesellschaft zurechtzukommen (23,9). 

Häufig wird er mit anderen niedrig klassifizierten Personen genannt (z.B. 

Lev. 19,10; 23,22; Dtn. 24,17; 27,19). Zur Minderheit gehörig drohte er 

das Opfer von Unrecht und Feindschaft zu werden (z.B. Ez. 22,7.29; Mal. 

3,5). In den Gesetzestexten wird Israel unter Verweis auf die Fremdlings- 

schaft in Ägypten angemahnt, derartigen Mißständen vorzubeugen (22,20; 

23,9; Lev. 19,33f.; Dtn. 10,19; 24,14.17£.; 27,19). In religiöser Hinsicht 

muß der Fremdling sich an die Regeln halten, die die Gemeinschaft 

aufstellt. Er muß sich an den Sabbat halten (20,10; 23,12; Lev. 18,26; 

20,2; Din. 5,14). Unter bestimmten Bedingungen darf er am Kultus 

teilnehmen. Vorausgesetzt, daß er beschnitten ist, darf er das Passa feiern 

(12,19.48f.; Lev. 16,29; 17,8.10-13.15). Verschiedene Gründe können 

einen Menschen dazu führen, außerhalb des vertrauten Kreises von Bluts- 

und Stammesverwandten sein Bestehen zu führen: Hungersnot (Gen. 

12,10; 26,1.3; 47,4; I Reg. 17,20; II Reg. 8,1; Ruth 1,1), aber auch andere 

Ursachen (Jdc. 17,7ff.; 19,1.16). Im Fall des Mose war der Umstand, daß 

er sich seines Lebens nicht mehr sicher war (2,14f.), der Grund dafür, 

sein Heil in der Fremde zu suchen. Er ist das Vorbild dafür, daß nicht 

jeder Fremdling an den Rand der Gesellschaft abdriftet (2,15b-22).** 

“äni (Derivat von 'nh Il, s. 22,21), der ‘Arme’, ist eine Person, die 

gesellschaftlich gesehen zur unteren Schicht gehört, jemand, der keinen 

oder wenig Grundbesitz hat und so über keine gesicherte Einkommens- 

quelle verfügt; er hat keine Macht und keinen Einfluß und läuft ständig 

* Zum Begriff ger s. THAT, I, Sp. 409ff,; ThWAT, 1, Sp. 979ff. S. ferner, auch zum 

Status des Fremdlings in Israel und dem Alten Orient, RLA, III, S. 88ff.; C.J. Bleeker, 

“Fremdling, Vogelfreier, Gottgesandter”, in: ders., The Sacred Bridge, Leiden 1963, S. 147- 
158; C. Bultmann, Der Fremde im antiken Juda, Göttingen 1992; M. Cohen, “Le ‘ger’ 
biblique et son status socio-religieux”, RHR 207 (1990), S. 131-158; Crüsemann*, S. 214ff.; 
M. Görg, “Der Fremde (ger). Ein Fremdwort im Alten Testament”, BN 25 (1984), S. 10-13; 
C. van Houten, The Alien in Israelite Law, Sheffield 1991; J. Renger, “Flucht als soziales 

Problem in der altbabylonischen Gesellschaft”, in: D.O. Edzard (Hg.), Gesellschaftsklassen 

im Alten Zweistromland und in den angrenzenden Gebieten, ABAW.PH 75 (1972), S. 167- 
182; J.J. Stamm, “Fremde, Flüchtlinge und ihr Schutz im alten Israel und in seiner Um- 

welt”, in: A. Mercier, Der Flüchtling in der Weltgeschichte, Bern 1974, S. 31-66. Die von 

C. Bultmann verteidigte Auffassung, daß ger den entwurzelten Israeliten bezeichne (S. 212), 

erscheint im Lichte der zweiten Hälfte von 22,20 und 23,9 unwahrscheinlich. Bultmann ist 

der Ansicht, daß 22,20 und 23,9 aus nachdeuteronomistischer Hand stammt und in Phasen 

entstand (S. 166ff.); die Motivierung rechnet er zu den Erweiterungen. Einen ganz anderen 

Standpunkt nimmt van Houten ein (S. 13, 52ff., 62, 167, 175). Der Akzent fällt zweifellos 
auf das ‘fremd sein’ des ger, auf die Tatsache, daß er jemand von außerhalb (des Klans, 

Gebietes usw.) ist. Trotzdem deutet der Term auch auf ethnische ‘Fremdheit’. 

     

  

    

  

    



    

  

       
   

EXODUS 22,20-26 237 

Gefahr, das Opfer der gesellschaftlichen Oberschicht zu werden. Mit dem 
Fremdling (z.B. Lev. 19,10) und der Witwe und der Waise (z.B. Jes. 

10,2) gehört er zu den Menschen, die häufig rechtlos sind und zum 

Objekt sozialer Unterdrückung werden (Jes. 3,14£.; 11,4; Am. 4,1; 5,12; 

Ps. 35,10). Im Bundesbuch werden neben ‘ani (22,24) noch zwei andere 

Begriffe für den sozial schwachen Israeliten verwandt: 'ebjön, ‘arm’, 

‘bedürftig’ (23,6.11), und dal, ‘arm’ (23,3).°° Mit r&‘a, der Mitbürger (6. 
dazu 6.4.4.1), ist in 22,25 offensichtlich der arme Mitbürger gemeint. 

Besondere Aufmerksamkeit werden wir der Witwe und Waise widmen. 

  

   

      

     

    

  

7.2.4.7 Witwe und Waise 

7.2.4.7.1 Literatur: EJ, XII, Sp. 1478f. (Waise); XVI, Sp. 487ff. (Witwe); 

LÄ, VI, Sp. 1142f. (Waise), 1279ff. (Witwe); THAT, I, Sp. 169ff.; 

ThWAT, 1, Sp. 308ff. (Witwe); III, Sp. 1075ff. (Waise); TAWNT, \, S. 

486ff. (öpbavöc); IX, S. 428ff. (xfpe); B. Bowman Thurston, The 

Widows. A Women's Ministry in the Early Church, Minneapolis 1989; L. 

Epsztein, La justice sociale dans le Proche - Orient Ancien et le peuple 

de la Bible, Paris 1983, S. 20ff., 185ff. u.a.; C.F. Fensham, “Widow, 

Orphan, and the Poor in Ancient Near Eastern Legal and Wisdom Litera- 

ture”, JNES 21 (1962), S. 129-139; D.E. Gowan, “Wealth and Poverty in 

the Old Testament. The Case of the Widow, the Orphan, and the Sojour- 

ner”, Interp 41 (1987), S. 341-353; P. Hiebert, ““Whence Shall Help 

Come to Me?’ The Biblical Widow”, in: P.L. Day (Hg.), Gender and 

Difference in Ancient Israel, Minneapolis 1989, S. 125-141; T. Krapf, 

“Traditionsgeschichtliches zum deuteronomischen Fremdling-Waise- 

Witwe-Gebot”, VT 34 (1984), S. 87-91; M.T. Roth, “The Neo-Babylonian 

Widow”, JCS 43-45 (1991-93), S. 1-26; F. Scott Spencer, “Neglected 

Widows in Acts 6:1-7”, CBO 56 (1994), S. 715-733; K. van der Toorn, 

“Torn Between Vice and Virtue. Stereotypes of the Widow in Israel and 

Mesopotamia”, in: R. Kloppenborg & W.J. Hanegraaff (Hg.), Female 

Stereotypes in Religious Traditions, Leiden usw. 1995, S. 1-13; I. Weiler, 

“Zum Schicksal der Witwen und Waisen bei den Völkern der alten Welt”, 

Saec 31 (1980), S. 157-193; H.-J. Zobel, “Das Recht der Witwen und 

Waisen”, in: Gottes Recht als Lebensraum (FS H.J. Boecker), Neukir- 

chen-Vluyn 1993, S. 33-38. 

  

   

          

   

                        

   
    

     

3 S. THAT, 1, Sp. 21, 23ff.; II, Sp. 344, 346f.; TAWAT, 1, Sp. 28ff,; II, Sp. 221ff. dal 

bezeichnet den kleinen Mann, den Bauern, der zwar nicht zum besitzlosen Proletariat gehört, 

aber lediglich über wenig Besitz verfügt (vgl. Am. 5,11). Zur Position des Armen in Israel 

s. ferner Crüsemann*, S. 217ff., C. van Leeuwen, Le developpement du sens social en 

Israel, Assen 1954.



    

  

   
238 

  

KAPITEL VII    
        

     7.2.4.7.2 'almänd / Plur. 'almanöt (55x; s. THAT, I, Sp. 169ff.; 

ThWAT, 1, Sp. 308ff.), ‘Witwe’, findet sich häufig (ca. 35x AT) in 

Kombination mit jatöm / Plur. j*tömim (42x AT; s. TAWAT, II, 

Sp. 1075ff.) , “Waise’. Manchmal wird ‘Witwe’ zuerst genannt (22,21.23; 

Jes. 10,2; Sach. 7,10; Mal. 3,5; Ps. 94,6; Hi. 22,9; 31,16.21), öfter 

“Waise’ (Dtn. 10,18; 14,29 usw. 7x; Jes. 1,17.23; 9,16; Jer. 7,6 usw.; vgl. 

KraSovec*, S. 79, 111). In Auflistungen werden ‘Witwe’ und “Waise’ 

neben ‘ni, dal, 'ebjön, ger (s.o.) und ähnlichen Begriffen genannt. jatöm 
findet sich auch neben oder in Parallele zu einem oder mehreren Begrif- 

fen für ‘Arme’ oder “Unterdrückte’, ohne daß die ‘Witwe’ explizit 

genannt wird (Jer. 5,28; Ps. 10,18; 82,3.4; Hi. 24,4.9). In diesen Fällen ist 

die Witwe ohne Zweifel in den allgemeinen Begriffen inbegriffen. Vieles, 

was über den ‘ni usw. gesagt wird, gilt mutatis mutandis auch für die 
Witwe und Waise.”° Aus der Verwendung der Begriffe ‘Witwe’ und 

“Waise? ist ersichtlich, daß diese keine neutrale Bezeichnungen sind (vgl. 
L. Köhler, ZAW 40 [1922], S. 34), sondern eine negative Konnotation 

besitzen: obwohl sie freie Bürger sind, gehören sie zu den Bedürftigen 
oder den gesellschaftlich Schwächeren. 

Daß ‘Witwe’ und “Waise’ zusammen genannt werden, ist nicht be- 

fremdlich. Sie gehören zueinander. Denn mit jatöm ist nämlich nicht die 

Vollwaise gemeint,’ sondern das vaterlose Kind (so in jedem Fall in 
22,23; Ps. 109,9; Hi. 24,9; Thr. 53 und s. auch I Reg. 7,14; 11,26; 

17,17f£., zum Vollwaisen s. Est. 2,7), und zwar offensichtlich männlichen 

Geschlechts (jatöm ist maskulin, vgl. KöSynt $ 2471). 

7.2.4.7.3 Die Witwenschaft ist ein beklagenswertes Schicksal (Ruth 
1,20f.; vgl. Jes. 47,8£.; 54,4; Jer. 51,5; Thr. 1,1; 5,3 und s. auch Ps. 

78,64; Hi. 27,15; Apk. 18,17).?® Ihre Kleidung brachte ihre gesellschaft- 
liche Position zum Ausdruck.”” Wenn im Fall einer jungen Witwe die 
Rückkehr zum Haus des Vaters (Gen. 38,11; Lev. 22,13; vgl. Ez. 44,22 

und s. auch Ruth 1,8.11) oder eine (Levirats-)Heirat”° nicht möglich war 
oder wenn — im Fall einer älteren Witwe — kein Sohn vorhanden ist 

(vgl. II Sam. 14,5; I Reg. 17,9.10; Ruth 1,11ff.; Lk. 7,12), sieht ihre 

Zukunft düster aus, weil die Chance auf Versorgung (im Alter) sehr 

gering ist (vgl. Ruth 4,17: Obed = ‘Versorger’; s. auch 4,15). 

    

  

     

   

   

  

   

      

     

  

    

?° Zur Armut als Schreckgespenst s. H. Bruppacher, Die Beurteilung der Armut im Alten 
Testament, Gotha/Stuttgart 1924. 

?” Anders, aber ohne stichhaltige Argumentation, J. Renkema, VT 45 (1995), S. 119-122. 

?® Übrigens ist nichts über Selbstmord der Frau oder Witwenverbrennung aus dem Alten 
Orient bekannt; vgl. HDWA, IX, Sp. 668ff. 

” Gen. 38,14.19; Jdt. 8,5; 10,3; vgl. II Sam. 14,2; s. AuS, V, S. 305, 307f. 

” Vgl. Gen. 38,6ff.; Din. 25,5ff.; Ruth 3,9; 4,1ff. und s. D.A. Leggett, The Levirate and 

Goel Institutions in the Old Testament, Cherry Hill (NJ) 1974.     



  

  

  

     239    

      

EXODUS 22,20-26 

Auch die Waise ist in einer beklagenswerten Situation (vgl. Joh. 14,18). 

Mit dem Verlust des pater familias und dessen Autorität waren Frau und 
Kinder schutzlos preisgegeben. Sie brauchen nicht unbedingt mittellos 

gewesen zu sein — Abigail (I Sam. 25) war eine reiche Frau, und es 

besteht kein Grund, mit Pedersen, I-II, S. 45, ‘Waise’ auf den Sohn eines 

Armen oder einer Hetäre zu beschränken -—, aber sie waren wehrlos und 

daher ein leichte Beute für habsüchtige, skrupellose Familienmitglieder 

(vgl. II Sam. 14,7) und Volksgenossen. Hier ist an Besitzaneignung zu 

denken (Hi. 24,3; Prov. 23,10; vgl. Prov. 15,25) oder an Zwang zur 

Schuldsklaverei (vgl. Hi. 6,27; 24,9 und s. II Reg. 4, 1ff.; vgl. 4.3.2.2, 4). 

Wie angenommen werden darf, war es nicht ungewöhnlich, daß beim Tod 

des Vaters zwischen den Söhnen — sicher wenn sie von verschiedenen 

Müttern abstammten — Erbstreitigkeiten ausbrachen.’' Bereits zu Leb- 

zeiten des pater familias konnten sich die Gemüter darüber erhitzen 

(Gen. 21,10). 
Das AT beinhaltet keine Regel über die Position der Witwe im Hinblick 

auf den Besitz des pater familias. Dies bedeutet nicht, daß es keine gab. 

In Israels Umwelt sind sie erwähnt (s. z.B. CH $$ 150, 170, 171, 177 und 

Weiler, S. 150). Es ist daher sehr gut möglich, daß Witwen zwar kein 

Recht auf das Erbteil hatten, aber, solange der Sohn oder die Söhne 

unmündig waren, das Recht hatten, den Familienbesitz zu verwalten. In 

Hi. 24,3; Prov. 15,25 ist vorausgesetzt, daß die Witwe über Besitztümer 

verfügt (vgl. auch I Reg. 17,17ff.). Wenn der Sohn oder die Söhne 

erwachsen wurden, oblag ihnen die Versorgungspflicht für die Mutter. 

Die Einhaltung dieser Regel ließ in der Praxis wahrscheinlich sehr zu 

wünschen übrig. Und wenn der verstorbene Vater mehrere Frauen hatte, 

so war die Position der Witwe und ihrer Kinder sicher ungewiß. 

Aus der Tatsache, daß die Problematik der Witwe und Waise ver- 

schiedenenorts im AT aufgegriffen wird, läßt sich ableiten, daß die 

Existenz von Witwen und Waisen in der polygamen Gesellschaft des alten 

Israels, insbesondere in Kriegszeiten, wenn deren Anzahl sprunghaft 

anstieg (vgl. 22,23; Jer. 15,8; 18,21), eine soziale Problematik großen 

Umfangs darstellte. Aus dem AT ist ebenfalls ersichtlich, daß man das 

Schicksal der Witwen und Waisen wahrgenommen hat. Es ist durchdrun- 
gen vom Wissen, daß deren Leid ein Symptom der gesellschaftlichen 

Zerrüttung ist und daß dies nicht in eine stabile und harmonische Gemein- 

schaft gehört. Es ist dem Willen von JHWH zuwider. 

7.2.4.7.4 JHWH erachtet es als seine Aufgabe, für die Witwen und 

Waisen einzutreten (Dtn. 10,18; Ps. 68,6; 146,9; Prov. 15,25; 23,11; vgl. 

  

   

                                    

   

                                

     
®! Vgl. Jdc. 11,2 und s. Lk. 12,13; zum Erbrecht s. Pedersen*, I-II, S. 89ff.; de Vaux*, I, 

S. 104ff.



    

  

   
240 KAPITEL VII 

auch Jes. 9,16 und s. Sir. 35,17f.; vgl. auch Gen. 16,7ff.; 21,17ff.). 

Mittels Vorschriften fordert JHWH deren gerechte (22,21) und humane 

Behandlung (Dtn. 14,29; 16,17; 24,20f.; 26,13; vgl. auch II Makk. 8,28 

und s. Act. 6,1; 9,39.41; I Tim. 5,3ff.) und gibt ihnen einen vollwertigen 

Platz im Gottesdienst (Dtn. 16,11.14). Er wird die Frau und Söhne des 
Mannes, der keinen Respekt JHWHs Vorschrift gegenüber beweist, das 

Schicksal einer Witwe und Waise erleben lassen (Talio) (22,23; vgl. auch 

Ps. 109,9.12; Dtn. 27,19). Durch den Mund der Propheten kritisiert 

JHWH das Verhalten der Aristokraten und Autoritäten in bezug auf die 

Witwen und Waisen (Jes. 1,23; 10,2; Ez. 22,7; Mal. 3,5; vgl. auch 

Ps. 94,6 und s. Mt. 23,14 par.; Lk. 18,3.5) und fordert eine gerechte und 

humane Behandlung (Jes. 1,17; Jer. 7,6; 22,3; Sach. 7,10). 

In der Weisheitsliteratur wird die Respektlosigkeit und das inhumane 

Verhalten gegenüber Witwen und Waisen als gesellschaftlich ungebührlich 
und ethisch inakzeptabel dargestellt (Hi. 6,27; 22,9; 24,3.9.21). Vom 

wahren Notablen wird erwartet, daß er für die Belange der Witwen und 

Waisen eintritt und sie beschützt (Hi. 29,12f.; 31,16.21; vgl. Prov. 14,31; 

19,17, 22,9.22 und s. Jak. 1,27). 

Witwen und Waisen wissen sich von JHWH abhängig (22,22). Sie 

gehören zu den Frommen (vgl. IReg. 17,9f.; Jdt. 8,31; Lk. 2,36ff.; 

Mk. 12,42f.; Tob. 1,8). Witwen widmen sich manchmal ganz und gar 

seinem Dienst (vgl. auch I Tim. 5,3ff.) und werden daher als solche 

betrachtet, die eine besondere Beziehung zu JHWH haben.” Der Dienst 

für JHWH gab ihrem Leben Erfüllung. Aufgrund ihrer Beziehung zu 

JHWH genossen sie vielleicht besondere Sorge und Aufmerksamkeit (vgl. 

Act. 6,1; 9,39). 

Wie aus Obengesagtem deutlich wird, ist die Sozialethik in bezug auf 

die Witwen und Waisen im AT religiöser Art. Diese Moral gründet auf 

besonderer Offenbarung (22,21-23 usw.) und auf allgemeiner Offenbarung 

(Weisheitsliteratur; vgl. Prov. 1,7; 9,10; 15,33). Die Ethik trägt einen 

idealistischen und utopischen Charakter. Ein Ideal wird verteidigt, dessen 

Realisierung in der Praxis viel zu wünschen übrig ließ, da es nicht über 

Sanktionen erzwungen werden konnte.” 
7.2.4.7.5 Die Position der Witwen und Waisen im alten Israel unter- 

schied sich nicht von der im Alten Orient oder in der Antike im allgemei- 

nen (s. Weiler). Die Aussagen darüber sind in der Literatur des Alten 

Orients von gleicher Art wie im AT (s. Fensham). Sie können mit 

® Vgl. Jdt. 8,31 (Fürsprache); Lk. 2,36 (Prophetin); andere Hinweise sprechen von der 

Fähigkeit der Waisen zur Fürbitte und der Beherrschung der Zauberkunst; s. HDWA, IX, 

Sp. 54. 

® Vgl. H.A. Brongers, “Rijkdom en armoede in Isra&l”, NedThT 29 (1975), S. 20-35. 

   

  

    

  

    



    
  

       

    

EXODUS 22,20-26 241 

göttlichem Schutz rechnen.’* Die Sorge um die Witwen und Waisen ist 

Thema der Königsideologie.” Falls ein König das Schicksal einer Witwe 

oder Waise vernachlässigt, ist dies ein Zeichen von Schwäche und 

Unfähigkeit.” In Weisheitstexten werden Könige und Autoritäten auf 
ihre Pflicht den Witwen und Waisen gegenüber angesprochen.” 

    

     
    
    

  

7.3 SORGE FÜR JHWH (22,27-30) 

7.3.1 Literatur zu 22,28b-29 

DBS, 11, Sp. 482ff., Brin*, S. 165-281; J. Day, Molech. A God of Human 

Sacrifice in the Old Testament, Cambridge usw. 1989; F.J. Dölger, 

“Menschenopfer und rituelle Kindertötung im heidnischen Zauber”, AuC 4 

(1934), S. 211ff.; K. Dronkert, De Molochdienst in het OT, Leiden 1953; 

Fishbane*, S. 181ff.; A. Gianto, “Some Notes on the Mulk Inscription 

from Nebi Yunis (RES 367)”, Bib 68 (1987), S. 397-401; G.B. Gray, 

Sacrifice in the Old Testament, Oxford 1925, S. 33ff., 86ff.; A.R.W. 

Green, The Role of Human Sacrifice in the Ancient Near East, Montana 

1975; G.C. Heider, The Cult of Molek. A Reassessment, Sheffield 1985 

(cf. D. Edelman, JAOS 107 [1987], S. 727-731; J. Lust, EThL 63 [1987], 

363-366); J. Henninger, Les fetes de printemps chez les Semites et la 

päque israelite, Paris 1975, S. 158ff., 179ff., O. Kaiser, “Den Erstgebore- 

nen deiner Söhne sollst du mir geben”, in: Denkender Glaube (FS C.H. 
Ratschow), Berlin/New York 1976, S. 24-48; J.D. Levenson, The Death 

and Resurrection of the Beloved Son. The Transformation of Child 

Sacrifice in Judaism and Christianity, New Haven/London 1993; E. 

Lipinski, “Syro-Fenicische wortels van de Karthaagse religie”, Phoe 28.2 

(1982), S. 51-84; F. Rashid, “Über die Tötung weiblicher Neugeborener 

zum Zwecke der Verminderung der Geburtenzahl in der ‘Samarra-Tell 

  

   

      

   

  

   

          

    

    

                

     

= Siehe z.B. den Amon-Hymnus (RTAT, S. 67) und den Schamasch-Hymnus (RTAT, 

s. 127). 
® Siehe z.B. den Prolog des Gesetzbuches von Urnammu, 162-168 (ANET, S. 524a; 

TUAT, 1, S. 19); den Epilog des Gesetzbuches von Hammurapi, XLVII, S9ff. (ANET, 

S. 178a; TUAT, 1, S. 76), das Aghat-Epos, KTU 1.17.V,8 (über König Danil) (ANET, 

S. 150a; ARTU, S. 233); vgl. Ps. 82,3.4 (an den Schutzpatron und den ihn repräsentierenden 

Fürsten gerichtet); Witwen und Waisen werden nicht explizit in den israelitischen König- 

stexten genannt (vgl. jedoch Ps. 72,2.4.12-14; Prov. 29,14). 

’* Siehe das Kirtu[nach Loretz: Keret]-Epos, KTU 1.16.V1,45ff. (ANET, S. 149a; RTAT, 

S. 242; ARTU, S. 222). 
7 Siehe die Klage des redsamen Bauern, B1.1.62 (ANET, S. 408b); die Lehre von König 

Merikare, 46f. (ANET, S.415b; RTAT, S. 71); die Lehre von König Amenemhat, I, 5f. 

(ANET, S. 418b); die Weisheit von Amenemope, VII, 15 (ANET, S. 422b).



    242 KAPITEL VII 

Halaf’ Zeit”, in: B. Alster (Hg.), Death in Mesopotamia, Copenhagen 

1980, S. 255-258;,; F. Schwenn, Die Menschenopfer bei den Griechen und 

Römern, Gießen 1915; J.B. Segal, The Hebrew Passover From the 

Earliest Times to A.D. 70, New York/Toronto 1963, S. 165, 181ff. J.A. 

Soggin, “Child Sacrifice and the Cult of the Dead in the OT”, in: ders., 

Old Testament and Oriental Studies, Rome 1975, S. 84-87; R. de Vaux, 

Studies in Old Testament Sacrifice, Cardiff 1964, S. 52ff.; M. Weinfeld, 

“The Worship of Molech and of the Queen of Heaven”, UF 4 (1972), S. 

133-154; W. Zimmerli, “Erstgeborene und Leviten,” Ges. Aufsätze, II, 

München 1974, S. 235-246. Zur Einhaltung der Vorschriften im Spätju- 

dentum (ohne Tempel und Altar) s. z.B. EJ, VI, Sp. 1308f.; JE, V, S. 

396f. 

    

              

7.3.2 Übersetzung 

22,27 ‘Gott sollst du nicht verachten und einen Leiter unter deinem Volk 

sollst du nicht schmählich behandeln. 

28 Das Allerbeste deiner Ernte darfst du nicht zurückhalten. Den 

Erstgeborenen deiner Söhne sollst du mir abtreten. 

29 In gleicher Weise sollst du mit deinem Rind und deinem Kleinvieh 

handeln. Sieben Tage darf es (das erstgeborene Junge) bei seiner Mutter 

bleiben; am achten Tag sollst du es mir abtreten. 

30 Ja, als mir hingegebene Menschen müßt ihr euch verhalten. Darum 

dürft ihr das Fleisch eines in der Steppe gerissenen Tieres nicht essen. 

Vor die Hunde sollt ihr es werfen’. 

  

   

        

   

   

  

   

                      

     

71.3.3 Exegetische Anmerkungen 

22,27 In TPsJ und TNf beginnt 22,27 mit der Anrede: ‘mein Volk, Kinder 

Israels’. So wird 22,27 als Beginn eines neuen Unterteils markiert (vgl. z.B. 
22,17). "löhim, in indirekt gesprochenen Worten JHWHs an Israel (20,22; 21,1); 

vgl. z.B. 23,18f.; 34,19.23 und s. z.B. 9,3-5; 11,7; 16,29; 19,11.22.24 (JHWH in 

Worten JHWHs). g/l pi. (s. 21,17), hier parallel gebraucht mit ’rr gal (s. THAT, I, 

Sp. 235ff.; TRWAT, I, Sp. 437ff.); beide Begriffe deuten autoritätsuntergrabende 

Aktivitäten an; oft übersetzt man hier mit ‘“verfluchen’ bzw. ‘verwünschen’, aber 

wahrscheinlich wird im allgemeineren Sinn gegen ein bestimmtes negatives 

Verhalten gewarnt. In positivem Sinn wird in 22,27a gefordert, Gott zu ehren (kbd 
pi., s. 5.2.1.4.2). An anderer Stelle steht kbd pi. mit Gott als Objekt gegenüber 

bzh, ‘verachten’ (I Sam. 2,30), und hrp, ‘schmähen’ (Prov. 14,31). Gott verachten 

und schmähen bedeutet, vor ihm keinen Respekt zu haben und sich an Praktiken 

schuldig zu machen, die ihm nicht wohlgefällig sind und seine Autorität beein- 

trächtigen. Eine solche Konnotation hat offensichtlich auch q// als Kontrastbegriff 

zu kbd. 'rr ist das Gegenteil von brk pi. (Gen. 9,25f.; 12,3 u.a.; s. Ex. 20,24). In 

positivem Sinn wird in 22,27b gefordert, den Leiter ‘zu segnen’, d.h. ihn in Ehren 

     

          

    

        

 



    

  

      

     

  

EXODUS 22,27-30 

zu halten, ihm gegenüber loyal sein (vgl. Paul*, S. 44ff.). 
In der LXX findet sich die Übersetzung ob kakoAoyriosig (V. 27a) und ob 

xokög £peig (V. 276; vgl. Vulg.: non maledices). Der Vers wurde als Warnung 

vor Lästerung verstanden. Siehe daneben Agq.: ob katap&on, ‘du sollst nicht 
verfluchen’ (V. 27a); Symm.: ook ärtınäoeıg, ‘du sollst nicht respektlos behan- 
deln’ (V. 27a; vgl. Vulg.: detrahes); m.E. ist die Wiedergabe von Symm. korrekt. 

näsi’ (s. THAT, I, Sp. 110, 115; TAWAT, V, Sp. 647ff.) wird gewöhlich von 

ns’ abgeleitet und verstanden als ‘jemand, der erhaben ist’ oder ‘jemand, der sich 

(über andere) erhebt’; in erster Linie Bezeichnung eines Stammeshauptes, eines 

Scheichs, desjenigen, der über einen Stamm, einen Klan, eventuell Grundbesitz 

Autorität ausübt (vgl. z.B. Gen. 17,20; 23,6; 25,16; 34,2; Ex. 16,22, 34,31; 35,27; 

Num. 25,18; Jos. 13,21; 16,22); welcher Funktionär in 22,27 mit nasi’ gemeint 

ist, ein Stammeshaupt oder der König (vgl. I Reg. 11,34), ist schwierig festzustel- 

len; die Interpretation ist mitunter davon abhängig, wie der Vers datiert wird (vgl. 

Schwienhorst-Schönberger*, S. 361ff.). ‘amm’ka (s. 21,8; 22,24), TNf: “euer 

Volk’. Eine Beschreibung der Strafe fehlt; die Steinigung wird in 

Lev. 24,14.16.23 gefordert; vgl. I Reg. 21,10.13 und s. auch I Reg. 2,8. 

22,28.29 Die Bedeutung von m’le’at'ka w’dim“ka ist unsicher (vgl. Fishbane*, 

S. 61). Gewöhnlich interpretiert man 22,28a im Licht von 22,28b. Die alten 

Übersetzer haben dies bereits getan. In der LXX sind die betreffenden Worte 

übersetzt mit &napxäg &Awvog Kal AnvoD oou, ‘die Erstlinge deiner Tenne und 

deiner Kelter’ (vgl. LXX Din. 16,13 und Num. 18,27); in TPsJ mit bkwrj pjrk 

wbkwrj hmr n'wwk, ‘die Erstlinge deiner Früchte und die Erstlinge vom Wein 

deiner Kelter’; die Interpretation ‘Erstlinge’ findet sich auch in TO, Pesch. und s. 

Mek., II, 153 (vgl. Prijs*, S. 13). In TNf entschied man sich für die Übersetzung 

m'srtkwn wdm'kwn, “euren Zehnten und euer dema‘, Vulg.: decimas tuas et 

primitias, ‘deinen Zehnten und deine Erstlinge’. 

Besonders der Term deema‘ ist problematisch. In der rabbinischen Auslegung 

wurde er als Begriff für {rümä, ‘Hebe’ (s. 20,25 und Houtman*, Exodus, III, S. 

3318.); verstanden;® s. auch Raschi. Strack hat darauf hingewiesen, daß dem 

Samaritanischen und dem Mischnahebräischen zufolge dema‘ mit helab, ‘das 

Beste’, gleichgestellt werden kann und daß in der Mischna ein Verb dm‘, ‘etwas 

zur {rümä machen’, begegnet. Strack übersetzt dim “ka mit ‘deine Hebe’. Dem 

von der LXX gesetzten Trend sind viele moderne Übersetzungen gefolgt; daneben 

fand auch die Ansicht Anklang, daß m“le’ä und dema‘ auf Wein bzw. Öl zu 

beziehen seien (bereits Ibn Esra und s. Heinisch, Noth, Fensham).’° Cazelles*, 

’® Der Begriff wird in der LXX mit &deipepo, übersetzt, aber auch mit &rapyxri Sing. 

(z.B. 25,3) und Plur. (z.B. 25,2; 35,5; 36,6), “Erstling(e)’ (vgl. Vulg. primitiae [25,2; 35,5; 

36,6] und primitiva et initia [29,28]), offensichtlich im Sinne von ‘das Beste’, ‘das 

Auserlesene’. 

» m*le’ä wird interpretiert als ein Derivat von ml’ (s. THAT, 1, Sp. 897ff.; TRWAT, IV, 

Sp. 876ff.), ‘füllen’, ‘voll sein’ (pi. in 23,26), mit der Bedeutung ‘Fülle’, ‘das volle 

Aufkommen’ (vgl. Num. 18,27; Din. 22,9); dema‘, ein hapax legomenon, wird als Derivat 

von dm‘, ‘weinen’, betrachtet und als ‘Tränen’ verstanden; gemeint sei der Saft, der durch 

   



    244 KAPITEL VII 

S. 82, bezieht die Begriffe auf die frischen Trauben bzw. den jungen Wein (zur 
jüdischen Auslegung s. Jacob). Merkwürdig ist die Auslegung von Ehrlich: ‘deine 

Fülle oder dein Tröpflein, das heisst, wie viel es immer ist, eine Menge oder ein 

Winziges’; zu wenig fundiert ist die Übersetzung von Fox: ‘Your full fruit of 
your trickling-grapes’. 

Im Licht von 22,28b.29 ist wahrscheinlich, daß 22,28 vom Ertrag des Kultur- 

landes handelt und zwar insbesondere vom ersten, dem besten Teil davon. 

Vielleicht muß m’le’ät'ka w‘dim“ka als Hendiadys verstanden werden: ‘das 
allerbeste deiner Ernte’. Wie groß der JHWH gehörige Teil ist, sagt der Text nicht 

(zu den Erstlingen s. ferner 8.4.3,4). 

'hr, ‘zurückhalten’ (s. 21,10), wird oft im Anschluß an LXX (ob 

kaßvoreprjoei) und Vulg. (non tardabis) verstanden als ‘zögern’, ‘säumen’; 

gemeint ist wohl ein Aufschieben, das zu einem Aufheben wird: ‘für sich selbst 

behalten’; es steht JHWH zu und muß ihm gegeben werden; vorausgesetzt ist 
offensichtlich, daß JHWHs Anteil ihm im Heiligtum dargebracht wird (vgl. TPsJ 

und s. 23,15-17); Raschi faßt /ö’ 1“'aher als eine Vorschrift auf, die Reihenfolge 

der verschiedenen Opfergaben in acht zu nehmen (vgl. auch TPsJ und Mek., III, 

153). Cazelles*, S. 82f., interpretiert /ö’ {“’aher als ‘den fremden Göttern sollst du 

nicht opfern’. b’kör (s. THAT, Il, Sp. 709; ThWAT, |, Sp. 643ff.), ‘Erstgeborener’, 

für das erste Kind von Menschen und auch von Tieren (z.B. 11,5; 12,29; 13,2. 15); 

als Erstgeborener des Menschen kann der Begriff sowohl den Erstgeborenen des 

Vaters als auch der Mutter bezeichnen (z.B. 11,5). In Israel galt offensichtlich der 

Erstgeborene des Vaters als Erstgeborener der Familie (Gen. 49,3; Dtn. 21,17). 

Der erstgeborene Sohn nahm eine bevorzugte Position ein. Er war vorherbestimmt 
dem Vater als Haupt des Klans nachzufolgen. b’kör kann kollektiv gebraucht 

werden; das ist auch hier der Fall, vgl. LXX: Plur.; vgl. TPsJ, TNf; in TNf 
werden die Erstgeborenen explizit als ‘männlich’ qualifiziert. ‘von deinen 

Söhnen’, s. 21,4. nen, ‘geben’ (s. 21,4), hier im Sinne von ‘abtreten’; TO, TPs): 
“absondern (prs) für mich (gdmjj)’; so auch am Schluß von 22,29; die Überset- 
zung ist expliziter und weniger anthropomorph; vgl. auch TNf: ‘meinem Namen 
weihen’ (22,28) und ‘für meinen Namen absondern’ (22,29). Das Abtreten an 
JHWH beinhaltet das Abtreten an das Heiligtum und die dort tätigen Kultusbe- 
ambten. 

ken-ta“sceh (auch 20,23), s. 20,23 und M.J. Mulder, “Die Partikel 13 im Alten 
Testament”, O7S 21 (1981), S. 201-227. ‘Rind’ (s. 21,28), gemeint ist das 
erstgeborene Junge des Rindes (und des Kleinviehs); so explizit TPsJ (vgl. Mek., 
Il, 154). /’sö'nekä (s. 21,37), Sam.Pent.: ül’sö’nekä; vgl. u.a. LXX: + kai 1ö 
ürolöyıöv oou, ‘und deines Esels’ (vgl. 34,19.20 und s. auch 22,8). ‘sieben Tage 
... am achten Tag’, ‘sieben’, womit Fülle und Vollkommenheit symbolisiert wird, 
wird häufig in Verbindung mit dem Kultus und kultischen Handlungen gebraucht 
(Gen. 17,12; 21,4; 12,15.19; 13,6f.; 23,15; 34,18; 29,30; Lev. 12,2ff.; 13,4ff.26f. 
3lf.; 22,27 usw.); ‘achte’ folgt auf die abgerundete, sakrale Periode, nach deren 
Vollendung kann eine neue Tätigkeit stattfinden (z.B. Lev. 9,1; 12,3; 14,10.23; 

            

   
       

                    

   

                                

   
   

das Pressen von Trauben und (oder?) Oliven gewonnen wird. 

     

    

   

  

  

    



  

EXODUS 22,27-30 245 

15,14 usw.; vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 66, 68). ‘im-"immö (‘Mutter’ [s. 

5.2.1.4.2], hier und in 23,19 für das Muttertier), LXX: und nv untepe, “unter 
der Mutter’ (vgl. Lev. 22,27), nämlich um zu säugen (so explizit TPsJ; vgl. Mek., 

III, 155). bajjöm (Joüon $ 176h), Sam.Pent.: übajjöm; vgl. u.a. LXX. titf’nö, s. 

Ges-K $ 60d. 

22,30 w‘'anse-gödes, TNf: wm qdjsjn (vgl. Dtn. 14,21 und s. 19,6). TPsJ 

beinhaltet eine Explikation: es geht um Menschen, die reine Nahrung essen. 

’2näsim (auch 21,18.22), ‘Männer’, ‘Menschen’, Plur. von 'i$ (2.13), wird hier in 

Gentivverbindung gebraucht mit göd«s (s. THAT, Il, Sp. 598ff.; ThWAT, VI, Sp. 

1179ff.,; nur hier im Bundesbuch), ‘Heiligkeit’, zur Bezeichnung des Adjektivs 

(vgl. Ges-K $ 128p, 135n; Joüon $ 129f). qds bezeichnet primär, daß eine 
bestimmte Sache oder Person für die Gottheit abgesondert und ihr geweiht ist; so 
sind heilige Menschen (22,30) keine ethisch vollkommenen Menschen, sondern 

Menschen, die sich an bestimmte Speisevorschriften halten (vgl. Lev. 11,44f.; 

19,2; 20,7.26; Num. 16,3), und so ist ein heiliges Volk (19,6) ein Volk, das der 

Gottheit völlig ergeben ist (vgl. Din. 7,6; 14,2.21; 26,19; 28,9). basar, ‘Fleisch’, 

s. 21,28. sädeh, ‘Steppe’, s. 22,4. frrefä (s. 22,12) ist Apposition (KöSynt $ 333s; 

Ges-K $ 131k); die Targume bieten eine nähere Umschreibung; TO, TPsJ: 

‘(Fleisch) abgerissen vom lebenden Tier’ (vgl. Gen. 9,4); TNf: ‘(Fleisch) abgeris- 

sen von einem getöteten Tier (in der Steppe)’ (vgl. auch FT”); s. auch LXX: 

kp&ag Onpıäiwrov, ‘Fleisch, das von wilden Tieren in Besitz genommen wurde’, 

und Vulg.: carnem quae a bestiis fuerat praegustata, ‘das Fleisch, von dem zuvor 

wilde Tiere gefressen haben’. 

übasar bassädeeh frefä wird als problematische Redewendung betrachtet; 

bassädeh fehlt in der LXX, Pesch., Vulg., TO, TPsJ (nicht aber in TNf, FTV, 

SamT); daher wurde behauptet, bassädeh sei eine Glosse, die durch Dittographie 

entstanden sei, und der Text ursprünglich übasar (hat)frefä lautete (s. z.B. 

Holzinger, Baentsch, Ehrlich). Es ist allerdings möglich, daß das Fehlen von 

bassädeh in den alten Übersetzungen auf einer bewußten Generalisierung beruht 
(vgl. auch Dtn. 14,21); man darf die Vorschrift nicht so lesen, daß ein in der 

Stadt oder in einem Haus angefressenes Tier sehr wohl konsumiert werden darf 

(vgl. Mek., III, 157, und s. Prijs*, S. 12). 

'kl, ‘essen’, s. 21,28. keleb, ‘Hund’, hier kollektiv, war ein verachtetes Tier (s. 

Houtman*, Exodus, I, S. 136) und wird hier in seiner Rolle als Beseitiger von 

Kadavern genannt (vgl. I Reg. 14,11; 16,4 u.a.; vgl. Ps. 22,17.21 u.a.). Anstelle 

von lakkeleb liest Sam.Pent. haslek,; so hat im Sam.Pent. $/k hi. (THAT, II, Sp. 
916ff.; TRWAT, VII, Sp. 84ff.), ‘werfen’, die allgemeine Bedeutung von ‘weg- 

werfen’ (oder ‘wegtun’; vgl. Din. 14,212). TPsJ liest als Zufügung zu 22,30 die 

Anmerkung bswtrjh, ‘als Belohnung für ihn (den Hund)’, weil er den Israeliten in 

der Passa-Nacht nicht aufgeschreckt hat (11,7) (vgl. Mek., III, 159; Raschi). In 

einer Ausweitung am Schluß von 22,30 in TNf und FT wird ‘der Hund’ als ‘der 

Heide’, der Nichtisraelit interpretiert (vgl. Mt. 15,26 und s. Dtn. 14,21); Raschi 

akzeptiert diese Auslegung; Ibn Esra verwirft sie: das Fleisch eines gerissenen 
Tieres ist ungesund. Muß bei Hunden an Hirtenhunde gedacht werden (Hi. 30,1)? 

Oder wird vorausgesetzt, daß das tote Tier in die Stadt mitgenommen wurde? In  



    246 KAPITEL VII 

jedem Fall wurde es nicht den Geiern oder Schakalen überlassen (vgl. z.B. Din. 
28,26; I Sam. 17,44.46). Das ‘für die Hunde’ impliziert, daß das Fleisch für den 

menschlichen Verzehr völlig untauglich ist. 

  

71.3.4 Kommentar 

7.3.4.1 Im Anschluß an die Masoreten wird 22,27-30 gewöhnlich als 

kleine Einheit verstanden. Der Abschnitt sei eine Art Intermezzo inmitten 

von Sozialvorschriften (22,20-26; 23,1-9). Nicht die Sorge für den 

Mitmenschen, sondern die Sorge für JHWH steht zentral. Das Thema 

wird mittels einiger apodiktischer Vorschriften (s. 2.5) beleuchtet, die mit 

Ausnahme von 22,30 in der 2.Pers. plur. formuliert sind. Der Gebrauch 

der 2.Pers. plur. in 22,30 wurde als Argument verwendet, um 22,30 als 

spätere Zufügung zu identifizieren (vgl. Osumi*, S. 200ff., 210f. u.a.; 
Schwienhorst-Schönberger*, S. 360ff., 368ff.). Wie dem auch sei, 22,30a 

färbt die Passage und verbindet sie mit anderen Texteinheiten (vgl. 19,6; 

Lev. 19,2; 20,7; 20,26; Dtn. 14,21 u.a.) und macht die verschiedenen 

religiösen Vorschriften, die in 22,27-30 zusammengestellt sind, zu Äuße- 

rungen einer völligen Hingabe an JHWH. Was sich nicht (22,27.28a.30b) 

und was sehr wohl (22,28b.29) für Menschen in ihrer Gottesbeziehung 

ziemt, die zur ‘Priesterschaft und heiligen Nation’ gehören (19,6), wird 

Israel exemplarisch vorgehalten: Unterminierung der Autorität Gottes ist 

vom Bösen (22,27); als Herr des Volk und des Landes, auf welchem es 

lebt, muß ihm ohne Einschränkung der ihm gebührende Tribut gezollt 

werden (22,28.29); als Untertanen des Heiligen sollen sie nach Leib und 

Geist rein sein (22,30). 

7.3.4.2 Die Interpretation von 22,27 bereitet Kopfzerbrechen.” Wir 

wollen uns zunächst mit "*/öhim beschäftigen. Einer alten Interpretation 

zufolge ist mit "*löhim der/die ‘Richter’ gemeint (vgl. 4.2.6 und 6.4.4.2). 

Diese Ansicht findet sich in den Targumen; s. TO: djjn’, *Richter’ (vgl. 

Pesch.); TPsJ, TN£f: dijninwn, “eure Richter’ (vgl. Mek., IN, 151f.). 

22,27a und 22,27b sind als zwei mehr oder weniger synonyme Aussagen 

verstanden worden: nasi’ wird in TO übersetzt mit rb’, ‘Leiter’, ‘Herr- 

scher’ (vgl. TNf; Pesch.), in TPsJ mit ‘die Herrscher’ (rbnjn), die als 

Leiter (unter deinem Volk) angewiesen sind’. Diese Interpretation fand 

Eingang in die jüdische Exegese des Mittelalters (Raschi bezieht "*/öhim 

sowohl auf Gott als auch auf den Richter; vgl. Mek., III, 151). Nachmani- 

  

   

                        

   

                      

   

  

   

  

“ Zu frühen Interpretation s. P.W. van der Horst, “‘Gij zult van de goden geen kwaad 

spreken’. De Septuaginta-vertaling van Exodus 22,27(28), haar achtergrond en invloed”, 

NedThT 46 (1992), S. 192-198. Vgl. auch M.J. Bernstein, “n55p "ıyn 3 orndr’ (Deut. 

21,23). A Study in Early Jewish Exegesis”, JOR 74 (1983-84), S. 21-45. 

     

            

    

    

   

  

  

    



EXODUS 22,27-30 247 

  

   

  

des z.B. versteht 22,27a wie folgt: wenn der Richter dich in einem Prozeß 

für schuldig hält, darfst du ihm nicht fluchen. Von christlichen Auslegern 

wurde der Vers auf kirchliche und weltliche Würdenträger bezogen; s. 

z.B. Calmet und bereits Theodoret, Ouaest. in Ex., LI, und ferner z.B. 

KJV (‘the gods’), NV (‘de goden’); Luther (‘Götter’). 

Die Auffassung, daß mit "löhim Menschen gemeint sind, findet unter 

modernen Exegeten wenig Anhänger, wird aber nicht ganz aufgegeben. 

Buber & Rosenzweig übersetzen mit ‘Gottrichter’; Cazelles*, S. 8If., 

behauptet, daß der nasi’ auf einer Ebene mit den sarim von 18,21f. stehe, 

die mit der Rechtspflege betraut sind, und glaubt, daß mit "*/öhim un- 

gefähr das gleiche gemeint sei wie mit nasi’. Dillman versteht "*löhim als 

‘Gott’, kommt aber mit seiner Auslegung der klassischen Interpretation 

recht nahe: ‘Gott’ ist das sich im Heiligtum niedergelassene Gericht (vgl. 

4.2.5; 6.4.4.2), wer das Gericht schmäht, der schmäht Gott. Eine ähnliche 

Deutung bietet Honeycutt. Seiner Meinung nach werden in 22,27 zwar 

zwei Handlungen genannt, aber in Wirklichkeit gehe es einzig um die 

Verwerfung von Gottes Repräsentanten und damit natürlich von Gott 
selbst. Man beachte jedoch, daß näsi’ näher bestimmt wird durch b*‘am- 

m“kä, bei "*löhim ist dies nicht der Fall. Dies spricht dagegen, ""löhim 

und näsi’ auf eine Ebene zu stellen oder zu eng miteinander in Beziehung 

zu setzen. 

In der LXX ist "*löhim mit Beoög (Plur.) übersetzt (vgl. Vulg.) und 

w’näsi’ b’‘amm°kä mit kai üpxovrag tob Auod oov, ‘die Leiter deines 

Volkes’. Unklar ist, in welcher Weise diese LXX-Übersetzung verstanden 

werden muß. Sicher ist, daß im hellenistischen Milieu ‘Götter’ auf die 

heidnischen Götter bezogen wurde und der Text zur Begründung der 

Ansicht zitiert wurde, daß der Gesetzgeber der Juden aus Respekt vor 
dem Wort ‘Gott’ verboten hatte, daß man sich spottend oder beleidigend 

über die ausläßt, die von anderen als Götter anerkannt werden.‘ Heidni- 

sche Bekämpfer des Monotheismus führten u.a. 22,27a als Beweis an, daß 

der Polytheismus in der Heiligen Schrift der Juden und Christen anzutref- 

fen sei.” 22,27b wird von Paulus in Act. 23,5 in bezug auf den Hohen- 

priester zitiert, &pxovıa toD Aaod ooü, ‘ein Leiter deines Volkes’ (Sing.; 

vgl. LXX* und Vulg.) Josephus zufolge steht Ungehorsam dem Hohen- 

priester gegenüber auf einer Ebene mit Ungehorsam gegenüber Gott 

(Contra Apionem, II, 194). In bezug auf Act. 23,5 ist zu erwähnen, daß 

auch in späteren Auslegungen näsi’ sowohl auf den politischen als auch 

den geistlichen Leiter bezogen wurde (z.B. von Nachmanides). 

  

   

                            

#! Siehe Josephus, Ant., IV, 207; ders., Contra Apionem, Il, 237; Philo, Vita Mosis, Il, 

205; ders., Quaest. in Ex., II, 5.6. 

* Siehe J. Rosenthal, JOR 38 (1947-48), S. 335.       

   
   

 



   

  

   
248 KAPITEL VII 

Gängig ist momentan die Interpretation von "*Jöhim als ‘Gott’. Als 

Vergleich für die Parallele ”löhim / nasi’ kann verwiesen werden auf den 

Gebrauch von "löhim in Kombination mit melek in I Reg. 21,10 und 

Jes. 8,21 (vgl. auch II Sam. 16,9; Hi. 2,9). “löhim deutet die göttliche 

Autorität an, meeleek/näsi’ die menschliche. Bei dieser Interpretation 

bezieht sich 22,27 auf die Unterminierung jeglicher Form von geistlicher 

und politischer Autorität. In positivem Sinn wird Gott und der bürgerli- 

chen Autorität Respekt gegenüber gefordert (vgl. Prov. 24,21; I Petr. 

2,17) und gesellschaftliche Stabilität angestrebt.* Wo Gott verachtet 
wird und/oder Leiter schmählich behandelt werden, flackert das Feuer der 

Revolution auf (vgl. Jdc. 9,26ff.; I Reg. 12,12ff.25ff.; II Reg. 9,4ff.; 

10,18ff.; vgl. Schwienhorst-Schönberger*, S. 364ff.). 

Ist es relevant, daß in 22,27a "löhim anstelle von jhwh gebraucht wird? 

In diesem Zusammenhang sei erneut die Meinung von B.D. Eerdmans ins 

Spiel gebracht (s. 6.4.4.4). Er führt auch 22,27 als Beweis für seine These 

an, daß zwischen "*löhim, den niederen göttlichen Wesen, und JHWH 

differenziert werde müsse. Als Beleg verweist er auf Lev. 24,15.16: die 

Lästerung des persönlichen Gottes ("*/Jöhäw, ‘sein Gott’) sei eine Privatan- 

gelegenheit, die vom persönlichen Gott mit Krankheit u.ä. bestraft werde; 

die Lästerung JHWHSs sei eine öffentliche Angelegenheit, die mit Exekuti- 

on bestraft werde.“ Die Interpretation von Lev. 24,15f. ist umstritten. Es 

ist sehr gut möglich, daß sich "*Jöhaw auf die Gottheit(en) des Nicht- 

Israeliten bezieht.” Wie dem auch sei, vielleicht muß man auch (vgl. 
22,6, 22,7f.) in bezug auf 22,27 zwischen 22,27 als Rudiment einer 

archaischen Religion (”*/öhim bezeichnet göttliche Wesen) und 22,27 als 

Element der JHWH-Offenbarung am Sinai (“*/Jöhim = Gott = JHWH) 

einen Unterschied machen. Eine alte Vorschrift hat in einem jahwistischen 

Kontext einen neuen Inhalt bekommen. Der fragmentarische Charakter 

des Textes verpflichtet zur Behutsamkeit bei der Interpretation. 

Dies alles in Betracht ziehend, entscheide ich mich für die Interpretation 

‘Gott’ und interpretiere 22,27 als eine Warnung vor jeder Form von 

Untergrabung geistlicher und weltlicher Autorität. 

Die Vorschrift HG $ 173, die vom Widerstand gegen einen richterli- 

chen Ausspruch des Königs oder eines anderen Würdenträgers handelt 

und die u.a. von Hyatt in Zusammenhang mit 22,27 zitiert wird, kann 

® Siehe z.B. Baentsch, Noth, Hyatt, Cassuto; O. Calderini, “Note su Es. 22,27”, BeO 22 

(1980), S. 111-118. 

* Vgl. die Bedeutung, die 20,12 in der Geschichte der Auslegung erfahren hat; s. 6.4.4.4. 
# The Religion of Israel, Leiden 1947, S. 38, 85f. 

a Vgl. Fishbane*, S. 101; s. jedoch auch J. Weingreen, VT 22 (1972), S. 118-123; J.B. 

Gabel & C.B. Wheeler, VT 30 (1980), S. 227-229. 

    

    

  

    



  

  

       
   

EXODUS 22,27-30 249 

nicht als Parallele betrachtet werden. In bezug auf die Datierung des 
Textes gibt es recht uneinheitliche Meinungen (s. Paul*, S. 44f.; Schwien- 

horst-Schönberger*, S. 366f.). 

7.3.4.2 Bestimmungen in bezug auf die Erstgeborenen, die JHWH 

geweiht werden, finden sich auch an verschiedenen anderen Stellen im 

Pentateuch (13,1-2.11-16; 34,19f.; Lev. 27,26f.; Num. 3,11ff.44ff.; 

8,16ff.; 18,15ff.; Dtn. 15,19ff.). Diese Passagen lauten nicht alle gleich. 

Ich führe einige Unterschiede an: Hinsichtlich der Frage, wer JHWH 

geweiht werden muß, lautet die Antwort in 13,1f.; 22,28f.: der männliche 

Erstgeborene vom Menschen und Tier, während in 13,12f. der Freikauf 

des Erstgeborenen vom Esel und Menschen vorgeschrieben wird (vgl. 

Num. 3,11.44£.: Freikauf des Menschen mittels der Absonderung der 

Leviten). In Dtn. 15,19-23 wird nur das Vieh als Gegenstand der Weihe 

erwähnt. Im Hinblick auf den Zeitpunkt der Weihe des Erstgeborenen 
vom Vieh wird in 22,29 der achte Tag genannt. Dtn. 15,20 geht von einer 

jährlichen Weihe aus. Explizit wird nur in Dtn. 15,20 das Heiligtum als 
Ort der Weihe genannt. Auch in den anderen Abschnitten wird das 

Heiligtum der vorausgesetzte Ort der Weihe sein. In Ex. 22,28f. wird 

hinsichtlich der zeitlichen Bestimmung in 22,29 ein nahe gelegener 

heiliger Ort vorausgesetzt sein (vgl. 21,13f.). Nur Din. 15,21 nennt 

explizit Voraussetzungen, denen das zu weihende Tier Genüge leisten 

muß. Die Unterschiede zwischen den Stellen haben ihre Ursache einerseits 

in gegensätzlichen Vorstellungen in Israel hinsichtlich der geforderten 

Handlungsweise in bezug auf die Erstgeborenen und andererseits in der 

Neuinterpretation von Gebräuchen. Ich beschränke mich hier auf einige 

allgemeine Fragen. 

Zunächst wenden wir uns dem religiösen Hintergrund der Weihung der 

Erstgeborenen zu. Die Erstgeborenen sind JHWHs Eigentum (13,2.12; 

vgl. 34,19; Num. 3,13; vgl. 8,17). Warum? Im Pentateuch wird folgende 

Antwort gegeben: Beim Auszug aus Ägypten schlug JHWH die Erstgebo- 

renen Ägyptens und schonte die Erstgeborenen Israels. Darum erhebt 

JHWH Anspruch auf Israels Erstgeborenen (Num. 3,13; 8,17ff., vgl. 

Ex. 13,15). Nach Ex. 13 und Num. 3,8 wurzelt der Anspruch JHWHSs in 

der Geschichte. Diesbezüglich werden jedoch unterschiedliche Einrichtun- 
gen motiviert. In Ex. 13 die Praxis der Weihe und des Freikaufs der 

Erstgeburt; in Num. 3,11ff.44ff.; 8,16ff. das Absondern der Leviten von 

seiten JHWHs, um ihm dienstbar zu sein (vgl. Heb. 12,23). In anderen 

Passagen wird der Gebrauch nicht motiviert. 

In der Regel wird angenommen, daß der Brauch der Weihe der Erst- 

geborenen alt ist und die Beziehung zum Auszug aus Ägypten auf 

sekundärer theologischer Reflexion beruht. In bezug auf die ursprüngliche 

Motivierung gehen die Meinungen auseinander: Dankbarkeit der Gottheit 

  

   

                              

   

                                        

   



    

  

    

    

250 

  

KAPITEL VII 

gegenüber‘ mit dem Gedanken, daß der Erstgeborene die folgenden 

Geburten weiht und diese vom Menschen in Freiheit gebraucht werden 

können (Dillmann); alle Haustiere haben eine gewisse innere Heiligkeit; 

die Erstgeborenen in verstärktem Maße; die Idee eines Geschenkes war 

ursprünglich nicht vorhanden; Erstlinge werden geopfert und gegessen, 

um das Band zwischen Gottheit und den Mahlteilnehmern zu 
verstärken;"® die Weihe der Erstgeborenen impliziert die Weihe der 
folgenden Jungen des Muttertieres; im allgemeinen bewirkt sie die 

Stärkung und Erneuerung des Lebens und der Fruchtbarkeit der Art; 

darum muß der geweihte Erstgeborene ein unversehrtes Männchen sein, 

ein Repräsentant der Art par excellence; durch das Mahl im Heiligtum 

partizipiert auch der Mensch an der durch das Opfer bewirkten Heiligung 

(Dtn. 15); der Gebrauch erhält jedoch stets mehr den Charakter einer 

priesterlichen Hebung (Num. 18) (Pedersen*, II-IV, S. 314ff.). 

Es scheint glaubhaft, daß der Gebrauch ursprünglich eine Äußerung von 

Dankbarkeit war (wenn man möchte: eine Tributleistung) und durch die 

Weihe des Erstgeborenen als pars pro toto anerkannt wurde, daß Gott der 

eigentliche Besitzer von Vieh und Land ist, daß er Fruchtbarkeit schenkt 

und ihm eigentlich alle Früchte und Tiere zustehen. In z.B. Ex. 13 ist der 
Gebrauch jedoch gänzlich auf die Geschichte bezogen. Die Weihe der 

Erstgeborenen muß die Geschichte der Befreiung vergegenwärtigen 

(13,16). Wir verweilen etwas bei der Weihe des Erstgeborenen des 

Menschen. 

7.3.4.3 Der als alt betrachtete Text 22,28f. (vgl. auch 13,2) beinhaltet 

die Vorschrift, die männlichen Erstgeborenen von Mensch und Tier 

JHWH abzugeben, sagt aber nichts von der Möglichkeit, den Jungen 

freizukaufen (s. dazu 13,13.15). Darf hieraus der Schluß gezogen werden, 

daß ursprünglich der erstgeborene Sohn geopfert wurde und die Praxis des 

Freikaufs erst später entstand?” Verschiedene Ausleger sind dieser 

* Siehe J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1905°, S. 85. 

“ Siehe W. Robertson Smith, Lectures on the Religion of the Semites, London 1894, 
S. 463f. 

” Zur Auffassung, daß der Ursprung der Überlieferung vom Tod der Erstgeburt im 

Passaritual in Ägypten gesucht werden muß und deren Tod als Opfer für JHWH interpretiert 

werden muß und die Schlachtung des Erstgeborenen, auch des Menschen, ursprünglich ein 

Kennzeichen des Passa war, s. Houtman*, Exodus, II, S. 159f. Ich nenne hier als Beispiel 

noch die Darlegung von Lipinski, der den Tod von Ägyptens Erstgeborenen im Kontext des 

Kinderopfers in einer Krisensituation interpretiert: Um das Unheil von Israel abzuwehren 

und den Auszug zu ermöglichen, mußte der Gottheit anscheinend ein massales Kinderopfer 

gebracht werden. Die Überlieferung leistet dieser Forderung mittels zweier Substitute 

Genüge: Ägyptens Erstgeborene werden anstelle von Israels Kindern geopfert. Überdies 

ersetze bei den Israeliten das Opfer des Passalammes den Erstgeborenen (S. 78). Für solche 

Interpretationen bietet der Text von Exodus keinerlei Anhaltspunkte. Dort ist der Tod ein 

  

  

    



EXODUS 22,27-30 251 

  

   Ansicht.°° Diese Meinung gründet u.a. auf Gen. 22 (das Kapitel spiegele 
die Veränderung der Ansicht wider: erst wurde von JHWH das Kind 

gefordert; später begnügt er sich mit einem Stier als Ersatz [Gen. 22,8. 

13]); auf Mi. 6,7; Ez. 20,25f. und auf Texte, die im allgemeineren von 

Kinderopfern sprechen (s.u.). Im Anschluß an H. Oort°' wird sogar 

behauptet, daß 13,13b.15b nachexilische Zufügungen seien und auch 

Ex. 13 ursprünglich den Befehl beinhaltete, JHWH alle Erstgeburt ohne 

Ausnahme zu opfern. 

Die aufgeworfene Frage führt uns zu der komplexen Problematik, 

nämlich dem Ort des Kinderopfers im Alten Orient und alten Israel, ins- 
besondere in der offiziellen JHWH-Religion. Die Frage wurde aufs neue 

aktuell durch ©. Eißfeldts Publikation Molk als Opferbegriff im Punischen 

und Hebräischen und das Ende des Gottes Moloch (Halle a.S. 1935). 

Aufgrund von punischen Inschriften behauptete Eißfeldt, daß Moloch im 

A .(diev. 18:21; :20,2165 L’Reg: MH, 7%. I!Reg23710; ; Jer. 32,35)» zu 

Unrecht als Gottheit betrachtet wird. mölek müsse als Begriff für ein 
bestimmtes Opfer verstanden werden. Eißfeldt zog aus dieser Interpretati- 

on die Schlußfolgerung, daß vor der Josianischen Reform das Kinderopfer 
als legitimer Bestandteil des JHWH-Kultes betrachtet wurde. Seine 

Interpretation von mölcek fand zwar Zustimmung (s. z.B. TRWAT, IV, 

Sp. 957ff.; Lipinski), wurde aber mit guten Gründen bestritten (z.B. 

Dronkert; Weinfeld). Plausibel ist, daß mölek, als Epitheton verstanden, 

eine Gottheit bezeichnet. Ferner ist es kaum zu bestreiten, daß Israel das 

Kinderopfer kannte.”” In welchem Umfang und auf welche Weise es 
durchgeführt wurde, ist schwer zu sagen. Archäologische Hinweise helfen 

hier nicht weiter. Das AT ist in seiner Beschreibung tendenziös und als 

Quelle, die Rituale präzise zu rekonstruieren, ungeeignet. Urteilt man 

nach dem AT, muß man konstatieren, daß das Kinderopfer im 8./7.Jh. ein 

    

        

   

            

   

Mittel, um den Pharao unter Druck zu setzen. Die Heiligung der Erstgeborenen wird in 

Ex. 13 mit dem Hinweis auf den Tod der Erstgeborenen Ägyptens motiviert. Die Beziehung 

zwischen Ex. 13 und dem Vorhergehenden (mittels b’kör, 11,5[4x]; 12,12.29[4x]; 13,2. 

13.15[4x]) ist jedoch nicht besonders eng. 
® Siehe z.B. B.D. Eerdmans, The Religion of Israel, Leiden 1947, S. 38; L. Köhler, 

Theologie des Alten Testaments, Tübingen 1966‘. 

$! Het menschenoffer in Israel, Haarlem 1865, S. 42. 

2 S. jedoch Weinfeld: das Kinderopfer gehörte nicht zum Molek-Dienst; ‘dr hi. + ba’es 

(Din. 18,10; II Reg. 16,3; 17,17; 21,6; 23,10; Ez. 20,31 u.a.) weist nicht auf Kinderver- 

brennung hin, sondern auf einen Initiationsritus; andere Texte über Kinderopfer (s.u.) 

können wegen ihres Charakters (Poesie, Übertreibung) als historische Quelle nicht ernst 

genommen werden; D. Plataroti, VT 28 (1978), S. 286-300: ‘br hi. + ba’es weise auf die 

Zauberei und/oder das Gottesurteil im Zusammenhang mit dem MIk-Kult hin, nicht aber auf 

Kinderopfer; s. aber TRWAT, IV, Sp. 966; Kaiser, S. 33f.; M. Smith, JAOS 95 (1975), 

S. 477-479, mit der Reaktion von Weinfeld, UF 10 (1978), S. 411-416.       

       
   



   

  

252 KAPITEL VII 

besonderes Interesse genoß. Als dessen Ursprungsland wird oft das syro- 
kanaanäische Gebiet angegeben (z.B. Lipinski). Dort sucht man auch die 

Wiege dieser auch in punischen Niederlassungen, insbesondere in Kartha- 
go bezeugten Praktik.”” Im AT wird das Kinderopfer verurteilt (s. z.B. 
äuch II-Reg. 17,31; 21,6;: Jer19,5; Bz. 23,378.» Ps. 106,3 7f).. Wird 
später kritisiert, was einst in der offiziellen Religion vollkommen akzep- 

tiert war? Für solch eine Schlußfolgerung fehlen solide Anhaltspunkte. 
7.3.4.4 Es ist unumgänglich, näher auf die Art des Kinderopfers ein- 

zugehen. Es muß differenziert werden zwischen dem Kinderopfer als 
Institution und dem sporadischen Kinderopfer. Letztgenannte Art, die z.B. 

wegen eines Versprechens praktiziert wurde oder um in einer Notsituation 

den Zorn Gottes zu stillen, findet sich im AT (II Reg. 3,27; Mi. 6,7; vgl. 

Jdc. 11,30ff.). Obwohl die Texte über Kinderverbrennung den Eindruck 

erwecken, daß im Götzenkult diese Praxis mehr oder weniger institutiona- 

lisiert war, wird man doch nicht daran zu denken haben, daß die Ausfüh- 

rung eine jedermann vorgeschriebene Pflicht war. Im Zusammenhang mit 

unserem Thema muß überdies beachtet werden, daß die Texte über 

Kinderopfer oft Söhne und Töchter (Dtn. 12,31; 18,10; II Reg. 17,17; 

23,10; Jer. 7,31f.; 32,35; Ez. 16,20f.) nennen, aber mit Ausnahme von 

II Reg. 3,27; Ez. 20,25; Mi. 6,7 den Erstgeborenen nicht erwähnen. Man 

darf diese Stellen daher nicht einfach mit der Institution der Weihe der 

Erstgeborenen in Beziehung bringen. Berücksichtigt man dies alles, 

besteht wenig Grund zur Annahme, daß im alten Israel das Opfer des 

erstgeborenen Sohnes jemals eine Institution war. Umstrittene Texte wie 

Gen. 22 und Ez. 20,25f.°* bieten hierfür ein unzureichende Grundlage. 

Gelegentlich wird es vorgekommen sein, daß ein Erstgeborener geopfert 

wurde — wie auch gelegentlich ein Erstgeborener an das Heiligtum 
abgetreten wurde (I Sam. If.) —, nicht aber aufgrund einer allgemeinen 

Vorschrift. Die vielen lebenden Erstgeborenen, die im AT auftreten, sind 

an sich schon ein Indiz hierfür. Überdies wird in Ex. 22,28f. nicht der 

® LE. Stager verteidigt die Ansicht, daß ein Zusammenhang zwischen dem Kinderopfer 

in Karthago und dem Bestreben bestehe, die Bevölkerungszahl aus ökonomischen Gründen 

zu begrenzen; s. L.E. Stager & S. Wolff, “Child Sacrifice at Carthage-Religions. Rite of 

Population Control?”, BArR 10.1 (1984), S. 31-51; L.E. Stager, “Phoenicisch Karthago. De 

handelshaven en de Tofet”, Phoe 28.2 (1982), S. 84-113; zum Tofet (ein Urnenfeld) in 

Karthago s. auch H. Benichou-Safar, Les tombes puniques de Carthage, Paris 1982. 

3% Gewöhnlich vertritt man die Auffassung, daß der Prophet das Auge auf die Vorschrift 

richtet, den Erstgeborenen, auch vom Menschen, zu opfern; siehe dazu Th.C. Vriezen, 

Hoofdlijnen der Theologie van het Oude Testament, Wageningen 1966', S. 237, 331; zu 

einer ausführlichen Besprechung s. J. Lust, Traditie, redactie en kerygma bij Ezechiel, 

Brussel 1969, S. 134ff.;, C. Patton, “I Myself Gave Them Laws That Were Not Good’ 

Ezekiel 20 and the Exodus Traditions”, JSOT 69 (1996), S. 73-90. 

    

  

    

  

    



EXODUS 22,27-30 253    
   

  

Begriff ‘opfern’ gebraucht, sondern das allgemeine nen, das hier die 

Bedeutung von ‘“(jmdm.) weihen’ trägt, ohne daß damit eine Aussage über 
die Art und Weise gemacht wird, wie dies zu erfolgen hat (vgl. Lev. 

18,21; 20,2ff.; Num. 18,16.19; I Sam. 1,11; Ez. 20,26.31). In bezug auf 

Tiere kann man an ein Abtreten als Opfer oder Tribut ans Heiligtum 

denken. In bezug auf den Menschen kommt Freikauf (z.B. Cassuto) oder 
vielleicht eher eine besondere Weihe des Erstgeborenen für den JHWH- 
Dienst in Betracht.” 

Eventuell kann erwogen werden, ob das völlige Schweigen über den 

erstgeborenen Menschen in Lev. 27 und Dtn. 15 nicht aus dem Wissen 

um das gelegentliche Kinderopfer erklärt werden muß: indem vom 

Menschen geschwiegen wird, wird der Ansicht jeder Anhaltspunkt 
entzogen, daß JHWH, genauso wie es beim Tier der Fall ist, das Leben 

des Erstgeborenen vor dem Freikauf oder einer anderen Form von Weihe 

bevorzuge (vgl. z.B. Eerdmans*, S. 120f.; Kaiser, S. 25). In bezug auf 

das Deuteronomium halte ich es für möglich, daß von dem Gedanken her, 

daß das ganze Volk JHWH hingegeben sein müsse (s. Din. 7,6; 14,2; 

26,18f.; vgl. Ex. 19,6), über die Erstgeborenen vom Menschen hinwegge- 

gangen wird. Statt daß man das Opfer des Erstgeborenen als alte Praktik 

betrachtet, kann man es wohl besser als eine späte rigorose Interpretation 

(Mi. 6,7) der Vorschrift, den Erstgeborenen vom Menschen JHWH zu 

weihen, verstehen. Zu den Erstlingen der Ernte des Landes s. 23,16.19. 

7.3.4.5 22,30a hat den Charakter einer Abschlußformel. Die genannten 

Vorschriften sind exemplarisch. Was JHWH fordert, ist ein ihm geweihtes 

Leben. In 22,30b wird im Anschluß an die allgemeine Vorschrift noch 

eine besondere Bestimmung gegeben und ein wichtiger Aspekt der 

geforderten Heiligkeit beleuchtet. Ein JHWH hingegebener Mensch muß 

nach Leib und Geist heilig sein und darf daher nur reine Speisen zu sich 
nehmen (vgl. Nachmanides). 

22,30b bezieht sich offensichtlich auf folgende Situation: ein Raubtier 

greift in der Steppe ein Schaf oder eine Ziege aus der Herde an (vgl. 

22,13). Ihm gelingt es, das Tier totzubeißen oder so zu verwunden, daß es 

daraufhin stirbt. Durch das Eingreifen des Hirten hat das Raubtier aber 

keine Chance, seine Beute zu verschlingen. Das Fleisch des gerissenen 

Tieres wird als unrein betrachtet. Bedingung für den Verzehr von Fleisch 
ist offensichtlich, daß es von einem ordnungsgemäß geschlachteten Tier 
stammt (vgl. Lev. 7,26f.; 17,10ff.; 19,26; Dtn. 12,15f.). 

  

   

                          

#5 Vgl. König*, GAR, S. 219f.; IDBS, S. 338; zum achten Tag als Tag der Weihe aller 

Jungen s. z.B. Lev. 12,31; gemäß jüdischer Auffassung erfüllten die Erstgeborenen die 

Funktion von Priestern (Ex. 24,5), als noch kein Zeltheiligtum bestand.       

       

   



   

  

   
254 KAPITEL VII 

Menschlicher Verzehr von Fett (nicht von Fleisch) eines gerissenen 

Tieres wird in Lev. 7,24 verboten; in Leviticus wird mit der Möglichkeit 
des Verzehrs von unreinem Fleisch gerechnet und eine Vorschrift mit 

Bezug auf die dadurch verursachte Verunreinigung gegeben (11,39f.; 

17,15f.). Die Vorschriften gelten sowohl für den Israeliten als auch für 

den Fremdling (Lev. 17,15f.). Ausdrücklich wird es nur dem Priester 

verboten, nicht rituell geschlachtetes Fleisch zu essen (22,8; vgl. Ez. 

44,31). 
In Din. 14,21 gilt das Gebot allen Israeliten — es ist ein Kennzeichen 

der Heiligkeit und Hingabe an JHWH (vgl. Ex. 19,6) —, aber nicht dem 

Fremdling. In Dtn. 14,21 fehlt die Unterscheidung, die in Leviticus 

zwischen gerissenen und auf natürliche Weise gestorbenen Tieren durch- 

geführt wird. Jegliches Kadaverfleisch ist für den Israeliten tabu. Im 

Unterschied zu Ex. 22,30 darf es allerdings nicht einfach weggeworfen 

werden. Es ist kein Hundefutter, sondern darf dem Fremdling geschenkt 

oder an den Ausländer verkauft werden. 

Im Zusammenhang mit anderen Texten aus dem Bundesbuch und dem 

Pentateuch ruft 22,30b einige Fragen auf. Aus 21,34f. gewinnt man den 

Eindruck, daß das Fleisch eines verunglückten Tieres für menschlichen 

Verzehr verwandt wurde (vgl. auch Lev. 11,39£.; 17,15f.). Ferner er- 

scheint 22,30b — was eigentlich gar nicht zu erwarten ist — in bezug auf 

die Bestimmung des Fleisches rigoroser als Dtn. 14,21. 

Zunächst muß festgehalten werden, daß es sich beim toten Tier von 

21,34f. nicht um ein gerissenes Tier, eine /refä handelt. Man könnte es in 

allgemeinem Sinn als n*bela, ‘Kadaver’, bezeichnen. Dies Alles führt zu 

der Frage, ob in bezug auf 22,30b kein Unterschied zwischen einer 

späteren Bedeutung (ein Verbot, nicht rituell geschlachtetes Fleisch zu 

essen) und einer früheren Bedeutung gemacht werden muß: auf einem 

gerissenen Tier liegt ein Tabu; befürchtet wird, daß das wilde Tier seine 

Beute mit seiner bösen Art infiziert hatte, so daß der Mensch, der das 

gerissene Tier ißt, angesteckt werden kann (vgl. 21,28).”° Da es von 
einem Vertreter der “Nicht-Welt’ (dem Raubtier) angetastet ist, ist das 

Stück Vieh nur noch für einen anderen Vertreter der “Nicht-Welt’ (den 

Hund) geeignet; es muß vermieden werden, daß Chaos und Kosmos 

vermengt werden. Die ursprünglich auf die Beute eines wilden Tieres 

beschränkte Vorschrift wurde in Leviticus und Deuteronomium zu einem 

Element eines allgemeinen Verbots, das Fleisch eines nicht rituell ge- 

schlachteten Tieres zu essen. Seine strigenteste Formulierung hat es in 

%° Zu modern ist die Interpretation von Sprinkle*, S. 176: der Verzehr des Fleisches 

bedeutet ‘dehumanizing, reducing man to the level of vulture, or, to use the text’s termino- 

logy, a scavenger dog’. 

        

  

    



      

  

   EXODUS 22,27-30 255 

Dtn. 14,21 erhalten: unter keinen Umständen darf ein Israelit solch ein 

Fleisch essen. Schwienhorst-Schönberger*, S. 375ff., verteidigt die 

Ansicht, daß 22,30bß als Korrektur zu Dtn. 14,2la gemeint sei: das 

unreine Fleisch darf nicht an Menschen gegeben oder verkauft werden; es 

sei nur noch für die Hunde gut genug. Es ist allerdings auch möglich, daß 

der Schreiber von Din. 14,21, der um das alte Tabu nicht wußte, dem 

erkannten Wert (vgl. Lev. 11,39f.; 17,15f.) des Fleisches eines umgekom- 

menen Tieres recht tun wollte.°” 

7.4 DIVERSE SOZIALE VORSCHRIFTEN (23,1-12) 

7.4.0 Einleitung 

23,1-12 beinhaltet eine Reihe von sozialen Vorschriften und einige 

kultische Vorschriften mit einem stark sozialen Akzent (23,10-12). Oft 

behandelt man 23,1-9 als zusammenhängenden Abschnitt (z.B. Heinisch, 

Hyatt, Cassuto, Childs). M.E. sollten 23,10-12 besser zu 23,1-9 gezogen 

werden und nicht zu 23,13-19, das aus Vorschriften besteht, die sich 

exklusiv auf den JHWH-Kult beziehen. Jedenfalls werden in 23,10-12 die 

Sozialvorschriften in bezug auf u.a. den ger (23,9.12) und den Bedürf- 
tigen (23,6.11) fortgeführt.” 

23,1.2a.2b.3 beinhaltet vier apodiktisch formulierte (lö’ + Impf.) Vor- 

schriften (s. 2.5,6), mit einem motivierenden Satz (23,1b) mit ’al + Impf. 

(vgl. 23,7b). 
23,4-5 besteht aus zwei kasuistisch formulierten (s. 2.5,6) und in 

ähnlicher Weise konstruierten Vorschriften. 

23,6-9 beinhaltet vier apodiktisch formulierte (lö’ + Impf. in 23,6.8.9) 

Vorschriften, denen in 23,7-9 unterschiedlich formulierte Motivsätze 

folgen (in 23,7 ein mit w@w und in 23,9 ein mit ki eingeleiteter Satz; in 

23,8 ein mit Ai und wäw eingeleiteter Satz). 

23,10-12 beinhaltet zwei positiv formulierte apodiktische Vorschriften, 
die sich auf das Sabbatjahr (23,10) und den Sabbat (23,11) beziehen. Sie 

tragen den Charakter von Doppelgeboten und haben einen ähnlichen 

Aufbau. Sie bestehen jeweils aus zwei ‘parallelen’ Zeitangaben, denen ein 

” Zu 22,30 s. auch M. Malul, JSOT 46 (1990), S. 101-106, und zu den Speisevor- 

schriften im allgemeinen z.B. M. Douglas, “The Forbidden Animals in Leviticus”, JSOT 59 

(1993), S. 3-23; E. Firmage, “The Biblical Dietary Laws and the Concept of Holiness”, VTS 

41 (1990), S. 177-208; W. Houston, Purity and Monotheism. Clean and Unclean Animals in 

Biblical Law, Sheffield 1993. 

38 Zur Abgrenzung (MT: 23,1-3 [s'rimä; BHS auch 23,2-3 s'tümä]; 23,4 [simä]. 5 

[s'nimä). 6-16 [s‘nimä)) s. auch 22,20; 23,13 und 8.4.1 

     

      

     
    
    

  



       
256    

      

KAPITEL VII 

oder zwei Imperfekte folgen, und münden in einen die Gebote motivie- 

renden Finalsatz aus (in 23,11 mit waw; in 23,12 mit /’ma‘an”). 
Formal aber auch inhaltlich entsprechen sich 23,1-3 und 23,6-9. Beide 

Teile thematisieren das in der Rechtspflege hochzuhaltende Ethos der 
Zuverlässigkeit, Glaubwürdigkeit und Gerechtigkeit. 23,4-5 und 23,10-12 

wollen zu einem humanen Verhalten dem Volksgenossen gegenüber 

stimulieren, auch wenn dieser sozial schwach ist (23,10-12) oder ein 

Mensch, vor dem man eine Abneigung hat. 

23,4-5 unterbrechen 23,1-3 und 23,6-9 nicht bloß formal, sondern auch 

inhaltlich. Schon Wellhausen betrachtete 23,4-5 als Einfügung.‘° 
Im Text, so wie er uns vorliegt, erfüllen die verwandten Teile 23,1-3 

und 23,6-9 eine umrahmende Funktion in bezug auf 23,4-5 (Inclusio). Ob 

die Komposition zielbewußt gestaltet wurde (so z.B. Sprinkle*, S. 180), 

ist unsicher. Jedenfalls ist es bisher noch nicht gelungen, glaubhaft zu 

machen, daß zwischen 23,4.5 und dessen Kontext eine spezifische Bezie- 

hung besteht.°' Ich selber betrachte 23,4.5 als selbständige Passage. Zum 
Charakter von 23,1-12 (Sanktionen fehlen) s. 2.4. 

     

      
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

  

     

  

  

    

7.4.1 Gerechtigkeit und Glaubwürdigkeit in der Rechtspflege I (23, 1-3)    

  

7.4.1.1 Übersetzung 

  

    

     

   

    

              

    

23,1 ‘Du sollst keine betrügerischen Aussagen machen. Du sollst keine 

gemeinsame Sache mit einem Schurken machen, indem du eine böse 

Beschuldigung aussprichst. 

2 Du sollst die üblen Taten der Masse nicht nachahmen. Du sollst 

dich z.B. in deinem Urteil in einer bestimmten Sache nicht nach der 

Masse richten — sonst gerätst du auf die schiefe Bahn. 

3 Du sollst den Armen nicht begünstigen, wenn er einen Rechtsstreit 

” S. dazu H.A. Brongers, “Die Partikel }v%9 in der biblisch-hebräischen Sprache”, OTS 

18 (1973), S. 84-96; E.F. Sutcliffe, “Effect as Purpose. A Study in Hebrew Thought 

Patterns”, Bib 35 (1954), S. 320-357. 

® Die Composition des Hexateuch und der historischen Bücher des Alten Testaments, 

Berlin 1899 (1963*), S. 92. Zu den diversen Ansichten in bezug auf die Entstehungsge- 

schichte von 23,1-9 s. Schwienhorst-Schönberger*, S. 378ff. Vgl. auch C.M. Carmichael, 

“A Singular Method of Codification of Law in the Mishpatim”, ZAW_84 (1972), S. 19-25. 

Siehe zu 23,1-9 ferner S. Herrmann, “Weisheit im Bundesbuch. Eine Miszelle zu Ex 23,1- 

9”, in: J. Hausmann & H.J. Zobel (Hg.), Alttestamentlicher Glaube und biblische Theologie 

(FS H.D. Preuß), Stuttgart usw. 1992, S. 56-58. 

©! Vgl. Leibowitz*, S. 425ff. Zu einem rezenten Versuch, s. J. Magonet, “Ownership and 

Autonomy. Elements of Composition in the ‘Book of Covenant’”, in: D. Cohn-Sherbok 

(Hg.), A Traditional Quest (FS L. Jacobs), Sheffield 1991, S. 154-167.     



EXODUS 23, 1-3 

(mit einem anderen) hat’. 

7.4.1.2 Exegetische Anmerkungen 

23,1 ns’ (auch 23,21; s. THAT, II, Sp. 109ff.; TRWAT, V, Sp. 626ff.), ‘aufheben’, 

‘mitnehmen’, ‘tragen’, begegnet hier mit Söma‘ (Derivat von 3m‘ [s. 22,22], ‘was 

man von jemandem hört’, ‘Gerücht’) als Objekt (vgl. Ps. 15,3 und s. den Ge- 

brauch von sem als Objekt in 20,7, Dtn. 5,11) mit der Bedeutung ‘aussprechen’ 

(so z.B. Ibn Esra, Cassuto); /ö’ tissa’ muß offensichtlich verstanden werden als /ö’ 

1i$$a’ ‘al-s‘fäteejka, ‘du darfst nicht auf deine Lippen nehmen’ (vgl. Ps. 16,4 und 

s. auch Num. 23,7; II Reg. 9,25; Jes. 14,4; Ps. 50,16; 81,3); weniger richtig ist 

‘verbreiten’ (z.B. LV, NV, NEB); LXX: o0 napaö&&n, ‘du sollst nicht annehmen/ 

Gehör schenken’ (vgl. TO, TPsJ, TNf, SamT’, Vulg. und s. Mek., III, 160, und 

z.B. Vredenburg, Dasberg, Fox). In diesem Fall würde die Vorschrift dem Richter 

gelten (vgl. Raschi). $aw’ is verwandt mit Seeger (s. 23,7) und bedeutet ‘Betrug’, 

“Falschheit’, das, was keinen Gehalt hat, was schädigt und womit man betrogen 

wird. Diskutiert wird, inwiefern beide Begriffe synonym sind.“ An dieser Stelle 

sind sie synonym (vgl. 20,16 neben Dtn. 5,2) und steht 3ema‘ für ‘Betrug’ (vgl. 

Jes. 59,4; Hos. 10,4; Ps. 139,20; 144,8.11; Prov. 30,8). Vorausgesetzt wird, daß 

die betrügerischen Aussagen mit einem Eid JHWH gegenüber gepaart gehen. 

Sema'‘ $äw', TNf hat als Objekt “falsche Zeugen’; TPsJ: ‘Lügenworte des Mannes, 

der bei dir Lästerreden gegen seinen Nächsten führt’ (vgl. Mek., III, 160). täseet 

jäd’kä (Ges-K $ 48f; Joüon $ 81e), s. 21,22. rasa‘ (auch 23,7), Derivat von rs‘ (s. 

22,8) und das Gegenteil von saddig (s. 23,7) bezeichnet den Menschen, der bei 

einem Streit oder einem Prozeß nicht im Recht ist. Auffallend ist der Gebrauch 

einer großen Anzahl von S-Klängen (Alliteration). lihjöt + ‘ed (s. 22,12), ‘Zeuge’, 

wird als ein Fall von ‘Verbalisierung’ des Nomens interpretiert. 

‘©d wird hier und in Dtn. 19,16; Ps. 35,11 in einer Genitivverbindung mit 

hämäs“' gebraucht, das in Dtn. 19 parallel zu s@ger (s. Din. 19,16.18) erscheint 

und den Zeugen als Belastungszeugen qualifiziert, der durch sein Zeugnis auf 

Unrecht aus ist, auf den Tod eines Unschuldigen.“° In der LXX wird sowohl 

räsä‘ als auch hamas mit &öwkog übersetzt, wobei sich ein Wortspiel ergibt: man 

darf sich nicht mit ‘dem Ungerechten’ (= Bösewicht) einlassen, indem man ‘ein 

ungerechter (bösartiger) Zeuge’ wird. Gewöhnlicherweise wird ‘ed hamäs auf das 

Subjekt des Verses bezogen; er darf sich nicht verleiten lassen, zugunsten eines 

Bösewichts als Zeuge aufzutreten (so explizit TO, TNf, Pesch., SamT und s. 

   
   

                        

% Anders P. Joüon, Bib 7 (1926), S. 288ff.; er ist der Meinung, daß ns’in u.a. 23,1; Dtn. 

33,3; Ps. 24,5 die Bedeutung ‘recevoir’ hat. 

® S. THAT, I, Sp. 882ff;, TRWAT, VII, Sp. 1104ff.; F.-L. Hossfeld, Der Dekalog, 

Freiburg/Göttingen 1982, S. 77ff. 

8. THAT, 1, Sp. 583ff.; TAWAT, 11, Sp. 1050ff; I. Swart, “In Search of the Meaning of 

hamas”, Journal for Semitics 3 (1991), S. 156-166. 
6 Vgl. 23,7 und s. TAWAT, 1, Sp. 1058; A. Phillips, Ancient Israel's Criminal Law, 

Oxford 1970, S. 144f.; H.J. Stoebe, “Das achte Gebot (Exod. 20 V. 16)”, in: Geschichte, 

Schicksal, Schuld und Glaube, Frankfurt am Main 1989, S. 27-45 (S. 39ff.).       

     
    
    

 



    258 KAPITEL VII 

Mek., III, 160f.; Raschi). Weniger wahrscheinlich ist, daß der rasa‘ und der ‘cd 

ein und derselbe sind und die Vorschrift den Richter dazu aufrufe, dem Bösewicht 

keine Gelegenheit zu geben, als heimtückischer Zeuge aufzutreten (vgl. TPsJ). 

    

23,2 'ah“re, St. cstr. plur. von ’ahar (Derivat von 'hr [s. 22,10]) erfüllt die 

Funktion einer Präposition (vgl. Joüon $ 103n; Brockelmann $ 116c); rabbim, 

Plur. von rab, Adjektiv und Derivat von rbb (s. THAT, II, Sp. T715ff.; ThWAT, 

VII, Sp. 294ff.), wird zur Bezeichnung einer großen Anzahl verwandt: ‘zahlreich’. 
'ah’re-rabbim (+ hjh, s. II Sam. 2,10; I Reg. 16,21) wird beidemal in der LXX 

mit nerä rAeıövov, “mit der Mehrheit’, übersetzt. Dem Kontext nach geht es 

nicht um eine ‘moral majority’. Mit rabbim ist wohl die Masse der Rechtsge- 
meinschaft einer Stadt oder eines Klans gemeint sein. Obwohl rab auch mit der 

Bedeutung ‘der Mächtige’ vorkommt (Hi. 35,9; II Chr. 14,10), muß daran hier 

nicht spezifisch gedacht werden (vgl. Childs). 

Fra‘ot (vgl. KöSynt $ 245a), Plur. + / (s. z.B. Williams $ 273) von ra‘ä 
(Femininum von ra‘ [s. 21,8], “böse”, ‘schlecht’, das häufig als Substantiv mit der 

Bedeutung ‘Böses’, ‘Unheil’ gebraucht wird), gemeint sind gemeinschaftsuntergra- 

bende Aktivitäten (vgl. Jer. 2,13; 3,5; 44,9; Ez. 6,9; 20,43); TPsJ, TNf, FT: + 

wohl aber im Tun des Guten (vgl. Mek., III, 161). 

Der MT ist problematisch und schwer zu verstehen (vgl. Baentsch, Ehrlich, 
Childs, S. 450). Es wurde der Vorschlag gemacht, ‘al als ‘öl, “Ungerechtigkeit” zu 
vokalisieren (‘to spread the injustice of a suit”) und /hattöt als ‘ruhen’ zu 
verstehen (‘to recline with the great’); s. R. Althann, JNWSL 11 (1983), S. 22£. 
'nh 1 (s. THAT, 11, Sp. 335ff.; ThWAT, VI, Sp. 233ff.), ‘antworten’, hier mit der 
Bedeutung ‘Zeugnis ablegen’ (vgl. 20,16 + DY); vgl. Boecker*, S. 103; THAT, II, 
Sp. 339 (anders L. Delekat, VT 14 [1964], S. 39). rib, MT: Defektivschreibung 
(vgl. Hi. 29,16) für rib (vgl. 23,3.6), Derivat von rjb (s. 21,18). w‘/ö’-ta “neh ‘al- 
rib (vgl. Hi. 9,3.14f.; 13,18-22; zu ‘al z.B. Williams $ 289) wird in der LXX 
übersetzt mit ob rpootedrion ner& nAndouc, ‘du darfst dich nicht zur Masse 
gesellen’ (u.a. LXX®: rpoo@ijon, ‘du sollst dich [nicht] entscheiden für’); die 
LXX setzt die Volkalisation von rb als rab oder rob voraus. Prijs*, S. 13, meint, 
daß die LXX eine talmudische Überlieferung repräsentiere mit der Zielsetzung, 
daß der Richter unter allen Umständen stets unabhängig urteilen muß. TO, TPs], 
TNf, FT bieten eine abweichende Version von 23,2b (w‘/ö’ bis Schluß), die einer 
Ermahnung gleichkommt, sich in bezug auf eine Person oder Sache ein unabhän- 
giges Urteil zu bilden und dieses zum Ausdruck zu bringen; auch die guten Seiten 
der Nächsten müssen bedacht werden; kritische Distanz ist in bezug auf die 
Ansicht notwendig, daß das Urteil der Mehrheit das rechte Urteil ist (s. ferner 
Y. Freund, BetM 26 [1981], S. 129-136). 

lintöt (Ges-K $ 1140) und I*hattöt (von nth [s. ThWAT, V, Sp. 409ff.] qal + 
'ah“re [vgl. Jdc. 9,3; I Reg. 2,28 und auch I Sam. 8,3; 14,7], ‘abbiegend gehen 
hinter’, und hi. [auch 23,6]) werden beide in der LXX mit &xkAivaı wiedergege- 
ben, im zweiten Fall mit xpiowv = mispät (vgl. 23,6) als Objekt. Dem MT fügt 
man manchmal u.a. aufgrund der LXX ein (ham)mispät hinzu (z.B. Baentsch; 

Beer). In der Vulg. ist ‘Wahrheit’ als Objekt eingefügt: ut a vero devies, ‘so daß 
du von der Wahrheit abweichst’. /hattöt verstehe ich als Konsekutivsatz (vgl. 

                              

   

                                      

   

    

     

  

     

   

  

   

  

  
  

  



  

EXODUS 23,1-3 259 

LXX, Vulg. und s. KöSynt $ 402z, 407a); und das hi. als ein innerlich transitives 

oder intensives hi. (s. z.B. Ges-K $ 53d): ‘mit der Folge, daß du ganz weit 

abbiegen wirst’). Böhl übersetzt konditional: ‘wenn dies im Streit mit dem Recht 

ist’. Der Gebrauch von R-Klängen (Alliteration) im Vers ist auffällig. 

23,3 teehdar 2.Pers. Impf. von har (s. TRWAT, II, Sp. 363), Verbum denominati- 

vum von hädär, ‘Glanz’, ‘Herrlichkeit’ (s. TAWAT, Il, Sp. 357ff.). In Lev. 19,32 

wird har gal + p“ne gebraucht für “Glanz verleihen’, ‘Ehre bekunden’ (vgl. 

Prov. 25,6 hitp.; Thr. 5,12 ni. [+ p'ne]), in Lev. 19,15 in einem ähnlichen Kontext 

wie Ex. 23,3 mit der Bedeutung ‘begünstigen’, ‘vorziehen’ in dem Sinne, daß 

man ein zu positives, schöngefärbtes Bild von jemandem gibt. Offensichtlich hat 

'hdr qal (ohne p‘ne) in 23,3 auch diese Bedeutung. Objekt ist dal, der Arme (8. 

7.2.4.6). b’ribö, LXX: &v xpioeı, “in einem Prozeß’; vgl. Vulg. und s. 23,6. 

7.4.1.3 Kommentar 

Die Qualifizierung von 23,1-3.6-8(9) als ‘Richterspiegel’ ist nicht 

adäquat. Die Anregungen richten sich nicht an den (Berufs-JRichter, 

sondern an den freien Israeliten, der bei einer Rechtsangelegenheit 

beteiligt werden kann, sei es als Ankläger, Zeuge oder als Richter. Es ist 

kein Grund vorhanden, mit z.B. Cassuto 23,1-3 als Ermahnung an die 

Zeugen zu betrachten und 23,6-8 als Ermahnung an die Richter. 

M.E. sind 23,la und 23,1b eng aufeinander bezogen. 23,1a stellt keine 

allgemeine Aussage gegen Verleumdung dar, wie dies durch die Überset- 

zung ‘(kein) falsches Gerücht verbreiten’ suggeriert wird (NV, vgl. z.B. 

LV, NEB). Mit Blick auf das Folgende (23,1b-3.6-9), wo die Rede von 

der Ethik in der Rechtsprechung ist, liegt dies nicht auf der Hand. Es geht 

um Verunglimpfung, die einen Gerichtsprozeß zur Folge hat (vgl. Lev. 

19,16; Dtn. 22,13-19). Berücksichtigt muß werden, daß in der israeliti- 

schen Gesellschaft jemand, der um die Ungerechtigkeit eines Mitbürgers 

wußte, verpflichtet war, selber Schritte gegen den Betroffenen einzuleiten, 

indem er ihn anklagt und gegen ihn zeugt (vgl. 20,16). Die falsche 

Anschuldigung war ein großes gesellschaftliches Übel. Verschiedenen 

Angaben des AT zufolge war es nicht ungewöhnlich, daß der Israelit mit 

Mitbürgern konfrontiert wurde, die gegen Bezahlung oder um sich sonst 

zu verbessern (vgl. Jes. 1,23; 5,23; Mi. 3,9-11), sich nicht scheuten, einen 

Mitbürger fälschlich zu beschuldigen, seine Ehre und den guten Ruf 

zerstörten (vgl. Hi. 19,9), um ihn zugrunde zu richten (I Reg. 21,10.13; 

  

% So z.B. A. Alt, KS, 1, S. 316, Anm. 3; vgl. z.B. J.W. McKay, “Exodus XXIII 1-3, 6-8. 

A Decalogue for the Administration of Justice in the City Gate”, VT 21 (1971), S. 31 1-325. 

Zu der in 23,1-9 vorausgesetzten Form der Rechtssprache s. z.B. F. Crüsemann, “Das 

Gericht im Tor - eine staatliche Rechtsinstanz”, in: FS Preuß (s.o.), S. 69-79.  



    

  

260 KAPITEL VII 

vgl. Mt. 26,59ff. par.; Act. 6,13 und s. Am. 3,10; 5,10.12; Mi. 3,1-3; Ps. 

27,12; Prov. 6,19 u.a.; 25,18). Auch aus dem großen Raum, den die 

falsche Anschuldigung in den Vorschriften einnimmt, wird ersichtlich, 

wie sehr die Gesellschaft darunter leiden konnte. Man konnte sich nur 

schwer dagegen wappnen. Man suchte sich vor falscher Anschuldigung 

durch die Forderung zu schützen, daß vor dem Vollzug der Todesstrafe 

sich zumindest zwei Zeugen hinter die Anklage stellen mußten (Num. 

35,30; Dtn. 17,6; vgl. auch Din. 19,15) und die Zeugen als erste die 

Exekution des Beschuldigten auf sich nehmen mußten (Din. 17,7). 

Ausreichend war dies nicht. Die Angst vor den Konsequenzen, unschuldi- 

ges Blut zu vergießen, und die Drohung mit der Todesstrafe für falsches 

Zeugnis (Dtn. 19,19f.) waren anscheinend unzureichend, die Bösartigkeit 
allerlei Leute im Zaum zu halten. Der Menschenschlag, der nicht vor 

Meineid zurückschreckte (vgl. 20,7), diese Art von Schurken, die, wie 
man annehmen muß, unter Anrufung des Namens Gottes ihre Anklage 
erhoben (anders Phillips [Anm. 65], S. 143), fürchtete offensichtlich nicht 
die Blutschuld und ebensowenig den Ausgang einer eventuellen gerichtli- 
chen Untersuchung gegen sie. Der Nachdruck, mit dem der moralische 
Appell in 20,16 zum Ausdruck gebracht wird, illustriert die Wehrlosigkeit 
der Gesellschaft gegenüber denjengen, die das Recht mit Füßen treten. 
Ein ordentlicher Rechtsgang (Dtn. 19,16-21) war ein Ideal auf dem 
Papier. Man konnte nur hoffen, daß Gott das Böse nicht ungestraft lassen 
würde (vgl. z.B. Prov. 19,5.9; 21,28; Ps. 27,12.14; 35,1ff.; 69,2ff.; 
94,20ff.). 
Verleumdung ist daher niemals ‘unschuldig’. So schließt 23,1b wie 

selbstverständlich an 23,1a an. 23,1a bezieht sich daher offensichtlich auf 
einen Menschen, der dazu angestiftet wurde, durch Lügenrede einen 
Unschuldigen zu diskreditieren, also auf den Intriganten, der durch 
falsches Zeugnis einer schlechten Sache dient (vgl. I Reg. 21). Daß 23, 1a 
und 23,1b nicht zwei selbständige Vorschriften sind, ist auch aus der 
Wortwahl ersichtlich. In 23,1b wird nicht, wie in 23,la, /ö’ + Impf. 
gebraucht (s. daneben 23,2a und 23,2b: 2x /ö’ + Impf.), sondern ’al + 
Impf. (vgl. 23,7b, wo der Satz mit ’al ebenfalls als Explikation fungiert). 
23,1 berührt daher inhaltlich 23,7, das übrigens in weiterem Sinne 
verstanden werden kann und nicht auf das Vorbringen einer falschen 
Anklage bzw. das Ablegen eines falschen Zeugnisses begrenzt zu werden 
braucht. 

23,2 richtet sich ganz allgemein gegen betrügerische Handlungen (in der 
Rechtspflege; vgl. z.B. 23,1.3.6.7), gegen Solidarität im Bösen. Die 
Tendenz, im Strom der Masse mitzuschwimmen, wird in der israelitischen 
Gesellschaft, die ja viel weniger als die moderne westliche Welt vom 
Individualismus durchdrungen war, groß gewesen sein. Sich von der 

  

     

  
  

  



  

  
    

   EXODUS 23, 1-3 261 

Masse abzuheben und einen Minderheitsstandpunkt zu vertreten, erfordert 

Mut und hohes ethisches Bewußtsein, weil diese Haltung für den Betrof- 

fenen leicht zur Isolierung mit einschneidenden Folgen führen kann (vgl. 

z.B. IReg. 19,10; Jer. 11,19). Der zweite Satz mit /ö’ beinhaltet ein 

Beispiel (vgl. Strack) eines verwerflichen Verhaltensmusters in der 

Rechtspflege, das eingreifende Konsequenzen haben kann: aus Bequem- 
lichkeit (man will sich kein eigenes Urteil bilden) oder aus Angst (eine 

Minderheitsposition verteidigen zu müssen) paßt man sich (als Zeuge oder 

Richter) der gängigen Meinung an, so daß ein zweifelhaftes Urteil dabei 

herauskommt. 

In 23,3 wird von den Betroffenen (Zeugen oder Richter) in einer 

Verhandlung eine vollkommen unparteiische Haltung gefordert (vgl. 

Dtn. 1,17 und s. Din. 10,17£.; Act. 10,34f.). 

Der Umstand, daß in 23,3 der Arme das Objekt ist, erscheint merkwür- 

dig, weil anderenorts im AT der Arme gerade derjenige ist, der schutzbe- 

dürftig ist (vgl. 22,21-26;- 23,6 und :s. z.B. Am»2,7, 4,1; 3,11; 8,6; 

Ps. 72,13; 82,4; 113,7; Prov. 14,31; Hi. 31,16; oft in Parallele mit 'ebjön 

[s. 23,6], der Bedürftige), und nicht so sehr die Begünstigung des Armen 

als vielmehr die Klassenjustiz, d.h. die Bevorzugung der Mächtigen, die 

große Bedrohung einer gerechten Rechtspflege zu sein scheint. Aus 

diesem Grund hat man vorgeschlagen, gädol, “der Große’, d.h. der 

angesehene und mächtige Mensch, anstelle von w’dal zu lesen (z.B. 

Holzinger, Baentsch, Böhl, Heinisch). Da in Lev. 19,15 die Behandlung 

ohne Ansehen der Person sowohl in bezug auf den Armen (dal) als auch 

den Angesehenen (gädöl) gefordert wird und die alten Übersetzungen MT 

stützen, ist die vorgeschlagene Konjektur unwahrscheinlich. Dennoch fällt 

die Einseitigkeit der Vorschrift auf (nur die Begünstigung des Armen 

wird genannt), während in der Praxis vornehmlich Klassenjustiz eine 

Gefahr gewesen sein wird. Behauptet wurde, daß ein Versteil weggefallen 

sei (Dillmann, Strack). In Übereinstimmung damit weitet Beer das Objekt 

um w‘gädol aus: der Arme und der Angesehene (vgl. Lev. 19,15). 

Nicht nur in bezug auf das Objekt, sondern auch in bezug auf die 

genannte Handlungsweise könnte man 23,3 einseitig nennen. Führt nicht 

etwa der Akzent ‘begünstige nicht’ leicht zu einer unbarmherzigen 
Haltung? Behauptet wurde, daß 23,3 durch 23,6 in Balance gehalten wird, 

das ursprünglich an 23,3 angeschlossen habe: der Arme darf nicht zu 

barmherzig, aber auch nicht unangemessen behandelt werden (vgl. Cazel- 

les*, S. 87, und s. auch Brin*, S. 88). Auch wurde suggeriert, daß das 
Befremden über 23,3 seinen Ursprung in einer falschen Interpretation von 

hdr habe. Cazelles*, S. 87f., verteidigt unter Berufung auf das Arabische, 

daß damit ‘straflos Blut vergießen’ gemeint sei: der Arme wird als 

lästiger Zeuge mißhandelt. Jedenfalls ist es möglich, daß Lev. 19,15 eine 

      

 



       
262    

    

   

KAPITEL VII 

   
bewußte Korrektur und Verdeutlichung von Ex. 23,3 darstellt. 23,3 bleibt 

auf folgende Situation begrenzt: wenn ein Habenichts eine Steitsache mit 
einem anderen hat, dann muß der Zeuge oder Richter strikt unparteiisch 
urteilen. Hinsichtlich des Armen darf man sich nicht von Mitleid leiten 
lassen. 

In den alten Übersetzungen wird expliziert, daß man kein Mitleid‘ mit 
dem Armen haben darf, der schuldig ist, weil es in der Rechtspflege kein 

Ansehen der Person geben darf (TPsJ, TNf). Im Gegensatz zur modernen 

Rechtsprechung werden in der Urteilsbildung die gesellschaftlichen 

Umstände des Schuldigen nicht berücksichtigt und die Frage, inwieweit 

jemand dadurch vermindert zurechnungsfähig war, nicht zur Diskussion 

gestellt. 

  

        

    
    
    
    

  

     
    

7.4.2 Hilfsbereitschaft ungeachtet der Beziehung zum anderen (23,4-5)    
    

  

   

7.4.2.1 Literatur 

   
A. Cooper, “The Plain Sense of Exodus 23:5”, HUCA 59 (1988), S. 1-22; 

H.B. Huffmon, “Exodus 23,4-5. A Comparative Study”, in: H.N. Bream 

u.a. (Hg.), A Light unto My Path (FS J.M. Myers), Philadelphia 1974, 

S. 271-278; H.G.M. Williamson, “A Reconsideration of 31% II in Biblical 

Hebrew”, ZAW 97 (1985), S. 74-85. 

  

  

    

       

   

  

   

  

    

   

    
   
   

7.4.2.2 Übersetzung 

23,4 ‘Wenn du ein Rind oder einen Esel deines Feindes umherirrend 
antriffst, dann sollst du sie ohne Bedenken zu ihm zurückbringen. 

5 Wenn du siehst, daß der Esel dessen, mit dem du im Unfrieden lebst, 

unter seiner Last darniederliegt, und du dich selbst zurückhalten willst, 

ihm behilflich zu sein, dann sollst du ihm trotzdem ohne Bedenken 
hilfreich zur Seite stehen’.   
7.4.2.3 Exegetische Anmerkungen 

23,4 pg‘, “antreffen’, das mit Blick auf Konfrontationen unterschiedlicher Art 
gebraucht werden kann (vgl. z.B. 5,3.20; Am. 5,19),°* setzt ‘sehen’ voraus; daher 

7 LXX: o0k &Aenjoeic; Vulg.: non misereberis; TO: 1’ trihm; vgl. auch TPsJ und s. 

Pesch.; s. daneben Symm.: ob rıpfjoeıg &v öinn aürod (vgl. Salvesen*, S. 103f.). 

® S. TARWAT, VI, Sp. 5O1ff.; R.L. Hubbard, “The Hebrew Root PG‘ as a Legal Term”, 
JETS 27 (1984), S. 129-133.   



  

  
    

       
    

  

EXODUS 23,4-5 263 

also der Gebrauch der Partizipialkonstruktion mit Bezug auf das Objekt.‘ 
‘Rind’, s. 21,28. ’öjeb, Part. qal von 'jb (s. THAT, I, Sp. 38ff.; TRWAT, I, Sp. 
78ff.), “feindlich begegnen’, das im AT mit Ausnahme von 23,22 nur als Part. 

begegnet (s. auch 23,22.27), gewöhnlich in der Funktion des Substantivs, zur 

Bezeichnung des persönlichen (23,4; Num. 35,23 usw.) und nationalen Feindes 

(23,22.27; Lev. 26,7f.; Num. 10,9; Jdc. 16,23f. usw.); TPsJ bietet eine nähere 

Explikation zu ’öjeb: ‘den du wegen eines Fehltritts verabscheust, den nur du 

kennst’ (dieselbe Qualifizierung findet sich auch in 23,5; vgl. Dtn. 19,15; es gibt 

nur einen einzigen Zeugen, darum kann die Sache nicht vor Gericht gebracht 

werden); vgl. die Diskussion in Mek., III, 163, zur Frage nach der Identität des 

Feindes: ein Heide, der Götzen verehrt?; ein Proselyt, der in seinen früheren 

Lebensstil zurückgefallen ist?; ein apostatischer Israelit oder ein gewöhnlicher? 

’öjeb wird, wie auch häufiger (Lev. 26,19; Dtn. 30,7; Ps. 18,18; 21,9 usw.), 

parallel zu $öne’ gebraucht, Part. qal von $n’ (s. THAT, II, Sp. 835ff.; ThWAT, 

VII, Sp. 828ff.), ‘eine Abneigung haben vor’, ‘feindlich gegenüberstehen’, das 
ebenfalls zur Bezeichung des persönlichen (23,5; Dtn. 19,11; Prov. 27,6) und 

nationalen Feindes (Gen. 24,60; Ex. 1,10; Lev. 26,17 usw.) gebraucht werden 

kann. Damit wird zum Ausdruck gebracht, daß die Vorschriften für alle Formen 

von gespannten Verhältnissen gelten, ungeachtet deren Art und Intensität. Der 

Wechsel der Terminologie findet sich nicht in LXX (2x &xOpög oov), TO, TPsJ 

(2x sn’k), TNf (2x $n’k), Pesch. (2x b‘ldbb’) (s. dagegen Vulg.: inimicus und 

odiens). 

‘Esel’ (s. 21,33 und vgl. I Sam. 9,3-6.20), in Sam.Pent.: + ’ö kol b’hoemtö, 

‘oder welches Stück Vieh auch immer’; zur Generalisierung s. auch 21,28.33.35; 

23,12 und vgl. Dtn. 22,1.3. An sich ist es möglich, daß ‘und sein Esel’ eine 

Erweiterung ist (vgl. Fishbane*, S. 178). 

tö‘eh Part. gal von t‘'h (s. THAT, II, Sp. 1055ff.; TAWAT, VII, Sp. 720ff.), 

*“umherirren’ (vgl. z.B. Jes. 53,6; Ps. 119,176; Hi. 38,41). Das Part. sing. (plur. in 

LXX, Pesch., Vulg., TNf; vgl. auch Din. 22,1 MT) bezieht sich auf jedes einzelne 

der beiden Tiere (vgl. Joüon $ 148c Anm.). In TPsJ wird das Partizip nur auf den 

Esel bezogen, ‘der vom Weg abgeirrt ist’. häseb 1*Sibennü (zu Swb hi. s. 21,34), 

zur Konstruktion, die in der LXX mit zwei verschiedenen Verben übersetzt wird 

(&roorpeyag anoöwoeıc, ‘zurückbringend sollst du zurückgeben’; vgl. Dtn. 22,1 

LXX), s. z.B. Ges-K $ 113n; Joüon $ 123e; zum Suffix sing. (in u.a. LV, NV, 

CV als Plur. übersetzt) s.o.; in LXX und Vulg. blieb es unübersetzt. 

23,5 r’h, ‘sehen’ (s. 20,22), zu Schlußfolgerungen, die aus der unterschiedlichen 

Terminologie in 23,4 (‘antreffen’) in der rabbinischen Auslegung gezogen wurden 

(die Vorschrift gelte auch, wenn man den Vorfall auf großem Abstand wahr- 

nimmt), s. z.B. Mek., III, 165; Leibowitz*, S. 433. sona ka, s. 23,4. 

röbes, Part. gal von rbs (s. ThRWAT, VII, Sp. 320ff.), ‘niederliegen’ (oft für das 

® vgl. 23,5; Din. 22,1 und s. M. Johannessohn, “Der Wahrnehmungssatz bei den Verben 
des Sehens in der hebräischen und griechischen Bibel”, ZVSF 64 (1937), S. 145-250 (S. 

146ff.).



    264 KAPITEL VII 

Ruhen der Tiere), das wiederholt in Parallele zu r‘'h (s. THAT, II, Sp. 791ff.; 

ThWAT, VI, Sp. 566ff.), ‘hüten’ (Vieh als Objekt), ‘grasen’ (Vieh als Subjekt), 
gebraucht wird (Jes. 11,7; 14,30; 27,10; Ez. 34,14f.; Zeph. 2,7; 3,13; Cant. 1,7). 

Mit dem Esel als Subjekt findet sich rs in Gen. 49,14 und (+ tahat) in Ex. 23,5; 
Num. 22,27. Normalerweise denkt man bei 23,5 an folgende Situation: ein Esel 

bricht unter seiner Last zusammen. Vielleicht ist jedoch gemeint, daß sich ein 
(schwer) beladener Esel zu einem unpassenden Zeitpunkt oder an einer unpassen- 

den Stelle niederlegt (vgl. Num. 22,27), ausruht und sich weigert weiterzugehen, 

wobei es dem Besitzer allein nicht gelingt, das Tier zum Aufstehen zu bewegen 

(vgl. Huffmon, S. 274, Williamson, S. 85; Cooper, $. 3, 14). röbes ist in der 

LXX übersetzt mit nentwxög (vgl. Din. 22,4 LXX): das Tier ist gefallen und 

kann nicht aus eigenen Kräften aufstehen. massä’, ‘Last’ (vgl. z.B. II Reg. 5,17; 

8,9), Derivat von ns’ (s. 23,1). lö und iimmö beziehen sich auf den Besitzer; vgl. 

lö in 23,4 (anders Cooper, S. 15f.: auf den Esel). Vorausgesetzt wird, daß er 
seinen Esel begleitet und vorantreibt. 

In der jüdischen Auslegung wird die Frage aufgegriffen, ob es Fälle gibt, wo 
man dem Feind nicht zu helfen braucht (s. z.B. Mek., III, 166; vgl. Cooper, 

Ss. 11f.). 

                        

   

    

7.4.2.4 Kommentar 

7.4.2.4.1 23,4 setzt ein kleinbäuerliches Zusammenleben voraus; das Rind 
oder der Esel von jemandem ist ausgebrochen und wird von einem 
anderen umherirrend angetroffen; der Finder muß das Tier dem Besitzer 
zurückbringen, ganz gleich, wie gut oder schlecht die Beziehung der 

beiden zueinander ist. Wer dies nicht tut, läuft Gefahr, des Diebstahls 
beschuldigt zu werden (vgl. 22,3 und CE $ 50). 

23,5 schildert folgende Situation: jemand transportiert eine Last mit 
seinem Esel, der aber während des Transports plötzlich ausruht und damit 
seinen Herrn schädigt; wer in der Nähe ist, muß ihm helfen, ganz egal, 
welche Beziehung er zum Besitzer hat. 

Wie müssen die Vorschriften von 23,4-5 bezeichnet werden? Als 
Ausdruck der Anteilnahme über das Los eines in Not geratenen Tieres? 
Als Ansporn zur Nächstenliebe, die soweit gehen muß, daß sie auch dem 
Feind zukommt? Die Meinung, daß die Hilfe für ein in Not geratenes 
Haustier zumindest ein wichtiges Thema von 23,4-5 ist (z.B. Crüsemann*, 
S. 211, 223, 306), ist m.E. fraglich. Explizit wird jedenfalls nicht zum 
Ausdruck gebracht, daß das Tier in Not ist, auch nicht in 23,5 (s. 7.4.2.3, 
zu 23,5). 23,4-5 zielt nicht auf Tierschutz ab (vgl. Houtman*, Exodus, I, 
S. 148ff.), sondern auf die Hilfeleistung am Volksgenössen. Oft findet 
sich als Charakterisierung von 23,4-5 der Begriff ‘“Feindesliebe’ (z.B. 

Otto*, Ethik, S. 100ff.). In der Auslegungsgeschichte hat 23,4-5 seit alters 

her eine wichtige Rolle im Plädoyer für Freundlichkeit und Vergebungs- 
bereitschaft in bezug auf den Mitmenschen gespielt, auch wenn dies der 

                                  

   

    

     

              

  

      

   

  

  
  



  

  
    

   EXODUS 23,4-5 265 

Feind ist.”” Ebensowenig wie für Prov. 25,21f. (vgl. Prov. 24,17) die 
Bezeichnung ‘Feindesliebe’ (Mt. 5,44) adäquat ist, ist sie es in bezug auf 

23,4-5.”' 23,4-5 zielen darauf ab, die Existenzgrundlage des Volksgenos- 

sen zu schützen. 

Die Nennung von ‘der Feind’ (23,4) und ‘der Mensch, mit dem man im 

Unfrieden lebt’ (23,5), ist nicht in einschränkendem Sinn zu verstehen, 

sondern wollen der Vorschrift eine maximale Reichweite verleihen: selbst 

die Existenzgrundlage von jemandem, mit dem man auf gespanntem Fuß 

lebt, darf nicht gefährdet werden, auch nicht, indem man (aus Schaden- 

freude; vgl. Hi. 31,29f.) passiv bleibt. Kurzum, die Vorschriften fordern 

den Schutz der Existenzmittel eines anderen, ganz gleich, wie gut oder 

schlecht die Beziehung zum anderen ist. 23,4-5 sind darauf gerichtet, 

einer offensichtlich kleinen Gemeinschaft das Überleben zu sichern. Der 
Hintergrund dieser Vorschriften liegt nicht im hohen Ideal einer Feindes- 

liebe im persönlichen Sinn, sondern ist pragmatischer Natur, nämlich die 

Solidarität mit jedem Volksgenossen, insofern es dessen Existenzmittel 

betrifft.’ 
7.4.2.4.2 23,4-5 erfuhren eine Neuinterpretation in Dtn. 22,1-4 (vgl. 

Fishbane*, S. 177f.). Von dieser Aktualisierung sei lediglich ein einziges 

Element genannt: das Objekt der Hilfe bzw. des Schutzes ist in Dtn. 22 

nicht ‘der Feind’, sondern ‘der Bruder’. Objektiv gesehen bedeutet dies 

keinen Unterschied zu Ex. 23, weil ja der dort genannte ‘Feind’ ein 

Volksgenosse ist (vgl. auch Num. 35,23). Auf den Volksgenossen bezie- 

hen sich auch die Vorschriften von Dtn. 22,1-4, doch, wie angenommen 

werden darf, unabhängig, welcher Art die Beziehung zu diesem ist. Doch 

bestimmt der Gebrauch von ‘Bruder’ den Klang der Vorschriften. Der 

Akzent liegt weniger stark auf der Reichweite. Der Term hat restriktive 

Kraft. Obwohl auch 23,4-5 ausschließlich auf den Volksgenossen zu 

beziehen ist, werden die Vorschriften von Dtn. 22 durch den Begriff 

‘Bruder’ nachdrücklich auf den Volksgenossen beschränkt. Damit expli- 

zieren die Vorschriften, daß sie nicht auf ‘die Feinde’ (Dtn. 20,1.3.4.14; 

21,10; 23,10.14) bzw. Nicht-Israeliten zu beziehen sind. 

In jedem Fall verschafft der Begriff ‘Bruder’ Deutlichkeit in bezug auf 

die Identität der Person, der Schutz zukommen soll. Der Gebrauch von 

‘Feind’ war in der Auslegungsgeschichte Anlaß zur Frage, um welche 

” S, die ausführlichen Informationen bei Cooper, S. 4ff. 
"! Vgl. Th.C. Vriezen, Hoofalijnen der Theologie van het Oude Testament, Wageningen 

1966, S. 432. 

? Vgl. B. Lang, “Persönlicher Gott und Ortsgott. Über Elementarformen der Frömmig- 

keit im alten Israel”, in: M. Görg (Hg.), Fontes atque Pontes (FS H. Brunner), Wiesbaden 

1983, S. 271-301. 

      

 



    

  

266 KAPITEL VII 

Identität es bei dem Betroffenen präzis geht. In der jüdischen Auslegung 

wurde die Frage aufgeworfen, ob im Licht von Lev. 19,17 nicht etwa der 

Volksgenosse gemeint sei (vgl. Leibowitz*, S. 427ff.). Mit Blick auf den 
Kontext hat man ‘Feind’ zuweilen auf den Menschen beschränkt, mit dem 
man einen Rechtsstreit (gehabt) hat oder haben wird (Noth; vgl. auch 

Halbe*, S. 431). Gemeint wird jedoch der Mitbürger sein, mit dem man, 

aus welchen Gründen auch immer, für längere oder kürzere Zeit ein 

gespanntes Verhältnis hat. 

Auffällig ist in Dtn. 22 das Interesse für Details sowie die Verall- 

gemeinerung, d.h. die Ausweitung der Vorschriften auf andere Arten und 

Kategorien (vgl. Brin*, S. 40). Din. 22,4 stellt die Situation des Esels 

anders als Ex. 23,5 dar: das Tier hat sich nicht niedergelegt, sondern ist 

(ohne Last?) gefallen und befindet sich in Not. In diesem Punkt bietet 

Dtn. 22,4 eine abweichende Interpretation. Unwahrscheinlich ist (vgl. 

Crüsemann*, S. 220) die These von Cooper, daß Dtn. 22,4 den Anfangs- 

punkt einer langen Geschichte von Fehlinterpretationen von 23,5 bilde, 

das kein Anreiz sei, dem Feind zu helfen, sondern im Gegenteil dazu 

auffordere, dessen Esel seinem Schicksal zu überlassen.” 
Die HG 8845, 60-62, 71 beinhalten Bestimmungen in bezug auf 

gefundene Güter oder Tiere, wo auch das Verhältnis von Finder und 
Eigentümer eine Rolle spielt. Bis zu einem gewissen Grad sind diese 
Bestimmungen mit 23,4 vergleichbar. 

7.4.2.4.3 Ab w’hädalta, ‘und du dich selbst zurückhalten willst’, treten 
für den Interpreten von 23,5 große Probleme auf. Die wichtigsten sind: 
(1) Das Verhältnis des mit w’hadaltä beginnenden Satzes zu den anderen 
Satzteilen des Verses. Ist w’hädaltä auch von ki, ‘wenn’, abhängig und 
stellt den Beginn eines zweiten Vorsatzes dar oder leitet es den ersten der 
zwei Nachsätze ein? (2) Der Inhalt von zb (s. THAT, II, Sp. 249ff.; 
ThWAT, V, Sp. 1200ff.), ‘verlassen’, ‘zurücklassen’ usw., ist problema- 
tisch, dies um so mehr, weil die betreffende Aktivität zumindest bei der 
normalen Auffassung von 23,5aß (w’hädaltä usw.) offenbar nicht reali- 
siert werden muß, hingegen 23,5b zufolge sehr wohl. 

Bereits in den alten Übersetzungen sind Spuren erkennbar, daß mit dem 
Text gerungen wurde. Die LXX bietet eine Übersetzung ad sensum: ob 
napelevon abrö, KAAA ovveyepeig abrö ner’ @broo, “dann sollst du an 
ihm (dem Esel) nicht vorübergehen, sondern ihm zusammen mit ihm 

” Freilich: “The recumbent animal affords an excellent opportunity for the exercise of 
revenge or malice. At best, there might be a hostile and litigious misunderstanding with the 
owner of the animal; at worst, there might be an actual crime against his property, perhaps 
leading to prosecution for attempted theft. It is unlikely that any good will come of the 
encounter’ (S. 16). 

     

    

  

  
  



       

  

     
                          
                    
                        

                                        

     

EXODUS 23,4-5 267 

   (dem Feind) aufstehen helfen’; vgl. Vulg.: non pertransibus, sed subleva- 
bis cum eo (vgl. auch 23,5 in SamT*; anders SamT’). In den Targumen 

wird eine Übersetzung mit Erläuterung geboten, wobei zb in den zwei 

betreffenden Satzteilen nicht die gleiche Bedeutung gegeben wird. Das 
erste ‘zb ist in TO mit $g/ übersetzt: ‘und du davon absehen willst, (ihn) 

für ihn hochzuziehen’ (vgl. auch Pesch., wo auch im zweiten Satz sql 
gebraucht ist: ‘dann sollst du ihm doch helfen, ihn hochzuziehen’); in 

TPsJ mit qrb: ‘und du davon absehen willst, auf ihn zuzugehen’; in TNf 

mit prg: “und du davon absehen willst, (ihn) mit ihm abzuladen’. In TO, 

TPsJ, TNf ist das zweite zb mit Sg, ‘loslassen’, übersetzt und hat ‘dann 

sollst du natürlich loslassen’ als Objekt ‘was du in deinem Herzen gegen 

ihn hast’ erhalten (TO; ähnlich auch TPsJ, TNf), wobei der Vers mit der 

Aufforderung endet: ‘und dann sollst du mit ihm (TO) (den Esel) abladen 

([prg]; s. TO, TPsJ, TNf) und (ihn wieder) bepacken (7'n) mit ihm’ 

(TPsJ, TNf). Der Auftrag, sowohl abzuladen als zu bepacken, gründet auf 

der rabbinischen Kombination von 23,5 mit Din. 22,4 (vgl. Mek., III, 

166f., und s. auch Leibowitz*, S. 433ff.). 

Im Laufe der Zeit wurden diverse Lösungen für diese Problematik 
vorgestellt. So behauptet Raschi (unter Berufung auf Din. 32,36; 

Neh. 3,8), daß zb in 23,5 ‘helfen’ bedeute und daß in 23,5aß ein Ton der 

Verwunderung mitschwinge: “würdest du dich dann davon abhalten, ihm 

zu helfen? Sicher würdest du...’ (vgl. Leibowitz*, S. 429ff.). Auch in z.B. 

SV wird 23,5aß als Frage aufgefaßt, allerdings unter Beibehaltung der 

normalen Bedeutung von zb: ‘zult gij dan nalatig zijn om het uwe te 

verlaten vor hem? Gij zult het in alle manier met hem verlaten’ (“wirst du 

dann nachlässig sein, um für ihn das Deine zu verlassen? Du sollst es 

unter allen Umständen mit ihm verlassen’). Auch wurde die Ansicht 

vertreten, daß zb in 23,5 mit zwei Bedeutungen gebraucht werde; in 

23,5aß mit der normalen Bedeutung (‘dann sollst du dich zurückhalten, 

ihn seinem Los zu überlassen’) und in 23,5b mit der Bedeutung ‘helfen’ 

(Mandelkern: succurrere), ‘befreien’ (BDB: ‘to set free’ [‘aid him to set it 

free’]), ‘regeln’ (Cassuto: “arrange’). Manchmal wird angenommen, daß 

der Text in 23,5b verderbt ist und ‘äzör ta“zor’”* gelesen werden 

müsse.’° Letzterer Vorschlag ist unbegründet. In bezug auf die anderen 

Vorschläge erhebt sich die Frage: kann zb die Bedeutung ‘helfen’ usw. 
haben? Liegt es auf der Hand, daß ‘zb innerhalb eines Verses mit zwei 

verschiedenen Bedeutungen gebraucht wird? 
Von verschiedenen Lexikologen wurde in der Vergangenheit die 

  
”" Zu ‘zr, ‘helfen’, s. THAT, Il, Sp. 256ff.; ThWAT, VI, Sp. 14ff. 

® S. z.B. Baentsch, Ehrlich (m&“zor in 23,5aß), Beer, KBL; andere Konjekturen bei 

Cooper, $. 21.



    

  

     

    

268 KAPITEL VII 

Existenz zweier homonymer Wurzeln zb verteidigt (z.B. Ges-B; BDB, 

KBL). Manchmal wird zur zweiten Wurzel ‘zb auch zb in 23,5 gerechnet 

(z.B. Mandelkern; vgl. auch Zo.). Seit einigen Jahrzehnten gewinnt unter 
Berufung auf das Ugaritische die These von der Existenz von zb II 
großen Anhang, wobei stets mehr Texte mit zb (auch 23,5) zu zb II 

gerechnet werden (THAT, II, Sp. 249; HAL); dem Verb ‘zb in 23,5 wird 

in Nachfolge von Cassuto, der in 23,5 ein Wortspiel von zb I und ‘zb II 

erkennen will, die Bedeutung ‘arrange’ gegeben.’”° Daß 23,5 ein Wort- 
spiel beinhaltet, ist wenig wahrscheinlich. Überdies ist die Existenz von 
zwei homonymen Wurzeln im Hebräischen mit guten Gründen in Zweifel 

gezogen worden.” 
Ich komme zum Abschluß. Bei der Interpretation von 23,5aß als 

Fragesatz ist es möglich, zb in 23,5a-b dieselbe Bedeutung zu geben. Die 

Möglichkeit besteht auch, wenn man 23,5aß als einen zweiten von ki, 

‘wenn’, abhängigen Vorsatz betrachtet. Diese Interpretation von 23,5aß ist 

m.E. korrekt (vgl. Williamson, S. 82f.) und ist gegenüber der gängigen 

Auffassung vorzuziehen, wonach 23,5aß der erste von zwei Nachsätzen 

sei. Versuche, 23,5 mit Hilfe der üblichen Bedeutung von zb einen Sinn 

zu geben, führen zu keinem befriedigenden Resultat. Siehe z.B. Buber & 

Rosenzweig: “enthalte dich, ihms zu überlassen — herunter, herunterlassen 

sollst du zusammen mit ihm’; ‘lassen’ wird in zweierlei Sinn ge- 

braucht.’”® Ein konsistenter Gebrauch von zb im gewöhnlichen Sinn 
resultiert in einer unwahrscheinlichen Vorstellung in bezug auf die 

Absicht von 23,5.” Unter Bezugnahme auf Dtn. 32,36; Hi. 10,1; 20,13 

behauptet Williams, daß ‘zb auch ‘befreien’ (‘release’) im Sinn von 

loslassen, freilassen bedeuten kann (S. 82f.; vgl. Cooper, S. 20). Auf 

diese Weise kommt man wieder in die Nähe der früher (schon Raschi) 

verteidigten Auffassung von ‘helfen’. Vielleicht ist es das Beste anzu- 

nehmen, daß zb diese Konnotation besitzen kann. Dem Besitzer des Esels 

muß Hilfe geleistet werden. Erhält er Hilfe, dann gelingt es ihm eher, den 

Esel wieder auf die Beine und zum Weiterlaufen zu bringen. Ob die Hilfe 

auch das Be- und Entladen des Esels einschließt, ist schwer zu sagen. 

” S. HAL (Lit.); S. Talmon & W.W. Fields, ZAW 101 (1989), S. 108; vgl. auch B. Mar- 

galit, ZAW 99 (1987), S. 395f. 

”” 8. besonders die Diskussion bei Williams; vgl. auch TAWAT, V, Sp. 1200f.; M. Diet- 
rich & O. Loretz, UF 17 (1985), S. 105-116; Cooper, S. 20, 22. 

”® Vgl. schon Keil: ‘überlassen’ und ‘loslassen (losmachen)”. 
” $. bei Cooper, S. 20; das gilt auch für Coopers eigene Interpretation; er übersetzt: 

“And you would refrain from leaving it [den Esel], you must leave the animal alone’ 

(S. 15£.); Cooper bestreitet, daß 23,5 von Feindesliebe handelt (s.0.). 

  

  

  
  



  

  

        
    
    

  

EXODUS 23,6-9 269 

7.4.3 Gerechtigkeit und Glaubwürdigkeit in der Rechtspflege II (23,6-9) 

7.4.3.1 Übersetzung 

23,6 ‘Du sollst, wenn ein bedürftiger Mensch, der von dir abhängig ist, 

einen Rechtsstreit (mit dir) hat, dem Recht keine Gewalt antun. 

7 Von einer Lügensache sollst du dich fernhalten, ja, wer unschuldig 

ist und das Recht auf seiner Seite hat, den sollst du nicht zu Tode brin- 

gen. Ich jedenfalls lasse den Schuldigen nicht frei ausgehen. 

8 Ein Geschenk sollst du nicht annehmen. Geschenke machen ja 
Sehende blind und sind die Ursache davon, daß Rechtssachen von Leuten, 

die das Recht auf ihrer Seite haben, verkehrt ablaufen. 

9 Einem Fremden sollst du das Leben nicht schwer machen. Ihr kennt 

doch die Gefühle des Fremden. Ihr wart doch selbst Fremde im Land 

Ägypten!’ 

  

   

      

   

     

     

  

7.4.3.2 Exegetische Anmerkungen 

   
23,6 nth hi. + mispät (s. 23,2 und 21,1), vgl. Din. 16,19; 24,17; 27,19; I Sam. 

8,3; Prov. 17,23; 18,5; Thr. 3,35. Ehrlich meint, daß sich der Ausdruck auf die 

Weigerung des Richters beziehe, eine Sache zu behandeln (vgl. Jes. 1,23b; 

Lk. 18,1-5). In der Vulg. sind die drei ersten Worte von 23,6 (lö’ tatteh mispat) 

ad sensum übersetzt mit non declinabis, ‘du sollst nicht krumm (heimtückisch) 

handeln mit’; in der LXX ist für nth (nun mit Objekt) ein anderer Begriff 

(dtaotp£weig) gebraucht als in 23,2. 

'@bjön’ka (s. 7.2.4.6), vgl. Dtn. 15,11. Wer ist mit ‘dein Bedürftiger’ gemeint? 

Der bedürftige Volksgenosse oder der Bedürftige, der in deinem Land wohnt (vgl. 
22,24a und s. 23,11a; Ps. 132,15)? Appelliert ‘dein’ an das Gemeinschaftsgefühl, 

oder ist, stärker zugespitzt, “dein Bedürftiger’ der Mensch, der in einer spezifi- 

schen Abhängigkeitssituation verkehrt (s. Hi. 31,13 und vgl. Ps. 72,2)? Ich 

entscheide mich für letztere Interpretation. Das ein wenig auffällige Suffix (in 
23,3 fehlt es), das schon in LXX, Pesch., TPsJ, Vulg. (vgl. z.B. LV, CV, WV) 

unübersetzt blieb, hat zu dem Vorschlag geführt, daß ’öjibka, ‘dein Feind’, 

gelesen werden müsse und daß eine Beziehung zu 23,4 (’öjibka) und 23,5 

(söna”kä) bestehe, wobei 23,6 vielleicht ursprünglich vor 23,4 angeordnet 

gewesen sei (vgl. Holzinger; Böhl). Cassuto erachtet eine Textänderung für 

unnötig und behauptet, daß 'ebjön in 23,6 die Bedeutung “Widersacher” hat. 

b‘ribö (vgl. 23,3), offensichtlich der Prozeß des Bedürftigen mit der Person, 

von der er abhängig ist. Wenn meine Interpretation von 'ebjon’ka korrekt ist, 
kann gefolgert werden, daß die spezifischere Bestimmung von 23,6 im Deuterono- 

mium zu einer allgemeinen Bestimmung gegen Rechtsverletzungen geworden ist 
(Dtn. 16,19a), die in der Praxis besonders in bezug auf die sozial Schwachen 

Aktualität besaß (vgl. Din. 24,17; 27,19). Die drei ersten Worte von Dtn. 16,19a 

(lö'-tatteeh mispät) sind identisch mit den drei ersten von Ex. 23,6. Die Worte 

'ebjon’käa b‘ribö fehlen jedoch in Dtn. 16,19. Hingegen folgt als Plus gegenüber 

    

   

                                          

   



         

  

   

270 KAPITEL VII 

Ex. 23,6-8 nach /ö’-tatteh mispät in Dtn. 16,19 das allgemeine lö’ takkir panim, 

‘du sollst die Person nicht ansehen’.      

    

        

    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

    
    
    

                                

    

  

    

   
23,7 Zu dabär in Genitivverhältnis s. 22,8. Seger (s. THAT, II, Sp. 1010ff.; 

ThWAT, VIII, Sp. 466ff.) bezeichnet, was keinen Gehalt hat, was untauglich ist, 

worauf man nicht vertrauen kann, und hat denselben Inhalt wie $aw in 23,1; 

d’bar-Seger kann man als einen Rechtsstreit auffassen, in dem jemand durch 

einen falschen Zeugen versucht, eine Sache zu seinem Vorteil zu entscheiden (vgl. 

I Reg. 21), aber es ist auch möglich, 23,7 als einen Aufruf an Richter zu verste- 

hen, sich nicht durch Lügenrede beeinflussen zu lassen, oder als einen Aufruf an 

Zeugen, von falschem Zeugnis Abstand zu nehmen. mida*bar-Segeer erhält als 

vorangestelltes Objekt (KöSynt $ 339m) den Nachdruck; LXX: ‘von jedem 

ungerechten Wort’; Vulg.: mendacium (fugies), “(du sollst) die Lügen (meiden)’. 

rhq gal (s. TRWAT, VII, Sp. 490ff.), ‘sich fernhalten’. 

Das waw am Beginn von 23,7a (nicht übersetzt in LXX, Vulg.) verstehe ich als 

wäw-explikativum. 23,7b stellt in Form eines Verbots die Konsequenzen des in 

23,7a verurteilten verwerflichen Verhaltens konkret vor Augen; man macht sich 

dadurch des Justizmordes schuldig (vgl. I Reg. 21 und s. 20,13; vgl. daneben 

Prov. 14,25). Eventuell kann man 23,7b auch als Finalsatz verstehen: ‘um 

vorzubeugen, daß du (dadurch) ... tötest’, oder als Kausalsatz: “denn du sollst ... 

nicht töten’. 

nägi, ‘unschuldig’, s. 21,28; saddig, Derivat von der viel diskutierten Wurzel 

sdq (s. THAT, II, Sp. 507ff., TRWAT, VI, Sp. 898ff.),'° wird in 23,7 im juridi- 

schen Sinn zur Bezeichnung desjenigen gebraucht, der in seinem Recht steht; vgl. 
die Verwendung von sdq hi. in 23,7 mit der Bedeutung ‘Recht geben’, ‘als 

unschuldig behandeln’. w“nagi w*saddig, Hendiadys; vgl. TNf: wkl mn dmzkj 

bajn', ‘jeder, der vom Gericht für unschuldig erklärt wurde’. Sam.Pent.: nägi’ 

(vgl. Ges-K $ 23i; BL $ 71x). hrg (s. 21,14), hier für Exekution aufgrund eines 

Gerichtsurteils (vgl. Lev. 20,15f.; Dtn. 13,10 und z.B. Ex. 21,12.14-17; I Reg. 

21,13). 
Der Subjektwechsel in 23,7c ist recht überraschend. Sam.Pent. liest hisdig 

(anstelle von ’asdig): man wird (den Schuldigen) nicht frei ausgehen lassen. In 

der LXX wurde ki mit kai übersetzt und an der 2.Pers. sing. festgehalten: ‘und du 

darfst den gottlosen (Schuldigen) nicht frei ausgehen lassen für Geschenke’. Mit 

der Zufügung &vexev öopwv wird 23,8 antipiziert (vgl. Frankel*, S. 105; Prijs*, 

S. 13f.). Wie sich zeigt, bietet die LXX eine Übersetzung mit zwei schön kon- 
trastierenden Vershälften, so daß es nicht verwundert, daß man sich unter Ände- 

rung des MT für die Übersetzung ‘und wer schuldig ist, darfst du nicht frei 

ausgehen lassen’ entschieden hat (vgl. Prov. 17,15 und s. z.B. Baentsch, Beer; 

vgl. Noth); gegenüber saddig steht rasa‘ (vgl. 23,1) im Sinne von ‘schuldig’ 

(hijb’ in TO; vgl. TPsJ, TNf, Pesch., SamT’). In der Vulg. ist 23,7c als Motivie- 

rung ohne die Negation, aber mit negativem Tenor übersetzt: quia aversor 

  

® Vgl. H. Gossai, “saddig in Theological, Forensic and Economic Perspectives”, SEÄ 53 

(1988), S. 7-13.  



  

EXODUS 23,6-9 271 

impium, ‘denn vom Gottlosen wende ich mich ab’. 

23,8 Söhad (s. TRWAT, VIII, Sp. 1208ff.), ‘Geschenk’, immer eine Gabe, um 

einen anderen günstig zu stimmen (z.B. I Reg. 15,19; II Reg. 16,8; Jes. 45,13) mit 

der Hoffnung auf eine Gegenleistung des anderen, oft als eine Art Schmiergeld 

mit der Absicht, jemanden zu bestechen und zu Mißtaten zu bewegen (Dtn. 10,17; 

16,19; 27,25; I Sam. 8,3; Jes. 1,23; Ez. 22,12; Ps. 15,5; Prov. 17,23 u.a.). Söhad 

als Objekt wird durch die Voranstellung akzentuiert. Im Paralleltext Dtn. 16,19b 

folgt das Objekt auf das Verbum.’' lö’, Sam.Pent.: ’al. /gh, “annehmen’, s. 

21,10. hassöhad, zum Artikel s. Ges-K $ 126m; Joüon $ 137i. ki leitet zwei 

parallele Sätze ein, die an die Weisheitsliteratur erinnern (vgl. Sir. 20,29). 'wr (s. 

ThWAT, V, Sp. 1190ff.) pi.,” “blind machen’ (II Reg. 25,7; Jer. 39,7, 52,11), hier 

und in Dtn. 16,19 in übertragenem Sinn (s. auch zu 21,26); zum Impf. s. Ges-K 

$ 107g; Joüon $ 113c. 

pighim, Plur. von pigeah, Adjektiv von der Wurzel pqh (s. TRWAT, VI, Sp. 

723ff.) mit der Bedeutung ‘Sehender’ (das Gegenteil von ‘iwwer, ‘blind’; vgl. 

4,11; Jes. 35,5); in Sam.Pent. geht ‘ne, ‘die Augen von’, voran; vgl. LXX, 

Pesch., TO, TPsJ, TNf, SamT’ (SamT*: hzbh); ‘ne findet sich auch in der 

Parallele Dtn. 16,19b, dort folgt aber das gängigere Nomen rectum h*kämim, 

“Weise? (vgl. Sir. 20,29); in TO ist in Ex. 23,8 konform zu Dtn. 16,19b übersetzt; 

vgl. auch Ag. (ood@v); Pesch. (hkjm’ ban’), “Weise in der Rechtspflege’; Vulg. 

(prudentes). TNf bietet die Interpretation jnfj] nsbwy, ‘die Augen derer, die [das 

Geschenk] annehmen’; auch TPsJ beinhaltet diese Interpretation, aber daneben 

noch die Interpretation “Weise’ (‘[das Geschenk] stößt die Weisen von ihren 
Stühlen’). 

wisallef Impf. (mit waw-copulativum) pi. von s/p (7x AT), das hier und in 

Dtn. 16,19 gewöhnlich als ‘verdrehen’ aufgefaßt wird. Erwägenswert ist auch die 

Interpretation ‘verderben’, ‘ins Unglück stürzen’ (vgl. Prov. 13,6; 21,12; 22,12; 

Hi. 12,19). Die Art und Weise, wie man s/p verstehen möchte, hängt mitunter 

davon ab, wie man d’bärim (s. 22,8) und saddigim (vgl. 23,7) interpretiert: (1) 

Sind ‘Worte’ gemeint und liegt die Stoßrichtung darin, daß Geschenke die Worte 

eines “ehrlichen Menschen’ (Richter oder Zeugen) krümmen und ihn dazu 

verleiten, der Wahrheit Gewalt anzutun? (vgl. z.B. Buber & Rosenzweig, Fox, 

WV, GNB, NEB und s. bereits Vulg.: et subvertunt verba instorum). Schon in der 

LXX wurde d’bäarim als ‘Worte’ verstanden und saddigim als Adjektiv interpre- 

tiert (vgl. z.B. Ges-K $ 128w): orpara dikae, ‘gerechte Worte’; die gleiche 

Übersetzung findet sich in TO (ptgmjn trjsjn) und setzt eine exegetische Tradition 

voraus, die explizit in TPsJ und Mek., III, 172, formuliert ist: die gerechten Worte 

sind die Worte der Tora vom Sinai; sie werden verdorben, weil die bestochenen 

® Vgl. auch TR, LVII, 19-20a, wo Din. 16,19 und Ex. 23,8 auf den gerechten König 

bezogen werden. Siehe D.D. Swanson, The Temple Scroll and the Bible, Leiden usw. 1995, 

S. 139f. 
® Ehrlich liest ja “ir (hi. von ‘wr) und meint, daß pigqhim hier schlaue Menschen bezeich- 

ne, die durch die Gewohnheit, Geschenke zu geben, dazu gereizt werden, die Richter zu 

beeinflussen.  



   272 KAPITEL VII 

Personen darin Anknüpfungspunkte suchen, um dem Recht Gewalt anzutun (vgl. 
Prijs*, S. 65f., und s. Raschi). TPsJ bietet noch eine zweite Interpretation: (das 

Geschenk) verwirrt die Worte des Unschuldigen in ihrem Mund in der Stunde des 
Urteils. Auch in TNf wird dbarim als ‘Worte’ verstanden: (das Geschenk) setzt 
die Worte des gerechten Urteils im Prozeß außer Kraft.’ (2) Oder sind 
“(Rechts-)Sachen’ gemeint, wobei der Gedanke der ist, daß Geschenke einen 
negativen Einfluß auf die Situation von Menschen haben, die im Recht sind, weil 

durch Bestechung von Zeugen und/oder Richtern der Wahrheit Gewalt angetan 

wird und der Unschuldige kein Gehör findet? (vgl. z.B. LV, NV, Dasberg und s. 
z.B. Beer, Heinisch, Childs, Durham). Im Zusammenhang mit meiner Auslegung 

von 23,7 entscheide ich mich für letztere Interpretation. 

    

          

    

      

23,9 Neben 23,9 s. 22,20 und die dort gemachten Anmerkungen. tilhäs, Sam.Pent. 

liest 2.Pers. plur. tilhasü (so auch in 22,20); vgl. LXX, Pesch., TO, TPsJ. 

w“’attem (Übergang zur 2.Pers. plur.), wäw-copulativum leitet einen Kausalsatz 

ein (vgl. LXX, TNf); s. Ges-K $ 158a; Joüon $ 170c (anders KöSynt $ 360a,e). 

ja‘, ‘kennen’, s. 21,36. nefes, ‘Gefühle’ (s. 21,23), TPsJ: 'njq nps, “Angst der 

Seele’. Zu dem mit ki eingeleiteten Satz s. 22,20. 

  

   

    

  

    

      

7.4.3.3. Kommentar 

23,6 richtet sich nicht gegen die Vergewaltigung der Rechte eines Armen 

im allgemeinen, wie man gewöhnlich annimmt, sondern gegen Macht- 

mißbrauch in einer besonderen Situation. Die vorausgesetzte Situation ist 

folgende: ein der Armut verfallener Mensch (vgl. z.B. 22,24a) hat einen 

Streit mit einem Mitbürger, von dem er abhängig geworden ist. Letztge- 

nannter muß der Versuchung widerstehen, seine Machtposition einzuset- 

zen, um den Menschen, der sich nicht wehren kann, unter Druck zu 

setzen, um auf eventuelle Ansprüche ihm gegenüber zu verzichten oder 

um andererseits dessen Rechte (vgl. z.B. 22,25f.) zu schänden. Auch 

wehrlose Menschen haben ein Recht darauf, daß man ihre Rechte respek- 

tiert (vgl Hi. 31,13). 

23,7a richtet sich gegen die Schändung des Rechts durch Täuschung. Es 

ist nicht ganz deutlich, an welches verwerfliche Verhalten genau gedacht 

werden muß: das Ablegen eines falschen Zeugnisses (vgl. 20,16), an das 

Einschalten falscher Zeugen oder an das Aussprechen einer Verurteilung 

aufgrund eines offensichtlich falschen Zeugnisses (vgl. Dtn. 19,18f.) oder 

unzureichenden Beweises (vgl. Leibowitz*, S. 441ff.). Siehe auch 23,1 

und ZusDan. 1,53. 

Das Gebot, keinen Unschuldigen zum Tode zu verurteilen (23,76), 

erscheint so selbstverständlich, daß die Frage aufgeworfen wurde, ob 

  

    

                        

    
    ® Zur Diskussion unter den jüdischen Auslegern s. Leibowitz*, S. 453ff. 

    

    

   

    

  

  

 



  

  

       
   

EXODUS 23,6-9 273 

damit nicht noch mehr oder etwas anderes gemeint sei. Schon in der 

frühen Auslegung ist dies der Fall. In TO wurde saddig auf jemanden 
bezogen, der freigesprochen wurde (sich aber später als schuldig erwies); 
so jemand dürfe nicht getötet werden, bzw. gegen ihn dürfe der Prozeß 

nicht mehr aufgerollt werden; in TPsJ wird w’nagi als ein zu Unrecht 

Freigesprochener identifiziert und der saddig als derjenige, der verurteilt 
wurde, aber später sich als unschuldig erwies (in diesem Fall muß der 

Prozeß wiedereröffnet werden; vgl. Mek., IN, 171f.; bSan. 33b und s. 

Raschi). Cassuto verteidigt eine bildhafte Bedeutung von hrg: “jmdm. 

großen Schaden zufügen’ (vgl. Durham). Ein Hinweis auf Prov. 7,26 

(Bildsprache) ist hierfür allerdings unzureichend. 

23,7c beinhaltet eine Begründung, deren Reichweite man nicht auf 
23,7a.b zu begrenzen braucht, sondern die man auch auf die vorangegan- 

genen Verse ausweiten und daher als allgemeine Warnung verstehen kann. 

Gott verpflichtet sich, die Rechtsschänder, die für menschliche Rechtsver- 

folgung nicht greifbar sind, zu bestrafen. Er ist der Garant dafür, daß das 

Recht seinen Lauf nimmt. Wichtig für die Interpretation von 23,7c ist die 

Antwort auf die Frage, wer mit rä$@‘ gemeint ist. Bei der eben genannten 

Interpretation ist dies das Subjekt von 23,7a.b, d.h. der Mensch, der es 
nicht so genau mit der Wahrheit nimmt. Dieser wird von Gott verurteilt 

(vgl. z.B. Cassuto). Betrachtet man 23,7a.b als Ermahnung an die Richter, 

dann kann man den rä$a‘ auch auf das Objekt von 23,7a.b beziehen und 

23,7a.b als Aufruf an die Richter betrachten, beim Aussprechen einer 

Verurteilung zurückhaltend zu sein und nicht davor zurückzuschrecken, 

einen Verdächtigen aufgrund unzureichenden Beweismaterials aus der 

Rechtsverfolgung zu entlassen; sie dürfen dies im Vertrauen tun, daß Gott 

den wirklich Schuldigen nicht ungestraft lassen wird (Ehrlich, Jacob).* 
Auch in TO und TPsJ (s.o.) fungiert 23,7c als Motivierung von 23,7b: der 

Freigesprochene, der doch schuldig ist, geht nicht frei vor Gott aus; 

ebensowenig geht vor Gott derjenige frei aus, der den Gerichtsspruch 
eines zu Unrecht Verurteilten nicht revidiert. 

23,8 wendet sich gegen Korruption in der Rechtspflege. Durch Beste- 

chung wird eine Rechtsangelegenheit zu einem Lügenprozeß (vgl. 23,7a). 

Nur die Leute, die sich nicht bestechen lassen (vgl. 18,21), können Recht 

und Unrecht noch sauber und klar voneinander trennen (vgl. II Chr. 19,7). 

Wer dem Eigeninteresse die Priorität gibt und auf Verbesserung der 

  

   

                          

   

                                

   

    

     

# FC. Fensham, VT 26 (1976), S. 270, bezieht rasa‘ ebenfalls auf das Objekt der 

Rechtsprechung von 23,7a.b und versteht 23,7c wie folgt: JHWH läßt den Menschen, der 

von bestochenen Richtern freigesprochen wurde, nicht frei ausgehen. Diese Interpretation 

schließt weniger gut an das Vorhergehende an und setzt eigentlich die Version der LXX 

voraus ($.0., 7.4.3.2).



    274 KAPITEL VII 

eigenen Position aus ist, wird leicht in Versuchung kommen können, 
Geschenke anzunehmen und zu erpressen, und wird es mit dem Recht 

nicht ernst nehmen. Die Erhaltung einer gerechten Gesellschaft ist bei ihm 
in keinen guten Händen (vgl. I Sam. 8,3; Jes. 56,11; Jer. 22,17; Hab. 2,9 

u.a.). Das Recht ist bei dem in guten Händen, dem Eigeninteresse und 

Eigennutz fremd ist (vgl. Jes. 33,15; Ps. 119,36; Prov. 1;19; 15,27; 

28,16). 

Das Annehmen von Geschenken war, wie eine ganze Reihe von Texten 

bezeugen (Mi. 7,3; Prov. 18,16 und s.o., 7.4.3.3 zu 23,8), ein weitver- 

breitetes Übel, das die israelitische Gesellschaft destabilisierte. Gegen 

Bestechung gerichtete Warnungen finden sich auch in Israels Umwelt (s. 

LA, 1, S. 765 [ANET, S. 415b, 424a]; RLA, II, S. 19). Der Textabschnitt 
genießt große Aufmerksamkeit in der rabbinischen Literatur. Betont wird, 
daß ein Richter niemals Geschenke annehmen darf, auch dann nicht, wenn 

er unparteiisch ist. Nicht den geringsten Dienst darf er annehmen, um so 

dem Vorwurf der Parteilichkeit vorzubeugen (s. Leibowitz*, S. 448ff.). 

  

   

                      

7.4.4 _ Sabbatjahr und Sabbat als soziale Einrichtungen (23, 10-12) 

  

7.4.4.1.1 Literatur zum Sabbatjahr 

ABD;. V;8S:, 857I63WDB(A),SIV; :S:323ff.; IDB; IV, S., 142f8.5.IDBS, SS. 

762f.; TRE, XVII, S. 280-285; Y. Amit, “The Jubilee Law - An Attempt 

at Instituting Social Justice”, in: Reventlow & Hoffman (s. 2.1), S. 

47-59; W. Dietrich, ““... den Armen das Evangelium zu verkünden’”, ThZ 

41 (1985), S. 31-43 (S. 36-41); J.A. Fager, Land Tenure and the Biblical 

Jubilee, Sheffield 1993; Hamilton (s. 4.1.1); U. Gleßmer, “Der 364-Ta- 

ge-Kalender und die Sabbatstruktur seiner Schaltungen in ihrer Bedeutun- 

gen für den Kult”, in: D.R. Daniels u.a. (Hg.), Ernten, was man sät (FS 

K. Koch), Neukirchen-Vluyn 1991, S. 379-398; A. Phillips, Ancient 

Israel’s Criminal Law, Oxford 1970, S. 75ff.; G. Robinson, “Das Jo- 

bel-Jahr”, in: FS Koch (s.o.), S. 471-494; Schwienhorst-Schönberger*, S. 

389ff.; de Vaux*, I, 307ff.; M. Weinfeld, “Sabbatical Year and Jubilee in 

the Pentateuchal Laws and the Ancient Near Eastern Background”, in T. 

Veijola (Hg.), The Law in the Bible and its Environment, Helsinki/ 

Göttingen 1990, S. 39-62; R. Westbrook, “Jubilee Laws”, in: ders., 

Property and the Family in Biblical Law, Sheffield 1991, S. 36-57; C.J.H. 

Wright, “What Happened Every Seven Years in Israel? I”, EvO 56 

(1984), S. 129-138; vgl. ders., God’s People in God’s Land, Grand 
Rapids/Exeter 1990, S. 142-148. 

    

                            

     

    

   

  

    
     

  

  

  

   

  

    



  

EXODUS 23,10-12 275 

7.4.4.1.2 Literatur zum Sabbat 

(Eine Auswahl, vornehmlich neueren Datums) ABD, V, S. 849ff., IDBS, 

S. 760ff.; TAWAT, VII, Sp. 1047ff.; TRWNT, VII, S. 1ff.; N.-E. Andrea- 
sen, The Old Testament Sabbath. A Tradition-Historical Investigation, 

Missoula 1972; ders., “Recent Studies of the Old Testament Sabbath. 

Some Observations”, ZAW 86 (1974), S. 453-469; J. Briend, “Sabbat”, in: 

DBS, X, Sp. 1132-1170; F. Hahn, “Schabbat und Sonntag”, EvTh 46 

(1986), S. 495-507; W.W. Hallo, “New Moons and Sabbaths. A Case 

Study in the Contrastive Approach”, HUCA 48 (1977), S. 1-18; J. Hehn, 

Siebenzahl und Sabbat bei den Babyloniern und im Alten Testament, 
Leipzig 1907; E. Kutsch, “Der Sabbat - ursprünglich Vollmondstag?”, in: 

ders., Kleine Schriften zum Alten Testament, Berlin/New York 1986, S. 

71-77, F. Mathys, “Sabbatruhe und Sabbatfest. Überlegungen zur Ent- 

wicklung und Bedeutung des Sabbat im Alten Testament”, ThLZ 28 

(1972), Sp. 241-262; J.H. Meesters, Op zoek naar de oorsprong van de 

sabbat, Assen 1964; G. Robinson, The Origin and Development of the 

Old Testament Sabbath, Frankfurt am Main usw. 1988; E. Spier, Der 

Sabbat, Berlin 1989; T. Veijola, “Die Propheten und das Alter des 

Sabbatgebots”, in: Prophet und Prophetenbuch (FS O. Kaiser), Ber- 

lin/New York 1989, S. 246-264; Th.C. Vriezen, “Kalender en Sabbat”, 

NThS 23 (1940), S. 172-195. 

7.4.4.2 Übersetzung 

23,10 ‘Und sechs Jahre lang sollst du dein Land besäen und dessen 

Ertrag ernten. 

11 Aber während des siebten (Jahres) sollst du es seinem Schicksal 

überlassen und brach liegen lassen, so daß deine bedürftigen Volks- 

genossen davon essen können, und was von ihnen übriggelassen wird, 

können dann die wilden Tiere essen. Mit deinem Weinberg und Olivengar- 

ten sollst du das gleiche tun. 
12 Sechs Tage lang sollst du deine Arbeit verrichten, aber am siebten 

Tag sollst du ruhen, daß dein Rind zur Ruhe kommt sowie dein Esel und 
dein Leibeigener wieder zum Atem kommen kann und ebenso der Frem- 

de’. 

7.4.4.3 Exegetische Anmerkungen 

23,10-11 ‘sechs’ ... ‘sieben’, s. 21,2. w‘ses, Kopula ist nicht übersetzt in LXX, 

Pesch., Vulg. Sand, s. 21,2. zr‘ qal, ‘säen’ ([auch 23,16]; s. TAWAT, II, Sp. 

663ff.), vgl. Gen. 47,23. 'arseka, ‘dein Land’ (s. 22,20), aus 23,11 ist ersichtlich, 

daß der Besitz relativ ist. ’sp qal, ‘zusammenbringen’, hier und in 23,16 mit der  



    276 KAPITEL VII 

Bedeutung ‘hereinholen’, ‘ernten’ (vgl. Dtn. 16,13; Hi. 39,12); vgl. den Gebrauch 

der Wurzel in der Genitivverbindung hag ha’asif, ‘das Erntefest’, in 23,16. bu ’ä, 

Derivat von bw’ (s. 20,24) mit der Bedeutung ‘Ertrag’ (vgl. Lev. 23,39; 25,7.22 
u.a.). ‘säen’ und “ernten’ stehen hier Pars pro toto für alle Feldarbeiten während 

der jeweiligen Saisons (vgl. 34,21). 

w’hass“bi‘it, accusativus temporis (z.B. KöSynt $ 331a; Ges-K $ 118k; Joüon & 
126i; anders Cassuto: casus pendens); TNf: explizit ‘siebte Jahr’. 

tim‘teennä, 2.Pers. sing. Impf. + Suff. von smt (s. TAWAT, VII, Sp. 198ff.), 

auf das ün‘tastäh, 2.Pers. sing. Perf. cons. von nt$ (s. ThWAT, V, Sp. 436ff.), 

folgt; beide Verbformen, die formale Übereinstimmung aufweisen (fünf Konso- 
nanten, teils in chiastischer Reihenfolge, sind gleich) und im Kontrast zu ‘säen’ 

und ‘ernten’ von 23,10 stehen, besitzen hier eine ähnliche Bedeutung: (‘freige- 

ben’, ‘sich selbst überlassen’), so daß deshalb die Begriffe als Hendiadys ge- 
braucht werden können: keine Hand darf das Land anrühren, es muß vollkommen 

in Ruhe gelassen werden. Feldfrüchte, die auf Brachland gewachsen sind (vgl. 
AuS, Il, S. 203ff.), galten offensichtlich nicht als Kulturprodukte, sondern als 
Naturprodukte, die frei zur Verfügung standen. 

kl, ‘essen’ (s. 21,28), natürlich nach Ernte und Zubereitung. ti$m°teennä wird in 
der LXX übersetzt mit &deoıv nowjoeıg (übeoıg = mittä, vgl. Din. 15,1-3.9; 
31,10) und vielleicht auf das Erlaßjahr (vgl. Din. 15) bezogen; in TPsJ folgt als 
Erläuterung mpwihn’, ‘ohne es zu bearbeiten’ (vgl. Mek., III, 175), und wird 
ün°tastäh übersetzt mit wipgr pjrh', “und du sollst ihre Früchte freilassen’ el. 
TN£, FT”: wtbgrwn, “und ihr sollt frei erklären’ [nach Glosse FT? ist bqr = pqr)]). 

Die Suffixe der Verbformen von 23,11a wurden sowohl auf ‘das Land’ bezogen 
(alte Übersetzungen und z.B. Dillmann, Baentsch, Cassuto) als auch auf ‘den 
Ertrag’ (z.B. Holzinger, McNeile, Durham) und sogar auf beides (das erste auf 
‘Land’, das zweite auf ‘Ertrag’ [Ehrlich]); ‘Land’ liegt aller Wahrscheinlichkeit 
nach am meisten auf der Hand. Die Unsicherheit resultiert aus einer mangelnden 
Kenntnis der genauen Bedeutung der beiden Verben an dieser Stelle. Siehe in 
diesem Zusammenhang die Diskussion über die Bedeutung bei jüdischen Exegeten 
des Mittelalters: $mt wird von Raschi und Nachmanides auf die Nichtbearbeitung 
des Bodens bezogen; von Ibn Esra auf den Schuldenerlaß im Sabbatjahr (Dtn. 
15, 1ff.); nt$ wird von Raschi auf das Nicht-Essen des Ertrages des siebten Jahres 
bezogen“ und auch auf das Unterlassen von Arbeiten, wie Mist Düngen oder 
Umgraben; von Ibn Esra auf das Nicht-Sähen und von Nachmanides auf das 
Nicht-Bearbeiten des Bodens; Nachmanides bietet eine restriktive Interpretation: 
alle Arbeiten außer Pflügen und Säen (vgl. 34,21) sind erlaubt. Ferner wird von 
einigen modernen Exegeten bestritten, daß 23,11 das Brachlegen des Landes 
vorschreibe. J. Wellhausen®® behauptet, daß zwar die Preisgabe der Ernte ($mt) 
gefordert sei, nicht aber das Unterlassen des Säens. Cazelles*, S. 92, vertritt die 

Ansicht, daß $mt ‘abmähen’ bedeute und gefordert sei, die Ernte für die Armen 

                                      

   

  

   

                        

   
   

    

® Man behält den Ertrag, den man noch im Haus hat, nicht mehr für sich selbst (Lev. 
25,6f.); wenn auf dem Feld nichts mehr steht, ist es für jedermann (vgl. Mek., III, 175£.). 

* Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1905°, S. 111. 

     

    

   

  

  

    



  

EXODUS 23,10-12 277 

liegenzulassen. In diesem Zusammenhang ist es erwähnenswert, daß dargelegt 

wurde, daß unbearbeitetes Land keinen Ertrag abwirft (Holzinger; vgl. auch Aus, 

11.520310): 

’ebjone ‘ammekä, ‘bedürftige Volksgenossen’, s, 21,8; 22,27 und 7.2.4.6. 

wjiträm (jeteer, Derivat von jtr [s. THAT, Il, Sp. 846; ThWAT, II, Sp. 1079ff.], 

“was überbleibt’, ‘Rest’), mit Suffix zur Bezeichnung des genitivus subjectivus, 

wird in der LXX übersetzt mit & ünoAeınöneva, nämlich von der Ernte (tä 

yevfjnara; s. 23,10). hajjat hassädeeh, ‘wilde Tiere’ (s. 22,4.17), in der LXX ist 

hassädeh als Adjektiv übersetzt worden: c& Onpia t& äypıa (Aq.: ra [aa ing 

xöpes). ken-ta“sach (s. 22,29) greift zurück auf das in 23,10-11 Genannte und 

bezieht sich auf die Feldarbeit. Genau genommen ist dies nicht vergleichbar mit 
der Arbeit im Weinberg oder dem Olivengarten, so daß sich die Frage erhebt (vgl. 

Fishbane*, S. 179f., und s. auch Brin*, S. 39), welche Arbeiten im Sabbatjahr 

unterlassen werden müssen (Schneiden u.ä.? vgl. Lev. 25,3.5.). Zu denken sind an 
all die üblichen Arbeiten, die Jahr für Jahr durchgeführt werden müssen (die 
Verben in 23,10 sind Pars pro toto; s.o.) und zu denen auch die Aufsichtstätigkei- 

ten gehören. 

‘Weinberg’ (s. 22,4) und zajit, ‘Oliven’, ‘“Ölbaum’, in 23,11 Bezeichnung für 

‘Olivengarten’ (zum Sing. s. KöSynt $ 256; vgl. Jde. 15,5 und s. den Gebrauch 

von zötim nach k’rämim in Dtn. 6,11; Jos. 24,13 u.a.), die mit ‘Land’ (23,10) alle 

Kulturböden umschreiben, sind hier asyndetisch verbunden (vgl. Jdc. 15,5 und s. 

Brockelmann $ 128); siehe daneben Sam.Pent.: ül'zet@ka (vgl. LXX, Pesch., 

SamT, Vulg.) und s. auch Dtn. 6,11; Neh. 9,25; in der Übersetzung kann man ein 

Bindewort kaum entbehren. 

23,12 ‘Tag(e)’, s. 21,21. ‘sh (s. 20,23) mit dem Derivat ma “sach als Objekt 

(figura etymologica),‘deine Arbeit verrichten’; vgl. die Verwendung von ma “sah 

in 23,16 (das Resultat der Arbeit) und 23,24 (die Tat, die Art des Tuns). st (s. 

7.4.4.4.6), in TO, TPsJ, TNf, Pesch. mit Verwendung von nwh (s. THAT, II, Sp. 

43ff.,; ThWAT, V, Sp. 298ff.; vgl. den Gebrauch von nwh qal in 23,12b mit der 

Bedeutung ‘Ruhe genießen’) übersetzt, so daß abweichend vom MT die Rede von 

einer Wiederholung des Verbs ist (in Pesch. sogar dreifacher Gebrauch); vgl. auch 

LXX (2x &varadonaı). ‘dein Rind und dein Esel’, vgl. 23,4. nps ni., “zu Atem 

kommen’ (vgl. 31,17; II Sam. 16,14), Ehrlich schlägt vor, wajjinpos (gal) zu 

lesen. Drei Verben mit der Bedeutung ‘ruhen’ stehen im Kontrast zu ‘Arbeit 

verrichten’ (der Sabbat fordert eine vollkommene Ruhe; zu ‘drei’ s. 21,11). 

been-'ämä (s. 4.2.1 und Holzinger), TPsJ: ‘den unbeschnittenen Sohn deiner 

Sklavin’ (vgl. Mek., III, 178); TNf: ‘den Sohn deiner jüdischen Sklavin’. Der 

Sam.Pent. bietet nach janüah bis w’hagger einen abweichenden Text: ‘aba’ka 

wa ”mät’ka kamökäa w*kol b’heemt*ka ist eine Verallgemeinerung (vgl. auch SamT), 
die aus 20,10 entlehnt ist. Natürlich ist die Auflistung in 23,12 nicht restriktiv, 

sondern exemplarisch gemeint. Dennoch muß bedacht werden, daß Rind und Esel 
typische Arbeitstiere sind und daher eine explizite Erwähnung von z.B. Schafen 

oder Ziegen in diesem Kontext nicht sinnvoll ist. hagger (s. 7.2.4.6), LXX: ‘der 
Proselyt’; Pesch.: ‘der Fremdling in deinen Städten’ (vgl. 20,10). 

Als Subjekt nach /’ma'an (s. 7.4.0) werden in poetisch formulierten Sätzen  



    278 KAPITEL VII 

(Parallelismus) erst die Tiere und danach die Menschen genannt (Chiasmus in 

bezug auf 23,11aß). In Din. 5,14 werden in dem /'ma'an-Satz nur Menschen 

genannt. Die Auflistung von Subjekten im /*ma‘an-Satz ist natürlich nicht 
einschränkend (vgl. die Diskussion darüber, daß der Besitzer selbst nicht erwähnt 

wird, bei Nachmanides und Jacob); die Wehrlosen, die Tiere und sozial Schwa- 

chen werden genannt, um zum Ausdruck zu bringen, daß sogar denjenigen, von 

denen kein Protest zu erwarten ist, keine Arbeiten am Ruhetag aufgelastet werden 

darf. 

  

   

      

7.4.4.4 Kommentar 

7.4.4.4.1 23,10-11 beinhalten Vorschriften in bezug auf das Sabbatjahr (s. 
zu diesem Begriff Lev. 25,2-7). Jedes siebte Jahr müssen ein Naturjahr 

lang die üblichen Saisonarbeiten auf dem Acker, Weinberg und Oliven- 
garten unterbrochen werden. Was diese Böden ‘in Ruhe’, d.h. ohne mens- 

chliche Eingriffe an Korn, Trauben (Wein) und Oliven(-öl) hervorbringen, 

ist für den Bedürftigen bestimmt; was hiervon eventuell noch übrigbleibt, 

darf das Wild fressen. 

Die zweifellos als soziale Bestimmungen konzipierten Vorschriften 

rufen eine Reihe von Fragen auf. Als erstes ist zu fragen, wie realistisch 

die Verwirklichung solcher Bestimmung ist.°? 

Ist es ökonomisch möglich, ein Jahr lang den gesamten landwirtschaft- 

lichen Anbau zu unterbrechen? Behauptet wird, daß solch eine Forderung 

gar nicht erhoben werde. Es gehe nicht um den gleichzeitigen kollektiven 

Stillstand aller Landarbeit, sondern darum, daß von den Bauern gefordert 

wird, dafür zu sorgen, daß ihre Äcker, Weinberge und Olivenhaine Stück 

für Stück, parzellenweise, auf jeden Fall einmal alle sieben Jahre unbear- 

beitet bleiben. Der Gedanke eines für alle geltenden, gleichzeitigen 

Sabbatjahres sei erst in späterer Zeit entstanden und in Lev.25 und 

Dtn. 15 ausformuliert worden.®® Entscheidet man sich für diese Auffas- 
sung, dann wäre zugleich ein anderes Problem gelöst, nämlich daß 23,10- 

11 als Sozialvorschrift eingeschränkt wird. Mit einer einmaligen ‘Sozial- 
hilfe’ alle sieben Jahre ist den Bedürftigen nicht wirklich geholfen. 

Erhalten sie aber eine jährliche Zuwendung von einem Teil des Landes, 

    

                

   

                              

   

  

# S. dazu bereits Reimarus*, I, S. 420ff. 

 S. z.B. Wellhausen, Prolegomena, S. 111; A. Bertholet, Kulturgeschichte Israels, 

Göttingen 1919, S. 145f.; I. Benzinger, Hebräische Archäologie, Leipzig 1927°, S. 390; 
Holzinger, Baentsch. Als Vergleich wird auf 21,2f. verwiesen; der Zeitpunkt der Freilassung 

eines Sklaven ist relativ, d.h. abhängig von dem Zeitpunkt, wo er in Dienst trat (s. 4.2.11). 

In 23,10-11 wird der agrarische Besitz als 'arsekä, karm’kä und zetekä bezeichnet. 

Betrachtet man den Text als solchen, würde man bei dieser Auffassung noch eher daran 

denken können, daß Ackerland usw. sukzessive und individuell unbearbeitet gelassen wird 

oder daß turnusmäßig bäuerliche Betriebe geschlossen werden. 

     

    

   

      

    

    

   

  

  

    



  

EXODUS 23,10-12 279 

dann wäre 23,10-11 eine wirklich humane Vorschrift. Es ist allerdings zu 
bezweifeln, ob 23,10-11 die eben skizzierte Interpretation erlaubt. Der 

parallele Aufbau von 23,10-11 und 23,12 macht dies unwahrscheinlich. 
Der Sabbat ist als Ruhetag eine Einrichtung, die von allen gleichzeitig 

beachtet werden muß. Das gleiche gilt offensichtlich für das Sabbatjahr 
(z.B. McNeile, Beer, Heinisch, Noth). Sollte eine individuelle, parzel- 

lenweise Ausführung gemeint sein, dann wäre dies auf die eine oder 

andere Weise zum Ausdruck gebracht worden. 
Die Frage nach dem Wirklichkeitsgehalt bleibt ein erstes Problem. Hat 

man anzunehmen, daß israelitische Bauern dafür Sorge zu tragen hatten, 

genügend Vorräte anzulegen, um durchs siebte Jahr kommen zu können? 

(vgl. Lev. 25,20-22). Konnte ihnen dies gelingen, weil sie auch noch 

Viehzucht betrieben haben und der Ertrag ihrer Herden eine willkommene 

Ergänzung auf ihrem Speiseplan darstellte? (vgl. Heinisch). Auch die 

Frage, wie sozial die Vorschrift ist, bleibt ein Problem. Wird das ‘soziale 

Problem’ durch das Sabbatjahr nicht sogar vergrößert? Die Armen 

erhalten zwar die Möglichkeit, die Felder abzuernten, weil aber der 

Landbau keine Arbeit mehr bietet, wird die Anzahl der arbeitslosen 

Tagelöhner stark zugenommen haben, wobei die Viehzucht kaum ausrei- 

chenden Ersatz hierfür bieten konnte. Oder stellt 23,11 nicht gerade eine 

Sozialregelung für das Sabbatjahr dar, um u.a. Tagelöhnern zu ernähren, 

die im siebten Jahr ohne Arbeit sind (vgl. Heinisch), wobei diese Rege- 

lung eine willkommene Ergänzung zur ‘normalen Regelung’ von 

Lev. 19,9f.; 23,22; Dtn. 23,24f.; 24,19ff. bildete?” 
7.4.4.4.2 Dies führt uns wie von selbst zur Frage nach dem Grundtenor 

und der Zielsetzung der Vorschrift. Sie könnte als Sozialvorschrift 

bezeichnet werden, aber, so könnte gefragt werden, ist der soziale Charak- 

ter vielleicht sekundär und ist dies vielleicht die Ursache des problemati- 

schen Charakters von 23,11 als Sozialvorschrift? 

In bezug auf die ursprüngliche Bedeutung des Sabbatjahres wurden 

verschiedene Vorschläge unterbreitet. (1) Ursprünglich sei nicht das Säen, 

sondern das Ernten einmal in sieben Jahren (pro Parzelle; s.o.) verboten 

gewesen; die betreffende Ernte war für die Gemeinschaft als ganze 

bestimmt, d.h. eigentlich für die Besitzlosen (McNeile; vgl. Wellhausen, 

Prolegomena, S. \11, 113). (2) In der Vorschrift spiegeln sich praktische 

Erfahrungen und religiöse Motive wider; sie beugt Ausbeutung der 

landwirtschaftlichen Nutzfläche vor und gewährleistet deren Qualität; die 

Gunst und Wirksamkeit der Vegetationsgeister werde hierdurch sicherge- 

® Zur rabbinischen Auslegung dieser Abschnitte s. R. Brooks, Support for the Poor in 

the Mishnaic Law of Agriculture. Tractate Peah, Chico 1983.  



    

  

   
280 

  

KAPITEL VII    

  

stellt. (3) Gedacht wird auch an eine restitutio in integrum, ein Herstel- 

len des ursprünglichen Zustands, eine Rückkehr zur ursprünglichen, durch 

Menschenhand nicht gestörten “Ruhe’ (Noth; vgl. auch Hyatt, Clements). 

Bevor ich näher auf die gemachten Vorschläge eingehe, sei noch darauf 

verwiesen, daß in Lev. 25,4 das Sabbatjahr als “ein Sabbat zur Ehre von 

JHWH?’ bezeichnet wird und daß in Lev. 25,23 betont wird, daß JHWH 

der Besitzer des Bodens ist. Lev. 25 beinhaltet eine Interpretation von 

Ex. 23,10-11. In bezug auf die genannten Elemente expliziert Lev. 25, 

was in Ex. 23,10-11 implizit formuliert war. Das Bundesbuch beinhaltet 

Vorschriften von JHWH. Deren Ausführung impliziert, daß man JHWH 

ehrt und ihn als denjenigen anerkennt, der die Verfügungsgewalt über 

Israels Grundbesitz hat. Deutlich ist ferner, daß die Vorschrift im Zusam- 

menhang damit steht, die Zeit in heilige, durch die Sieben-Zahl bestimmte 

Zyklen einzuteilen (vgl. auch 23,12). Im Anschluß an diese These von 

Noth erachtete ich es als möglich, daß der Hintergrund der Vorschrift der 

Glaube bildete, daß auf dem permanenten Bestellen des Feldes ein Tabu 

ruht, so daß man einmal in sieben Jahren den Ackerboden sich selbst 

überläßt, damit an die Stelle der Kultur die Natur treten kann. Bei dieser 

Interpretation wird die Erwähnung der wilden Tiere in 23,11 verständlich. 

Sie werden nicht genannt, um zum Ausdruck zu bringen, daß Gott auch 

die wilden Tiere erschaffen hat und für sie sorgt (Gispen, Cassuto, 

Cole),”' sondern sie treten auf als Repräsentanten der Wüstenei, der 

‘Gegenwelt’, die vom Kulturland Besitz nehmt. Zur ‘Gegenwelt’ gehören 

auch die Armen, Ausgestoßenen der Gesellschaft, d.h. die Repräsentanten 

einer Welt, wie sie eben nicht sein sollte.”? Auch sie werden vom Land, 

das der Verwilderung preisgegeben ist, angezogen, vom dem die Re- 

präsentanten der ‘Kulturwelt’, d.h. der Landbesitzer und dessen Haushalt, 

worunter sich auch seine Haustiere befinden (vgl. 23,12), ein Jahr lang 

nicht profitieren dürfen.” In Ex. 23 ist das alte Tabu noch zu erkennen 
(in der Nennung der wilden Tiere), doch hat die Vorschrift eine soziale 

Funktion erhalten, wobei der ganze Akzent auf den Bedürftigen zu liegen 

kommt und das Wild nur noch eine Nebenrolle spielt. Andere Vorschläge, 

23,10-11 zu erklären, befriedigen nicht. So ist es z.B. zu bezweifeln, ob 

   
   
    

                      

      

  

®° Siehe Beer; vgl. auch J. Morgenstern, /DB, IV, S. 142. 

®! Vgl. Ps. 36,6; 104,21.27f.; Mt. 6,26.28-30; 10,29-31; Lk. 12,24 und s. C. Houtman, 

Wereld en tegenwereld, Baarn 1982, S. 32ff. 

® Vgl. Houtman, Werela, S. 37ff. 
” Implizit findet sich in 23,11 auf dem Hintergrund von 23,12 folgender Kontrast: 

während die ‘Kulturwelt’ von der Sabbatruhe genießt, arbeiten die Repräsentanten der 

‘Gegenwelt’. Diejenigen, denen man sonst den Zutritt verwehrte, haben nun freies Spiel. 

Rabbinischer Auslegung zufolge obliegt ihnen nicht die Verpflichtung, den Zehnten 

abzusondern (Mek., III, 176f.; Raschi).     



  

EXODUS 23,10-12 281 

man im alten Israel darum wußte, daß Brachzeiten für den Ackerboden 

gut sind.’* Eher darf angenommen werden, daß man eine Verwilderung 

infolge des Brachliegens befürchtet haben wird. 
7.4.4.4.3 Lev. 25,1-7.18-22 bietet eine Neuversion von Ex. 23,10-11 

(vgl. Fishbane*, S. 180, 253). So hat z.B. in der Formulierung der 

Weinberg neben dem Acker einen gleichen Stellenwert erhalten 

(Lev. 25,3f.). Der Ertrag des Landes im Sabbatjahr ist nicht mehr exklu- 

siv für die Armen und wilden Tiere bestimmt, sondern insbesondere für 

den Besitzer und seinen Haushalt, worunter sich auch sein Vieh befindet. 

Explizit werden die Bedürftigen sogar insgesamt nicht mehr genannt 

(Lev. 25,6-7).” Auf Probleme, die aus einer kollektiven, gleichzeitigen 

Befolgung der Vorschrift resultieren, wird in Lev. 25,20-22 eingegangen. 

Aus der Vorschrift Ex. 23,10-11 mit ihrer sozialen Akzentuierung wurde 

in Lev. 25 eine Vorschrift, die die Konsequenzen regelt, die auftreten, 

wenn man eine religiöse Forderung JHWHSs ausführt. 

Eine radikale Neuinterpretation von 23,10-11 findet sich in Dtn. 15,1- 

11 (vgl. 31,10). Angeknüpft wird beim Gebrauch von $mt in 23,11 
(S’mittä ist Stichwort in Dtn. 15,1.2.9). Die Verbindung mit dem Natur- 

jahr ist abgetrennt. Der Bedürftige ist nicht der Mensch, der einmal in 

sieben Jahren auf dem ‘ruhenden’ Land seinen Lebensunterhalt zusam- 

menverdienen kann, sondern — und dies ist ein viel effizienteres Mittel, 

um das soziale Problem zu lösen — der Mensch, der stets nach einem 

Zeitraum von sechs Jahren im siebten Jahr einen neuen Anfang machen 

kann. In Dtn. 15 ist das Sabbatjahr ein Schuldenerlaßjahr.?” 
7.4.4.4.4 Inwieweit das Sabbatjahr in der Praxis realisiert worden ist, 

darüber bietet das AT keine Informationen. Wohl aber über dessen Ver- 

nachlässigung (Lev. 26,34f.; II Chr. 36,21) und über das Eingehen einer 

Verpflichtung, die Vorschrift entsprechend zu befolgen (Neh. 10,32; 

gründet auf Ex. 23,11 und Dtn. 15,1-2; vgl. Fishbane*, S. 135, 251). In 

späterer Zeit hing man in orthodoxen Kreisen sehr an der Befolgung 
dieser Vorschrift (z.B. Jub. 50,2f.; vgl. 7,37). Von einer Befolgung der 

Sabbatjahrsvorschrift (seit dem 2.Jh. v.Chr.) berichtet I Makk. 6,49.53 

und Josephus (Ant., XI, 343; XII, 378; XII, 234; XIV, 202, 475; XV, 7; 

” S. jedoch D.C. Hopkins, “Life on the Land. The Subsistance Struggles of Early 

Israel”, BA 50 (1987), S. 178-191 (S. 185). 

°® Auch die wilden Tiere nicht? Muß hajjä in Lev. 25,7 nicht als “lebende Habe’ 

verstanden werden? (vgl. Num. 35,3). 

®% Vgl. z.B. S. Springer, Neuinterpretation im Alten Testament, Stuttgart 1979, S. 63f. 

”" Die umstrittene Interpretation von Din. 15 (Schuldenerlaß, Zahlungsaufschub, 

Pfandfreigabe usw.?) braucht uns hier nicht näher zu beschäftigen. S. hierzu z.B. Wright, 

EvO 56 (1984), S. 134ff., ders., ABD, V, S. 858f. Wird in Din. 14,28; 26,12 das Sabbatjahr 

(nach 2x 3 Jahren) vorausgesetzt? (vgl. IDBS, S. 762).  



    

  

     

    

282 KAPITEL VII 

Bell.Jud., I, 60).°° Aus der zu Verfügung stehenden Information ist er- 
sichtlich, daß durch die Befolgung der Vorschrift der Lauf der Geschichte 
beeinflußt werden kann; während einer Trockenheit oder eines Krieges 

machte es die Juden besonders verwundbar. Bis zur Zeit der Kreuzzüge 
wurde die Vorschrift in Palästina praktiziert. U.a. aufgrund dessen, was 
dem jüdischen Volke im Laufe seiner bewegten Geschichte widerfuhr, 
geriet die Befolgung der Vorschrift außer Gebrauch. Nach der Niederlas- 

sung der Juden in Palästina am Ende des 19.Jh. wurde die Frage der 
Befolgung dieser Vorschrift aufs neue aktuell (vgl. EJ, XIV, Sp. 582ff.; 
Spier, S. 72ff.). Auch antike Autoren berichten vom Sabbatjahr. Tacitus, 

Historiae, V, 4, 4f., teilt mit, daß die Juden nicht bloß den Sabbat hielten, 

sondern von Faulheit verführt, auch jedes siebte Jahr fürs Nichtstun 

reservierten; auch erwähnt er, daß das Sabbatjahr zu Ehren von Saturn 

gehalten wurde. In der Suda (ein byzantinisches Lexikon, 10.Jh.) wird 

unter dem Lemma Damocritus (der Schreiber [1.Jh. n.Chr.] von De 

ludaeis) die Auffassung angeführt, daß die Juden jedes siebte Jahr einen 
Fremdling gefangennahmen und opferten. Vielleicht beinhaltet Suetons 
Tiberius, 32,2, eine Anspielung auf den Sabbat und das Sabbatjahr. 

7.4.4.4.5 Eine Vorschrift wie die von 23,10-11 ist aus der Umwelt 

Israels nicht bekannt. Wohl finden sich königliche Bestimmungen, die 

darauf abzielen, Situationen von Unfreiheit zu beenden oder zu begrenzen 

und Schuldverpflichtungen für verfallen zu erklären. Sie sind vergleichbar 

mit den alttestamentlichen Vorschriften zur Freilassung von Sklaven (s. 

bereits 4.2.12) und den Vorschriften zum Jubeljahr (Lev. 25,8-28). 

Typisch für das AT ist, daß die sozialen Vorkehrungen an sakrale Zyklen, 

die von der Siebener-Zahl bestimmt sind, gebunden sind.” 

7.4.4.4.6 23,12 beinhaltet eine Vorschrift in bezug auf den Ruhetag, den 
Sabbat. In unseren Ausführungen hierzu beziehen wir das Sabbatgebot des 

Dekalogs ein, das in Ex. 20 und Dtn. 5 in verschiedenen Versionen 

überliefert ist. 

Exodus Deuteronomium 

20,8 ‘'Feiere den Tag der Ruhe 5,12 ‘Halte den Tag der Ruhe 

und weihe ihn dadurch. in Ehren und weihe ihn dadurch, 

wie JHWH, dein Gott, dir auf- 

getragen hat. 

”® Vgl. J. Jeremias, “Sabbathjahr und neutestamentliche Chronologie”, ZVW 27 (1928), 

S. 98-103; R. North, “Maccabean Sabbath Years”, Bib 34 (1955), S. 501-515. 

” S. ferner Robinson, S. 489ff.; Weinfeld, S. 42ff.; Westbrook, S. 45ff., und auch N.P. 

Lemche, “Andurärum and Mi$arum. Comments on the Problem of Social Edicts and their 

Application in the Ancient Near East”, JNES 38 (1979), S. 11-22. 

  

  

    



  

EXODUS 23,10-12 283 

9 Sechs Tage darfst du Ar- 
beit verrichten und all dein 

Werk tun, 

10 aber der siebte Tag muß 
ein Ruhetag sein zu Ehren von 

JHWH, deinem Gott. Dann 

darfst du kein einziges Werk tun, 

du nicht und dein Sohn und 

deine Tochter nicht, ebensowe- 

nig dein Sklave oder deine Skla- 

vin oder dein Vieh und der 

Fremde, der bei dir in deinen 

Städten verkehrt. 

11 Dadurch, daß JHWH in 

sechs Tagen den Himmel und 

die Erde, das Meer und alles, 

was in der Welt ist, gemacht hat 

und am siebten Tag Ruhe hielt, 

machte JHWH den Tag der 

Ruhe zu einem segensreichen 

und geweihten Tag’. 

13 Sechs Tage darfst du Ar- 
beit verrichten und all dein 

Werk tun, 

14 aber der siebte Tag muß 

ein Ruhetag sein zu Ehren von 

JHWH, deinem Gott. Dann 
darfst du kein einziges Werk 
tun, du nicht und dein Sohn und 

deine Tochter nicht und ebenso- 

wenig dein Sklave oder deine 

Sklavin oder dein Rind oder 

dein Esel oder welches Stück 
Vieh auch immer und der Frem- 

de, der bei dir in deinen Städten 

verkehrt, auf daß dein Sklave 

und deine Sklavin genauso wie 
du selbst Ruhe halten können. 

15 Du sollst daran denken, 

daß dir JHWH, dein Gott, weil 

du Sklave in Ägypten warst und 
JHWH, dein Gott, dich von dort 

unter schwerem Druck und 

mittels unwiderstehbarer Kraft 

herausgeführt hat, aufträgt, den 

Tag der Ruhe zu halten’. 

Das Sabbatgebot fordert, einmal pro Woche und zwar am siebten Tag für 

die Zeit von 24 Stunden vom Sonnenuntergang bis Sonnenuntergang (vgl. 

Lev. 23,22; Neh. 13,19) die Alltagsgeschäfte zu unterbrechen und dadurch 
dem siebten Tag einen besonderen Platz in der Woche einzuräumen und 
ihn JHWH zu weihen. Die Vorschrift ist positiv formuliert (vgl. auch 

Lev. 19,3; 26,2) und nimmt u.a. aufgrund seines Umfangs im Dekalog 

einen zentralen Platz ein. Die Version von Ex. 20 unterscheidet sich von 
der von Dtn. 5 insbesondere in bezug auf die Motivierung des Gebotes.  



   

    

284 KAPITEL VII 

Der siebte Tag wird im Dekalog jöm hassabbät oder Sabbät genannt. 

Das Verhältnis vom Nomen sabbät zum Verb $bt, ‘aufhören’, ‘zu einem 

Ende kommen’ (u.a. gebraucht für das Unterbrechen der Arbeit [z.B. 

16,30; 23,12; 31,17; 34,21]), ist umstritten. Manche nehmen an, daß das 

Nomen vom Verb abgeleitet ist, andere, daß das Verb ein Verbum 

denominativum ist, doch werden beide Auffassungen bestritten. So wird 

die Ansicht vertreten, daß Sabbät vom akkadischen Sab/pattu(m), “Voll- 
mond’, abgeleitet werden müsse oder daß ‘Sabbat’ von der Zahl Sieben 

($eba‘) erklärt werden kann.'” Wie man auch immer über die Etymo- 

logie urteilen mag, feststeht, daß im AT Nomen und Verb zumindest 

aufgrund einer Klangassoziation miteinander in Beziehung gebracht 

werden können (Hos. 2,13). Dies spricht dafür, daß Nomen und Verb 

auch inhaltlich als verwandt betrachtet werden und daß beim Gebrauch 

des Verbs 5bt das Nomen $abbät, ‘Ruhetag’, mitklang (vgl. Gen. 2,2f.; 

Ex. 23,12; 34,21). 

7.4.4.4.7 Mit dem Aufkommen der religionsgeschichtlichen Erforschung 
des AT erhielt in der Debatte über den Sabbat die Frage nach dem 

Ursprung des Sabbats einen bedeutenden Platz. Schon mehr als hundert 

Jahre lang ist diese Frage Gegenstand einer recht intensiven Diskussion. 

Ich begnüge mich, einen unvollständigen Eindruck über die verteidigten 
Positionen zu geben.'°' 

Die Erschließung des alten Mesopotamien durch Ausgrabungen in der 

zweiten Hälfte des 19.Jh. und danach führte verschiedene Forscher zu der 

Schlußfolgerung, daß der Sabbat seinen Ursprung in Babylonien habe. 

Man identifizierte den Sabbat mit dem akkadischen sab/pattu(m) und 

brachte ihn in Verbindung mit den ume lemnüti, den Tabu-Tagen, d.h. 

Tage, an denen man bestimmte Aktivitäten unterließ, weil, so glaubte 

man, ein Fluch darauf ruhe. Von dieser Auffassung wurde Abstand 

genommen, als evident wurde, daß $ab/pattu(m) eine Bezeichnung für 

Vollmond ist und die Tabu-Tage nicht (ganz) in ein Sieben-Tage-Schema 
passen. Eine große Diskussion löste in den ersten Jahrzehnten dieses 

Jahrhunderts die These von J. Meinhold aus. Er behauptete, daß der 

Sabbat in Israel ursprünglich nicht der siebte Tag der Woche war, sondern 

der Tag des Vollmonds (vgl. das akkadische $ab/pattu[m]). Frühestens im 
Exil, aber wahrscheinlich erst in nachexilischer Zeit sei der monatliche 

Sabbat zu einem wöchentlichen Sabbat geworden. Diese Auffassung geriet 

in Vergessenheit, wurde aber seit den 70er Jahren mit Beifall wieder 

'% Zur Diskussion s. TAWAT, VII, Sp. 1048f.; Andreasen 1972, S. 9ff., 100ff.; Briend, 

Sp. 1133ff.; Hehn, S. 91ff.; Meesters, S. 6ff.; Robinson, S. 27f. 

101 5. ferner bes. Andreasen 1972, S. 8ff., 117ff.; Briend, Sp. 1135ff.; Meesters, S. 28ff.; 

Robinson, S. 28ff. 

    

  

    

  

 



  

EXODUS 23,10-12 285 

aufgegriffen!” und fand in der Gestalt von G. Robinson einen feurigen 
Verfechter; seiner Meinung nach stelle der Sabbat des Dekalog eine nach- 

exilische Kreation von P dar (S. 256, 270, 313f.). 

Zur Untermauerung dieser These wird u.a. darauf hingewiesen, daß 
‘Neumond’ und ‘Sabbat’ oft zusammen genannt werden (Am. 8,4-7; 

Hos. 2,11-15; Jes. 1,10-14; II Reg. 4,22ff.; vgl. auch Ez. 45,17). An den 

genannten Stellen und in den Passagen, wo beide Festtage in der Reihen- 

folge ‘Sabbat’ - ‘Neumond’ genannt werden (Ez. 46,1.3.9; I Chr. 23,31; 

II Chr. 2,3; 3,3; vgl. Esra 3,5), werden sie aber wahrscheinlich nicht 

deshalb genannt, weil sie beide in Beziehung zum Mond stehen, sondern 

weil beide das Kennzeichen aufweisen, daß sie mit einer festen Re- 

gelmäßigkeit im Laufe des Jahres gefeiert wurden, und die tägliche Arbeit 

dann unterbrochen wurde. 

Die Auffassung, daß der Sabbat ursprünglich der Tag des Vollmondes 

gewesen sei, geht bei Briend, Robinson und Veijola Hand in Hand mit 

der Meinung, daß zumindest für die vorexilische Zeit ‘der siebte Tag’ als 

‘Tag der Unterbrechung der Arbeit’ vom Sabbat unterschieden und als 

Einrichtung an sich behandelt werden müsse. Die Untersuchung, die 

Robinson hierzu vornahm, führte ihn zu der Schlußfolgerung, daß ur- 

sprünglich auch ‘der siebte Tag’ kein wöchentlicher, das Jahr hindurch in 

Ehren gehaltener freier Tag war; als Einrichtung erwuchs er aus dem 

Brauch, die Arbeit während der Erntezeit als Bestandteil des Festkalenders 

am siebten Tag zu unterbrechen, wobei dieser Brauch später auf die Zeit 

des Pflügens erweitert wurde (vgl. 34,21) und schlußendlich das ganze 

Jahr hindurch gepflegt wurde (S. 109ff.). 

Die Argumentation für diese These ist nur für denjenigen schlüssig, für 

den die These zugleich eine unerschütterlich richtige Prämisse dar- 

stellt.'” Wer diese Prämisse nicht teilt, für den stellt die gängige Auf- 
fassung, der zufolge der siebte Tag mit dem Sabbat gleichzusetzen ist und 

“Sabbat’ im ganzen AT eine Bezeichnung für den siebten Tag der Woche 

ist, d.h. der Tag, an dem die tägliche Arbeit unterbrochen wurde, noch 

stets die plausibelste Auffassung dar (vgl. Andreasen 1972, S. 121, 266). 

Mit dieser Auffassung als Ausgangspunkt wurden verschiedene Thesen 

über den Ursprung des Sabbats verteidigt. 

So wurde von Anhängern der sog. Kenitenhypothese, der zufolge 
JHWH ursprünglich ein kenitischer Gott ist, behauptet, daß der Sabbat 

(der Tag des Saturn [vgl. Am. 5,26]) mit dem Tabu-Tag der Keniter 

gleichzusetzen sei. So durften die Keniter, die ja von Beruf Schmiede 

waren, an diesem Tag kein Schmiedefeuer entfachen (vgl. 35,2; 

'%2 U.a. von Briend, Sp. 1141, 1147, 1157 u.a.; Veijola, S. 263f. 

1% Zu Gegenargumenten s. z.B. Meesters, S. 33f.; Kutsch.  



    

  

286 KAPITEL VII 

Num. 15,32). Andere wiederum vertraten die Ansicht, daß der Ursprung 

des Sabbats im periodischen Markttag, einem freien Tag für den Großteil 

der Bevölkerung, zu suchen sei. Ich begnüge mich an dieser Stelle mit der 
bloßen Erwähnung dieser Ansichten und der Konstatierung, daß die Zahl 

Sieben nicht nur im AT, sondern auch in der Literatur von Israels Um- 

welt, auch innerhalb der Periodisierung der Zeit, eine wichtige Rolle 

spielt (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 65ff.), aber daß es dennoch nicht 

gelungen ist, einen außerisraelitischen Ursprung des Sabbats glaubhaft zu 
machen. Dies hat manche Autoren dazu geführt, den einzigartigen Cha- 

rakter des israelitischen Sabbats hervorzuheben (z.B. Hallo, S. 15; Mees- 

ters, S. 33f.). Eine außerbiblische Herkunft braucht an sich jedoch nicht 

ausgeschlossen werden. Es darf angenommen werden, daß in diesem 

Falle, ebenso wie dies bei anderen Einrichtungen erfolgte, der Sabbat 

seine Prägung durch den JHWH-Glauben erfuhr. Dem AT zufolge hat 

JHWH dem siebten Tag seine besondere Stellung verliehen (Gen. 2,2-3; 
Ex. 20,11; 31,17) und fordert von Israel die Einhaltung des Sabbats 

(16,29f.; 20,8-11; 23,12; 31,15; 34,21; 35,2; Lev. 19,3; 26,2; Dtn. 5,12- 

15). 
7.4.4.4.8 Die Sabbatvorschrift nimmt im Dekalog einen breiten Raum 

ein. Der Sabbat als solcher wird darin nicht als etwas Neues vorgestellt, 

sondern als eine Israel bekannte Einrichtung präsentiert (20,8). In dem 

Bild, das das AT von Israels Geschichte zeichnet, wußte das Volk bereits 

vor der Offenbarung JHWHs auf dem Sinai vom Sabbat als Rahmen des 

gesellschaftlichen Lebens (Ex. 16,4-5.22-30), wobei JHWH schon bei der 

Schöpfung dem siebten Tag eine besondere Stellung in der Abfolge der 

Tage gab (Gen. 2,2-3; 20,11; 31,17). Die Existenz des Sabbats und die 

Forderung nach der Sabbatfeier wurde in den zwei Dekalogversionen 

unterschiedlich motiviert. In Ex. 20 mit dem Verweis auf die Ordnung, 

die JHWH bei der Schöpfung in der Zeit anbrachte und aus der ersichtlich 

ist, daß zu der von JHWH geschaffenen Wirklichkeit auch die Zeit und 

ihre Rhythmen gehört. JHWH ist auch der Herr der Zeit. Er hat den 

siebten Tag abgesondert. Die Anerkennung des besonderen Charakters 

dieses Tages durch die Sabbatfeier bedeutet die Anerkennung von JHWHs 

Herrschaft über die Zeit und die Relativität der Autonomie des Menschen. 
Vom Israeliten wird erwartet, daß er diese Anerkennung durch eine 

imitatio Dei zum Ausdruck bringt, indem er den siebten Tag als Sabbattag 
reserviert. Da der Sabbat in Gottes Schöpfungswerk von Himmel und 
Erde verankert ist, hat der Appell, den Sabbat zu halten, eigentlich eine 

universelle Dimension (vgl. auch Jes. 56,3-8;'°* 66,23). 

'%# Vgl. M.A. Beck, “De vreemdeling krijgt toegang (Jesaja 56:1-8)”, in: De knecht. 

Studies rondom Deutero-Jesaja (FS J.L. Koole), Kampen 1978, S. 17-22. 

     

  

    

  

    



  

      

   EXODUS 23,10-12 287 

In der stark theozentrischen Motivierung von 20,11 ist der Sabbat der 
Wochentag, der im Zeichen von JHWH als Schöpfer und Erhalter der 
Welt steht. Warum der siebte Tag ein geweihter Tag ist, wird hervorge- 

hoben. In Din. 5,15 wird betont, warum der Tag gefeiert werden muß. 
Die Motivierung ist soteriologisch. Der Sabbat steht im Zeichen von 

JHWH als Befreier, als der Gott, der Israel aus der Sklaverei in Ägypten 
herausgeführt hat. Die Präambel (20,1-2; Dtn. 5,6), die den gesamten 

Dekalog prägt, wird hier mit Nachdruck auf den Sabbat bezogen. Die 
dahinterstehende Absicht ist, daß das Heilsgeschehen par excellence am 

Sabbat, also wöchentlich, lebendig gehalten wird (vgl. Dtn. 16,3). In 
Dtn. 5 ist daher das Ziel des Sabbats nicht, wie oft behauptet,' primär 
sozial und humanitär — dies ist der Fall in 23,12 —, sondern religiös. Es 

zielt darauf ab, das Wissen um JHWH und sein Engagement für Israel 

nicht untergehen zu lassen. Der soziale und humanitäre (‘segensreich’; 

vgl. 20,11) Charakter des Sabbats resultiert aus der primären Zielsetzung 

des siebten Tages. 

Der Ruhetag ist zu Ehren von JHWH (20,10; Dtn. 5,14), damit nicht in 

Vergessenheit gerät, daß JHWH Herr der Zeit (20,11) und Israels Befreier 

ist (Dtn. 5,15). Die Konzentration auf Gottes Tun und Lassen am siebten 

Tag (20,11; 31,17; vgl. Gen. 2,3) lädt zur imitatio Dei ein, zur Feier des 

Ruhetages mit dem ganzen Haushalt; hieraus folgt, daß der Sabbat 

zugleich ein Tag mit einer besonderen sozialen und humanitären Aus- 

strahlung wird. Die Konzentration auf JHWH als Befreier vergegenwärtigt 

die eigene Vergangenheit, wo man noch Sklave war, und stimuliert 

ebenfalls die imitatio Dei, die humane Behandlung des Mitmenschen (vgl. 

z.B. 22,20; 23,9; Dtn. 15,15; 24,18.22) und die Feier des Ruhetages mit 

dem ganzen Haushalt; hieraus folgt, daß der Sabbat zugleich ein Tag mit 

einem besonderen sozialen und humanitären Charakter wird. 

7.4.4.4.9 Wir gehen noch etwas näher auf den Charakter des Sabbats 

ein und wollen in diesem Zusammenhang der Frage nachgehen, ob die 

Grundzüge der Geschichte des Sabbats als Einrichtung des alten Israel 

nachgezeichnet werden können. Für letzteres ist eine Kenntnis der Datie- 

rung von Textstellen über den Sabbat notwendig. Doch besteht hierüber 

keine Einstimmigkeit. Die Standpunkte sind starken Veränderungen 

unterworfen. Vor einigen Jahrzehnten herrschte die Tendenz vor, viele 

Passagen — und damit die Einrichtung des Sabbats — als alt zu betrach- 
ten. So behauptete z.B. Vriezen, S. 191, daß der Sabbat so alt wie die 

"5 S. z.B. M. Greenberg, “The Decalogue Tradition Critically Examined”, in: B.Z. Segal 

(Hg.), The Ten Commandments in History and Tradition, Jerusalem 1990, S. 83-119 

(S. 103); W.H. Schmidt u.a, Die zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik, 

Darmstadt 1993, S. 93, 96; vgl. Andreasen 1974, S. 460ff. 

      

 



    

  

288 KAPITEL VII 

Religion Israels sei.' Inzwischen hat sich das Blatt gewendet und ist 
gebräuchlich geworden, viele Texte als ‘(sehr) jung’ zu etikettieren.'” 
Trotz aller Unsicherheit können dennoch eine Reihe von Aussagen mit 

einem beträchtlichen Maß an Zuverlässigkeit gemacht werden. 
Ein Kennzeichen für den siebten Tag der Woche war bereits im alten 

Israel die Unterbrechung der Arbeit, die sechs Tage lang das Leben 

bestimmt hat (23,12; 34,21; vgl. 20,10; Din. 5,14). Der Verzicht zu 

arbeiten, die Ruhe, war durch die Geschichte hindurch für den Sabbat we- 

sentlich. In der für die Sabbatvorschrift stereotypen Formulierung ‘sechs 

Tage ..., aber der siebte Tag’ (16,16; 20,9.11; 23,12; 31,15.17; 35,2 usw.) 

liegt der ganze Nachdruck auf der Forderung in bezug auf den siebten 

Tag. Für diesen Tag haben die Vorschriften den Charakter eines Gesetzes: 
ohne Ausnahme muß die Arbeit ruhen; JHWH fordert den Tag für sich. 

Die vorangegangenen Tage sind für den Menschen. Für diese Tage haben 

die Gebote keinen imperativen Charakter, sondern sie bezeichnen in 
Übereinstimmung mit der Praxis im alten Israel (vgl. Gen. 3,17ff.) die 

erlaubte, maximale Arbeitsdauer pro Woche. 

Die Sabbatfeier gehört zur zivilisierten Gesellschaft. Sabbat und Kultur 

gehören zusammen. Der Sabbat wird den Vertretern einer geordneten 
Gesellschaft vorgeschrieben, nämlich den Menschen und Haustieren, und 

ist als periodischer Ruhepunkt in der Zeit eine Ausdrucksform dessen, 

was den Namen ‘Schöpfung’ tragen darf. Die Vertreter der Nicht-Welt, 

des Chaos, haben keine Bindung an den Sabbat. Für sie sind alle Tage der 

Woche gleich (vgl. 23,10-11). 

Was die Unterbrechung der Arbeit im alten Israel genau beinhaltete, 

läßt sich nicht präzise feststellen. Doch gab es offensichtlich seit alters her 

eine starke Tendenz, am Sabbat auf Berufsarbeit nicht (ganz) zu ver- 

zichten (34,21; Am. 8,5; vgl. Jes. 58,13-14, Jer. 17,21-27;, Ez. 20,13.16. 

21.24; 22,8.26; 23,38; Neh. 10,32; 13,15-22), und ist der Sabbat in stets 

stärkerem Ausmaß ein auch in bezug auf das häusliche und soziale Leben 

stringent reglementierter Tag geworden. Auch z.B. die Zubereitung der 

Mahlzeit wurde als Arbeit verstanden (16,23.24; 35,3; Num. 15,32-36). 

Besonders in exilischer und nachexilischer Zeit nahm offensichtlich eine 

strikte Befolgung und eine deutliche Ausgestaltung des Sabbats einen 
zunehmenden Stellenwert ein. Der Sabbat wurde zu einer der Einrichtun- 
gen, von denen die Juden ihre Identität entlehnten.'”® Die Befolgung 

1%6 Vgl. ferner z.B. Andreasen 1972, S. 87, 92 u.a.; ders. 1974, S. 455f., 458, 460f.; 

Meesters, S. 162. 

17 8, z.B. Robinson, $. 235 u.a.; Veijola, S. 248, 255, 258, 261. 

"8 Vgl. K. Grünwaldt, Exil und Identität. Beschneidung, Passa und Sabbat in der 
Priesterschrift, Frankfurt a.M. 1992. 

     

  

    

  
  

  



    

EXODUS 23,10-12 289 

war für sie eines der Kennzeichen der Verbundenheit mit JHWH, ein 
Prüfstein der Treue JHWH gegenüber (31,13.17, Jes. 56,1-8; 

Ez. 20,12.20; vgl. auch z.B. Jdt. 8,6; 10,2; II Makk. 6,26; 8,26-28). Mag 

noch in Erzählungen aus der Geschichte des alten Israel unbefangen von 
einem Reisen am Sabbat (II Reg. 4,22f.) berichtet werden oder von einem 

Staatsstreich am Sabbat unter Führung des Hohenpriesters (II Reg. 11,4- 

12), so schränkt ein wahrscheinlich jüngerer Text (Ex. 16,29) die Bewe- 

gungsfreiheit am Sabbat ein, während in I Makk. 2,32-38 erzählt wird, 

daß gesetzestreue Juden es am Sabbat nicht wagten, sich selbst zu vertei- 

digen.'® 
Die Einhaltung des Sabbatgebots wurde als absolute Bedingung für 

Gelingen und Wohlstand betrachtet (Jer. 17,24-25); eine Übertretung galt 

als Ursache des Unheils (Jer. 17,27, Ez. 22,8.15; Neh. 13,18). Der 

Dekalog und 23,12 nennen keine Sanktionen bei Übertretung. Anderenorts 

wird durch die Forderung nach Todesstrafe dessen Ernst hervorgehoben 

(31,14; 35,2; Num. 15,32-36; vgl. 2.4-8,21). 

Obwohl in den als alt betrachteten Texten 23,12 und 34,21 nicht 

expliziert wird, daß der siebte Tag einen sakralen Charakter hat, ist die 

Schlußfolgerung, daß der Sabbat anfänglich nur eine soziale Einrichtung 
war (z.B. Mathys, S. 244ff.; vgl. bes. 23,12), nicht gerechtfertigt. Was im 

Dekalog ausdrücklich formuliert ist, nämlich daß der Sabbat ‘der Tag des 

Herrn’ ist, der Tag, der JHWH geweiht ist (20,10; Dtn. 5,14; vgl. Ex. 

16,25; 31,15; 35,2 und Lev. 19,3.30; 26,2), wird in 23,12; 34,21 voraus- 

gesetzt. Die Sabbatvorschrift stammt ja von JHWH. Dadurch, daß er den 

siebten Tag, der als Tag der Fülle und Vollendung (vgl. Houtman*, 

Exodus, I, S. 66) an sich schon eine besondere Stellung in der Woche 
einnimmt, zum Ruhetag bestimmt, macht JHWH ihn zu einem ganz 

besonderen Tag, zu seinem Tag. Der sakrale und religiöse Charakter ist 

ein Kennzeichen des Sabbats durch die Zeiten hindurch. 

Der Dekalog beinhaltet keine Vorschriften über den Gottesdienst, auch 

nicht in bezug auf die Sabbatfeier. Doch besteht kein Zweifel darüber, 

daß der Dienst für JHWH und die Sabbatfeier stets unlösbar miteinander 

verbunden gewesen sind (vgl. II Reg. 4,22f.; 16,17f.; Jes. 1,13; Hos. 

2,13). Es ist wohl anzunehmen, daß sich der Sabbatkult (vgl. Lev. 23,3; 

24,8-9; Num. 28,9f., Ez. 45,17; 46,1-4.12; Thr. 2,6; I Chr. 9,32; 23,31; 

!9 Vgl. allerdings I Makk. 2,41; 9,43. Die Sabbatfeier konnte die Juden militärisch in 
heikle Situationen bringen (vgl. II Makk. 8,26; 12,38 und bes. II Makk. 5,25; 15,1-5). Auch 

in vorexilischer Zeit dürfte der Feind Israel wiederholt am schwachen Punkt seiner 

Verteidigung getroffen haben (s. ABD, V, S. 853a, 854b). Die jüngste Geschichte Israels 

beinhaltet ebenfalls Beispiele, wo mit Absicht am Sabbat gegen Juden Aktionen unternom- 

men wurden (vgl. Spier, S. 63).  



    

  

290 KAPITEL VII 

II Chr. 2,4; Neh. 10,34 usw.; vgl. auch Ps. 92) im Laufe der Geschichte 

einem Wandel unterzog. 

7.4.4.4.10 Auch im NT wird der Sabbat erwähnt,!!° insbesondere in 
den Streitgesprächen Jesu mit den Juden (Mt. 12,1ff.9ff. par.; Lk. 

13,10ff.; 14,1ff.; Joh. 5, 1ff.; 9,13ff.). Im rabbinischen Judentum, in der 

Gemeinschaft von Qumran und bei den Samaritanern erhielt die Sabbat- 

feier den Charakter eines status confessionis und führte zur Notwendigkeit 

einer strikten Observation bis hin zu einer exakten Ausformulierung von 

Regeln, was eigentlich am Sabbat erlaubt ist und was nicht.''' Bei der 
Übernahme des AT durch die Kirche wurde der Dekalog als auch für sie 
bestimmtes Wort Gottes verstanden. Die Reservierung des siebten Tages 

für den Herrn hat allerdings in der christlichen Kirche keinen Eingang 

gefunden, abgesehen davon, daß im Laufe der Jahrhunderte bis heute — 

man denke u.a. an die Sieben-Tage-Adventisten und Sieben-Tage-Baptis- 

ten — am Rande des Christentums Bewegungen entstanden (Sabbatisten), 

die den Sabbat als den von Gott verordneten Ruhetag praktizierten (vgl. 

Spier, S. 109ff.). In der Kirche trat der erste Tag der Woche (vgl. 
Mk. 16,2 par.; Act. 20,7; 1 Kor. 16,2; Apk. 1,10), der Tag der Auferste- 

hung Jesu Christi, an die Stelle des Sabbats. Strittig ist, welche Rolle der 

Sabbat in der Kirche der ersten Jahrhunderte einnahm. So ist undeutlich, 

inwieweit und mit welchem Inhalt die Sabbatfeier anfänglich einen Platz 
im gottesdienstlichen Leben neben der Feier des ersten Tages der Woche 
(der nicht als Ruhetag praktiziert wurde) behielt.''” Sicher ist jedoch, 
daß der Sabbat als Ruhetag am Ende der Woche innerhalb der Kirche 

schon bald keine Rolle mehr spielte, nachdem im 4.Jh. Konstantin der 

Große den Sonntag zum offiziellen Ruhetag des römischen Reiches erklärt 

hatte. In bestimmtem Sinn blieb er allerdings bestehen: durch die Über- 
nahme der für den Sabbat typischen Kennzeichen (Gottesdienst und 

  

"0 Vgl. z.B. ABD, V, S. 854ff; ThWNT, VII, S. 20ff.; Robinson, S. 347#f.; S. Pancaro, 
The Law in the Fourth Gospel, Leiden 1975, S. 7ff., 158ff. 

""! Siehe Spier, S. 21ff. (der Autor biete eine kurze Geschichte des Sabbats im Judentum; 
zur Sabbatfeier bei anderen als den genannten Kreisen, wie z.B. den äthiopischen Falaschas, 
s. S. 77f£.); L.H. Schiffman, The Halakhah at Qumran, Leiden 1975, S. 77ff., R. Pummer, 

“Samaritan Rituals and Customs”, in: A.D. Crown (Hg.), The Samaritans, Tübingen 1989, 

S. 650-690 (S. 676-678); H. Weiss, “The Sabbath among the Samaritans”, JSJ 25 (1994), S. 

252-273. Vgl. auch S.B. Hoenig, “The Designated Number of Kinds of Labor Prohibited on 

the Sabbath”, JOR 68 (1977-78), S. 193-208. Zur Praxis und den Gebräuchen der jüdischen 

Sabbatfeier in Synagoge und Haus während der Jahrhunderte s. A.P. Bloch, The Biblical 

and Historical Background of Jewish Customs, New York 1980; I. Elbogen, Der jüdische 

Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Frankfurt a.M, 1931’, S. 107-122; 

B.S. Jacobsen, The Sabbath Service, Tel-Aviv 1981; Spier, S. S1ff. 

"2 Jesus und die Apostel hielten den Sabbat in Ehren (Mk. 1,21.29; Lk. 4,16 usw.; 
Act. 15,21; 17,1.2 usw.). 

     

  

    

  

  



  

    

       

  

EXoDUs 23,10-12 291 

Arbeitsunterbrechung) war der Sonntag zum Sabbat in neuer Gestalt 

geworden.''” Der Begriff Sabbat erhielt einen Platz in dem ominös 
klingenden ‘Hexensabbat’ als Bezeichnung der Festzeit des Teufels und 

den ihm Ergebenen (vgl. HDWA, III, Sp. 1839f.). 

Für die Reformatoren war das Sabbatgebot des Dekalogs insofern 

relevant, als es der christlichen Gemeinde die Notwendigkeit vor Augen 
hielt, sich einen Tag pro Woche die Zeit für den Gottesdienst zu nehmen, 

für den Dienst an Wort und Sakrament, für Gebet und Almosen- 

dienst.''* Alle Tage der Woche werden von ihnen als prinzipiell gleich 
betrachtet. Zwar hielten sie am Sonntag als Ruhetag fest, doch nicht aus 

theologischen Gründen. Die Stellung des Sonntags als Ruhetag gründete 

ihrer Meinung nach auf der freien Entscheidung der Kirche.'"® 
Innerhalb der Reformation hielt der englische Puritanismus im Anschluß 

an den mittelalterlichen Semi-Sabbatismus den Sabbat mittels einer sehr 

strikten Sonntagsheiligung in hohen Ehren,'' die im 17.Jh. auch in den 
Niederlanden Eingang in den zur ‘Nadere Reformatie’ gehörenden 

Kreisen fand, was bei den Reformierten der Anlaß für den ‘Sabbatstreit’ 

war, d.h. der Widerstand gegen Gesetzlichkeit und die Einführung eines 
unverkürzten Judentums einerseits und das Plädoyer für christliche 

Freiheit bei der Sonntagsfeier andererseits.''’” Die Frage nach der Sonn- 
tagsheiligung und dem christlichen Lebensstil ist seither eine kontroverse 

Problematik bei den niederländischen und z.T. auch deutschen Refor- 

mierten geblieben. 

7.4.4.4.11 Wie sich gezeigt hat, besitzt der Sabbat verschiedene Aspek- 

te. Der Sabbat ist ein Tag der Ruhe oder eigentlich: der Freiheit; nicht ein 

3 Zum Sabbat und Sonntag in der Alten Kirche s. S. Bacchiocchi, From Sabbath to 

Sunday, Rom 1977; W. Rordorf, Der Sonntag. Geschichte des Ruhe- und Gottesdiensttages 

im ältesten Christentum, Zürich 1962; ders., Sabbat und Sonntag in der Alten Kirche, Zürich 

1972 (mit Texten der verfügbaren Quellen); Spier, S. 114ff,, und diverse Beiträge in 

D.A. Carson (Hg.), From Sabbath to Lord’s Day, Grand Rapids 1982. In christlichen 

Bibelübersetzungen wurde seit der Vulg. in Nachfolge der LXX in der Regel das hebräische 

$abbät in Transliteration wiedergegeben. In der Auslegung wurde jedoch der Sabbat als 

Ruhetag interpretiert und auf den Sonntag bezogen. Vgl. Hahn, S. 496, und s. z.B. Heidel- 

berger Katechismus, Frage 103. 

!# Vgl. auch Heidelberger Katechismus, Frage 103. 

115 Vgl. R.J. Bauckham, “Sabbath and Sunday in the Protestant Tradition”, in: Carson, 

S. 311-341; Spier, S. 123ff. 
"16 Vgl. D.S. Katz, Sabbath and Sectarianism in Seventeenth-Century England, Leiden 

1988; K.L. Parker, The English Sabbath. A Study of Doctrine and Discipline from the 

Reformation to the Civil Wars, Cambridge u.a. 1988; J.H. Primus, Holy Time. Moderate 

Puritanism and the Sabbath, Macon 1989; Spier, S. 127ff. 

"7 Vgl. z.B. G.P. van Itterzon, Franciscus Gomarus, ’s-Gravenhage 1930, S. 301ff,; 

C. Steenblok, Voetius en de sabbat, Hoorm 1941.



    

  

292 KAPITEL VII 

Tag des Nichtstuns, sondern ein Tag, an dem die Alltagsgeschäfte ruhen, 
und damit ein Tag der Freude (vgl. Jes. 58,13f.). Der Mensch, ob er nun 

Sklave oder Herr ist, aber auch die Last- und Zugtiere, sind ihren Arbeits- 

verpflichtungen entbunden. Am Sabbat fallen die hierarchischen Verhält- 

nisse weg, und alle partizipieren in gleicher Weise an der von Gott 

geschenkten Freiheit. So überrascht es nicht, daß Sabbat und Eschatologie 

miteinander verbunden sind und der Sabbat als Vorgeschmack der Heils- 

zeit bezeichnet werden kann.'"? 

Der Sabbat ist kein Tag der Inaktivität, sondern ein Tag, der sich 
grundsätzlich von den anderen Tagen unterscheidet, ein Tag, der dem 
Dienst für JHWH geweiht ist. Indem ihm Ehre erwiesen und seiner Taten 

gedacht wird und die Vorschriften für ‘den Tag des Herrn’ strikt einge- 

halten werden, verleihen die Gläubigen ihrer Identität als ‘Volk JHWHs’ 

konkrete Gestalt. Dies kann ihnen, wenn sie sich in der Minderheit 

befinden, Spott und Verfolgung einbringen (vgl. Spier, S. 29, 50f., 61ff.). 

Der Sabbat ist ein Tag der Freiheit und zugleich ein Tag religiöser 

Verpflichtungen, die die Identität bestimmen; beide Aspekte stehen in 

Spannung zueinander. Die religiösen Pflichten können solch ein schweres 

Gewicht erhalten, daß die Einhaltung des Sabbats zu einer Sklavenarbeit 

wird, zu einem Tabu-Tag, ein Tag der Beklemmung, da man ein Strafge- 
richt fürchtet, weil der religiöse Eifer mangelhaft ist.''” Doch wird der 
Sabbat nicht allein von einer Gesetzlichkeit bedroht.'”° Die Freiheit des 
Sabbats kann absolut gesetzt werden, so daß der Ruhetag zu einem Tag 
wird, dessen Bedeutung man eigenwillig bestimmt. Geschieht dies,'?' 
dann verliert der Sabbat seine Prägung als ‘gottgeweihter Tag’ und damit 

zugleich seinen die Identität bestimmenden Charakter. 

Ähnliche Anmerkungen können auch über den christlichen Sonntag 

gemacht werden. Er ist ein Tag der Freiheit und ein Tag für den Herrn. 

Er steht im Zeichen von Gottes Heilshandeln in Jesus Christus, aus dem 

ebenso wie bei der Befreiung aus Ägypten soziale Konsequenzen folgen 
müssen (vgl. Gal. 3,28; Kol. 3,11). Er steht in der Spannung des für die 

christliche Existenz bezeichnenden ‘in der Welt’, aber ‘nicht von der 

  

"8 Vgl. Str-B, IV/2, S. 989ff., Spier, S. 105. Zum NT s. Hebr. 3,7-4,11. Zur späteren 
Auslegung s. z.B. Heidelberger Katechismus, Frage 103, und ferner Andreasen 1974, 
S. 468f. 

'® So wurde z.B. von ultra-orthodoxen Juden die Ursache der Intifada in der Entweihung 
des Sabbbats im modernen Israel gesucht. 

"° Auch in der rabbinischen Literatur fehlen warnende Stimmen vor einer Gesetzlichkeit 
nicht. So beinhaltet Mek., III, 198, die folgende Auslegung zu Ex. 31,14: “Der Sabbat ist 

euch gegeben, und ihr seid nicht dem Sabbat ausgeliefert” (vgl. Mk. 2,27). 

"' Z.B. wenn die jüdische Minderheit sich emanzipiert und in der nichtjüdischen 
Mehrheit einer bestimmten Gesellschaft aufgeht (vgl. Spier, S. SIff.). 

     

  

    

  

  



    

       

  

EXODUS 23,10-12 293 

Welt’. Beide, die Sabbats- und Sonntagsfeier, sind den Gefahren der 

Gesetzlichkeit und des Identitätsverlustes ausgesetzt. 
In einer säkularisierten Gesellschaft hat der Sonntag für viele seinen 

Charakter als göttliche oder zumindest religiöse Einrichtung mit sozialer 

Bedeutung verloren. U.a. aufgrund der sozialen Bewegung ist der Sonntag 

dennoch eine akzeptierte soziale Einrichtung, ein Tag der Freiheit und 

Entspannung. Als rein gesellschaftliche Einrichtung steht der Sonntag 

allerdings unter dem Druck profitorientierter Arbeitgeber, die eine 

wöchentliche Arbeitsunterbrechung als finanziell nachteilig und belastend 

betrachten. Obwohl diese in der Regel für sich selbst die Freiheit abge- 

sichtert haben, den Sonntag nach eigenem Gutdünken gestalten zu können, 

befürworten sie einen ununterbrochenen Arbeitsprozeß, der keine von der 

Mehrheit der Bevölkerung geteilte gemeinsame Zäsur mehr kennt. Aus 

der Sichtweise des AT setzt eine Gesellschaft, in der alle Tage der Woche 

einander gleich sind, ihre Zivilisation aufs Spiel. Weil in ihr kein Raum 

mehr für den Ruhetag ist, kein im Zeichen der imitatio Dei stehender 

‘Tag des Herrn’, findet eine Art Rückfall von der Schöpfung ins Chaos 

statt (vgl. 7.4.4.4.9). 

Zusammenfassend kann gesagt werden: der Sabbat des ATs ist der 

Ruhetag als Ausdrucksform einer gesunden und gerechten Gesellschaft, 

die mit Gott und seinem Willen ernst macht.



   KAPITEL VII 

VORSCHRIFTEN FÜR DEN JHWH-DIENST 

8.1.1 Literatur zu 23,15-18; 34, 18-25 

(Eine Auswahl, vornehmlich neueren Datums) G. Beer, Die Mischna, 11/3. 

Pesachim, Gießen 1912; A. Cooper & R. Goldstein, “Exodus and Massöt 

in History and Tradition”, Maarav 8 (1992), S. 15-37; M. Delcor, “Refle- 

xions sur la Päque du temps de Josias d’apres 2 Rois 23, 21-23”, Hen 4 

(1982), S. 205-219; ders, “Le recit de la celebration de la Päque au 
temps d’Ezechias d’apres 2 Chr et ses problemes”, in: A. Schenker (Hg.), 
Studien zu Opfer und Kult im Alten Testament, Tübingen 1992, S. 93-106; 

0. Eißfeldt, Erstlinge und Zehnten im Alten Testament, Leipzig 1917; G. 

Fohrer, Überlieferung und Geschichte des Exodus, Berlin 1964; W.H. 

Gispen, “De oorsprong van het pascha en het massoth-feest”, GTAT 44 

(1943), S. 33-64; K. Grünwaldt, Exil und Identität. Beschneidung, Passa 
und Sabbat in der Priesterschrift, Frankfurt aM. 1992; H. Haag, “Das 
Mazzenfest des Hiskia”, in: Wort und Geschichte (FS K. Elliger), Keve- 
laer/Neukirchen-Vluyn 1973, S. 87-94, J. Halbe, “Passa-Massot im 
deuteronomischen Festkalender”, ZAW 87 (1975), S. 147-168; ders., 
“Erwägungen zu Ursprung und Wesen des Massotfestes”, ZAW 87 (1975), 
S. 324-346, M. Haran, “The Passover Sacrifice”, in: Studies in the 
Religion of Ancient Israel, Leiden 1972, S. 86-116; J. Henninger, Les 
fetes de printemps chez les Semites et la päque israelite, Paris 1975; 
S. Herner, Vegetabilische Erstlingsopfer im Pentateuch, Lund 1918; ). 
Hofbauer, “Die Pascha-, Massöt- und Erstgeburtgesetze des Auszug- 
berichtes Ex 12 und 13”, ZThK 60 (1936), S. 188-210; P. Laaf, Die 
Pascha-Feier Israels, Bonn 1970; E. Otto, Das Mazzotfest in Gilgal, 
Stuttgart usw. 1975; ders., “Erwägungen zum überlieferungsgeschichli- 
chen Ursprung und ‘Sitz im Leben’ des jahwistischen Plagenzyklus”, VT 
26 (1976), S. 3-27; S. Ros Garmendia, La Pascua en el Antiguo Testa- 
mento, Vitoria 1978; J. Scharbert, “Das Pascha als Fest der Erlösung im 
Alten Testament”, in: J. Schreiner (Hg.), Freude am Gottesdienst (FS G. 
Plöger), Stuttgart 1983, S. 21-30; R. Schmitt, Exodus und Passah, 
Freiburg/Göttingen 1975 (1982?); J. Schreiner, “Exodus 12, 21-23 und das 
israelitische Pascha”, in: Studien zum Pentateuch (FS W. Kornfeld), Wien 
usw. 1977, S. 69-90; J.B. Segal, The Hebrew Passover from the Earliest 
Times to A.D. 70, New York/Toronto 1963; J. van Seters, “The Place of 
the Yahwist in the History of Passover and Massot”, ZAW 95 (1983), S. 

                

   

                                    

   

        

    
    
   

    

    

  



  

  

  

       
   

EXODUS 23,13-19; 34,18-26 295 

167-182;' R. de Vaux, Studies in Old Testament Sacrifice, Cardiff 1964; 

B.N. Wambacq, “Les origines de la Pesah Israelite”, Bib 57 (1976), S. 

206-224, 301-326; ders., “Les Massöt”, Bib 61 (1980), S. 31-54; ders., 

“Pesah-Massöt”, Bib 62 (1981), S. 499-518; P. Weimar, “Zum Problem 

der Entstehungsgeschichte von Ex 12,1-14”, ZAW 107 (1995), S. 1-17; 

ders., “Ex 12,1-14 und die priesterschriftliche Geschichtsdarstellung”, 

ZAW 107 (1995), S. 196-214. 

    

  

     
    

  

8.1.2 Literatur zu 23,195; 34,26b 

O. Keel, Das Böcklein in der Milch seiner Mutter und Verwandtes im 

Lichte eines altorientalischen Bildmotivs, Freiburg/Göttingen 1980 (s. 

daneben Jud 37 [1981], S. 161-165, 234-235); E.A. Knauf, “Zur Herkunft 
und Sozialgeschichte Israels. ‘Das Böckchen in der Milch seiner Mutter”, 

Bib 69 (1988), S. 153-169; C.J. Labuschagne, ““You Shall Not Boil a Kid 

in Its Mother’s Milk’. A New Proposal for the Origin of the Prohibition”, 

VTS 49 (1992), S. 6-17. 

  

   

  

    

   
   

    

8.2 Übersetzung 

23,13 ‘Ja, allem, was ich euch geboten habe, müßt ihr Achtung entgegen- 

bringen. Darum dürft ihr den Namen anderer Götter nicht gebrauchen; 

über deine Lippen darf er nicht kommen. 

23,14 Dreimal pro Jahr sollst du mir zu Ehren ein Fest feiern. 

    

23,15 Das Fest der ungesäu- 

erten Brote sollst du in Ehren 

halten. Sieben Tage lang sollst 

du ungesäuertes Brot essen, 

sowie ich dir aufgetragen habe, 
zur festgesetzten Zeit im Ähren- 
monat, denn da bist du aus 

Ägypten ausgezogen 

Vgl. 13.2,12 und auch 22,29. 

34,18 Das Fest der ungesäuerten 

Brote sollst du in Ehren halten. 

Sieben Tage lang sollst du un- 

gesäuertes Brot essen, wie ich 

dir aufgetragen habe, zur festge- 

setzten Zeit im Ährenmonat, 

denn im Ährenmonat bist du aus 

Ägypten ausgezogen. 
34,19 Alle Ersten aus dem Mut- 

terschoß gehören mir, ja, von 

deinem ganzen Viehbestand, 

insofern es männlich ist; die 

ersten Jungen von einem Rind 

oder einem Stück Kleinvieh. 

! Vgl. ders., The Life of Moses. The Yahwist as Historian in Exodus-Numbers, Kampen 

1994, S. 113-127.



     
Vgl. 13,13 und auch 22,28b.    

     

     

  

— niemand soll mich mit leeren 

Händen aufsuchen. 
    

   
vgl. 23,12. 

  

    

   
23,16 So auch das Mähfest, das 

von den Erstlingen, dem Ertrag 

deiner Aussaat auf dem Acker, 

und das Erntefest am Ende des 

Jahres, wenn du den Ertrag 

deiner Feldarbeit einsammelst. 

23,17 Dreimal im Jahr sollen 

alle deine Männer den Herrn 

JHWH aufsuchen. 

        

   

   
   
    

     

        

   
   

   
   
   

   
   
   

Vgl. 23,14. 

23,18 Wenn du mir opferst, darf 

das Blut nichts Gesäuertes be- 
rühren; das Fett meines Festes 

darf nicht bis zum Morgen auf- 

bewahrt bleiben. 

23,19 Das Erste, die Erstlinge 

deines Bodens, sollst du zum 

Hause deines Gottes JHWH 
  

  

296 KAPITEL VII 

     
34,20 Und die ersten Jungen 

deiner Esel darfst du freikaufen 
mit einem Stück Kleinvieh. 

Willst du sie nicht freikaufen, 

dann sollst du ihnen das Genick 
brechen. Alle Erstgeborenen 

unter deinen Söhnen mußt du 
freikaufen; 

niemand soll mich mit leeren 

Händen aufsuchen. 
34,21 Sechs Tage darfst du 

arbeiten, aber am siebten Tag 
sollst du Ruhe halten. Auch in 

der Zeit des Pflügens und 
Mähens mußt du den Ruhetag 

halten. 

34,22 Das Wochenfest, das der 

Erstlinge des Weizenmähens, 
sollst du feiern. Ebenso das 

Erntefest bei der Jahreswende. 

34,23 Dreimal im Jahr sollen 

alle deine Männer den Herm 
JHWH, den Gott Israels, auf- 

suchen. 

34,24 Wenn ich die Nationen 

vor dir vertilgt und ich dir einen 

ausgedehnten Grundbesitz gege- 

ben habe, wird niemand dein 

Land begehren, während du, 

dreimal im Jahr, auf Reisen bist, 

um deinen Gott JHWH aufzusu- 
chen. 

34,25 Wenn du mir schlachtest, 

darf das Blut nichts Gesäuertes 

berühren; das Opfer des Passafe- 

stes darf nicht bis zum Morgen 
aufbewahrt bleiben. 

34,26 Das Erste, die Erstlinge 

deines Bodens, sollst du zum 

Hause deines Gottes JHWH 

  

  

     



    

    

   EXODUS 23,13-19; 34,18-26 297 

bringen. Ein Böcklein darfst du bringen. Ein Böcklein darfst du 

nicht in der Milch seiner Mutter nicht in der Milch seiner Mutter 
kochen’. kochen’. 

8.3 Exegetische Anmerkungen 

23,13 übkol, Sam.Pent.: b‘kol; vgl. LXX und Vulg., wo das wäw unübersetzt 

blieb (weniger enger Anschluß an das Vorhergehende). ‘was ich geboten habe’ 

(mr qgal [s. 20,22] hier mit der Kraft von ‘befehlen’), gemeint ist nicht der 

Dekalog (Jacob), sondern die Vorschriften des Bundesbuches (so man möchte: 

samt denen des Dekalogs). Nachmanides meint, daß 23,13a ausschließlich auf den 

Inhalt von 23,13b zu beziehen ist. $mr ni., s. 21,29. ‘Name’, s. 20,24. “andere 

Götter’, Götter neben JHWH, vgl. 20,3; Din. 6,14; 8,19; Jos. 24,2.16 (63x AT) 

und s. auch 22,19. Ebenso wie in 22,19 betrachtet O. Loretz "*löhim hier als eine 

Bezeichnung von Ahnenfigur(in)en (s. zu 22,19). “herim betrachtet er als eine 

Zufügung eines Kommentators. zkr hi. (vgl. 20,24), ‘machen, das jemand an etwas 

denkt’: ‘verkündigen’, ‘preisen’, mit dem Namen anderer Götter als Objekt (vgl. 

Jos. 23,7) bezeichnet die Teilnahme am Kult fremder Götter, u.a. das lobende 

Reden über sie (vgl. Ps. 16,4), so wie man JHWH um seiner Taten willen preist 

(vgl. Jes. 12,4; 26,13; 20,8 u.a.); Sam.Pent.: tazkir. 6’, Sam.Pent.: w*lö’, vgl. z.B. 

LXX, Vulg., Pesch., TPsJ, TNf und s. Delitzsch*, S. 2. 5m‘ ni. (s. 22,22), 

Sp. 522ff., und vgl. Ps. 50,16; Koh. 5,1), Plur. (‘euer’) in LXX, Vulg., Pesch., 

TO, TPsJ usw. 

23,14 Neben 23,14 s. 23,17, 34,23-24. 3alös r*gälim (Joüon $ 125t, 142g; 

Brockelmann $ 88, 93h), regel (s. 21,24), hier Plur. mit der Bedeutung ‘Mal’; zu 

‘drei’ s. 21,11. In Mek., III, 182f., entfaltet sich anläßlich dieses Ausdrucks eine 

Diskussion über die Frage, wer für die Wallfahrt in Frage kommt; ‘sie, die zu Fuß 

gehen können’ (Wortspiel mit rgl), ‘nicht die Blinden’ (Wortspiel mit r’A, s. 

23,15), usw.? tahög (von hgg gal, ‘Fest feiern’ [s. TRWAT, Il, Sp. 730ff., und 
vgl. z.B. 5,1; 12,14), Plur. (vgl. 23,13) in LXX, Vulg., Pesch., TPsJ. $änd, s. 

2172. 

23,15; 34,18 In 23,15-16 und 34,18.22 werden die drei Feste mit Namen genannt 

(vgl. Din. 16,16). Das erste Fest, das genannt wird, ist das Fest der ungesäuerten 

Brote (s. hierzu unten, 8.5). In bezug auf die Formulierung sind 23,15 und 34,18 

nahezu identisch. 

massöt, Plur. von massä (s. ThRWAT, IV, Sp. 1074ff.;, Lehnwort aus dem 

Griechischen?; vgl. TRWAT, IV, Sp. 1075; Beer, Pes., S. 2, 21f.), “ungesäuertes 

Gebackenes’, nicht aufgegangener platter und runder Kuchen oder Brot (näher 

bestimmt in z.B. 12,39; 29,2), Bestandteil einer in Eile (unerwartet) bereiteten 

Mahlzeit (Gen. 19,3; Ex. 12,39; I Sam. 28,24; vgl. auch Gen. 18,6; Jdc. 6,19ff. [s. 

? Siehe S.l. Feigin, “Haggärim, ‘The Castrated One”, HUCA 21 (1948), S. 355-364. 

      

   

  

   

   
   



    

  

298 KAPITEL VII 

jedoch TAWAT, IV, Sp. 1076: in Gen. 18,6; 19,3; I Sam. 28,24 stehe im Hinter- 

grund vielleicht die Vorstellung, daß ungesäuertes Brot Götternahrung sei]); 
abgesehen von Gen. 18,6; 19,3; I Sam. 28,24 wird das ungesäuerte Brot nur im 

Zusammenhang mit dem Kultus und kultischen Vorschriften (häufig als Objekt 
von ’kl, ‘essen’ [z.B. in 12,8.15.18.20; 13,6f.; 23,15; 34,18], und in der Geni- 

tivverbindung hag hammassöt [23,15, 34,18; Lev. 23,6; Dtn. 16,16]) genannt. 

Sauerteig entsteht durch Gärung, Fäulnis und ist deshalb unsauber, unrein. Darum 

muß alles, was damit in Berührung gekommen ist, vom heiligen Gott ferngehalten 

werden (vgl. 23,18; Lev. 2,11). Während heiliger Zeiten kann auch von Menschen 

gefordert werden, es von sich fernzuhalten und ungesäuertes Brot zu essen (vgl. 

auch I Kor. 5,6ff.; Gal. 5,9). Zu Erklärungen für die Verwendung von ungesäuer- 

tem Brot s. 12,34.39. In Dtn. 16,3 wird es ‘Brot der Unterdrückung’ genannt und 

wird der Eindruck erweckt, daß Israel in Ägypten gezwungen war, solches Brot 

zu essen (s. dagegen Beer, $. 36: ‘Elendsbrot’ = ‘Fastenspeise’); nach jüdischer 

Auslegung war dies der Fall (s. z.B. die Pascha Haggada). $mr qal (s. 21,29), 

LXX: Plur. in 23,15; Sing. in 34,18. ‘sieben Tage’ (s. 22,29), Akkusativ der Zeit 

(z.B. Joüon $ 126i; Williams $ 56). 'kl qal, ‘essen’ (s. 21,28), LXX: Plur. in 

23,15; Sing. in 34,18. ka’”ser (23,15, Sam.Pent. auch in 34,18), in 34,18 "ser 
mit der Bedeutung von ka “ser (vgl. z.B. 10,6 und s. KöSynt $ 388a). swh pi. (S. 

THAT, 11, Sp. 530ff.; ThWAT, IV, Sp. 1085ff.), “auftragen’ (hier, wie so häufig 

[aber nicht im Bundesbuch] mit JHWH als Subjekt), s. dazu 12,14ff.; 13,3ff. 

mö‘ed (s. ThWAT, IV, Sp. 744ff.), Derivat von j‘d (s. 21,8), “(festgesetzte) Zeit’ 

(s. z.B. 9,5; II Sam. 24,15); hier die aufgrund des Laufes der Himmelskörper (vgl. 

Gen. 1,14; Ps. 104,19) festgesetzte Zeit der Feier des Festes der ungesäuerten 

Brote (vgl. z.B. 13,10); mit /* zur Zeitangabe (z.B. Brockelmann $ 1076; Williams 

$ 268). hödes ha’abib (13,4, 23,15; 34,18; Dtn. 16,1), ‘der Ährenmonat’, 

Genitivverbindung von hödes (s. ThRWAT, Il, Sp. 759ff.), "Neumond’, ‘(Mond)- 

monat’ (z.B. 12,2f.6.18; 13,4f.), und ha’abib, ‘die Ähren’ (SS), ‘die reifenden 
Ähren’ (Ges-B), ‘fresh, young ears of barley’ (BDB), ‘das Getreide im Zustand 

der “Weichreife”, da die Körner entwickelt, aber noch nicht völlig reif sind’: 

Monat der Weichreife (Rüthy, S. 75). bö (23,15, Sam.Pent. auch in 34,18), um- 

schrieben in 34,18: b’hod@s hä'äbib. js’ qal, “ausziehen” (s. 4.2.1.), wird häufig 

gebraucht in Zusammenhang mit dem Auszug aus Ägypten (z.B. 12,41; 13,3.8; 

16,1; 19,1; vgl. auch 13,4; 14,8), dem Land der Unterdrückung (s. 22,10 und 

pänaj (s. 20,22 und 21,1; u.a. Holzinger, Ehrlich: pänaj ist Subjekt) mit unbe- 
stimmtem Subjekt (Ges-K $ 144f; Joüon $ 155b); LXX, Vulg.: 2.Pers. sing.; TNf: 

2.Pers. plur. (vgl. auch FT 34,20 + Erweiterung). rögam (s. ThWAT, VII, Sp. 

501ff.) erfüllt die Funktion eines Adverbs und hat in 23,15; 34,20 die Bedeutung 

“mit leeren Händen’ (vgl. 3,21; Dtn. 16,16b.17). 

Muß der Schluß auf die drei Feste bezogen werden? In Dtn. 16,16 ist dies der 

Fall. Sowohl in Ex. 23 als auch in 34 steht die Aussage etwas isoliert. Dadurch 

* Siehe A.E. Rüthy, Die Pflanze und ihre Teile im biblisch-hebräischen Sprachgebrauch, 

Bern 1942, S. 74; vgl. AuS, II, S. 245, 305; KBL; HAL. 

     

  

    

    

  



  

EXODUS 23,13-19; 34,18-26 299 

erhält sie einen allgemeinen Charakter: jedesmal, wenn man JHWH aufsucht, muß 

man ihn mit einem Geschenk ehren. 

34,19-20 Alle männlichen Erstgeborenen des Viehs, des reinen Groß- und Klein- 

viehs, gehören JHWH. Hinsichtlich des männlichen Erstgeborenen der Esel und 
der Menschen gelten besondere Bestimmungen. Sie dürfen JHWH nicht geweiht 

werden. Eselfohlen dürfen freigekauft werden. Erstgeborene Söhne müssen 
freigekauft werden (vgl. 13,2. 12f.). 

peter (s. TRWAT, VI, Sp. 564ff.), ‘Durchbruch’, ‘Spaltung’, wird in Geni- 

tivverbindung (13,2.12a.15; 34,19a u.a.) mit rehem (s. THAT, II, Sp. 761ff.; 

ThWAT, VII, Sp. 477£f.), ‘Gebärmutter’, ‘Mutterschoß’, aber auch elliptisch (ohne 

reeheem, sowohl absolut [13,12b]) als auch in Genitivverbindung [13,13; 34,19b. 

20]) im Sinn von ‘Durchbruch (der Gebärmutter)’ gebraucht oder auf metonymi- 

sche Weise für das erste Junge, den ersten Wurf von Tieren (13,12b.13.15; 

34,19b.20), aber auch für das Erstgeborene von (Tieren und) Menschen (13,2.12a; 

34,19a; Num. 3,12; 18,15). w’kol-mign’ka (migneh [s. TRWAT, VII, Sp. 70ff.], 
‘das Erworbene’, der Grundbesitz [Gen. 49,32], aber besonders vom Vieh: 

‘“Viehbestand’, ‘Herde’ [9,3; 10,26; 12,38 usw.]; Sam.Pent.: w‘ko/ miqnejkä), fehlt 

in LXX (vgl. Hexapla: kai nävrov T@v Kınv@v oov); s. auch Vulg., wo aller- 

dings die zweite Vershälfte beginnt mit: de cunctis animantibus, ‘von allen 

Tieren’. Delitzsch*, S. 140, zufolge gehört der Ausdruck an das Ende des Verses. 

tizzakär, 2.Pers. sing. ni. von zkr (s. 20,24 und 23,13) ergibt hier keinen Sinn. 

Versuche, die Form als Verbalform zu interpretieren, befriedigen nicht. Die 

Verbalform ist in Zusammenhang mit dem Adjektiv zakär, ‘männlich/Männchen’ 
(vel. z.B. 12,5.48; 13,12.15 und s. zu zakür in 23,17), gebracht worden und wurde 

verstanden als ‘(das) ein Männchen hervorbringt’. Z.B. Raschi interpretiert 

tizzakär als 3.Pers. sing. femininum mit “das Vieh’ als Subjekt, d.h. das Muttertier 

(vgl. Fox: ‘that your herd drops-as-male’). In den alten Übersetzungen wurde in 
der Regel eine Interpretation auf der Basis von zäkär, ‘männlich’, gesucht; LXX: 

t& üpoevıra, ‘die männlichen’; Vulg.: generis masculini, ‘von männlichem 
Geschlecht’; TO: tgdjs dkrjn, ‘du sollst die Männchen weihen’ (vgl. auch TPsJ 

und s. 13,12), TNf: djkrjjh, ‘(eure) männlichen (Tiere)’ (vgl. auch FTY). In Pesch. 

fehlt eine Übersetzung. Gängig ist die Auffassung, daß MT auf einem Schreibfeh- 

ler beruhe und hazzäkäar gelesen werden müsse (z.B. Ges-K $ 5lg; Delitzsch*, 

S. 108). Siehe ferner R. Althann, JNWSL 11 (1983), S. 25f. 5ör, “Rind’, s. 21,28; 

Sch, “ein Stück Kleinvieh’, s. 21,37. 

Zu h’mör, ‘Esel’ (s. 21,33), s. auch LXX 22,29. padh, ‘befreien’ (vgl. 21,8.30), 

wird hier in einer kultischen Vorschrift gebraucht (vgl. 13,13.15; Lev. 27,27) mit 

b‘ des Preises und der Bedeutung ‘freikaufen’ im Sinn der Befreiung von Besitz- 

ansprüchen durch das Liefern einer Gegenleistung, eines Gegenwertes, einer 

Abkaufsumme; tifdeh, Sam.Pent.: tifdeennü, mit expliziter Objektangabe; vgl. 

LXX, Vulg., Pesch. wa “raftö Impf. cons. qal + Suff. von ’rp, denominativ (s. 

z.B. HAL, Zo.; anders KBL) von ’öref (s. ThWAT, VI, Sp. 392ff.), ‘Genick’: ‘das 

Genick brechen von’ (13,13; 34,20; Dtn. 21,4.6; Jes. 66,3); LXX: rıunv öwoeıg, 

“dann sollst du den Wert bezahlen’; LXX 13,13 und LXX 34,20 unterscheiden 

sich in bezug auf die Übersetzung auch in diesem Punkt; die Vorstellung, daß das  



    

  

    300 KAPITEL VII    

  

   
Genick gebrochen wird, wird ausgeschlossen (s. dazu Brin*, S. 208; Frankel*, S. 

98f.); s. daneben Agq.: revovrorrjosig abrö, “du sollst seine Sehnen durchschnei- 
den’; Symm.: tpaxnAokonrjoeıg aürö, ‘du sollst seinen Hals durchschneiden’; 

Theod.: vororonnosıg abrö, ‘du sollst seinen Rücken brechen’. ‘'rp wird in TNf 

übersetzt mit gtl, ‘töten’; eine allgemeine Terminologie (‘vernichten’) wird auch 

in TO und TPsJ gebraucht. TPsJ nennt hier das Beil als Gegenstand, um das Tier 

zu töten. kol, Sam.Pent.: w’kol (vgl. 13,13). b*kör (s. 22,28), auf das in Sam.Pent. 

'ädam, ‘der Menschen’, folgt (vgl. 13,13). 

Durch den Freikauf des Eselfohlens konnte der Bauer den wertvollen Esel für 

sich behalten. Nach W. Robertson Smith? ist die Vorschrift, das Genick des Esels 

zu brechen, eine Frage des Tabus. Brin*, S. 205ff., meint, daß der Brauch erst 

später entstanden sei, da man der Vorschrift, den Esel mit einem Stück Kleinvieh 

“ freizukaufen, nicht nachkam und so (angenommen, daß das Lamm Eigentum der 

Priester wird) den Priestern Schaden zufügte (vgl. Mek., I, 162f.; bBekh. 10b; 

Raschi). Das Tier darf nicht geschlachtet werden und für einen profanen Gebrauch 
verwendet werden (vgl. Lev. 11,1ff.; Din. 14,3ff.). Durch das Genickbrechen muß 

vielleicht einem Verzehr vorgebeugt werden (vgl. II Reg. 6,25). Das Blut bleibt 

im Tier, und deshalb kann es nicht gegessen werden. 

  

   

                

   
   

    

  

      

  34,21 Vgl. 23,12. Zu ‘bd, ‘arbeiten’, s. 4.2.1. beehäris usw. (s. 23,16), LXX: ® 

onöpw; TO: bzrw‘', “in der Säzeit’ (vgl. Pesch. und TO, TNf, Pesch. zu Gen. 

45,6); vgl. Gen. 8,22; Lev. 25,4. Pflügen und Säen sind eng miteinander verbun- 

den. Sie stehen Pars pro toto für den ganzen Komplex von Feldarbeiten, um eine 

neue Ernte einzufahren (vgl. M. Dahood, Bib 62 [1981], S. 414f., der übersetzt: 

“from (ba) plowing and from (ba) harvesting shall you rest’). TNf liest, 34,22 

antizipierend: ‘am Fest des Einsammelns und am Fest des Mähens’. Der Vors- 

chlag von Cazelles, “Ex. XXXIV, 21 Traite-t-il du sabbat?”, CBO 23 (1961), daß 

34,21 auf das Fest der ungesäuerten Brote zu beziehen sei, hat keine Zustimmung 
gefunden. 

   

  

   

23,16; 34,22 Die miteinander verwandten, aber nicht ganz parallelen Verse 23,16 

und 34,22 beinhalten die Vorschrift zur Feier zweier Erntefeste. 23,16 ist abhän- 

gig von ti$mör in 23,15. 

In LXX ist 23,16 zu einem selbständigen Satz gemacht worden, indem 

nornoeıg (vgl. 34,22) hinzugefügt wurde. In 34,22 wird für ‘halten’ des Festes der 

Begriff ta“seh (zu 'sh [s. 20,23] in dieser Bedeutung s. z.B. 12,47f.; 31,16) 

gebraucht, auf das ka folgt; s. daneben LXX: por, ‘für mich’; explizit wird 

angedeutet, daß das Fest zu Ehren von JHWH stattfindet (vgl. 23,14). 

qäsir (s. TRWAT, VII, Sp. 106ff.), ‘die Ernte’, ‘das Ernten’ (23,16; 34,21f.). Ich 

habe mich für die Übersetzung ‘das Mähen’ entschieden, um in der Übersetzung 
den Unterschied zwischen hag haggäsir und hag ha’asif (zu 'sp s. 23,10), “Ernte- 

fest’, zum Ausdruck zu bringen. gäsir bezeichnet die Ernte der auf dem Feld 

stehenden Gewächse, wie Gerste (z.B. II Sam. 21,9) und Weizen (z.B. 34,22). 

* Lectures on the Religion of the Semites, London 1894, S. 450, 463ff.   



  

EXODUS 23,13-19; 34,18-26 301 

Ernten und Mähen setzen ein vorangegangenes Pflügen und Säen voraus. Wieder- 

holt findet sich ‘mähen’ in Zusammenhang mit ‘säen’ (s. 23,10) in 23,16 und z.B. 
Gen. 8,22; Lev. 25,11; Jes. 23,3; Jer. 12,13; 50,16 und ‘pflügen’ in 34,21 (häris 

[s. TAWAT, Ill, Sp. 235f.], auch in Gen. 45,6; I Sam. 8,12) und Hos. 10,13; 
Am. 9,13; Hi. 4,8; Prov. 20,4. 

hag haqgäsir in 23,16 hat als Pendant in 34,22: hag sabu‘öt (zu $abüa‘, 
“Woche’, s. TRWAT, VII, Sp. 1021ff., und HAL s.v.); offensichtlich wurde diese 

Benennung als Verdeutlichung aufgenommen, um die Identität des Mähfestes mit 

dem Fest von Dtn. 16,10.16 anzuzeigen. In TNf wird das Fest näher angedeutet 

mit dem Namen Asarta (traditioneller Name für Pfingsten; vgl. Josephus, Ant., III, 

252). 
bikküre, St. cstr. von bikkürim (s. ThWAT, I, Sp. 644f., plurale tantum), 

“Erstlinge’ (23,16.19; 34,22.26). In der LXX wird bikküre in 34,22 übersetzt mit 

dem Akkusativ &pxynv, einer Zeitangabe: ‘während des Beginns von’; in TPsJ 
34,22 ist durch die Einfügung von bzmn vor bkwrj in 34,22 der Satzteil zu einer 

Zeitangabe geworden: ‘in der Zeit der Erstlinge’. 

ma “seh in 23,16 gibt man zwar die Bedeutung ‘Ertrag’, “Früchte?” des Ackers 
(vgl. Hab. 3,17 und s. z.B. SS; L. Kopf, VT 9 [1959], S. 270). Wahrscheinlich 
bezeichnet der Begriff jedoch die Arbeit des Bauern (vgl. 23,12 und s. z.B. BDB; 

KBL): ‘das Resultat der Arbeit’ (konkret ist das die Ernte, nicht verstanden als 

Erzeugnis der Erde, sondern als Produkt menschlicher Arbeit; zu beiden Aspekten 

s. Dtn. 16,15); vgl. z.B. Dtn. 28,12; Jes. 65,22; Hag. 2,17. ma “sejka, LXX: deine 

Arbeiten’; TN£: ‘das Werk eurer Hände’ (2x). sadeh (s. 22,4), LXX: “dein Acker’ 

(2x). w'hag ha’äsif, in LXX 23,16 übersetzt mit kai &oprriv ouvreleiag, ‘und 
(das) Abschlußfest’ (vgl. LXX Lev. 23,39), in 34,22 mit: kai &optniv ouvaywynig, 

‘und (das) Fest des Einsammelns’; vgl. den Gebrauch von &v rn ouvayayfı zur 
Übersetzung von b’’osp*kä in 23,16. 

b’se’t hassanä (vgl. W. Riedel, ZAW 20 [1900], S. 329-332), umstritten ist, ob 

mit b’se’t has$and “am Ende des Jahres’ (der ‘Ausgang’ des alten Jahres) oder 

‘am Anfang des neuen Jahres’ (der ‘Herausgang’ des neuen Jahres) gemeint ist; 
zur letzteren Auffassung s. z.B. M. Noth, ZDPV 74 (1958), S. 142f., und HAL; s. 

jedoch E. Auerbach, VT 3 (1953), S. 186f.; E. Kutsch, ZAW 83 (1971), S. 15ff.; 

die erste, traditionelle Auffassung verdient den Vorzug; b’se’t hassanä in 23,16 

hat als Pendant in 34,22 güfat has$änä (Akkusativ der Zeit; zu /güfa s. HAL 

s.v.). Die Targume übersetzen unter Verwendung derselben Terminologie wie in 

23,16 ‘am Ende des Jahres’. Auffallend ist die Übersetzung von /“güfat hassänd in 

der LXX: neooövrog tod £viavroi, ‘in der Mitte des Jahres’ (vorausgesetzt wird, 

daß das neue Jahr im Frühjahr beginnt). 

23,17; 34,23 Neben 23,17 siehe 23,14. 23,17 ist nahezu identisch mit 34,23. 
‚p‘ ‘ämim, Plur. von pa ‘am (s. THAT, II, Sp. 378; ThRWAT, VI, Sp. 703ff.), ‘Tritt’, 

° Zu pflügen und säen s. Aus, 11, S. 64ff, 147ff. u.a.; ©. Borowski, Agriculture in Iron 

Age Israel, Winona Lake 1987, S. 47ff. Zu den bäuerlichen Arbeiten während des Jahres s. 

den sog. Kalender von Geser (Übersetzung z.B. in TUAT, 1, S. 247f.).  



   302 KAPITEL VII 

‘Fuß’, ‘Mal’. zäkür (s. TRWAT, II, Sp. 593ff.; vgl. 34,19), Kollektivum, ‘was 

männlich ist’ (vgl. Dtn. 16,16; 20,13). 'el-p“ne, Sam.Pent.: 'et-p'ne (vgl. 34,24 
MT). hä’adon (s. 4.2.1), Sam.Pent., SamT: 'rwn, ‘(Bundes)lade’; in den Targu- 

men ist ha’adon unter Verwendung gängiger Titulaturen übersetzt: TO: rbwn 
‘Imj’, ‘der Herr der Welt’ (vgl. TPsJ in 23,17; TPsJ 34,23: rbwn ‘Imjj', ‘Herr der 

Ewigkeiten’); TNf: rbwn kl ‘Imj', ‘der Herr aller Ewigkeiten/ des ganzen Univer- 

sums’; vgl. auch Vulg. 34,23: (in conspectu) omnipotentis (Domini Dei Israhel). 

In der LXX wurde ha’adön jhwh, um einen doppelten Gebrauch von küpıog zu 
vermeiden, in 34,23 durch ein einfaches xöpıog wiedergegeben; in 23,17 durch 

(Evomıov) köpıov ToD Heoü oou (= jhwh 'elöhejka), ‘(vor) JHWH, deinen Gott’ 
(vgl. auch Pesch. und s. Din. 16,16). ‘JIHWH’, in 34,23 + ‘der Gott Israels’, wird 

hier im Munde JHWHs gebraucht (vgl. aber 23,14). 

  

   

            

    

      

34,24 Hat man sich einmal im Land niedergelassen, wird man keine Entschuldi- 

gung haben, der Wallfahrtspflicht nicht nachkommen zu können. Beruhigt wird 

man längere Zeit seinen Besitz verlassen können, weil es keine Feinde mehr gibt 

(vgl. aber auch 23,29f.). Daß ein Volksgenosse jemandes Besitz begehrt, ist 

offensichtlich ausgeschlossen, da auch er auf Wallfahrt ist. 

rs hi. (s. THAT, I, Sp. 778ff., ThWAT, III, Sp. 954ff.), ‘vertilgen’, d.h. 

jemanden als Besitzer aus dem Weg räumen, so daß sein Eigentum übernommen 

werden kann (vgl. 15,9). In 34,24 ist JHWH Subjekt (vgl. Num. 32,21; Dtn. 4,38; 

9,4£.). jr$ hi. wird oft zu Unrecht als “verjagen’ interpretiert (s. z.B. schon LXX, 

TO, TPsJ; s. daneben TN£: ’Sjsj, ‘ich werde vertilgen’). So wird der Eindruck 

erweckt, daß die Völker ihren Wohnort abtreten müssen und sich woanders 

niederlassen müssen. Aber das ist nicht gemeint. Sie werden ausgerottet. 

göjim (zu göj s. THAT, 11, Sp. 290ff.,; ThWAT, I, Sp. 965ff.), ‘Nationen’, zur 

Bezeichnung der präisraelitischen Bewohner Kanaans (s. 23,23.27ff.; 34,1 1ff.; vgl. 

Dtn. 4,38; 7,1.17.22 u.a.; in 23,27 ist ‘am, ‘Volk’, gebraucht); MSS: göjim 

g’dölim, ‘große Völker’; Sam.Pent.: göjim rabbim, ‘viele Völker’. mippänejka, 

‘vor dir’, s. 21,1. rhb hi. (s. TRWAT, VII, Sp. 449ff.), hier mit g*bül als Objekt (s. 
ThWAT, 1, Sp. 896ff.), ‘Grenze’, auf metonymische Weise gebraucht zur Bezeich- 

nung von ‘(Grund)gebiet’, ‘Land’ (auch 23,31 und s. z.B. 7,27, 10,4.14.19; 13,7). 

Im Hinblick auf 1,7-9, 12,37 (vgl. Gen. 15,18) kann man sagen, daß die Israeliten 

ein ausgedehntes Land (vgl. 3,8) nötig haben. 

hmd gal (s. THAT, I, Sp. 579ff.; TAWAT, II, Sp. 1020ff.), das traditionell mit 

‘begehren’ übersetzt wird (vgl. 20,17). Die Verwendung des Verbs in u.a. 34,24, 

wo in etwa die Bedeutung ‘seine Hände ausstrecken nach’ vorliegt und nahezu 

mit ‘in Besitz nehmen’ zusammenfällt, war Anlaß zur Schlußfolgerung, daß auch 

im Dekalog (20,17, Din. 5,21) hmd ‘seine Hände ausstrecken nach’, ‘sich 

aneignen’ bedeutet° und im Verbot auf jeden Fall auch — neben der Gesinnung, 

  

   

        

   

    

                        

   

    

    

° Siehe B.D. Eerdmans, “Oorsprong en betekenis van de “Tien Woorden””, ThT' 37 

(1903), S. 19-35 (S. 26f.). Das Verb habe Bezug auf die tatsächliche Inbesitznahme der 

unbewachten Habe des anderen. B. Lang, “Du sollst nicht nach der Frau eines anderen 

verlangen”, ZAW 93 (1981), S. 216-224, schließt sich Eerdmans’ Interpretation an (S. 219) 

    

    

   

    

 



  

    

   EXODUS 23,13-19; 34,18-26 303 

sofern man damit rechnen will — die konstatierbare, konkrete, durch die bösartige 

Gesinnung erweckte Tat unter Kritik gestellt wird. Diese Interpretation ist nicht zu 

halten.’ In 34,24 (vgl. auch Ps. 68,17) macht die Bedeutung ‘seine Sinne richten 

auf’, ‘lauern auf’ einen guten Sinn. Vorausgesetzt wird, daß die Begierde zur Tat 

führt bzw. geführt hat. ’is, ‘jemand’, TNf expliziert: ‘König oder Fürst’. 'ars’ka, 

vgl. 23,10. ‘Ih (s. 20,26), hier mit der Bedeutung ‘auf Reisen sein’. In der LXX 

finden sich die beiden Vorsätze in 34,24a in nahezu derselben Form auch am 

Beginn von 23,18. 

23,18; 34,25 zbh, ‘opfern’ (23,18), s. 20,24; Sht qal (s. TAWAT, VII, Sp. 1214ff.), 
‘schlachten’ (34,25; zum Wechsel s. S. Talmon, ScrHie 8 [1961], S. 363), wird 

gewöhnlich im Zusammenhang mit Opfertieren gebraucht (vgl. z.B. 29,11.16.20 
und s. 12,6.21, wo es für das Passaopfer gebraucht wird). Abbildungen aus dem 

Alten Vorderen Orient zufolge werden Tiere auf dem Rücken liegend und mit 

zusammengebundenen oder zusammengehaltenen Pfoten geschlachtet;* das Tier 

stirbt (wie bei der späteren rituellen Schlachtung; s. z.B. EJ, XIV, Sp. 1337ff.) 

infolge dessen, daß die Luftröhre und Halsschlagader durchgeschnitten werden. 

Durch diese Art der Schlachtung kann das Blut aus dem Körper wegfließen. Zu 
den Handlungen werden des weiteren das Abziehen der Haut, das Häuten usw., 

gehört haben (Lev. 1,6; II Chr. 29,34; 35,11). ‘al, “in Verbindung mit’ (vgl. 

12,8f.). hames (s. TRWAT, II, Sp. 1061ff.), ‘das Gesäuerte’ (vgl. 12,15; 13,3.7), 

macht unrein und durfte nicht geopfert werden (29,2.23; Lev. 2,11; 6,16f.; 7,12 

u.a.). dam, ‘Blut’, s. 22,1. zebah (Derivat von zbh), “Schlachtopfer’, wird sowohl 

vom Opfertier als auch vom Opferfleisch verwendet (vgl. z.B. 24,5; 34,15) und 

im allgemeineren für das sakrale Ritual (z.B. 12,27), wozu u.a. das Töten und 

Opfern des Tieres und die Opfermahlzeit gehören. Das Geschehen stand im 

Zeichen der Danksagung und hatte vor allem auch durch die Mahlzeit einen 

festlichen Charakter (vgl. Gen. 31,54; Jdc. 16,23ff.; I Sam. 9,12.22ff.; 20,5f.; I 

Reg. 8,5 usw.). Dillmann schlägt vor, in 23,18 z“bahaj und haggaj zu lesen, 

wodurch die Vorschriften sehr allgemein werden. 

Jalin Impf. von Ijn (s. TRWAT, IV, Sp. 562ff.), ‘die Nacht verbringen’ 

(Gen. 19,21; 24,23 usw.). hel@b haggi (23,18), heleb (s. ThWAT, II, Sp. 951ff.; 

vgl. 29,13[2x].22[3x]), ‘Fett’, galt als Köstlichkeit und war als Teil des Opfertiers 
für JHWH bestimmt (vgl. Lev. 13,16f.; 7,22ff.). haggi wird zwar als ‘mein 

Festopfer’ (Metonymie) verstanden (s. z.B. KöW unter Verweis auf Mal. 2,3; Ps. 

118,27; s. jedoch Ges-B unter Verweis auf 34,25). In 34,25 ist zebah hag hap- 

päsah Subjekt, findet sich dort aber am Ende des Verses nach der Zeitangabe 

und betrachtet 20,17 als eine Vorschrift, die den Mann beschirmt, der während längerer Zeit 

außer Haus ist und dessen Frau und Besitz Gefahr laufen, von einem anderen übernommen 

zu werden (vgl. 34,24), und bezieht es spezifisch auf die in Juda in den ersten Jahrzehnten 

des 6.Jh.s vorliegende Situation: viele Männer wurden deportiert; man hoffte auf ihre 
Rückkehr (S. 219ff.). 

? Zur Diskussion s. Houtman*, Exodus, III, S. 76ff. 

®S. z.B. O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament, 

Göttingen 1996°, Abb. 438-439. 

     

   



    304 KAPITEL VIII 

(pesah [s. TRWAT, VI, Sp. 659ff.; welche Bedeutung die Wurzel psh präzise hat, 

ist unsicher; s. dazu Houtman*, Exodus, II, S. 183], zur Bezeichnung der Mahl- 

zeit, der Passafeier; vgl. z.B. 12,11.27.43.48; Lev. 23,5 usw.). heleb paßt nicht 

zum Passa; zebah jedoch wohl (vgl. 12,27). ‘ad-böger in 23,18 (zu böger s. 

ThWAT, I, Sp. 743ff.), ‘bis zum (nächsten) Morgen/Tag’, d.h. bis es hell wird 

(vgl. z.B. 12,10.22; 16,19f.23f.; 29,34); labböger in 34,25 (vgl. Dtn. 16,4).° In 

23,18 lag die (ursprüngliche) Intention der Vorschrift offensichtlich darin, ein 

Verderben und Verunreinigen des Opferfleisches zu verhindern. 

    

   

  

23,19; 34,26 re’sit (s. THAT, II, Sp. 709£.; TRWAT, VII, Sp. 291ff.), ‘Beginn’, 
“Erstling(e)’, ‘das Beste’; nicht immer ist deutlich, ob re’sit eine Zeit- oder eine 

Qualitätsangabe ist. Dies ist auch der Fall in 23,19; 34,26, wo re’sit in einer 

Genitivverbindung mit bikküre 'admat'ka (s. 23,16) steht, und daher mehrere 

Interpretationen möglich sind: (1) ‘die ersten der Erstlinge (die allerersten Erstlin- 

ge) deines Landes’; (2) ‘das Beste der Erstlinge ...’. Die erste Interpretation wird 

gestützt durch LXX 23,19 (tüg änapxäs T@v npwroyevnnätwv [34,26: ca 

rpwroyevijuata]), wo der Ausdruck auf die Früchte bezogen wird, die als erste 

reif sind und geerntet werden. Bei diesen Interpretationen wird der Genitiv als ein 
Genitivus partitivus verstanden. Doch kann auch ein Genitivus epexegeticus 

gemeint sein: (1) “das Erste, die Erstlinge ...’; (2) ‘das Beste, die Erstlinge ...”. 

M.E. ist es sehr gut möglich, daß re’sit und bikkürim hier nichts weiter als Syno- 

myme sind und re’sit zugefügt wurde, um zum Ausdruck zu bringen, daß mit 

re’Sit in Deuteronomium (z.B. 18,4; 26,2.10), wo der Term bikkürim nicht 

begegnet, dasselbe gemeint ist wie mit bikkürim in anderen Texten.'” 

“damä (vgl. 20,24 und s. THAT, I, Sp. 57ff.; TRWAT, I, Sp. 95ff.), hier zur 

Bezeichnung von ‘Land/Ländereien’, das fruchtbare Kulturland; TPsJ: ‘von den 

Früchten deines Landes’ (in 34,26 ‘eures Landes’; vgl. FT? 23,19); TNf 23,19: 

‘von den Früchten eurer Ernte’ (vgl. FTY 23,19). bw’ hi., ‘bringen’, s. 20,24. 

bajit, ‘Haus’ (s. 22,6), Sam.Pent.: bajtä, TPsJ, TNf, FT? (23,19), FT’ (34,26): 
‘der heilige Tempel’. 

bsl pi., ‘kochen’ (vgl. z.B. 12,9; 16,23; 29,31). g“di (s. TRWAT, 1, Sp. 922ff.), 

ein junges männliches Tier der Herde (vgl. Dtn. 14,21; Jdc. 14,6; Jes. 11,6), sei es 

ein Ziegenböckchen (Gen. 27,9.16 u.a.), sei es ein junger Widder. Im Hinblick auf 

die letzte Möglichkeit ist die gebräuchliche Übersetzung ‘Böcklein’ in 23,19; 

34,26 weniger genau. Die Anzahl männlicher Tiere wird begrenzt. Sie werden 

  

   

                  

    

              

    
    

          

   

° In 12,10 wird vorgeschrieben, wie mit einem eventuellen Rest verfahren werden muß. 

Es muß verbrannt werden. Eine Profanation, die Verwendung des Fleisches für eine 

gewöhnliche Mahlzeit oder für Hunde, muß ausgeschlossen werden (vgl. 29,34; Lev. 

7,15.17; 8,31£; 22,29£.; Din. 16,4). Die Vernichtung muß vor Sonnenaufgang stattfinden. 

Nicht um der Verwendung von verdorbenem Fleisch zuvorzukommen (vgl. Lev. 7,17; 

22,29f.), sondern weil die heilige Kraft des Fleisches offensichtlich an das Etmal gebunden 

ist und sich nicht bis in den neuen Tag erstrecken darf (vgl. Houtman*, Exodus, II, S. 

181f.). 
' Zur masoretischen Schreibweise von re’sit (mit einem kleinen r), s. K. Albrecht, ZAW 

39 (1921), S. 167. 

     

    

   

            

  
  

  



  

EXODUS 23,13-19; 34,18-26 305 

aufgegessen (Gen. 27,9.16; Jdc. 6,19; 13,15) oder als Geschenk gegeben (Gen. 

38,17.20.23 u.a.); LXX: öpva, “ein Lamm’ (wegen des Gebrauchs von &prjv in 
12,52). Siehe daneben Symm.: ob oxeväosızg Epıdov d1& yahaktog unTpög 

abroü, ‘du sollst einen Bock nicht zubereiten in der Milch seiner Mutter’ (vgl. 
Salvesen*, S. 104). halab (s. ThWAT, II, Sp. 945ff.), “Milch’ (zur Verwendung 
der Milch s. z.B. AuS, VI, S. 288ff.). ‘m, ‘Mutter’, s. 22,29. 

In den Targumen ist 23,19b = 34,26b in Übereinstimmung mit der Halacha 

übersetzt; TO: ‘ihr sollst kein Fleisch in/mit der Milch essen’; TPsJ, TNf, FT: ‘... 

kein Fleisch und Milch zusammen als ein Gemenge kochen und essen’. Dem 

Verbot folgt in TPsJ, TNf£, FTY eine Beschreibung der Konsequenzen, wenn das 

Gebot negiert wird; der Zorn JHWHSs wird entbrennen und dies hat zur Folge, daß 

die Ernte unbrauchbar wird (vgl. Mek., III, 187ff.). Auch der Sam.Pent. schließt 

23,19 mit einer im MT nicht begegnenden Aussage, einer Motivation, ab: ki ‘asä 

zö’t kazzeebah 5kh w’‘ebrä hi’ le’löhe ja“gob, ‘denn wer dies tut, es ist wie ein 
Skh-Opfer, der erregt den Zorn von Jakobs Gott’; die samaritanische Überlieferung 

findet sich auch in MSS der LXX (vgl. Frankel*, S. 109; E. Nestle, ZAW 33 

[1913], S! 75£): 

8.4 Kommentar 

8.4.1 Wie öfter ist die Stoffabgrenzung diskutabel. Im MT sind die 

Grenzen vor 23,6 (s“tümdä) und nach 23,19 (s’tümä oder p’tühd) gezogen. 

Einige Ausleger (Jacob, Cassuto, Childs) entscheiden sich dafür, 23,10-19 

als zusammenhängenden Textabschnitt zu betrachten. Problematisch bei 

solch einer Abgrenzung ist, daß 23,13a in diesem Fall deplaciert ist. 

Illustrativ ist, daß Heinisch 23,10-19 als Einheit nimmt, aber 23,13a als 

Schluß des Bundesbuches betrachtet. Für eine Textumstellung besteht kein 
Anlaß. Besser könnte man 23,13a als Schluß auffassen (vgl. Osumi*, 

S. 61, 200, der übrigens 23,13a als sekundär betrachtet und 23,10-17 als 

strukturelle Einheit versteht) oder als Beginn eines neuen Abschnitts. Ich 

entscheide mich für letzteres. 

8.4.2 23,13 besteht aus zwei Teilen: eine allgemeine Ermahnung 

(23,13a) und ein zweigliedriges konkretes Gebot (23,13b). Diskutabel ist, 

ob man 23,13 als Schluß des vorhergehenden Teils zu betrachten hat oder 

als Beginn einer neuen Passage. Es ist evident, daß in 23,13 auf die 

vorangegangenen Vorschriften angespielt wird. Aus diesem Grund könnte 

man 23,13a als Abschlußsatz betrachten. Nach 23,13a wird allerdings kein 

Punkt gesetzt, sondern es folgt ein konkretes Gebot. Wollte man 23,13 als 

Abschluß betrachten, dann muß angenommen werden, daß der Forderung 

der exklusiven JHWH-Verehrung (23,13b) soviel Gewicht zukommt, daß 

nach der allgemeinen Ermahnung die konkrete Forderung als definitives 

Schlußstück gewählt wurde. Ich bevorzuge, 23,13 als Beginn von 23,13- 

19 zu betrachten. Die allgemeine Ermahnung ist der Anlaß, eine Reihe 

von Vorschriften herauszustellen, und formt so das Bindeglied zwischen  



    

  

306 KAPITEL VIII 

dem Vorherigen und dem Folgenden. Als erstes (vgl. 20,23) folgt das 
Gebot, JHWH exklusiv zu verehren, das aus zwei parallelen Gliedern 

besteht, wobei das zweite das erste konkretisiert. 

JHWH fordert von Israel exklusive Verehrung (vgl. 20,23). Israel darf 
nur ihm hingegeben sein. Der Gebrauch des Namens anderer Götter (vgl. 

Hos. 2,19; Sach. 13,2; Ps. 16,4) ist damit in Streit und bedeutet den 

Abfall von JHWH. Wenn solch ein Name ausgesprochen wird, z.B. bei 

der Teilnahme an deren Kultfeier (vgl. 23,24; 34,14f.), bedeutet dies die 

Anerkennung deren Göttlichkeit. Beim Gebrauch des Namens kann auch 
an das Anrufen der betreffenden Götter beim Eidesschwur gedacht werden 

(vgl. Jos. 23,7; Jer. 5,7, 12,16; Am. 8,14; Zeph. 1,5; s. daneben 

Dtn. 6,13; 10,20),'' sowie an ein Gelöbnis oder das Aussprechen eines 
Fluches oder einer Beschwörung. 

8.4.3 Das Zentrum von 23,13-19 wird von einem Festkalender (23,14- 

17) gebildet. Diesem geht das Verbot, den Namen anderer Götter zu 

gebrauchen (23,13b), vorab; es folgt eine Art Appendix mit vier ver- 

schiedenen Vorschriften (23,18-19). Gegenstand der Diskussion ist die 

Beziehung zwischen dem Appendix und dem Festkalender. Die Frage ist, 

ob der Appendix aus einer Reihe selbständiger kultischer Vorschriften 

besteht, ohne eine enge Beziehung mit den drei jährlichen Festen, oder 

aus für die Feste bestehenden Vorschriften. Letztere Meinung vertritt 

Labuschagne. Er verbindet 23,18 mit dem Fest von 23,15; 23,19a mit 

dem Fest von 23,16a (Wochenfest); 23,19b mit dem Fest von 23,16b 

(Laubhüttenfest); doch hält er es für möglich, daß 23,19b auch auf das 

Wochenfest und ganz allgemein auf den Brauch, den Erstgeborenen zu 

opfern, angewandt wurde (S. 13-15). Wenn letzteres der Fall ist, muß 

geschlossen werden, daß 23,19b = 34,26b eine ursprünglich für eine 

bestimmte Gelegenheit geltende Vorschrift war, die später (Dtn. 14,21b) 

zu einer allgemeinen Speisevorschrift geworden ist (vgl. z.B. Fishbane*, 

S. 229f.; Labuschagne, S. 16f.). 

Der Festkalender wird in variierter Form in 34,18-23 wiederholt. Um 

einen Vergleich zu vereinfachen, werden beide Versionen im Zusammen- 

hang miteinander besprochen. In Kap. 34 folgen auf die Nennung des 
ersten Festes Vorschriften mit Bezug auf die Weihe des Erstgeborenen 

(34,19f.) und die Sabbatfeier. Zu diesen Themen s. 7.3.4.2-4; 7.4.4.4.6- 

kl. 

Oft meint man, daß 23,13-19 das Resultat eines Wachstumsprozesses 

sei. In diesem Zusammenhang wird u.a. auf den Übergang von der 2.Pers. 

plur. zur 2.Pers. sing. (23,13.14) aufmerksam gemacht. Ich begnüge mich 

hier damit, auf relevante Literatur zu verweisen (s. Schwienhorst-Schön- 

"! In Vulg. (non iurabitis) ist das Gebot darauf begrenzt. 

     

  

    

  



  

EXODUS 23,13-19; 34,18-26 307 

berger*, S. 394ff.,; Osumi*, S. 61ff. u.a.). 

8.4.4 23,14-17 beinhaltet den von JHWH vorgeschriebenen Festkalen- 
der. JHWH fordert von Israel, dreimal pro Jahr der besonderen Bezie- 

hung, die es mit ihm hat, Ausdruck zu verleihen, indem es ein Fest zu 

seiner Ehre feiert. Drei (s. zu 21,11) Höhepunkte soll das liturgische Jahr 

kennen. Durch die variierte Wiederholung dieser Vorschrift in den 
umrahmenden Versen 23,14 und 23,17 fällt der ganze Nachdruck darauf. 

Die drei Feste sind: das Fest der ungesäuerten Brote, das Mähfest nach 

der Kornernte im Frühsommer und das Pflückfest im Herbst, nachdem die 

Trauben und Oliven geerntet wurden (vgl. Dtn. 16,16). 

Festkalender finden sich auch anderenorts im Pentateuch; in der ‘Wie- 

derholung’ des Bundesbuches in Kap. 34 (s. 34,18-23) und in Lev. 23,4- 
44; Num. 28,16-29,39; Dtn. 16,1-17 (vgl. auch Ez. 45,21-25).'” Die ver- 
schiedenen Versionen mit ihren unterschiedlichen Beleuchtungen der Feste 

haben eine wichtige Rolle in der Diskussion über die Entwicklung von 
Israels Gottesdienst gespielt. So gründete Julius Wellhausen seine Auffas- 

sung, daß Israels Kultgeschichte durch einen Historisierungs- und Rituali- 
sierungsprozess gekennzeichnet sei, u.a. auf die Gesetzgebung der Fes- 

te.'” Es ist nicht möglich, alle verfügbaren Quellenbefunde ausführlich 

zu besprechen und eine Entwicklung der Feste nachzuzeichnen.'* An 

dieser Stelle muß mit einer Reihe von Fragen und Randbemerkungen zu 

Ex. 23; 34 im Licht der anderen Festkalender Genüge geleistet werden. 

8.4.5 Die drei Feste haben unterschiedlichen Charakter. Das erste, das 

Fest der ungesäuerten Brote (23,15; 34,18), wird in Erinnerung an den 

Auszug aus Ägypten gefeiert und hat keinen Bezug zum Naturjahr. In 

anderen Textabschnitten ist es eng mit dem Passa verbunden. Hier nicht. 

Außerhalb des Festkalenders wird (am Rande) auf das Passa Bezug 

genommen, explizit in 34,25 und vielleicht implizit in 23,18. 

23,18 und 34,25 beinhalten je zwei Vorschriften in teilweise gleichlau- 

tender Formulierung. Wie gesagt, bezieht sich 34,25b explizit auf das 

Passafest und muß auch 34,25a wahrscheinlich darauf bezogen werden. 

2 Die TR kennt einen Festkalender mit im AT nicht genannten Festen. $. z.B. J.C. Ree- 

vers, “The Feast of the First Fruits of Wine and the Ancient Canaanite Calendar”, VT 42 

(1992), S. 350-361. Zu den außerbiblischen Festkalendern s. z.B. ABD, I, S. 817ff. 

" Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1905‘, S. 80ff.; vgl. Houtman*, Penta- 
teuch, S. 109. 

“S. z.B. de Vaux*, II, S. 409ff.; M. Haran, Temples and Temple-Service in Ancient 

Israel, Oxford 1978, S. 290ff.; B.R. Goldstein & A. Cooper, “The Festivals of Israel and 

Judah and the Literary History of the Pentateuch”, JAOS 110 (1990), S. 19-31; R. Rend- 

torff, “Die Entwicklung des altisraelitischen Festkalenders”, in: J. Assmann (Hg.), Das Fest 

und das Heilige, Gütersloh 1991, S. 185-205. Zum Laubhüttenfest s. J.L. Rubinstein, The 

History of Sukkot in the Second Temple and Rabbinic Periods, Atlanta 1995.  



    

  

308 KAPITEL VIII 

Bezüglich des Verhältnisses von 34,25 zu 23,18 bestehen zwei Positionen. 

Entweder ist 34,25 eine Verdeutlichung oder eine Interpretation 23,18. Im 

ersten Fall beinhaltet 23,18 ursprüngliche Vorschriften mit Bezug auf das 

Passa. Im zweiten Fall sind die Bestimmungen von 23,18 auf das Passa- 

fest bezogen worden, hatten aber ursprünglich einen allgemeinen Charak- 

ter. In der rabbinischen Auslegung wurden beide Verse als ganze auf das 
Passa bezogen.'” 23,18a und 34,25a auf die Vorschrift, daß das Passaop- 
fer nicht geschlachtet werden darf, solange etwas Gesäuertes im Haus ist 

(vgl. Ex. 12,15; 13,7), 23,18b und 34,25b auf die Vorschrift, daß nichts 

vom Passaopfer bis zum nächsten Morgen übrigbleiben darf (vgl. Ex. 

12,10), ausgenommen das, was sich auf dem Altar befindet (vgl. Lev. 6,2) 

(s. TO, TPsJ, TNf am Rand, FT’ zu 34,25; Mek., III, 185f.; Raschi). 

M.E. ist es am wahrscheinlichsten, daß 34,25 eine Interpretation von 
23,18 darstellt, die zwei selbständige kultische Vorschriften beinhaltet. 

Damit ist der Festkalender um das Passafest erweitert (vgl. z.B. 

Dtn. 16,1-6). Auf Passa und Mazzot gehen wir unten näher ein (s. 8.5). 

Die identischen Verse 23,19 und 34,26 beinhalten zwei Vorschriften. 

Die erste bezieht sich auf den Anspruch von JHWH über die Erstlinge des 
Gewächses. Die Vorschrift trägt einen allgemeinen Charakter. Es besteht 

kein Grund, sie in besonderer Weise auf ein bestimmtes Fest zu beziehen. 

Die zweite Vorschrift ist ein Speisegebot. Auf die Interpretation wird 

unten unter 8.6 eingegangen. 

8.4.6 Das erste Fest des Kalenders, das Fest der ungesäuerten Brote 

(23,15; 34,18), ist, wie angedeutet, mit der Geschichte verbunden. Die 

zwei anderen Feste sind Erntefeste und ans Naturjahr gebunden. Sie 

wurden offensichtlich nach Beendigung der Ernte gefeiert. Das erste Fest 

wird in 34,22, in Übereinstimmung mit der anderenorts im Pentateuch 

gebrauchten Terminologie, “Wochenfest’ genannt (vgl. Dtn. 16,10; 

Num. 28,26) (später als ‘Pfingstfest” bekannt [II Makk. 12,31f.; Tob. 

2,1]). Es wurde wahrscheinlich im Frühsommer gefeiert. Eine Zeitangabe 

für das Feiern des Festes findet sich auf jeden Fall nicht (s. daneben 

Dtn. 16,9; Lev. 23,15f.). 

In bezug auf das zweite Erntefest, das anderenorts “Laubhüttenfest’ 

genannt wird (Dtn. 16,13; Lev. 23,34), findet sich sehr wohl, wenn auch 

mit unterschiedlichen Begriffen, ein Termin für das Fest (im Herbst), 

doch fehlt eine genaue Zeitangabe (vgl. Dtn. 16,13; s. daneben Lev. 
23,39). Über die Dauer der Erntefeste beinhalten die Kalender von 

Ex. 23; 34 keine Information (s. daneben Lev. 23,39-42; Dtn. 16,13.15 

und auch Ex. 23,15; 34,18). 

Für die Feste mußte man auf Reisen, um JHWH an dem ihm zugehöri- 

"5 $. auch M. Haran, “The Passover Sacrifice”, VTS 23 (1972), S. 86-116 (S. 96f.). 

     

  

    

  



    

   EXODUS 23,13-19; 34,18-26 309 

gen Ort, der heiligen Stätte aufzusuchen (23,15b.17.19a; 34,20b.23.26). 

Ist das örtliche Heiligtum (vgl. 21,13f.; 22,28f.) oder ein bevorzugtes 

Heiligtum in der weiteren Umgebung (vgl. z.B. Am. 5,5) oder das Zen- 

tralheiligtum (vgl. Dtn. 16,2.6.11.15f.) gemeint? Ex. 34,24 setzt in jedem 

Fall voraus, daß die Feste eine Wallfahrt längerer Dauer erforderlich 

machen. Konstatiert kann werden, daß Ex. 34, aber auch Ex. 23 in diesem 

Punkt im Geiste von Dtn. 16 interpretiert werden kann. 

Die Verpflichtung zur Wallfahrt obliegt den israelitischen Männern 

(23,17, 34,23; vgl. Dtn. 16). Damit ist nicht gesagt, daß das Feiern der 
Feste reine Männersache war (vgl. Dtn. 16,11.14; 26,11 und s. z.B. 

I Sam. 1,1ff.) (s. Emmerson [s. 4.1.2], S. 378ff.). 

8.4.7 Die Feste werden als Erntefeste charakterisiert, aber Konturen 

lassen sich kaum erkennen. Konkret ist die Rede von Erstlingen.'* Diese 

mußten offensichtlich zum Heiligtum gebracht werden. Um welche 

Gewächse es sich handelte, wird in 23,16 überhaupt nicht angedeutet; in 

34,22 findet sich der Begriff ‘Weizen’ (vgl. Lev. 23,17.20), doch ist nicht 

deutlich, ob der Begriff beispielhaft gebraucht wird, um das für menschli- 
chen Verzehr bestimmte Korn (vgl. Dtn. 26,2) zu bezeichnen, oder im 
exklusiven Sinn.'” Ob die Erstlinge unbearbeitet sein mußten (Garben, 
Trauben, Oliven [vgl. z.B. Lev. 23,10; Dtn. 26,2]), oder bearbeitet 

(Getreidekörner, Mehl, Brot, Most, Olivenöl [vgl. z.B. Lev. 23,17; 

Num. 15,20f.; Dtn. 18,4]), darüber wird nichts berichtet; ebensowenig 

findet sich eine Quantitätsangabe (s. daneben Lev. 23,10.17), zumindest 

nicht konkret. Offensichtlich müssen 23,15b und 34,20b auch auf die 

Feste von 23,16 und 34,22 bezogen werden (vgl. Dtn. 16,10.16b.17) und 

erwartete man, daß man sich bei der Bestimmung der Erstlinge von der 

Größe des Ernteertrags leiten ließ. 

Auch ist einigermaßen unsicher, ob man “Erstlinge’ im strikten Sinne 
als ersten Ernteertrag verstehen muß oder im Sinne von Ernteprodukte, 

die nach der Ernte zum Gebrauch verarbeitet ins Heiligtum gebracht 

wurden, um dort, nachdem sie Gott aufgetragen wurden, zum ersten Mal 

verzehrt zu werden (vgl. Lev. 23,14 und s. auch I Sam. 2,15). Es hat den 

Anschein, daß eine Beziehung zwischen der Form der Erstlinge und deren 

Funktion beim Fest vorliegt. Angaben in bezug auf Liturgie, Rituale oder 

wie die Feste abzuhalten sind, fehlen allerdings völlig (s. daneben 
Lev. 23,15ff.39ff.;, Num. 28,26ff.; 29,12ff.; Dtn. 26,1-11), so daß man 

darüber nur spekulieren kann. Es liegt auf der Hand, daß die Erstlinge für 

JHWH bestimmt waren. Wurden sie ihm auf dem Altar dargebracht? (vgl. 

'"$. ABD, II, S. 796£.; DBS, VIII, Sp. 446ff.; IDBS, S. 336f.; Eißfeldt; Herner. 

7 Oft verbindet man die Gerstenernte, die der Weizenernte vorausgeht (9,31f.), mit 

Mazzot; vgl. 8.5.4. 

     

   



    

  

   
310 KAPITEL VIII 

Lev. 2,14-16). Oder bildeten sie das Einkommen der Priesterschaft? (vgl. 
Lev. 2,3.10; 23,20; Num. 18,12f.; Dtn. 18,4). In letzterem Falle müßte an 

Erstlinge in verarbeiteter Form gedacht werden. Auch muß mit der 
Möglichkeit gerechnet werden, daß die Erstlinge zumindest teilweise von 

denen, die sie anboten, während eines im Heiligtum abgehaltenen Mahles 
verzehrt wurden (vgl. Dtn. 16,11.14; 26,11). Die Erstlinge werden in 

diesem Fall aus Brot, Wein und Olivenöl bestanden haben. 

Daß die Erstlinge als Geschenk für JHWH galten, wurde bereits ange- 
deutet. Die Klassifizierung beruht auf einer Interpretation der Erstlinge als 
Tribut für JHWH als dem Herr des Landes (vgl. 7.3.4.2), oder, wenn 

man so will, als Dankbekundung JHWH gegenüber (vgl. Gen. 4,3f.; 

Prov. 3,9f. und s. Dtn. 26,10f.; auf die Geschichte bezogen; vgl. auch 

Dtn. 16,12), um das gute Verhältnis aufrechtzuerhalten und seinen Segen 

zu erlangen. 

8.4.8 Außerhalb des Kontextes des Festkalenders werden die Erstlinge 

in einer allgemein formulierten Vorschrift nochmals genannt (23,19a; 

34,26a). Im Lichte dessen, was dieser Vorschrift vorausgeht, liegt es auf 

der Hand, an die Erstlinge der 23,16; 34,22 betreffenden Feste zu denken 

(mit Blick auf 23,19b; 34,26b wäre allerdings eine nicht an einen spezifi- 

schen Zeitpunkt gebundene Vorschrift plausibel; vgl. 22,28f.; s. jedoch 

auch 8.4.3). Explizit wird, was in 23,15b; 34,20b; 23,17; 34,23 implizit 

geschieht, das Heiligtum als Bestimmungsort genannt. Übrigens wurden 

die Erstlinge bereits in 22,28a erwähnt. Der Begriff ‘Erstlinge’ findet sich 

dort nicht. So hat Eißfeldt, S. 28ff., 155ff., behauptet, daß die Zehnten 

das Thema der Vorschrift bilden. Seine Argumentation ist allerdings nicht 

befriedigend (s. Herner, S. 9ff.).'” Auch anderenorts im Pentateuch 
werden Erstlinge außerhalb des Festkalender-Kontextes genannt und 

selbständige Vorschriften mit Bezug darauf gegeben. So muß Lev. 19,23- 

25 zufolge in einem bestimmten Jahr, wenn die Fruchtbäume vierjährig 

sind, deren ganzer Ernteertrag JHWH geweiht werden. Historisch gesehen 

bestanden offensichtlich eine große Reihe verschiedener religiöser Ge- 

bräuche, um die Erntezeit abzuschließen. 

Im Festkalender von Ex. 34 wird die Beschreibung der drei Feste 
unterbrochen durch Vorschriften in bezug auf den Erstgeborenen und den 

Sabbat (34,19-21). Offensichtlich sind sie in Ex. 34 aufgenommen 
worden, um der Repräsentativität von Ex. 34 willen als “Wiederholung” 

des Bundesbuches (s. Kap. I, Anm. 8). Die Stellung der Vorschrift über 

'" Zum Zehnten s. H. Jagersma, “The Tithes in the Old Testament”, 07S 21 (1981), 

$. 116-128; M. Herman, Tithe as Gift. The Institution in the Pentateuch and in Light of 

Manss’s Prestation Theory, San Francisco 1991. Die Zehnten werden jedenfalls im 

Bundesbuch nicht explizit erwähnt. 

   

  

    

  



EXODUS 23,13-19; 34,18-26 311 

den Erstgeborenen inmitten von Vorschriften zu den jährlichen Festen 
verstärkt den Eindruck, daß die Weihe des Erstgeborenen (s. 7.3.4.2-4) 

einmal per Jahr stattfand (konform zu Dtn. 15,19-23). 

Zum Schluß sei noch hervorgehoben, daß der Festkalender von Ex. 23 

und 34, wie schon angedeutet wurde, wenig Details enthält. Dadurch läßt 

er sich leicht in Zusammenhang mit den stärker ausgearbeiteten Festkalen- 
dern lesen. 

8.4.9 Ein vielbesprochenes Thema ist die Frage nach dem Verhältnis 
von 23,14-19(33) zu 34,(11)18-26. Gründet letztgenannter Abschnitt auf 

ersterem oder umgekehrt? Oder gehen beide auf eine gemeinsame Quelle 

zurück? Oder ist die Rede von nebeneinander bestehenden Überlieferun- 

gen, die aufeinander Einfluß ausgeübt haben? Die Forschungsgeschichte 
zu Ex. 34 ist ausführlich beschrieben.'” Die seit Wellhausen oft vertei- 

digte Ansicht,?° daß 34,11-26 älter als Ex. 23 sei, ist m.E. unwahrschein- 
lich. 34,11-26 ist spezifischer als Ex. 23 und kann am besten als Interpre- 

tation und Konkretisierung des Paralleltextes aus dem Bundesbuch 

betrachtet werden (vgl. Fishbane*, S. 194ff., und s. bereits Eerdmans*, 

S. 88ff.). 

8.5 Das Passa und das Fest der ungesäuerten Brote (Mazzot) 

8.5.1 Vorschriften mit Bezug auf die Passafeier und Mazzot finden sich 

an verschiedenen Orten im Pentateuch. Auch in den historischen Büchern 

wird die Feier erwähnt. Folgende Tabelle bietet eine Übersicht zu den 

jeweiligen Passagen, wobei eine Reihe von Gemeinsamkeiten und Unter- 

schieden in der Beschreibung der Feier festgehalten wird. 

  

  

  

  

Passa I u Da- I IV V VI 

tum 

Ex. 12,1-14 x x x 14/ 2% 

1 

Ex. 12,15-20 x x x 

Ex. 12,21-27 x x x                       

' Siehe F.-E. Wilms, Das jahwistische Bundesbuch in Exodus 34, München 1973, $. 16- 

135; Halbe*, S. 13-55; vgl. auch Laaf, S. 39ff. 

2° Auch von z.B. Wilms, S. 189; Halbe*, S. 440ff. (vgl. die Kritik von E. Blum*, 

S. 69f., 369ff.; ders., “Das sog. ‘Privilegrecht” in Exodus 34,11-26. Ein Fixpunkt der 

Komposition des Exodusbuches?”, in: Vervenne*, S. 347-366); Osumi*, S. 69ff., und 

Crüsemann*, S. 138ff.  



         

  

    

    

    

  

    

  

    

    

  

    

  

    

  

    

  

    

    

   

   

        

   
   
   

    

    

    

312 KAPITEL VIII 

  

Ex. 12,29-42 
  

Ex. 12,43-51 
  

Ex. 13,3-10 

  

. 23,15; 34,18 

  

Ex. 34,25; 23,18 
  

Lev. 23,5-8 

  

Num. 9,1-14 

    Num. 28,16-25 

  

Din. 16,1-8 

  

Dtn. 16,16 
  

  

  

  

  

                        

Jos. 5,10-12 x 14/ % 

1 

II Reg. 23,21-23 x 

| 
II Chr. 8,12-13 x 

II Chr. 30,1-27 x 14/ x x 

2: 

II Chr. 35,1-19 x 14/ x x 

1 

Esra 6,19-22 x 14/ x x 

1 

I = Blutritus bei den Häusern 

II = Zusammenhang mit der zehnten Plage 

III = Essen von ungesäuertem Brot (ohne Angabe der Dauer) 

IV = Fest der ungesäuerten Brote/Mazzot (explizit genannt) 

V = sieben Tage ungesäuertes Brot 
VI = Erwähnung des Auszuges 

Die Übersicht verdeutlicht, daß die Aussagen über Passa und Mazzot von



    

   EXODUS 23,13-19; 34,18-26 313 

Diversität gekennzeichnet sind. Betrachtet man die betreffenden Passagen 
im einzelnen, zeigt sich, daß die Unterschiede noch größer sind und man 

davon auszugehen hat, daß in Israel einerseits unterschiedliche Auffassun- 

gen über die Art und Weise der Feier existierten und andererseits, daß die 

Gebräuche eine Neuinterpretation, Veränderung und Ausweitung erfuhren. 

Es ist unbestreitbar, daß das Passa/Mazzot eine variierte Geschichte hinter 

sich hat. Wie diese Geschichte in alttestamentlicher Zeit verlief, ist 

umstritten. 

Es ist nicht möglich hier auf alle aus dem AT verfügbaren Informatio- 
nen über die Feier zu weisen. Elemente, die im Festkalender des Bundes- 

buches weiter keine Rolle spielen, wie Lobgesang und Musik als Bestand- 

teil der Feier (II Chr. 30,21; 35,15; vgl. Esra 6,22 und s. Jub. 49,6; MPes 

V, 7, IX, 3; X, 5ff.) bleiben außer Betracht. Weil ein Kommentar nicht 

der Ort ist, um eine Geschichte des Kultus nachzuzeichnen, muß ich mich 

auf eine Besprechung der Fragen beschränken, die für 23,15.18; 34,18.25 

relevant sind. 

8.5.2 Der Ursprung und der Charakter von Passa/Mazzot ist Gegen- 

stand der Diskussion. Ex. 12-13 zufolge sind Passa und Mazzot im 

Auftrag von JHWH durch Mose eingerichtet. Von Alttestamentlern wurde 

überwiegend die Auffassung akzeptiert, daß beide Feste einen nichtisraeli- 
tischen Ursprung haben, ursprünglich keine Beziehung zueinander hatten 

und sekundär mit der JHWH-Religion und dem Auszug in Verbindung 

gebracht wurden. Der hier skizzierte Rahmen der Geschichte der Feste 

wird auf unterschiedliche Weise ausgefüllt. Ich begnüge mich damit, die 

gemäßigt kritische Position von R. de Vaux?' mit einigen Randbemer- 
kungen nachzuzeichnen:”” das Passa war ursprünglich ein Opferfest von 

(Halb-)Nomaden, das am ersten Vollmond im Frühjahr gefeiert wurde, 

wenn die Tiere ihre Jungen werfen, die Milchproduktion zunimmt und die 

Hirten ihr Winterquartier verlassen, um zu den Sommerweideplätzen zu 

ziehen.” Es ist eine gefährliche Zeit, die für das Wohl der Herde ent- 
scheidend ist. Niemand weiß, welche Gefahren (personifiziert im Verder- 

ber von 12,23)” auf den Nomaden und seine Herde lauern. Gegen 

solche Gefahren schützt man sich, indem man die ‘Häuser’ (= Zelte) und 

?! Siehe de Vaux*, II, S. 429ff., ders., Sacrifice, S. Iff.; ders.*, HAI, I, S. 345ff. 

? Zur Interpretationsgeschichte s. Gispen, GThT (1943), S. 33ff,,; Laaf, S. 148ff.; 
Schmitt, S. 25ff.; Segal, S. 78ff. 

? S. besonders L. Rost, “Weidewechsel und altisraelitischer Festkalender”, ZDPV 66 

(1943), S. 205-215 = Das kleine Credo usw., Heidelberg 1965, S. 101-112, und z.B. Laaf, 
S. 154ff. 

>” 0. Keel, ZAW 84 (1972), S. 414ff.: die Macht, die im Frühjahr, wenn der heiße 
Ostwind aufkommt, die Vegetation verdorren läßt, Brunnen austrocknet und Krankheiten 

mitbringt. 

      
   



    

  

314 KAPITEL VII 

vielleicht auch das Vieh mit Blut bestreicht. Dieses alte Ritual, das in die 

Nomadenzeit Israels zurückreicht und von Israels Vorvätern und anderen 

Semiten (s. hierzu bes. Henninger) praktiziert wurde und auf das Wohler- 
gehen der Herde gerichtet war, wurde mit der Geschichte Israels in 

Ägypten in Beziehung gebracht: der Blutritus sollte die Israeliten vor der 
gegen die Erstgeborenen gerichtete Plage schützen (12,12f.23).° Durch 

diese ‘Historisierung’, die alt sein muß, erhielten der Blutritus und andere 

Gebräuche des Passa eine neue Bedeutung. So wurden z.B. die Noma- 

denkleidung und das ungesäuerte Brot zum Symbol für den eiligen 

Auszug aus Ägypten (12,11.39). 
Mazzot ist ein Bauernfest, das im Frühjahr ungefähr zur gleichen Zeit 

wie das Nomadenfest gefeiert wurde, anläßlich der Erneuerung der 

Vegetation auf dem Land. Sieben Tage lang wurden die ersten Früchte 

der Gerstenernte genossen, ohne daß irgendein Bestandteil der vorigen 

Ernte verwendet wurde. Israel übernahm dieses Fest nach der Landnahme 

von den Kanaanäern. Schon früh wurde es in Beziehung mit der Ge- 

schichte der Befreiung aus Ägypten gebracht (23,15; 34,18). Nach der 

Josianischen Reform (621) wurden Passa und Mazzot miteinander verbun- 

den (Ez. 45,18ff.). Eine Kombination war gut möglich, da beide Feste in 

Zusammenhang mit dem Auszug aus Ägypten gebracht waren, den 

Gebrauch von ungesäuertem Brot gemeinsam hatten und in derselben Zeit 

gefeiert wurden.”° Die Kombination hatte zur Folge, daß das Datum des 
Mazzot nicht mehr von der Jahreszeit abhing, sondern feststand. 

Der Grundriß des skizzierten Bildes wurde von vielen akzeptiert. 

Daneben findet sich eine gänzlich andere Darstellung, die von der Exi- 

stenz eines allgemeinen ‘cult pattern’ im Alten Orient ausgeht.?”” Nach- 

  

” Andere betonen, daß die Übereinstimmung zwischen der Situation, in der Passa 

gefeiert wurde — die Nomaden sind im Begriff weiterzuziehen —, und der entsprechenden 

Situation von Israel in Ägypten wesentlich dazu beigetragen hat, daß das Passa mit dem 

Auszug in Verbindung gebracht wurde; zu den verbindenden Elementen s. Laaf, S. 117f,; 
Schmitt, S. 58ff. 

2° Nach anderen war anfänglich nur das Mazzot mit dem Auszug verbunden; erst später 

(Din. 16) auch das Passa, so z.B. Fohrer, S. 92f. S.I.L. Norin, Er spaltete das Meer. Die 

Auszugsüberlieferung in Psalmen und Kult des alten Israel, Lund 1977, S. 184, 189, glaubt, 
daß die Beziehung von Passa und Mazzot mit dem Auszug deuteronomistischen Ursprungs 

sei, obwohl des Auszugs schon vorher gedacht wurde (S. 189f.). 

” Zum kultischen ‘Sitz im Leben’ von Ex. 1-15 mit der damit verbundenen Vorstellung, 

daß der Auszug in einem Kultdrama repräsentiert wurde, s. J. Pedersen, “Passahfest und 

Passahlegende”, Z4W 52 (1934), S. 161-175; I. Engnell, “The Exodus from Egypt”, in: A 

Rigid Scrutiny, Nashville 1969, S. 197-206; vgl. auch z.B. Henton Davies, S. 90ff.; Otto, VT 

26 (1976), S. 3-27; S.O. Steingrimsson, Vom Zeichen zur Geschichte, Lund 1979; zur Kritik 

s. z.B. de Vaux*, HAI, 1, S. 306ff.; Schmitt, S. 89ff. 

     

  

    

    

  



  

  

    

   EXODUS 23,13-19; 34,18-26 315 

dem früher schon von u.a. I. Engnell?® die These verteidigt wurde, daß 
Passa/Mazzot ein ursprünglich kanaanäisches Neujahrsfest gewesen sei, 
hat Segal, S. 114ff., in Weiterführung dieser These sich dafür eingesetzt, 

diesem Frühjahrsfest scharfe Konturen zu verleihen, das neben spezifisch 
israelitischen Charakteristika Übereinstimmungen mit den Neujahrsfesten 
anderer Völker im Alten Orient aufweise und das seit frühen Zeiten von 

den Israeliten als ein Wallfahrtsfest gefeiert worden sei. Zustimmung hat 

Segal nicht gefunden. Ich lasse daher diese Auffassung auf sich beruhen 

und kehre zurück zur ersten Meinung und ihren Ort in der alttestamentli- 

chen Wissenschaft. 
8.5.3 War das Passa ursprünglich ein Nomadenfest? Nachdem schon 

früher die herrschende Auffassung von Verteidigern des Passa/Mazzot als 

Neujahrsfest kritisiert wurde,” wurde sie mit guten Gründen von Wam- 

bacq, der dieser Theorie nicht anhängt, bestritten.’° So gibt es keine 
hinreichenden Argumente für die Behauptung, daß die in Ex. 12 beschrie- 

benen Gebräuche (das Braten des Opfertieres, das Essen von ungesäuer- 

tem Brot und Kräutern), die Kleidungsvorschrift und der Blutritus am 

besten oder nur im Lichte der unter Nomaden üblichen Bräuche erklärt 

werden können.’' So rechnet Wambacq damit, daß Israel in der Lage 

war, religiöse Riten zu schaffen, in diesem Fall für das Auszugsgedächt- 

nisfest.”” Wambacq versteht 12,1-23 auf dem Hintergrund von Israels 
Aufenthalt im Exil: weil das Heiligtum fehlte, wurde das Passa zu einem 

Familienfest.’” Wambacgs These ist weniger anfechtbar als der Stand- 
punkt von z.B. Laaf, S. 131ff., 161f. Er liest 12,1-20 auf dem Hinter- 

grund des Exils,’* hält aber trotzdem an einem nomadischen Ursprung 
des Passa fest. In diesem Fall muß man annehmen, daß P in später Zeit 

die Praxis einer sehr alten Zeit erneut aufnimmt. Diese Auffassung ist 

weit verbreitet (z.B. Noth; Hyatt; Schmitt, S. 79), aber ziemlich zweifel- 

haft. Wambacgs Auslegung ist übrigens auch spekulativ. 

In Hinsicht auf Ex. 12-13 darf nicht übersehen werden, daß der Schrei- 

28 «The Passover”, in: A Rigid Scrutiny, S. 185-196. 

® Vgl. auch die methodologische Kritik von J.W. Rogerson, Anthropology and the Old 

Testament, Oxford 1978, S. 38f. 

» S. Bib 57 (1976), S. 206ff., 301ff. 

®! Vgl. auch Schreiner, S. 70ff., 82; van Seters, S. 172. 

” Van Seters, S. 170, 172, 177f., betont, daß die Schreiber nicht nur in der Lage waren, 

bestehenden religiösen Bräuchen eine neue Bedeutung zu verleihen, sondern auch neue zu 

schaffen und zu legitimieren. 

® Vgl. van Seters, S. 180f.,, seiner Meinung nach widerspiegelt auch 13,3-16 die 
Exilssituation. 

*# S. auch z.B. Schmitt, $. 80ff.; Schreiner, S. 89 (Passa ist ein Zeichen der Erwartung, 

daß JHWH, wie einst in Ägypten, durchs Land gehen und die Feinde erschlagen werde); 

u.a. Fohrer, S. 88, bezieht den P-Abschnitt auf die nachexilische Situation. 

      

 



    

  

316 KAPITEL VIII 

ber über die Situation in Ägypten erzählen möchte. Obwohl außer Frage 
steht, daß fortwährend, wenn von Israel in Ägypten die Rede ist, das 
spätere Israel angesprochen wird, verhält es sich nicht so, daß der Schrei- 
ber jegliche historische Perspektive aus den Augen verliert.” Ich möchte 
auf folgendes hinweisen: abgesehen von Ex. 12 wird das Passa im AT 
stets als ein Fest beschrieben, das beim Heiligtum (lokal oder zentral) 
gefeiert wurde. Daß es Ex. 12 zufolge zu Hause gefeiert werden muß 

(bajit in 12,7.13.15.19.22.23.27.46), hängt mit der Situation in Ägypten 
zusammen: Israel verfügt noch nicht über ein Heiligtum. Der Schreiber 
berücksichtigt das globale Bild der Kultgeschichte im Pentateuch. Darum 
schweigt er auch über die Rolle des Kultpersonals bei der Feier (s. 12,6f.) 
und ebenso über Opfer während des Mazzot (explizit genannt in Lev. 
23,18; Num. 28,19ff.) und erwähnt, daß auch die Stücke gebraten und 
gegessen werden müssen, die sonst auf den Altar gebracht wurden (12,9f.; 
vgl. Lev. 1,8f. u.a.).” 

8.5.4 War das Mazzot ursprünglich ein Erntefest? Schon Holzinger 

und Beer, Pesachim, S. 19f., 29, wiesen die gängige Auffassung ab. Beer 
glaubt allerdings, daß das Fest kanaanitischen Ursprungs sei. Auch bezog 
er es auf das Naturjahr: ungesäuertes Brot wird mit Blick auf die bevor- 

stehende Ernte gegessen; man glaubte, daß die Ährenreife durch Sauerteig 
negativ beeinflußt werden könnte, weil man dachte, die Seele des Korns 
könnte dadurch erschreckt und verjagt werden. Von anderen wurde erneut 
— mit guten Gründen — glaubhaft gemacht, daß das Fest nicht das Fest 
der Erstlinge der Gerstenernte sein kann.’” Es kann deshalb kein Ernte- 
fest sein, weil es an einem bestimmten Tag gefeiert werden muß (im 
Unterschied zum Wochen- und Laubhüttenfest) und nie in Beziehung mit 
der Ernte steht. Im Monat Abib ist die Gerste noch nicht reif zur Ernte. 

Wie kann der Brauch der ungesäuerten Brote dann erklärt werden? 
Segal meint, daß der Sauerteig beseitigt werden muß, um zu verhindern, 
daß die kommende Ernte verdorben wird. Wambacq konkludiert, daß das 
Fest, wenn nicht schon von Anfang an, so doch sicher sehr früh mit dem 
Auszug verbunden war; die eintägige Feier beschreibt er wie folgt: ein 
Tier wurde geopfert; bei der Mahlzeit war nur ungesäuertes Brot (23,18; 
34,25) erlaubt; man aß zum Gedächtnis an den Auszug (12,8.34.39).°® 
Halbe hält am nomadischen Ursprung des Passa fest und behauptet, daß 

  

® Anderenorts werden Vorschriften gegeben, die der Situation in der Wüste Rechnung 
tragen (Lev. 16,10.21f.; 24,10-23 u.a.); vgl. Houtman*, Pentateuch, S. 353ff. 

” Anders Haran, S. 114ff.: auch Ex. 12 setzt voraus, daß das Passa ein Fest beim 
Heiligtum ist. 

” Siehe Segal, S. 108ff, 115f., 128, 178ff, 194ff., Halbe, ZAW 87 (1975), S. 325ff.; 
Wambacq, Bib 61 (1980), S. 31ff.; vgl. auch Otto, Mazzenfest, S. 183; van Seters, S. 171f. 

"*S. Bib 62 (1981), S. 505. 

     

  

    

  

  



  

    

   EXODUS 23,13-19; 34,18-26 317 

das Essen von ungesäuertem Brot typisch für das Reisen, für die nomadi- 
sche Existenz sei. Nach dem Einzug, als die Nomaden Bauern geworden 

waren, erhielt das Essen von ungesäuertem Brot eine andere Bedeutung. 

Anfänglich noch im Rahmen des Passa (Jos. 5,10-12) übt es beim Feier- 

teilnehmer nicht mehr bei Aufbruch und Reise eine prägende Wirkung 

aus, sondern beim ersten Gebrauch des Ertrags des Kulturlandes nach dem 

Auszug und der Reise. Später wurde die Verwendung von ungesäuertem 

Brot zu einem selbständigen Fest von sieben Tagen. Es ist allerdings kein 
Landbaufest — während der Feier steht das Getreide noch unreif auf dem 
Feld -, sondern ein Fest, das die Bauern daran erinnert, daß der Empfang 

von Feldfrüchten die Erfüllung der Auszugsverheißung ist: ‘das Mas- 

sothfest gilt dem Heilsgeschehen, das allem Wirtschaften voraus ist und 

dem sich aller Reichtum verdankt’ (S. 345). Das Fest hat sich einen solch 

festen Platz erworben, daß der Versuch, das außer Brauch geratene Passa 

zu restaurieren, zu einem Kompromiß geführt hat: Passa/Mazzot als 

Doppelfest (Dtn. 16). Kurz: Halbe versucht das Passa als Gedächtnisfest 

der Geschichte mit der agrarischen Existenz zu verbinden. Van Seters, 

S. 179, lehnt den nomadischen Ursprung des Passa ab und stuft Dtn. 16 

als frühestes Zeugnis dessen Feier ein. Mazzot sei noch jünger: als 

während des Exils der Tempel in Schutt und Asche lag und ein rituelles 

Schlachten unmöglich war, wurde der Brauch der ungesäuerten Brote 

beim Passa zu einem eigenständigen siebentägigen Fest. Diese These 

gründet konstitutiv auf einer Spätdatierung von J.” Van Seters scheint 
allerdings nicht zu berücksichtigen, daß 13,11-16, das eng mit 13,3-10 

verbunden ist, sehr wohl die Existenz eines Heiligtums voraussetzt. 

8.5.5 Das Verhältnis von Passa und Mazzot: Wurden zwei verschiedene 

Feste miteinander kombiniert? Wurde ein aus zwei Komponenten beste- 

hendes Fest in Ex. 12 zerteilt, weil nur die Zeremonie des Passa seine 

volle Bedeutung beim Auszug hatte (Mazzot wurde nicht beachtet) und in 

der Zeit, als der Pentateuch ‘zusammengestellt’ wurde, nur die Mazzot- 

Bestimmungen von den Israeliten außerhalb Jerusalems eingehalten 

wurden? (Segal, S. 174ff.; vgl. S. 92ff.). Entwickelte sich ein Element aus 
der Passafeier zu einem selbständigen Fest, das sich später mit dem Passa 

zu einem Doppelfest vereint hat? (Halbe, van Seters). Wambacq vertritt 
einen noch anderen Standpunkt: das ursprünglich eintägige Mazzot werde 

in Dtn. 16 mit einem neuen Namen, Passa, vorgestellt. Passa/Mazzot 

müsse scharf vom Brauch unterschieden werden, sieben Tage lang 

ungesäuerte Brote zu essen. Dieser Brauch wurde erst nach dem Exil (vor 

419; Passa-Papyrus von Elephantine; s.u.) mit dem Passa verbunden.” 

” S. dazu Houtman*, Pentateuch, S. 226ff. 
“05, Bib 62 (1981), S. 499Ff.; vgl. Bib 57 (1976), S. 308ff. 

      

 



   

  

318 KAPITEL VII 

Wie hat man zu urteilen? Haran, S. 110, ist der Ansicht, daß ein 

Studium der biblischen Quellen zeigt, daß sie alle die Existenz einer 

Beziehung zwischen Passa und Mazzot belegen. Aus der Erwähnung der 

als alt betrachteten Texte 23,18; 34,25, daß gesäuertes Brot beim Passa 

tabu ist, konkludiert er, daß die Beziehung zwischen beiden kein Novum 

sei, das erst in Dtn. 16,1-8 oder Ez. 45,21 begegnet. Ein Problem bleibt 

allerdings, daß das Fest in Ex. 23 und 34 zwar explizit Mazzot genannt 

wird (23,15; 34,18), aber nicht explizit mit dem Passa (23,18; 34,25) in 

Verbindung gebracht wird. Mazzot wird ausdrücklich als Gedächtnis des 

Auszugs beschrieben. Das Passa nicht. Die Bedeutung wird als bekannt 

vorausgesetzt. Ob die in 23,18; 34,25 unterstellte Bedeutung mit der 

zusammenfällt, die in Ex. 12 dem Passa gegeben wird, oder ob Ex. 12 

eine Neuinterpretation eines bestimmten nächtlichen Rituals beinhaltet, 

bleibt unsicher. Wie dem auch sei, die Art und Weise, wie Passa und 

Mazzot im AT erwähnt werden, macht es wahrscheinlich, daß die Bezie- 

hung zwischen den beiden nicht ursprünglich ist. Eine Beschreibung der 

Geschichte der Feste ist jedoch ein äußerst problematisches Unterfangen. 

Die Puzzelstücke der jeweiligen Texte lassen offensichtlich eine Kombi- 

nierung in allerlei Variationen zu, die in stets neuen Theorien ausmünden. 

Betrachtet man die Fakten, dann muß man m.E. feststellen, daß die 

Auffassung, daß vorisraelitische Feste von Israel übernommen und 

historisiert wurden, nicht nachzuweisen ist. Sie ist eine Frucht von 

Wellhausens allzu einfacher, evolutionistischer Sicht der Religionsge- 

schichte Israels. Wohl aber ist glaubhaft zu machen, daß Israel sich 

bestehende religiöse Gebräuche und Symbole dienstbar gemacht hat, um 

der großen Heilstaten in seiner Geschichte zu gedenken, und sie einsetzte, 

um seine Feste zu gestalten. Wie das ein oder andere vonstatten ging, läßt 

sich nicht mehr transparent machen. 

Deutlich ist, daß ab einem bestimmten Zeitpunkt Passa/Mazzot gehalten 

wurden. Aber ab wann genau? Eine Antwort ist nicht einfach. Dies hängt 

mit den Problemen zusammen, vor die uns eine Textdatierung stellt, 

sowie u.a. damit, daß die Schreiber durchaus die historische Perspektive 

im Auge behielten (s.o.) und zudem, daß unsere Kenntnis der Kultge- 

schichte Israels gering ist.*' Daß dies bereits vor dem Exil stattfand, läßt 
sich nicht ausschließen. Ein Lesen der Abschnitte auf dem Hintergrund 
des Exils befriedigt in jedem Fall nicht. 

8.5.6 Aber wie sah Passa/Mazzot dann aus? Vorher schon wurde auf 
den divergierenden Charakter der alttestamentlichen Stellen aufmerksam 

gemacht. Sie verdeutlichen, daß Passa/Mazzot in verschiedenen und 

wechselnden Gestalten/Formen bestanden haben mußte und den Um- 

* Vgl. Houtman*, Pentateuch, S. 360ff. 

    

  

    

  

  



EXODUS 23,13-19; 34,18-26 319 

ständen entsprechend der Charakter der Feier eine Veränderung erfuhr. 
Verschiedene Fragen tauchen an dieser Stelle auf. Dauerte das Fest 

ursprünglich nur einen Tag? (Wambacgq). 

Es muß eingeräumt werden, daß man zuweilen den Eindruck erhält, daß 

gesäuertes Brot nur einen Tag lang tabu war (12,17; 13,3). Andererseits 

ist die Periode von sieben Tage so stark in den Texten verankert, daß man 

bei einer Akzeptanz von Wambacgs These gezwungen ist, mit einer 

eingreifenden Bearbeitung zu rechnen. Nimmt man überdies an, daß 

Passa/Mazzot anfänglich bei einem (Lokal-)Heiligtum gefeiert wurde, 

brauchen die sieben Tage kein Problem darzustellen — das Brot aß man 
nach dem Passa-Ritual im Heiligtum auf dem Heimweg, als Erinnerung 
an den Auszug, an das Unterwegs-Sein (Dtn. 16,5ff.);” 12,16 (vgl. 

Lev. 23,6-8) und 13,5 (vgl. Dtn. 16,8) scheinen allerdings je eine andere 

Situation vorauszusetzen. Ferner muß mit Veränderungen in der Interpre- 

tation der Bräuche gerechnet werden. In diesem Zusammenhang gilt es, 

einige Anmerkungen zum Essen von ungesäuertem Brot zu machen. 

In den Texten, die die Feier von Mazzot vorschreiben, wird stets auf 

den Auszug aus Ägypten verwiesen, außer in Dtn. 16,3, wo der Brauch 

der ungesäuerten Brote nicht erklärt wird. In den erzählenden Text- 

abschnitten wird allerdings eine Erläuterung des Brauchs geboten 

(12,34.39), doch stimmt diese nicht (nur teilweise?) mit der Erläuterung 

von Dtn. 16,3 überein (s. auch 8.2 zu 23,15).* Der Brauch ist im Laufe 
der Zeit offensichtlich unterschiedlich erklärt worden.“ Vielleicht ist das 

Essen von ungesäuertem Brot und das Beseitigen von Gesäuertem ur- 

sprünglich ein Säuberungs- und Erneuerungsritus gewesen. So ist es nicht 

unbegründet, daß ungesäuertes Brot als Sinnbild für Reinheit verstanden 

wird.“ Der Auszug aus Ägypten ist der Übergang in eine neue Existenz. 
Durch das Feiern des Passa/Mazzot ziehen die Israeliten in der Neuheit 

des Lebens aus, befreit, vor dem Tod bewahrt und gereinigt. Entsprechend 

der Feier des Passa und dem Essen von ungesäuertem Brot beim Einzug 

#2 Vgl. Halbe, ZAW 87 (1975), S. 165ff. 
#% De Vaux*, HAI, I, S. 348, sieht einen Zusammenhang zwischen 12,34.39 und dem 

Essen von ungesäuertem Brot beim Passa (Nomadenspeise); vgl. Halbe (s.o.); gemäß Otto, 

VT 26 (1976), S. 15ff., gehören 12,34.39 zur Ätiologie des Mazzot; so auch van Seters, 

S. 176, und schon Eerdmans*, S. 39, 120; W. Fuss, Die deuteronomistische Pentateuchre- 

daktion in Exodus 3-17, Berlin/New York 1972, S. 283f. 

# Josephus, Ant., II, 316f., berichtet, daß ungesäuertes Brot zur Erinnerung an die Zeit, 

wo Mangel herrschte, gegessen wurde. 

® ZB. Keil, S.424, 433f.: Passa/Mazzot bezeichnet die innerliche Trennung vom 

Heidentum, den Eintritt in das neue Leben der Gemeinschaft mit Gott; Heinisch, S. 101: 

dieses Essen ermahnt Israel, ein heiliges Leben zu führen; Gispen, S. 124, 126f,, 128: es 

deutet den Bruch mit der Sünde an.  



  

320 KAPITEL VII 

in Kanaan (Jos. 5,10ff.) ist auch der Einzug als Übergang in eine neue 
Existenz zu verstehen. Zäsuren in der Heilsgeschichte werden durch 

Passa/Mazzot markiert. 

8.5.7 Das Verhältnis zwischen Passa und der zehnten Plage, dem Tod 

des Erstgeborenen (12,29f.), die oft als Urplage betrachtet wird,” ist 
Gegenstand der Diskussion. Um folgende Frage geht es: ist die Erzählung 

vom Tod der Erstgeborenen, die in 12,11-13 mit dem Passa verbunden 

wird, aus dem Passaritual entstanden oder ist das Passaritual in bezug auf 

die Überlieferung der zehnten Plage sekundär? In erstem Fall behauptet 
man, daß der auffällige Umstand, daß nur die Erstgeborenen betroffen 
sind, einzig auf der Grundlage der Priorität des Passarituals erklärt werden 
kann. In bezug auf die Erfaltung dieser Meinung werden unterschiedliche 

Wege beschritten.‘” So wurde z.B. die Ansicht vertreten, daß das Passa 

ursprünglich das Opfer der menschlichen Erstgeburt gewesen sei. Weil 

Pharao Israel das Opfern verweigerte (Passa = Fest in der Wüste von 

3,18; 5,1.3 usw.),'” darum hat JHWH die Erstgeborenen Ägyptens — 
entsprechend einer älteren Version: Pharaos erstgeborenen Sohn (4,23) — 

getötet. Der Tod der erstgeborenen Tiere sei eine spätere Zufügung. Im 

Passaritual nahm später ein Tier als Substitut den Platz der menschlichen 

Erstgeburt ein (vgl. Gen. 22) (Greßmann*, S. 100ff.). Mehr Zustimmung 

fand die Auffassung, daß die zehnte Plage aus dem Brauch entstanden sei, 
beim Passa erstgeborene Tiere zu schlachten.” Pharao wollte dies ver- 
hindern, was zur Folge hatte, daß auch die menschliche Erstgeburt 

starb.°° Mit einem neuen Akzent wurde die Auffassung der Priorität des 

46 
$. z.B. Greßmann*, S. 82, 101; M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch, 

Stuttgart 1948, S. 73f.; Fohrer, S. 72ff. 

* Siehe Schmitt, S. 37ff. 

# Von Autoren, die Passa und Erstgeburtsopfer miteinander verbinden, aber auch von 

anderen (z.B. de Vaux, Sacrifice, S. 18) wird das Fest in der Wüste mit dem Passa 

identifiziert. Daß in Ex. 12 die Rede von der Passafeier in Ägypten ist und nicht in der 

Wüste, wird von Greßmann*, S. 103, literarisch erklärt: ein jüngerer Erzähler hat das zum 

Sinai gehörende Passa in die Zeit des Auszugs verlagert (vgl. E. Meyer, Die Israeliten und 

ihre Nachbarstämme, Halle a.S. 1906, S. 40); Henton Davies, S. 101ff, erklärt dies 

historisch: durch den Widerstand des Pharao war es unmöglich, das Fest pünktlich in der 

Wüste zu feiern, darum beschloß Mose, es in Ägypten zu feiern. S. zu dieser Frage Schmitt, 

S. 25f.; Segal, S. 152f. (der Hintergrund von 3,18 usw. sei der rituelle Exodus während des 

Neujahrsfestes; vgl. S. 179, 209f.); Wambacq, Bib 57 (1976), S. 213ff., und Houtman*, 
Exodus, 1, S. 375ff. 

®S. z.B. J. Wellhausen (Anm. 12), S. 84f,, Beer, Pesachim, S. 11f.; Pedersen*, IN-IV, 

S. 398f. 

®° Laaf, S. 119ff., sieht ebenfalls eine Beziehung zwischen dem Fest in der Wüste und 

dem Tod der Erstgeborenen, glaubt aber, daß eine Identifizierung dieses Festes mit dem 

Passa unrichtig sei; übrigens: die Ansicht, daß das Passa die Keimzelle der zehnten Plage 

sei, impliziert nicht, daß man 12,21ff., das gewöhnlich als die älteste Version des Passaritu- 

         

  

    

  
   

 



  

EXODUS 23,13-19; 34,18-26 321 

Passarituals von Noth vorgetragen.°' Er betont den Blutritus als wesentli- 

ches Element: das Passa ist ein apotropäischer, Unheil abwehrender Ritus, 

der insbesondere den Erstgeborenen galt. Noth versucht dem Vorwurf 

entgegenzutreten, daß die Passa-Texte über die erstgeborenen Tiere 

schweigen. 

Die Theorie von der Priorität steht und fällt mit der Richtigkeit der 

Prämisse, daß beim Passa die Erstgeburt geschlachtet wurde. Diese 

Auffassung hat noch stets Anhänger,” findet aber keinen Anhaltspunkt 

im AT und wurde zu Recht abgewiesen.” Eine Konsequenz der Abwei- 

sung ist die Meinung, daß das Passaritual nur das Mittel gewesen sei, 

womit sich die Israeliten gegen den Verderber schützen. In diesem Fall ist 

das Passaritual ‘überlieferungsgeschichtlich” sekundär, jedenfalls nicht 

primär,°* wobei man z.B. annehmen muß, daß das Thema der Erstgebo- 

renen als Schlachtopfer ein erzählerisches Motiv ist, das seinen Ursprung 

in der herausragenden Position hat, oder daß es einen historischen Hinter- 

grund hat.’° M.E. wurde das Passa sekundär mit der zehnten Plage in 

Beziehung gesetzt. Es sei darauf hingewiesen, daß in den Psalmen das 

Passa zumindest nicht explizit (vgl. Ps. 81,6a; 111,4) genannt wird und 

das Ritual nicht gänzlich mit der zehnten Plage kongruent ist: die ganze 

Familie ist beim Passa einbezogen und erhält Schutz, während die Plage 

sich nur gegen den Erstgeborenen richtet. 

Otto, VT 26 (1976), S. 3-27, lehnt eine Ableitung der zehnten Plage aus 

dem Passa ab und verbindet die zehnte Plage eng mit Mazzot: die zehnte 

Plage ist die Ätiologie der Weihe der Erstgeburt, die während des Festes 

  

als betrachtet wird, literarische Priorität zuschreibt; dies ist erst recht nicht nötig, wenn man 

das Fest in der Wüste mit dem Passa gleichsetzt; z.B. J. Wellhausen, Die Composition des 

Hexateuch und der historischen Bücher des Alten Testaments, Berlin 1899 (1963*), S. 73ff., 

betrachtet 12,21-27 als Zufügung zu JE oder als Anhang von Q [= P]; s. ferner Otto, VT 26 

(1976), S. 3ff. 
5! Überlieferungsgeschichte des Pentateuch, S. T1ff., Exodus, S. 68ff. 
32 Siehe Henninger, S. 39ff., 127. 

33 Siehe Fohrer, S. 91; Segal, S. 104f.; de Vaux, Sacrifice, S. 6, 17, 21; Wambacg, Bib 

57 (1976), S. 212ff,; vgl. Schmitt, S. 42ff. 

3 Vgl. z.B. Fohrer, $. 89ff.; Laaf, S. 18ff., 119ff,; Otto, VT 26 (1976), S. 18ff, H. 

Schmid, Mose. Überlieferung und Geschichte, Berlin 1968, S. 43ff., van Seters, S. 177ff; 

de Vaux*, HAI, 1, S. 347f. 

55 S, dazu z.B. Beer, S. 59; Fohrer, S. 90, 96f.; Henton Davies, S. 112; Schmid, Mose, S. 

46f.;, Schmitt, S. 55ff. (vgl. auch Hyatt, S. 144ff.; Segal, S. 188, und s. Houtman*, Exodus, 

1, S. 185; ders.*, Exodus, II, S. 21ff.), anders M. Gilula, “The Smiting of the First-Born — 

an Egyptian myth?”, Tel Aviv 4 (1977), S. 94f., wieder anders Otto, van Seters (s.u.).  



    

  

322 KAPITEL VII 

stattfindet.” 

8.5.8 Die Geschichte des Passa ging auch in der nachalttestamentlichen 
Periode weiter. Gemäß dem sog. Passa-Papyrus aus Elephantine (419 

v.Chr.) fand die Feier unter den Juden in Ägypten im 5.Jh. statt” und 

TR XVII zufolge gehörten Passa/Mazzot zu den Feiern, die von der 
Gemeinschaft in Qumran in Ehren gehalten wurden. Außerbiblische 
Quellen bieten Informationen über aus dem AT unbekannte Bräuche, wie 

z.B. das Trinken von Wein beim Passa (zuerst in Jub. 49,6 genannt),’® 
Zulassung zur Feier ab dem 20. Lebensjahr (Jub. 49,17; TR XVII, 8) 

usw.,° und verdeutlichen, daß sich das Passa in der Zeit des NT zu 
einem Fest entwickelt hat, das aus zwei Teilen bestand: (1) Schlachtung 

durch Laien und Blutbesprengung durch den Klerus im Jerusalemer 
Tempel (MPes. V, 2ff.); (2) nächtliches Mahl in den Häusern der Stadt 

(MPes. X, 1ff.). In diesem Zusammenhang sei darauf aufmerksam ge- 
macht, daß in der jüdischen Auslegung ein Unterschied zwischen ‘dem 

Passa von Ägypten’ und dem ‘Passa der Geschlechter” gemacht wird: das 

Auswählen des Tieres am 10. des Monats (12,3), der Blutritus und das 
eilige Essen (12,7.11) galten für Israel in Ägypten, nicht aber für spätere 
Generationen.°” Der Unterschied zielt darauf ab, die Diskrepanz zwi- 
schen der Praxis der Passafeier und den biblischen Vorschriften zu recht- 
fertigen, stellt aber vor die Frage nach dem Anspruch von 12,14.24.28.51. 
Auch nach dem Fall von Jerusalem und der Verwüstung des Tempels 

(70 n.Chr.) blieben Passa und Mazzot bestehen, wenn auch in modifizier- 
ter Form, da in Ermangelung eines Heiligtums das Schlachten und der 
Brauch des Passalammes nicht mehr möglich war. Die Feier findet in der 
Synagoge statt und insbesondere im häuslichen Kreise, entsprechend der 
Liturgie der Passa Haggada, deren feste Punkte bereits in MPes. X (2.Jh.) 

  

° In gleicher Weise van Seters, S. 176ff.; vgl. auch Wambacq, Bib 61 (1980), S. 42ff,; 
62 (1981), S. 513ff.; anders Laaf, S. 124f.: zuerst wurde der Auszug mit dem Tod der 
Erstgeburt verbunden; im folgenden wurde Mazzot, das als Fest der Erstlinge der Ernte eng 
mit der Weihe der erstgeborenen Tiere verbunden ist, mit dem Auszug in Verbindung 
gebracht. 

7 8. z.B. B. Porten, Archives from Elephantine, Berkeley/Los Angeles 1968, S. 122ff.; 
P. Grelot, “Sur le ‘Papyrus Pascal’ d’El&phantine”, in: Melanges Bibliques usw. (FS 
H. Cazelles), Kevelaer/Neukirchen-Vluyn 1981, S. 163-172; Segal, S. 8ff., 221ff. 

® Vgl. G. Beer, ZAW 31 (1931), S. 153. 
® Details über das Feiern in späterer Zeit müssen unberücksichtigt bleiben; zu Informati- 

onen über Jub. 49; Josephus; Philo; MPes. s. z.B. Str-B, IV, S. 41ff.; Beer, Pesachim, 
S. 46ff.; Segal, S. 19ff., 23 1ff. 

® Z.B. TPsJ zu 12,3.11; Mek., I, 25, 40, 117£.; MPes. IX, 5; bPes. 96a; Raschi, Ibn Esra, 
Nachmanides und auch z.B. Cassuto; was genau zum ersten Passa gehört, darüber besteht 
keine Einigkeit. 

     

  

    

  

  



EXODUS 23,13-19; 34,18-26 323 

zutage treten.°' Das Passaritual wurde die Jahrhunderte hindurch von den 
Samaritanern praktiziert. Ihre Feier hat eine strikte Beachtung der Vor- 
schriften von Ex. 12 im Auge. Die Passafeier ist auch bei den Fala- 

schas bekannt. Auch bei ihnen sind Schlachtung und Mahlzeit Teil des 
Rituals.°° Die Passafeier im NT ist eng mit dem Tod Jesu verbunden und 
wirft u.a. aufgrund der Divergenzen zwischen den Synoptikern und 

Johannes Probleme auf, u.a. in bezug auf das Datum und die Art des 

letzten Mahles Jesu mit seinen Jüngern (Mk. 14,12ff. par.; Joh. 13ff.). Ich 

weise lediglich darauf hin, daß die Ansicht, der zufolge kein direkter 

Bezug zwischen dem Abendmahl und dem Passa bestehe,°* nicht über- 

zeugen kann und das Abendmahl auf dem Hintergrund des Passa Profil 

erhält.“ 

8.6 Das Böcklein in der Milch seiner Mutter 

Schwer verständlich ist die Bestimmung, daß ein Böcklein nicht in der 

Milch seiner Mutter gekocht werden darf (23,19; 34,26; Dtn. 14,21). Die 

Bestimmung wird gewöhnlich im Zusammenhang mit zwei anderen 

Bestimmungen besprochen: ein Rind oder ein Schaf darf nicht am glei- 

chen Tag wie sein Junges geschlachtet werden (Lev. 22,28); aus einem 

Vogelnest dürfen die Jungen genommen werden, die Mutter soll man 

fliegen lassen (Dtn. 22,6f.). In letzterem Fall geht es nicht um eine Form 

von Tierschutz oder Mitleid mit dem Tier. Der Mutter werden ihre 

Jungen weggenommen (die Jagd auf Vögel war im alten Israel vollkom- 

men akzeptiert; vgl. z.B. Jer. 5,26; Hos. 9,8; Am. 3,5). Die Vorschrift von 

Lev. 22,28 richtet sich nur gegen das gleichzeitige Schlachten und 

verlangt z.B. nicht, daß eines der beiden nicht vor den Augen des anderen 
geschlachtet wird.°° Der jüdische Brauch, keine mit Milch zubereiteten 

Gerichte und Fleisch während derselben Mahlzeit zu servieren, gründet 
auf der rabbinischen Interpretation von 23,19; 34,26; Dtn. 14,21. 

©! Siehe B.M. Bokser, The Origin of the Seder, Berkeley 1984. 
® Siehe J. Jeremias, Die Passahfeier der Samaritaner, Gießen 1932 (mit Fotos); Segal, 

S. 251ff. 

® Siehe W. Leslau, Coutumes et croyances des Falachas, Paris 1957, S. 70f., 79f,; 

Segal, S. 255f. 

6% S. z.B. Beer, Pesachim, S. 92ff. 

© Zum NT s. z.B. TAWNT, V, Sp. 895ff.; F. Chenderlin, Bib 56 (1975), S. 369-393; 57 

(1976), S. 1-24; R. Le Deaut, La nuit pascale, Rome 1963; N. Füglister, Die Heilsbedeu- 

tung des Pascha, München 1963; J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 1960' 

G.B. Gray, Sacrifice in the Old Testament, Oxford 1925, S. 383ff.; Segal, S. 33ff., 242ff. 

® Keel, Böcklein, bietet einen Überblick zur Auslegungsgeschichte der fraglichen Texte. 

S. auch TAWAT, I, Sp. 924ff., Gaster*, S. 250ff.  



  

324 KAPITEL VII 

Philo (De virtutibus, $ 124-144) behauptet, daß 22,29; Lev. 22,27 vom 

Respekt gegenüber dem Tier zeugen: der Mensch darf das eben geborene 
Tier nicht von der Mutter wegholen, um sich selbst daran gütlich zu tun, 

oder unter dem Vorwand, es opfern zu wollen; der Mutter darf kein 

unnötiger Schmerz zugefügt werden; so muß verhindert werden, daß sie 
an Euter und Zitzen leidet, weil sie nicht säugt; auch 23,19; Lev. 22,28 

tragen den Gefühlen des Tieres Rechnung und beinhalten überdies eine 
Lektion für den Menschen: wenn der Gesetzgeber bereits in bezug auf 
unverständige Tiere soviel Humantität verlangt, wieviel mehr verlangt er 

dies dann nicht von den Menschen im Umgang miteinander!‘ Von 
Josephus (Contra Apionem, II, 213f.) wurde Dtn. 22,6f. als ein Humange- 

bot interpretiert; von Pseudo-Phocylides als ein pragmatisches Gebot: ‘... 

laß die Mutter zurück, damit du von ihr wieder Junge erhältst” (84f.). 

Maimonides (12.Jh.) gibt dem pragmatischen Prinzip auch einen Ort in 

der Interpretation von 23,19 usw.: ein Böcklein, das in der Milch seiner 

Mutter gekocht wird, ist eine zu fette Speise, die das Blut erstarren läßt. 

Betrachtungen ä la Philo hielten sich die Jahrhunderte hindurch. 
Seit der zweiten Hälfte des 19.Jh. (aber auch schon bei Maimonides), 

insbesondere nach dem Fund ugaritischer Texte, gewann die Auffassung 

breiten Raum, daß 23,19; 34,26; Dtn. 14,21 gegen solch einen Brauch 

gerichtet sei, der außerhalb von Israel im Rahmen eines Götzenkultes 

ausgeübt wurde.°® Keel weist diese Auffassung ab und behauptet unter 

Verweis auf die vielen aus dem Alten Orient bekannten Abbildungen 

einer säugenden Kuh oder Ziege mit ihrem Jungen, daß mit einem 

kanaanäischen Hintergrund des betreffenden Abschnitts gerechnet werden 

muß: die säugende Kuh/Ziege war Symbol für gottgeschenkte Fruchtbar- 
keit und göttliche Sorge und Liebe, die vor allem durch Muttergottheiten 
repräsentiert wurden; aus diesem Grund war die säugende Kuh/Ziehe in 
der Opfergesetzgebung mit Tabus umringt; man wollte die durch die 
Tiere symbolisierten Göttinnen nicht kränken; solche Tabus wurden von 
Israel hin und wieder übernommen, ohne daß man um die genaue Bedeu- 

tung gewußt habe; bei Israel sind sie zu allgemeinen Speisevorschriften 

geworden; in zumindest einem Fall werde Respekt vor einer fundamenta- 

len Schöpfungsordnung, der Mutter-Kind-Beziehung, zum Ausdruck 
gebracht (Dtn. 22,6f.). Kurzum: Keel signalisiert eine Entwicklung vom 

Opfertabu zur Forderung nach einer respektvollen Haltung in bezug auf 
eine besonders auffällige Schöpfungsordnung, die Mutter-Kind-Beziehung, 

© In der rabbinischen Auslegung und von Philo sind die Gebote auf jeweils ein junges 
Tier bezogen worden; g‘di in 23,19 hat eine engere Bedeutung; s. 8.3 zu 23,19. 

® S. jedoch R. Ratner & B. Zuckerman, “A Kid in Milk’? New Photographs of KTU 
1.23, Line 14,” HUCA 57 (1986), S. 15-60. 

  

         

    

   

 



EXODUS 23,13-19; 34,18-26 325 

in der sich die Sorge der Natur um den Fortgang des Lebens widerspiege- 
le (S. 40ff., 142ff.). 

Keels Darlegung überzeugt mich nicht. M.E. kann man nur schwer 

behaupten, daß in Dtn. 22,6f. von Pietät gegenüber dem Tier die Rede ist. 
Die von Keel gesammelten Abbildungen verdeutlichen, daß der Mensch 
im Alten Orient von der liebevollen Beziehung von Kühen und Ziegen zu 

ihren Jungen beeindruckt war (vgl. auch I Sam. 6,7ff.). Zu bezweifeln ist 
m.E., daß 22,29 usw. hiervon Zeugnis ablegen. In bezug auf 22,29; 

Lev. 22,28 könnte vorausgesetzt werden, daß das Junge sieben Tage bei 

der Mutter bleiben darf, weil es einigermaßen entwickelt sein muß, um 

als Opfergabe geeignet zu sein. Von Pietät gegenüber dem Tier scheint 
keine Rede zu sein. Siehe 22,28: das Opfer darf nicht hinausgezögert 

werden; JHWH muß das erhalten, worauf er ein Anrecht hat. In 23,19; 

34,26; Din. 14,21; 22,6f. ist m.E. von Tabus die Rede, doch läßt sich 

deren Sinn nicht mehr rekonstruieren. Genannte Bräuche mußten offen- 

sichtlich unterlassen werden, da man sonst ein Unheil heraufbeschwor 

(siehe Schluß von Dtn. 22,7). 

Gemäß C.M. Carmichael, HThR 69 (1976), S. 1-7, richtet sich das 

Gebot von 23,19; 34,26; Dtn. 14,21 gegen eine Vermengung von Tod und 

Leben: das tote Böcklein wird in der Mich seiner Mutter gekocht, die ihm 

das Leben schenkte. Labuschagne meint, daß mit ‘Milch’ rötliche Biest- 

milch gemeint sei und das Kochen damit deshalb verboten war, weil man 

aufgrund der Farbe glaubte, daß die Milch Blut enthalte”. Um Labu- 
schagnes Auffassung zu akzeptieren, ist es notwendig, daß man bereit ist, 

mit ihm eine enge Beziehung zwischen 23,19b und dem Brauch, Erstge- 

borene während des Wochen- bzw. Laubhüttenfestes zu opfern, anzu- 

nehmen. Da nach meinem Urteil keine enge Beziehung zu 23,18 und den 

vorhergehenden Versen besteht, bin ich geneigt, 23,19b als eigenständiges 
Speiseverbot zu betrachten, das ursprünglich nur auf das Opfermahl 

bezogen war und nicht die Funktion eines allgemeinen Speiseverbotes 

(Dtn. 14,21) erfüllte (s. auch 8.4.3). 

® vgl. M. Haran, Tarb 52 (1982-83), S. 371-392; ders., ThZ 41 (1985), S. 135-159; die 

Erwiderung von Keel in: O.Keel & S. Schroer, Studien zu den Stempelsiegeln aus 

Palästina/lsrael, 1, Freiburg/Göttingen 1985, S. 25-38. 

” S, 14f.; zum Tabu des Blutgenusses s. Gen. 9,4; Lev. 3,17; 7,26; 17,10ff. (vgl. I Sam. 

14,32ff., Ez. 33,25; s. jedoch auch Num. 23,24) und Houtman*, Exodus, I, S. 40ff.  



   KAPITEL IX 

EPILOG 
EIN BLICK IN DIE ZUKUNFT 

9.1 Übersetzung 

   

  

23,20 ‘Bald werde ich einen Boten vor dir aussenden, um dich unter- 

wegs zu beschützen und um dich an den von mir bestimmten Ort zu 
bringen. 

21 Bring ihm Achtung entgegen, indem du auf ihn hörst und dich ihm 
nicht widersetzt. Eure Vergehen kann er nämlich nicht vergeben, obschon 
er mein Repräsentant ist. 

22 Wenn du aber auf ihn hörst und alles tust, was ich dir befehle, dann 

werde ich der Feind deiner Feinde sein und der Widersacher deiner 
Widersacher. 

23 Mein Bote geht nun vor dir aus, um dich zu den Amoritern, Heti- 

tern, Perisitern, Kanaanitern, Hewitern und Jebusitern zu bringen, und 
ich werde sie auslöschen. 

24 Du sollst vor ihren Göttern nicht niederknien, du sollst dich nicht 
dazu verführen lassen, ihnen zu dienen, du sollst es ihnen (den Bewoh- 
nern des Landes) nicht gleichtun. Im Gegenteil, du sollst sie (die Götzen- 
bilder) niederreißen und ihre Mazzeben kurz und klein schlagen. 

25 Wenn ihr dann euren Gott JHWH verehrt, dann wird er dein Brot 
und dein Wasser segnen. Ja, Krankheiten werde ich dann von dir fernhal- 
ten. 

26 In deinem Land wird keine Frau mehr eine Fehlgeburt haben oder 
unfruchtbar sein. Ein erfülltes Leben werde ich dir schenken. 

27 Den Schrecken, der vor mir ausgeht, werde ich vor dir hersenden, 
Ja, alle Völker, zu denen du kommst, werde ich in Panik versetzen. Alle 
deine Feinde werde ich für dich in die Flucht schlagen. 

28 Ich werde nämlich Wespen vor dir hersenden und die werden die 
Hewiter, Kanaaniter und Hetiter vor dir verjagen. 

29 Ich werde sie nicht in einem einzigen Jahr vor dir verjagen; sonst 
würde das Land zur Öde werden und die wilden Tiere die Oberhand über 
dich bekommen. 

30 Nach und nach werde ich sie vor dir verjagen, bis daß du so 
angewachsen bist, daß du das Land in Besitz nehmen kannst. 

31 Dein Grundgebiet werde ich wie folgt festsetzen: vom Meer Suf bis 
zum Meer der Philister und von der Wüste bis zum Strom (soll es sich 

    

          

   

  

   

  

   

   

   

   

                  

   

        

   

         

  

  



EXODUS 23,20-33 327 

erstrecken). Ja, ich werde die Bewohner des Landes in eure Macht geben, 
so daß du sie vor dir hinausjagen kannst. 

32 Mit ihnen und mit ihren Göttern sollst du keine Verbindung einge- 
hen. 

33 Sie sollen nicht in deinem Land wohnen bleiben; sonst würden sie 

dich zu Fehlverhalten mir gegenüber verleiten. Solltest du nämlich ihre 
Götter verehren, dann schnappt die Falle über dir zu’. 

9.2 Exegetische Anmerkungen 

23,20 hinne 'änöki, zur Einleitung eines Nominalsatzes mit einem Partizip zur 

Umschreibung eines bevorstehenden Ereignisses (vgl. z.B. Ges-K $ 116p,q; Joüon 

$ 119n). mal’äk (s. THAT, I, Sp. 900ff.; ThWAT, IV, Sp. 877£f.), ‘Bote’, ist die 
Person, die im Auftrag eines Meisters, eines Fürsten oder Leiters, oder einer Ge- 

meinschaft zu einem anderen Fürsten oder Leiter oder einer anderen Genmein- 

schaft gesandt wird, um eine Botschaft, einen Befehl oder eine Bitte zu überbrin- 

gen. Der Bote überbrückt den räumlichen Abstand. Zwischen ihm und dem 

Auftraggeber besteht eine enge Beziehung. S. dazu und im besonderen zur engen 

Beziehung zwischen JHWH und seinem Boten Houtman*, Exodus, I, S. 335ff. 

Sam.Pent.: mal’aki, ‘mein Bote’ (vgl. 23,23 MT); vgl. LXX (auch 33,2), Vulg. 

"fanjka, Symm.: npo&yovtö oe; Vulg.: qui praecedat te, ‘der vor dir ausgeht’. 

Smr, s. 21,29. baddär@k, ‘unterwegs’, ‘während der Reise’ (vgl. Gen. 48,7; Ex. 

4,24; 18,8; Din. 6,7 usw.; zu deerek, ‘Weg’, ‘das Reisen’, ‘der Zug’, s. THAT, 1, 

Sp. 456ff.; TAWAT, II, Sp. 288ff.). Wer durch unbekanntes und unwirtliches 
Gebiet reist, muß, wenn er die Reise überleben will, über einen guten Führer 

verfügen, der weiß, wo Brunnen sind, wo man Futter für die Tiere finden kann 

usw. bw’ hi. (s. 20,24), vgl. Din. 7,1. Die zweifache Aufgabe, beschützen und 

leiten, sind in Wirklichkeit zwei Aspekte eines einzigen Auftrages: unter Schutz 

geleiten nach (vgl. LXX); zu anderen Vorstellungen in bezug auf JHWHs 

Begleitung von Israel s. z.B. 13,21f. u.a.; Num. 10,29ff. (vgl. auch Ex. 32,1.4). 

hammäqöm (s. 20,24), hier zur Bezeichnung des ‘Land(striches)’; vgl. LXX; nv 
ynv (vgl. Pesch.). Nachmanides bezieht ‘den Ort’ auf das Jerusalemer Heiligtum 

(vgl. Raschi: der Ort, dem gegenüber sich das himmlische Heiligtum befindet); s. 
aber z.B. Ex. 3,8 und Dtn. 26,9. Neuerdings hat Crüsemann*, $. 210f., der 

Interpretation ‘Heiligtum’, “Tempel” neues Leben eingeblasen.' kwn hi. (s. THAT, 
I, Sp. 812ff.; TAWAT, IV, Sp. 95ff.), ‘in Bereitschaft versetzen’, ‘bestimmen’ 

(vgl. I Chr. 15,3.12; II Chr. 1,4; 3,1); LXX + ‘für dich’. Gemeint ist das den Erz- 
vätern zugesagte Land (6,8; 13,5.11). 

23,21 In 23,21-22 wird die in bezug auf den Boten (nicht) gewünschte Haltung 
und deren Konsequenzen beschrieben. 

' Zu Unrecht, s. H. Ausloos, “Deuteronomifsti)c Elements in Exod 23,20-337°, in: M. 

Vervenne (Hg.), Studies in the Book of Exodus, Leuven 1996, S. 481-500 (S. 490ff.).  



   

  

   
328 KAPITEL IX 

hissämer (vgl. Ges-K $51n und s. 21,29 [smr ni.]), zur Einleitung von 
Finalsätzen (KöSynt $ 364a); in LXX (npöoexe oeaut@, ‘hüte dich’; vgl. 34,12) 

blieb mippänäw unübersetzt. 5m‘ qal + b‘göl, ‘hören auf” (s. 22,22), gemeint ist 
auf die Vorschriften, die er erteilt, natürlich im Namen von JHWH (vgl. z.B. 

15,26). 
’al-tammer (Sam.Pent.: ’al tamm'ri, so auch SamT), Prohibitiv hi. sing. von 

mrr (s. ThWAT, V, Sp. 16ff.), ‘verbittere nicht’ (s. Symm.: pn napanikpouve [s. 

Salvesen*, S. 104f.]; vgl. z.B. SV, Dasberg). Gängig ist momentan (Ges-K $ 67y) 

die Ansicht, daß temeer (hi. von mrh) vokalisiert werden müßte; s. schon LXX: 
aneider; Aq.: npooepiong; Pesch.: tthr', und z.B. TO: wi’ isrjb lgbljh, “und 

weigere dich nicht, auf ihn zu hören’ (vgl. Pesch., TPsJ, TNf [in TPsJ und TNf 

mit ‘seine Worte’ als Objekt]); Vulg.: nec contemnendum putes, ‘und meine nicht, 

ihn verachten zu können’. mrh (s. THAT, I, Sp. 928ff.; TRWAT, V, Sp. 6ff.), ‘sich 

widersetzen’, “aufständig sein’, wird oft mit Blick auf die Beziehung JHWH-Israel 

gebraucht, unter anderem in bezug auf die Wüstenwanderung (z.B. Dtn. 9,7.23f.; 

31,27, Jes. 63,10; Ps. 78,8.17; 106,7.33.43), und kommt ‘nicht hören wollen’ 

(z.B. Dtn. 9,23), ‘verwegen handeln’ (Dtn. 1,43) usw. gleich. ‘Widerstand’ hat 

hier einen nomistischen Charakter; es ist das Negieren von Vorschriften. 

ns’ I, ‘wegtragen von’ (bes. der Ungerechtigkeit und ihrer fatalen Folgen; vgl. 

z.B. 10,17; 28,38; 30,32; 34,7) = ‘vergeben’, mit pesa‘ (s. 22,8) als Objekt; 
LXX: pn DnooteiAntai oe, ‘er wird dir gegenüber nicht zurückhaltend sein’; 

gemeint ist offensichtlich in bezug auf die Bestrafung bei Ungehorsam; vgl. 

Vulg.: non dimittet cum peccaveritis,‘er wird es nicht ungestraft lassen, wenn du 

sündigst’. In der Überzeugung, daß nur Gott Sünden vergeben kann, wird sogar 

der Gedanke, daß dies der Bote tun könnte, vermieden; vgl. MSS TPsJ: I’ 'sbwg, 

“ich (JHWH) werde nicht vergeben’. sem (s. 20,24), ‘Name’, ist hier Bezeichnung 

für JHWH, wie er sich offenbart; JHWH ist im Boten gegenwärtig; der Bote tritt 

im Namen JHWHs auf. gera@b, ‘das Inwendige’ (des Körpers), ‘die Mitte’, dient 

mit vorangehender Präposition (auch 23,25) nur zur Verstärkung der Präposition; 

vgl. Brockelmann $ 106i; H.J. van Dijk, VT 18 (1968), S. 17f.; b‘qirbö, LXX: En’ 
aur@, “auf ihm’ (vgl. Pesch.: /whj); der hebräische Text wird abgeschwächt (vgl. 

Frankel*, S. 87); vgl. auch TO: ’rj bsmj mjmrjh, ‘denn seine Memra ist in 
meinem Namen’ (so auch TPsJ), d.h. ‘er spricht in meinem Namen’; TNf: 'rwm 

Smj qdjs’ 't qrj ‘jjw, ‘denn mein heiliger Name wird über ihm ausgerufen sein’ 

(am Rande: w/m‘Ih sm mjmrj mjjgrj, ‘der Name meiner Memra ist über ihm 
ausgerufen’). 

Der Schluß von 23,21 ist rätselhaft.” Muß ki kausal oder konzessiv verstanden 

werden? Kann der Bote keine Vergebung schenken, weil er JHWH repräsentiert, 

der die Sünde so ernst nimmt, daß er sie nicht erlassen will (vgl. 32,32-34), oder 

kann er das nicht, weil Vergebung schlußendlich nur JHWH selber vorbehalten 
ist? (vgl. 34,9 und s. 33,3.5). Letzteres ist wahrscheinlich gemeint. Antizipiert 

wird der Götzenkult mit dem goldenen Kalb (Ex. 32). Israel wurde gewarnt, war 
aber dennoch ungehorsam. Die Barmherzigkeit JHWHs erweist sich dadurch als 

? Vgl. auch H.-D. Neef, “Ich selber bin mit ihm’ (Ex 23,21)”, BZ 39 (1995), S. 54-75. 

        

  

  



EXODUS 23,20-33 329 

groß, indem er, obwohl Israel um die Konsequenzen des Götzendienstes genau 

Bescheid wußte und eine Vergebung nicht in Aussicht gestellt wurde, schlußend- 
lich dennoch mit Israel einen neuen Anfang machen wollte (34,10-35). 

23,22 LXX bietet zu Beginn von 23,22 eine Wiederholung von 19,5-6 mit einer 

Erweiterung (nach dem ersten Satz von 19,5) ‘und wenn du alles tust, was ich dir 
auftragen werde’. ki 'im bildet keine logische Einheit, wie so häufig der Fall ist; 

’im leitet einen konditionalen Satz ein; ki hat adversative Kraft. Samöa‘ tisma‘ 

(vgl. 23,21 und s. Ges-K $ 1130; Joüon $ 123g), Sam.Pent.: 2.Pers. plur.; so auch 

EXxXE b‘qölö, Sam.Pent.: b‘göli, ‘meiner Stimme’; vgl. LXX, TNf und den 

Gebrauch der 1.Pers. sing. im folgenden. Dem Boten zu gehorchen, ist gleichbe- 

deutend damit, JHWH zu gehorchen. w’‘asita (zu ‘sh s. 20,23), Sam.Pent.: 2.Pers. 

plur. Es wird mehr als nur Gehorsam dem Boten gegenüber gefordert; für ein 

gesegnetes Leben ist es notwendig, alle Vorschriften JHWHs treu zu befolgen. 

dbr pi. (s. THAT, I, Sp. 433ff.; TRWAT, II, Sp. 89ff.), ‘sprechen’, ‘sagen’ (vgl. 
20,20), wird hier mit der Kraft von ‘befehlen’ verwendet (vgl. 1,17; 11,2; 16,23; 

19,8 usw.); LXX, Pesch.: + ‘dir’. w’’äjabti 'et-’öj°bejka (Paronomasie); zu )jb, s. 

23,4. w’sarti 'et-sör’rajka (Paronomasie); zu swr (verwandt mit srr II), ‘feindlich 

sein’, s. THAT, II, Sp. 582f.; ThAWAT, VI, Sp. 1122ff., hier mit sor'rejka als Ob- 
jekt, dem als Substantiv gebrauchten Partizip gal. 

23,22b hat poetischen Charakter. ‘Feinde’ und ‘Widersacher’ sind Synonyme 
und finden sich öfter in Parallele zueinander (Jes. 1,24; 59,18; Nah. 1,2; 

Ps. 69,19.20; 143,12). Zu JHWH und seinen Widersachern s. z.B. Dtn. 32,41.43. 

In 23,22 wird in allgemeinem Sinn von Israels Feinden gesprochen (vgl. auch 

23,27). In 23,23.28 werden sie namentlich genannt. 

23,23 In 23,23 wird nach einer Reihe von marginalen Anmerkungen (23,21-22) 

auf 23,20 zurückgegriffen (vgl. 3,8, wo mägöm [23,20] verbunden ist mit 

‘“Amoriter’ usw.). ki akzentuiert den Satz und hat in jedem Fall keine kausale oder 

temporale Bedeutung; zu letzterem s. z.B. Dasberg, der 23,23 mit 23,24 verbindet: 

‘Wenn mein Bote ... (23,23), dann sollst du dich nicht niederbeugen ... (23,24) 

(mit 23,22 bestehe folgende Beziehung: was JHWH verheißt, wird man gut 

gebrauchen können, weil der Bestimmungsort für Israel ein Land voller Feinde ist; 

so schon Ehrlich). 

hik gal, ‘gehen’, s. 21,19. “fancejkä, in LXX übersetzt mit nyoönevög oov (vgl. 

23,27), ‘dich leitend’. ‘Amoriter’ usw., Sam.Pent. und LXX haben hier, wie 

anderenorts (z.B. 3,8 und s. auch 33,2), eine sieben-gliedrige Reihe (s. dazu 

Houtman*, Exodus, I, S. 104; zu den Namen der Einwohner des Landes s. S. 

103ff., 107ff., 125). Erwägenswert ist, ob mit der Bezeichnung Kanaaniter, Hetiter 
usw. in Wirklichheit nicht auf die Bewohner des Landes in der frühen Geschichte 
angespielt wird, sondern auf Bevölkerungsgruppen aus der Zeit der Schreiber.? 

w’hikhadtiw (von khd hi. [s. THAT, Il, Sp. 177, ThWAT, IV, Sp. 137ff.], “aus- 
löschen’, “austilgen’ [vgl. IReg. 13,34; II Chr. 32,21 u.a.]), das Suffix sing. 

* Vgl. G. Hoekveld-Meijer, Esau. Salvation in Disguise, Kampen 1993, S. 19f.  



    330 KAPITEL IX 

(jedes einzelne Volk ist Objekt [Strack], oder alle zusammen werden als Einheit 
gesehen [Cassuto]) wurde in den alten Übersetzungen bereits als Plur. wiederge- 

geben. Der Schluß von 23,23 korreliert mit 23,22b; Objekt sind die Völker, die 

Feinde. Der Schluß wird näher ausgearbeitet in 23,27-30 (vgl. auch 23,33a).    

  

23,24 Am Beginn von 23,24 muß hinzugedacht werden: wenn du in das Land der 

Amoriter usw. gekommen bist. Aus 23,24 ist schon ersichtlich, was erst im 

folgenden konkret mitgeteilt wird (23,29f.), nämlich daß die Völker längere Zeit 
mit Israel das Land zu teilen haben (vgl. auch 23,32f.) und daß die Liquidation 
von seiten JHWHs (23,23 Schluß) ein längerer Prozeß ist. 

Zu 23,24a s. 3,2 und vgl. 34,14.16b; Dtn. 7,4; 11,16. Zur Zerschlagung von 
Götzenkultgegenständen vgl. 32,20; Lev. 26,30; Num. 33,52; Dtn. 7,5.25; I Reg. 
15,13; II Reg. 10,26f.; 23,4.15 u.a. Neben 23,24b s. 34,13; Dtn. 7,5; 12,3. 

hsthwh (s. THAT, I, Sp. 530ff.; TRWAT, Il, Sp. 784ff.; J.A. Emerton, OTS 20 

[1977], S. 41-55; G.l. Davies, VT 29 [1979], S. 493-495; J. Tropper, ZAH 4 
[1991], S. 46-54), ‘sich tief niederbeugen vor’, ‘sich niederwerfen vor’, eine 
Gebärde der Ehrerbietung und Anerkennung, der Unterwerfung und des Sichan- 

vertrauens (vgl. 20,5; 34,14; Dtn. 4,19; 5,9; 8,19; 11,16). ‘Götter’ = Götzenbilder, 
s. 20,23. ta'‘abdem ho. (Ges-K $ 60b; Joüon $ 63b) von ‘bd (s. 4.2.1), das im 
Bundesbuch mit der Bedeutung ‘kultisch dienen’, ‘verehren’ ausschließlich im 
Hinblick auf den Götzendienst verwandt wird (auch 23,25.33 [‘bd gal]). Auch ‘dd 
impliziert völlige Unterwerfung unter die Götzen und ihre Anerkennung als Herrn. 
ta“sah (zu ‘sh s. 20,23) + k'ma “söhem (Paronomasie; vgl. Lev. 18,3), gemeint 
sind offensichtlich Kultpraktiken (vgl. 34,15; Dtn. 12,30f.). Das Suffix kann man 
auf die Völker beziehen, aber eventuell auch auf die Götter (die Handlungen 
ihnen zu Ehren). Eventuell kann man bei ma“seham auch an Objekte denken 
(Tempel, Altäre, Bilder usw.). Ehrlich bezieht das Suffix auf die Götter und 
meint, daß die Herstellung von Götzenbildern als bloße Kunstwerke verboten 
werde. häres thär‘sem Inf. abs. + Impf. mit Suff. (s. z.B. Brockelmann $ 93a) pi. 
von hrs (s. TRWAT, II, Sp. 499ff.), ‘niederreißen’, ‘zerstören’ (vgl. Jes. 49,17). In 
TPsJ ist bjt sgwdhwn, “ihre Götzentempel’, Objekt. w‘sabber ‘$abber, zu $br pi. S. 
22,9. massebötehem, Sam.Pent.: massebötäm (vgl. 34,13 MT [anders Sam.Pent.] 
und s. Joüon $ 94g). In TPsJ ist qmt sjlImhwn, ‘ihre aufgestellten Bilder”, Objekt. 

massebä (ca. 35x AT), Derivat von nsb (s.5,20), bezeichnet einen aufgerich- 
teten Stein.* Form und Funktion der Mazzebe werden im AT nicht beschrieben. 
Die Funktion muß aufgrund von Interpretationen ermittelt werden. Aus dem Alten 
Orient sind rauhe, unbehauene und stärker behauene aufgerichtete Steine von 
unterschiedlicher Form und Größe bekannt. Sie können mit Inschriften und 

                          

   

                                        

   

    

  

“ Zur Mazzebe siehe BRL, S. 206ff.,; TRWAT, IV, Sp. 1064ff.; U. Avner, “Ancient 
Agricultural Settlement and Religion in the Uvda Valley in Southern Israel”, BA 53 (1990), 
S. 125-141; M. Hutter, “Kultstellen und Baityloi”, in: B. Janowski u.a. (Hg.), Religionsge- 
schichtliche Beziehungen zwischen Kleinasien und dem Alten Testament, Freiburg/Göttingen 
1993, S. 86-108; T.N.D. Mettinger, No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient 
Near Eastern Context, Stockholm 1995, S. 140ff., J.C. de Moor, “Standing Stones and 
Ancestor Worship”, UF 27 (1995), S. 1-20. 

  

   
     

    

  

   

  

  



EXODUS 23,20-33 331 

Abbildungen versehen sein. Aus Palästina sind nahezu nur Mazzeben ohne Text 

und Abbildungen bekannt. Ein aufgerichteter Stein lenkt die Aufmerksamkeit auf 
sich. Da er aus dauerhaftem Material besteht, kann er die Erinnerung an Personen 

und Ereignisse lebendig halten (Gen. 35,20; I Sam. 7,12; II Sam. 18,18), das 

Numinose, die Gottheit, repräsentieren (z.B. Gen. 28,18; s. C. Houtman, VT 27 

[1977], S. 342f.) und die Funktion eines Zeugen für einen Bundesschluß erfüllen 
(Jos. 24,25ff.; vgl. auch Gen. 31,45ff.51f.). Als Plur. wird massebä wiederholt mit 

Ascheren (z.B. 34,13; I Reg. 14,23; II Reg. 17,10; 18,4; 23,14) und Altären 

(34,13; Dtn. 7,5; 12,3) genannt. Sie stellen die Requisiten des kanaanitischen 

Kultplatzes dar (so auch in 23,24; vgl. Dtn. 16,22). Wahrscheinlich hatte die 

Mazzebe am heiligen Ort die Funktion, die Gottheit zu repräsentieren (vgl. z.B. 

II Reg. 3,2; 10,27; Mi. 5,12). 

23,25 Ebenso wie 23,24 beziehen sich 23,25-26 auf die Situation nach der 

Ankunft in Kanaan. Eine reine JHWH-Verehrung wird Hand in Hand gehen mit 

einem gesegneten, erfüllten Leben (vgl. z.B. Din. 7,12-15; 28,1-14), quasi als 

Belohnung. 

wa “badteem, ein Numeruswechsel findet von der 2.Pers. sing. zur 2.Pers. plur. 

statt; siehe auch ‘euer Gott’; im Verlauf des Verses kehrt der Sing. wieder zurück; 

LXX hält am Sing. auch in 23,25a fest. ‘JHWH’ im Mund von JHWH, wie öfter; 

s. z.B. 9,3-5; 11,7; 19,11.21f.24. brk pi. (s. 20,24), ‘segnen’ (vgl. Gen. 27,27; 

Dtn. 7,13; 26,15; 33,11; Ps. 65,11; 132,15 u.a.); LXX, Vulg.: 1.Pers. sing., wie 

am Versende. /ahem (s. TRWAT, IV, Sp. 538ff.), ‘Brot’, wird zur Bezeichnung 

für feste (pflanzliche) Nahrung häufig zusammen mit majim (s. ThWAT, IV, Sp. 

843ff.), ‘Wasser’, genannt (Gen. 18,4f.; 21,14; Dtn. 23,4; I Reg. 13,8f. u.a.; vgl. 

KraSovec*, S. 116) zur Bezeichnung der elementaren Lebensbedürfnisse; Pesch.: 

‘euer Brot usw.’. In TO sind die allgemeineren Begriffe ‘Nahrung’ und ‘Trank’ 

gebraucht (vgl. TPsJ). In der LXX steht vor ‘dein Wasser’ noch ‘dein Wein’ (vgl. 

Dtn. 7,13). wah’sirdi (von swr hi. [s. THAT, II, Sp. 148ff.; ThWAT, V, Sp. 

803ff.], ‘entfernen’, ‘wegnehmen’; vgl. z.B. 8,4; 10,17), Pesch., TNf: 3.Pers. 

sing., wie im Vorhergehenden. mah?lä, Derivat von hlh (s. THAT, I, Sp. 567ff.; 
ThWAT, Il, Sp. 960ff.), ‘schwach/krank sein’: Krankheit, Erkrankung (vgl. 15,26; 

I Reg. 8,37 u.a.); TO: ‘böse Krankheiten’; TPsJ: die Plage der Gelbsucht (mht 
mrjrt'). 

miggirbeekäa (vgl. 23,21), LXX: &b’ vu@v (Plur.), offensichtlich um zu betonen: 
von einem jeden von euch; Pesch.: ‘aus euren Häusern’. 

In 23,25 Schluß und 23,26 werden die Folgen von JHWHs Segen über die 

Nahrung und das Trinken Israels beschrieben. Gesundes Essen und Trinken hält 

den Menschen gesund und fördert seine Lebensdauer. Zu Wasser, das Krankheit 

und Tod bringt, s. 15,23; II Reg. 2,19ff.; zu JHWH als Arzt s. 15,26. Er ist 

derjenige, der das Wohl in allerlei Hinsicht schafft und erhält (vgl. Dtn. 7,12ff.; 

8,1ff.; 28,1ff. und als Kontrast Dtn. 28,15ff.; 29, 18ff.). 

23,26 m’sakkelä Part. fem. pi. (Ges-K $ 94d) von Skl (s. TRWAT, VII, Sp. 
1323ff.), ‘kinderlos werden’; pi. hier: ‘eine Fehlgeburt haben’ (vgl. II Reg.  



   

  

332 KAPITEL IX 

  

2,19.21).° LXX: äyovog, “unfruchtbar’, ‘kinderlos’ (vgl. Aq.: örtervog), ist 

Synonym zu oteipa (vgl. Vulg.: infecunda und sterilis),das zur Übersetzung von 

“gärä, fem. des Adjektivs ‘ägar (s. ThWAT, VI, Sp. 343ff.), “unfruchtbar’, ge- 

braucht wird.° Zu waw mit der Bedeutung ‘oder’ s. Joüon $ 175a. mispar (vgl. 
THAT, 1, Sp. 162ff.;, TRWAT, V, Sp. 910ff.), ‘Anzahl’. jamejka (zu jöm s. 

21,21), ‘deine Tage’, im Sinn von der Dauer deines Lebens (vgl. Gen. 5,4; 6,3 

usw.). “malle’ (mi’ pi., ‘erfüllen’, vgl. 22,28), in TNf mit ‘ihr’ als Subjekt: “in 

Frieden werdet ihr erfüllen ...’. 

Aus dem AT, das in dieser Hinsicht in der Literatur des Alten Orient verwurzelt 

ist, läßt sich erkennen, daß der Israelit, ungeachtet der Sorgen und Mühen, die das 

Alter brachte (s. 5.2.1.4.4), am Leben hing.’ Sein Ideal lag darin, nach einem 

erfüllten Leben als Hochbetagter, umringt von Kindern und Enkelkindern (z.B. 

Gen. 15,15; 25,8; 35,29; Jdc. 8,32; Hi. 42,17; I Chr. 29,28), im Frieden den Tod 

des Aufrechten (Num. 23,20) zu sterben, im Wissen, daß sein ‘Name’ auf Erden 
bestehen bleibt (vgl. Din. 25,5ff.). Frühzeitig sterben zu müssen, in der Kraft 

seines Lebens, bevor man zur Blüte gekommen ist, galt als Fluch und beklagens- 

wertes Los (z.B. Jes. 38,10; Jer. 17,11; Ps. 102,24f.). Nur in äußerster Verzweif- 

lung und vollkommener Zerrüttung konnte der Tod als Befreiung betrachtet 

werden (z.B. Jer. 8,3; Hi. 3,21ff.; 6,9f.; 7,15 u.a.; Sir. 30,17; 41,2). Das Fehlen 

von Betagten, insbesondere von Männern, war ein Zeichen des Gerichts und 

Fluches (I Sam. 2,31f.). Das Erreichen eines sehr hohen Alters (z.B. 

Gen. 50,22.26; Dtn. 34,7; Jos. 24,29; Jdc. 2,8; vgl. Jos. 13,1; 23,2), unter Be- 

wahrung der Vitalität (Dtn. 34,7; Jos. 14,10£.; Ps. 92,15), und Präsenz zahlreicher 

Männer in höherem Alter ist ein Zeichen des Segens und Kennzeichen der 

Heilszeit (vgl. Jes. 65,20.22; Jer. 31,13; Sach. 8,4; s. auch I Hen. 5,9; 10,17; 

Jub. 23,27ff.). 
Es besteht ein gewisser Zusammenhang zwischen 23,26a und 23,26b. Dank des 

Zugegenseins von Kindern kann das Alter eine sorglose und freudenvolle Zeit sein 
(vgl. 20,12). Zur Korrelation zwischen dem Tun von JHWHs Willen und dem 

Erhalt von Segen, langer Lebensdauer, s. z.B. Dtn. 5,33; 8,1; 16,20 usw. Vgl. die 

Korrelation zwischen dem Tun der ‘Weisheit’ und Segen und langer Lebensdauer 

(Prov. 3,2.16; 4,4.10.22; 9,10f.; 13,14 usw.; s. auch Prov. 16,31). 

Die Wirklichkeit sah oft anders aus. Eine kritische Reflexion findet sich z.B. in 

° Vgl. M. Stol, Zwangerschap en geboorte bij de Babyloniers en in de Bijbel, Leiden 

1983, S. 9ff. 

° Vgl. Stol, S. 17. 

” Vgl. Dürr (s. 5.2.1.1). Zu den vielen Klagen über die Vergänglichkeit des menschlichen 

Lebens s. B. van 't Veld, De klacht over de vergankelijkheid van het menselijk leven in het 

Oude Testament, Harderwijk 1985. 

® Siehe H. Gross, Die Idee des ewigen und allgemeinen Weltfriedens im Alten Orient und 

im Alten Testament, Trier 1956, S. 166ff.,; A. Malamat, “Longevity. Biblical Concepts and 

Some Ancient Near Eastern Parallels”, AfO Beiheft 19 (1982), S. 215-224; J. Klein, “The 

“Bane’ of Humanity. A Lifespan of One Hundred Twenty Years”, ASJ (Acta Sumerologica) 

12 (1990), S. 57-70 (Gen. 6,3 deute die ideale, maximale Lebensspanne an). 

    

    

  

  



EXODUS 23,20-33 333 

Weish. 2,17£.; 4,7-11.16; 5,15; I Hen. 102,6ff.? 

23,27 In 23,27-31 wird an den Schluß von 23,23 angeknüpft und dargelegt, wie 
JHWH in Kanaan den Lebensraum für Israel bereitet (vgl. 34,11b). 

'Emä (s. ThWAT, I, Sp. 235ff., und vgl. z.B. 15,16; Jos. 2,9), ‘Schrecken’; 

"Emäti, ‘mein Schrecken’ (Genitivus subjectivus; anders z.B. HAL: ‘Schrecken vor 

mir’), “der Schrecken, der von mir (JHWH) ausgeht’; der Schrecken ist personifi- 

ziert;'" LXX: töv &ößov (ohne Possesivpronomen); Aq., Symm.: nv 

katanınliv nou; faneejka, zu LXX s. 23,23. Ist ‘der Schrecken’ identisch mit 

dem Boten (23,23), dem Repräsentanten JHWHSs (vgl. 14,19.24), oder hat er die 
Gestalt einer Heeresmacht von Wespen? (23,28). hmm qal (s. THAT, I, Sp. 502ff.; 

ThWAT, II, Sp. 419ff.), “in Verwirrung/Panik bringen’; häufig ist JHWH Subjekt 
und wird das Verb im Kontext des JHWH-Krieges'' oder einer Ankündigung 

dessen gebraucht (vgl. 14,24; Dtn. 7,23; Jos. 10,10; Jdc. 4,15; I Sam. 7,10; vgl. 

Din. 11,25; Sir. 48,21); JHWH verursacht bei den Feinden einen panischen 

Schrecken, so daß sie zu einem koordinierten Auftreten nicht mehr in der Lage 

sind und eine schmähliche Niederlage erleiden; w*’hammött, TO: w'tbr, “und ich 

werde zerschmettern’; TNf am Rand: w’sjsj, ‘und ich werde ausrotten’; Pesch.: 

w’hrwb, ‘und ich werde vernichten’; SamT: w’gtl, ‘und ich werde töten’. kol- 

hä ‘am, am (s. THAT, 11, Sp. 290ff.; TRWAT, VI, Sp. 177£f.), ‘Volk’, wird hier als 
Kollektiv für die im Land lebenden Bevölkerungsgruppen gebraucht (hier offen- 

sichtlich unter dem Aspekt gesehen, was sie gemeinschaftlich haben, ihren 

verwerflichen Gottesdienst und Kultur; vgl. den Gebrauch von ‘am in 33,16 für 
die gesamte Weltbevölkerung); LXX, Pesch.: Plur. Sowohl in TO wie in TPsJ 

wird der Kampf mit den Völkern als Ziel von Israels Kommen genannt. baheem, 

Suffix plur. bezieht sich auf ‘am (vgl. KöSynt $ 346g). Die Feinde (vgl. 23,22) 

sind die Bewohner Kanaans (s. 23,23.28). ntn (s. 21,4) + ‘öref (s. 8,3 zu 34,20; 

vgl. auch KöSynt $ 328h; Ges-K $ 117ii, Anm. 1; Brockelmann $ 94c), ‘(die 

Feinde) vor (+ 'el) jemandem zu einem Rücken machen’, d.h. machen, daß sie 

ihren Rücken zeigen, oder auch in die Flucht schlagen (vgl. Ps. 18,41). In TNf ist 

“öreef auf folgende Situation bezogen: JHWH gibt den Feinden ‘mit gebrochenem 

Nacken’ (tbjrj gal) an Israel. 

23,28 Wie JHWH die Feinde in die Flucht schlägt (23,27), wird aus 23,28 ersicht- 
lich. hassir '& ([zum Artikel s. Ges-K $ 126t] 23,28; Dtn. 7,20; Jos. 24,12) ist ein 

umstrittener Begriff; nach einer alten Interpretation ist er ein Kollektivum mit der 

Bedeutung ‘Wespen’, ‘Hornissen’ (s. LXX: ai obnkiaı; Vulg.: crabrones); TO: 

° Die Verheißung eines langen Lebens als Belohnung für Gerechtigkeit findet sich auch 

in der Umwelt Israels; s. Dürr (s. 5.2.1.1); Malamat und z.B. den Schamasch-Hymnus (ii, 

43f., s. ANET, S. 388b). 

'° In Ägypten ist eine vergleichbare Vorstellung mit dem Pharao verbunden. Siche S. 
Morenz, “Der Schrecken Pharaos”, in: Liber amicorum (FS C.J. Bleeker), Leiden 1969, S. 
113-125. 

'' $. dazu z.B. S.-M. Kang, Divine War in the Old Testament and in the Ancient Near 
East, Berlin/New York 1989; A. van der Lingen, Les guerres de Yahve, Paris 1990.  



    

  

334 KAPITEL IX 

rjt’, TPsJ und TNf: ’wr‘t’); sie findet immer noch Anhang.'? Die Hornisse, die 

größere Wespe (Vespa orientalis), ist aus Palästina bekannt. Mehrere tausend 
Artgenossen wohnen in einem Nest zusammen. Wenn sie sich bedroht fühlen, 
gehen sie in Angriff über und fügen ihren Belagerern schmerzhafte Stiche zu, die 
selbst den Tod zur Folge haben können. Können sie auch bewirken, daß sich 

Feinde in die Flucht schlagen lassen? Es gibt Berichte über militärische Operatio- 
nen, in denen das Ungeziefer sich in den Kampf einmischte, Panik verursachte 

und den Kampf entschied. Man bedenke auch, daß Bienen und Fliegen als Bild 

für die Feinde gebraucht werden können (Dtn. 1,44; Jes. 7,18; Ps. 118,12) und in 

Kriegszeiten, wenn das Land brachliegt, das Ungeziefer stark zunimmt. E. 

Neufeld'* meint selbst, daß im Alten Orient mit Vorbedacht von Ungeziefer im 
Kampf Gebrauch gemacht wird; so konnte z.B. ein auf geschickte Weise verpack- 

tes Wespennest als eine ‘Bombe’ ins feindliche Lager geworfen werden. Der 

rabbinischen Auslegung zufolge stachen die Hornissen den Feinden in die Augen. 

Sie wurden blind und starben durch das Gift.'* Ehrlich betrachtet in Nachfolge 

von Ibn Esra hassir ‘ü als Synonym zu sära ‘at, ‘Aussatz’: eine Krankheit schwächt 

den Körper. Die Ableitung von sr‘, ‘schlagen’, hat auch zur Interpretation 

‘Schlag’, ‘Plage’'” und ‘Niedergeschlagenheit’, “Entmutigung’'‘ geführt. Cassu- 
to vertritt die Ansicht, daß sir‘4 zwar die Bedeutung ‘Hornisse’ hat, aber in 

übertragenem Sinn zugleich ‘panischer Schrecken’ bedeutet.'” Für die Interpretati- 
on ‘Bestürzung’ spricht, daß die Erzählungen über die Eroberung Kanaans nicht 

von einer Offensive der Hornissen reden, wohl aber über die Angst, die die 

Bewohner ergriff (Jos. 2,9ff.; 5,1; vgl. auch Ex. 15,14ff.). Dem steht wiederum 

gegenüber, daß ‘Bestürzung’ weniger gut als Subjekt von ‘vertreiben’ (23,28; Jos. 
24,12) paßt, während ‘Hornissen’ besser in Dtn. 7,20 paßt (sie sind imstande, bis 

in verborgene Verstecke vorzudringen).'* Aus diesen Gründen halte ich an der 

'? S. Ges-B; BDB; KöW; es wird ein Zusammenhang mit sr‘, ‘schlagen’ gesehen: das 
Tier, das schlägt, sticht und verwundet. 

"» *Insects as Warfare Agents in the Ancient Near East”, Or 49 (1980), S. 30-57. 
“ Siehe Ginzberg*, III, S. 347, VI, S. 120£, und auch Raschi; s. hingegen Weish. 12,8. 
"8. z.B. die niederländische lutherische Übersetzung (Ausgabe 1896): ‘Landplagen’. 
'% Siehe L. Koehler, ZAW 54 (1936), S. 291; ders., Kleine Lichter, Zürich 1945, S. 17ff.; 

vgl. Noth: ‘Schrecken’; Te Stroete: “Mutlosigkeit’; WV: “Bestürzung’; usw. 

'” Cassuto beruft sich dabei auf das heutige Arabische; schon eher wurde auf das griechi- 
sche 6 örotpog, “Hornisse’, ‘Pferdefliege” und ‘heftiger Schmerz’, ‘Raserei” hingewiesen; s. 

bei Dillmann; nach letzterem ist die Wespenplage eine Umschreibung für Naturplagen im 
allgemeineren Sinn. 

'® Unter Verweis auf die ägyptische Hieroglyphenschrift, in der die Biene das Königtum 
von Unterägypten bezeichnet, hat J. Garstang die Auffassung verteidigt, daß die Homisse 
das Symbol (der Herrschaft) Ägyptens ist: die Völker Kanaans sollen vor dem Kommen 
Israels durch Expeditionen des ägyptischen Heeres beträchtlich geschwächt werden. S. 
Joshua, Judges, London 1931, S. 112, 258ff.; vgl. auch F.S. Bodenheimer, Animal and Man 
in Bible Lands, Leiden 1960, S. 74f. 

     

  

    

  

  



EXODUS 23,20-33 335 

traditionellen Interpretation fest." 
w'ger’sä, LXX*, Pesch.: ‘ich werde verjagen’; LXX®: ‘du sollst ...’. Als Re- 

präsentanten der Bewohner Kanaans werden drei Völker genannt, in LXX vier (+ 

Amoriter an erster Stelle), in Sam.Pent. alle sieben (vgl. 23,23) und in Pesch. nur 
zwei (Kanaaniter und Hetiter). 

23,29-30 In 23,29-30 werden nähere Details über die Vertreibung der Bewohner 

Kanaans mitgeteilt (vgl. Dtn. 7,22). 

"“gär’Seennü (auch in 23,20), das Suffix sing. wurde bereits in den Versionen als 

Plur. übersetzt (vgl. 23,23 Schluß). Subjekt ist JHWH; er gebraucht die Wespen 
(23,28) als seine Heeresmacht. In LXX blieb mippänejkäa in 23,29 unübersetzt. 

Sänä, s. 21,2. '@hät, Pausaform von ’ahat, Femininum von 'ahäd (s. THAT, I, 

Sp. 104ff.; TAWAT, I, Sp. 210ff.), “ein’. pen (auch 23,33), Konjunktion zur 

Einleitung eines Finalsatzes (s. z.B. Ges-K $ 107q, 152w; Joüon $ 168g,h). 

3’mämä (s. THAT, Il, Sp. 970ff.; TRWAT, VII, Sp. 241ff.), “Wüste’ (vgl. z.B. 
Lev. 26,33). rbb (vgl. 23,2), “zahlreich sein/werden’. ‘al, s. Brockelmann $ 110b. 

‘wilde Tiere’, s. 22,4. In einer Erweiterung in TPsJ wird das Auftreten der wilden 

Tiere erklärt: sie kommen, um die Leichen der Bewohner Kanaans zu fressen, und 

würden dann auch die Israeliten schädigen. m’ ‘at (s. ThWAT, IV, Sp. 1030ff.), 

‘das Geringe’, ‘das Kleine’, wird hier als Akk. adverbialis (z.B. Meyer $ 86.7) 

mit lokalem Aspekt verwandt: ‘Stück für Stück’, ‘ganz allmählich’ (vgl. Dtn. 

7,22). Zur Wiederholung s. z.B. KöSynt $ 318f; Ges-K $ 133k. prh (s. TRWAT, 
VI, Sp. 740ff.), “Frucht tragen’, “fruchtbar sein’, wird sowohl bezüglich von 

Pflanzen (z.B. Din. 29,17) und Tieren (z.B. Gen. 1,22) als auch Menschen (z.B. 

Gen. 1,28) gebraucht. nhl qal (s. THAT, II, Sp. 55ff.; TRWAT, V, Sp. 342ff.), “in 

(Erb)besitz erhalten/haben/nehmen’ (vgl. Jos. 19,49; Jes. 57,13; Ez. 47,14). 

23,31-33 Im Anschluß an die Aussage, daß Israel das Land in Besitz nehmen 

kann (23,30b), informiert JHWH über den Umfang von Israels Grundbesitz 
(23,31a). 

w’Satti (von $jt, s. 21,22), Qm liest wahrscheinlich: ws/mtj (von $jm); vgl. 
Sanderson*, S. 88. g‘bul, s. 8.3 (zu 34,24). jam-süf, ‘Meer Suf’, das Rote Meer 
im antiken Sinn, umfaßt auch das Arabische Meer und den Persischen Golf (vgl. 
Houtman*, Exodus, I, S. 109f.); hier muß insbesondere an den Golf von Agaba 

gedacht werden. jam p*listim (ohne Artikel, s. KöSynt $ 295f), ‘Meer der Phili- 

ster’ = das Mittelmeer; vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 125; ders.*, Himmel, S. 

270f.;, M. Szbe, VT 28 (1978), S. 83-91, und s. Sach. 9,10; Ps. 72,8. midbar (($: 

ThWAT, IV, Sp. 660ff.), ‘Wüste’; hier das Wüstengebiet südlich von Palästina 

(vgl. Dtn. 11,24; Jos. 1,4 und s. Num. 13,21). hannäahar (s. TAWAT, V, Sp. 

281ff.), ‘der Strom’; hier zur Bezeichnung des Flusses slechthin, dem Euphrat 

(vgl. Gen. 31,21; Num. 22,5; Din. 11,24; II Sam. 8,3 u.a.), LXX: ‘der große 

!% S. des weiteren Aus, I, S. 530; O. Borowski, in: The Word of the Lord Shall Go Forth 
(FS D.N. Freedman), Winona Lake 1983, S. 315-319; G. Cansdale, Animals of Bible Lands, 

Exeter Devon 1970, S. 246f.; J.A. Emerton, VT 34 (1984), S. 504f.  



   

  

336 KAPITEL IX 

Euphratstrom’ (vgl. Gen. 15,19; Dtn. 1,7; Jos. 1,4); TN£f: ‘der große Strom’; TO, 

TPsJ: “der Euphrat’. Zur hier gegebenen Beschreibung der Grenzen des Landes 

Kanaan s. z.B. Gen. 15,18; Dtn. 1,7; 11,24; Jos. 1,4; I Reg. 1,5; Jes. 27,12; Mi. 

7,12; Sach. 9,10.2° 

23,31b-33 beinhaltet eine Reihe abschließender Anmerkungen, die das bisher 

Gesagte weiterentfalten. In aller Deutlichkeit wird formuliert, welche Haltung 
Israel in bezug auf die Bewohner Kanaans einzunehmen hat und warum diese 

nicht im Land bleiben dürfen. 

In 23,31b bezeugt JHWH nochmals, daß die Völker von Kanaan vor Israel zu 

weichen haben. Bisher war die Vertreibung als Aktion JHWHs gekennzeichnet 

(23,29.30). Nun übergibt er diese Aufgabe (auch) in die Hände Israels. 

Zum Paseq nach ki s. z.B. Joüon $ 15m; Meyer $ 16.3. “in die Macht von ... 

geben’, s. 21,4; vgl. Dtn. 7,2. jös‘be St. cstr. Part. plur. qal von jsb (s. TRWAT, 

III, Sp. 1012ff.), ‘(sich) setzen’, ‘wohnen’ (vgl. 23,33), das hier und an anderer 

Stelle die Funktion des Substantivs erfüllt (vgl. z.B. 15,14f.; 34,12.15); TNf, 

TPsJ: “alle Bewohner’. w‘gerastamö (mit Suffix sing.; vgl. Ges-K $ 58g und s. 

23,23.29.30), Sam.Pent.: w’gerastim, “und ich werde sie verjagen’; vgl. LXX, 

Vulg., TNf und s. 23,30. 

Neben 23,32f. siehe 34,12.15f.; Dtn. 7,2.4.16. krt (s. THAT, 1, Sp. 857ff.; 

ThWAT, IV, Sp. 355ff.) + b*rit (s. THAT, I, Sp. 339ff.; TRWAT, 1, Sp. 781ff.), 
“eine Verbindung eingehen’, ‘einen Bund schließen’, im Sinn von gegenseitige 

Beziehungen anknüpfen (mit dem Beitrag beider Parteien); vgl. z.B. 34,12.15; 
Dtn. 7,2; Jos. 9,6f.11. “ihre Götter’, vgl. 23,24. lahem w‘le’löhöhaem ist eine Art 

Hendiadys; gemeint ist “mit ihnen als Verehrer anderer Götter’; das Verbot setzt 

voraus, daß die Bewohner Kanaans ihre Identität als Verehrer anderer Götter 

bewahren wollen; als solche stellen sie eine Gefahr für Israel dar und dürfen daher 

nicht im Lande wohnen bleiben. Das Buch Josua berichtet über individuelle 

autochtone Bewohner, die sich einen Platz in Israel zu erwerben wußten (Jos. 2,9- 

14; 6,22-25), und über eine kanaanitische Bevölkerungsgruppe, die mit List einen 

Bund mit Israel schloß (Jos. 9). In beiden Fällen ist die Rede von deren Iden- 

titätsverlust (Jos. 9,21.23.27) und daß die Nicht-Israeliten keine Gefahr für die 

Identität Israels als Volk JHWHSs darstellten (vgl. auch II Sam. 21). 

In TPsJ ist die 2.Pers. sing. Subjekt von 23,33a: ‘du sollst ihnen keine Wohnor- 

te übriglassen’. pen, vgl. 23,29. ht’ hi. (s. THAT, I, Sp. 541ff.; TRWAT, I, Sp. 

857ff.), ‘ansetzen zum Fehlverhalten gegenüber’ (+ /) (vgl. Neh. 13,26). Neben 

23,33b s. 23,24a. Das erste ki leitet einen Konditionalsatz ein; das zweit ki 

akzentuiert den Nachsatz; vgl. LXX, Vulg. jihjeh, Sam.Pent.: jihjü (die Bewohner 

des Landes sind Subjekt); vgl. LXX, Pesch., TO, TPsJ, TNf. Im MT ist die Hand- 

lung des vorherigen Satzes (Götzendienst) oder das Zugegensein der Völker im 

Land das vorausgesetzte Subjekt. Die Bedeutung von möges (s. dazu Aus, VI, S. 
335f., 339; Ausloos [Anm. 1], S. 495ff.) ist nicht ganz sicher: ‘Köder’ (z.B. BDB; 

s. Am. 3,5) oder ‘Stellholz’ (der Vogelfalle, auf dem der Köder sitzt [z.B. KöW; 

2° Vgl. M. Szbe, “Grenzbeschreibung und Landideal im Alten Testament mit besonderer 

Berücksichtigung der min-‘ad-Formel”, ZDPV 90 (1974), S. 14-37. 

    

  

    

  

  



EXODUS 23,20-33 337 

HAL]) und so Bezeichnung für die Vogelfalle als ganze; es wurde geäußert, daß 

der Begriff auch “Wurfholz’ bedeuten kann; die Form stimmt mit der des Stellhol- 

zes überein (vgl. Ges-B und vor allem G.R. Driver, JBL 73 [1954], S. 131-136, 

und s. Am. 3,5 und Hi. 40,24 [‘Harpune’]). In der Regel wird der Begriff 

metaphorisch gebraucht: ‘Fallstrick’, ‘Verderben’, ‘Unglück’ (10,7; 34,12; Dtn. 

7,16; Jos. 23,13; Jde. 2,3 u.a.). 

9.3 Kommentar 

9.3.1 Mit seinen Ermahnungen und Verheißungen und seinem paräneti- 
schen Stil verrät 23,20-33 Affinität mit dem Deuteronomium und der 

deuteronomisch-deuteronomistischen Literatur.” Unten wird der Bezie- 

hung zu Dtn. 7 Aufmerksamkeit geschenkt werden. Der in Deuteronomi- 

um häufig anzutreffende Numeruswechsel von der 2.Pers. sing. und plur. 
findet sich auch in 23,20-33 (2.Pers. plur. in 23,21b.25a.31b). U.a. aus 

diesem Grund genießt die Auffassung, daß diese Passage das Resultat 

eines Entwicklungsprozesses darstellt, breite Zustimmung.” 
In zumindest einem Teil der Textüberlieferung ist vor 23,26 eine Zäsur 

(s‘tümä) angebracht worden (s. Perrot*, S. 58; nicht in BHS). Warum 

gerade dort, ist nicht deutlich. 23,20-33 kann als Einheit betrachtet 

werden. Der Zusammenhang wurde oben in den exegetischen Anmer- 

kungen dargelegt.” 
23,20-33 kann als JHWHs Epilog gekennzeichnet werden. Der Ab- 

schnitt ist eigenständig und hat keine enge Beziehung zu den vorange- 

gangenen Vorschriften. Die Ermahnungen beziehen sich nicht auf das, 

was JHWH gesagt hat, sondern auf das, was er noch bekanntmachen wird 

(23,20-22; s. daneben Lev. 26,3ff.; Din. 26,16ff.). Im Epilog richtet 

JHWH den Blick auf die Zukunft (s. 2.2). Die Vorschriften von 20,22- 

23,19 laden dazu ein. Sie setzen das Leben im Kulturland voraus (s. 

2.13), so daß sich die Gedanken wie von selbst auf die Zukunft hin bewe- 

gen und die Frage sich erhebt, wie Israel ins Kulturland, das verheißene 
Land (3,8; 13,5.11), kommt und wie es in den Besitz des Landes gelangt. 

Diese Fragen werden im Epilog beantwortet. Eigentlich wird damit schon 

vorweggenommen, daß Israel in den Bund mit JHWH einwilligt (24,3.7). 

Was hinsichtlich 19,8 als Intentionserklärung zu erwarten war. Gemeint 

ist offensichtlich, daß zu den Worten, die Mose im Namen von JHWH 

Israel ausrichtete (24,3), auch die Worte von 23,20-33 gehörten. Bei der 

2! Zur Diskussion s. Ausloos (Anm. 1). 
2 Zur Diskussion hierüber s. z.B. Schwienhorst-Schönberger*, S. 407ff; vgl. z.B. 

Osumi*, S. 212ff. u.a. 
23 Am Rande mache ich darauf aufmerksam, daß zu Beginn der Tempelrolle (TR) aus 

23,20-33 (vgl. 34,10-16) geschöpft wurde.  



    

  

338 KAPITEL IX 

Einwilligung hatte Israel daher auch ein deutliches Bild von der Zukunft 
und wußte sehr genau, wie es sich im Land zu verhalten hat (23,24f.32f.). 

9.3.2 ‘Land’ ('eres [s. 22,20]), das Element aus den Verheißungen an 
die Patriarchen, dessen Erfüllung noch in Aussicht stand,”* nimmt im 
Epilog einen zentralen Ort ein (5x; 23,26.29.30f.33; vgl. auch 23,20.23). 
Den riesigen Umfang des Landes stellt JHWH vor Augen (23,31). Auch 
teilt er mit, wie Israel dorthin gelangen wird: ein Bote JHWHs wird als 
Führer und Beschützer vor Israel hergehen; der Bote repräsentiert JHWH. 
Wenn der Bote in Kanaan angekommen ist, wird er die Gestalt des 

Schreckens annehmen, der die Bewohner in Panik versetzt (23,27), wird 
zu einem Wespenschwarm, der die Völker in die Flucht schlägt 
(23,28). 
JHWH betont, daß er für sein Volk ein Land bestimmt hat, das bereits 

bewohnt ist (23,20.23). Für Israel wird er es bewohnbar machen, indem er 
die ursprünglichen Bewohner verjagt (23,28-30) und vernichtet (23,23). 
Warum müssen die ursprünglichen Bewohner vertilgt werden? War das 
Land nicht groß genug, um auch Israel einen Lebensraum zu bieten (vgl. 
Gen. 34,21)? Eine klare Antwort auf diese Fragen findet sich in 2338 
Die Bewohner Kanaans bilden eine Gefahr für Israel, nicht etwa weil eine 
Überbevölkerung drohte (vgl. 23,29) oder weil sie Israel nach dem Leben 
trachteten. Sie bedrohen die Reinheit von Israels Religion. Ihre Anwesen- 
heit könnte dazu führen, daß Beziehungen zwischen ihnen und den 
Israeliten geknüpft werden, daß gemischte Ehen mit der Folge geschlossen 
werden (23,32), daß die Religion der Kanaaniter von den Israeliten 
geduldet oder sogar praktiziert werden könnte (23,24a). Dies muß um 
jeden Preis vermieden werden. Götzendiener und ihre Kultgegenstände 
müssen vernichtet werden (23,24b). Ja, durch Götzendienst beschwört 
man Katastrophen über sich herauf (z.B. Dtn. 28,15-66; II Reg. 17,7-23), 
während man durch eine reine JHWH-Verehrung sich einer gesegneten 
Existenz gewiß sein darf (23,25f.; Din. 7,12-15; 28,2-14). 

9.3.3 Aber wenn die Bewohner Kanaans doch solch eine große Gefahr 
für Israel darstellen (vgl. Jdc. 2,1-5), warum hat JHWH, so könnte man 
fragen, sie dann nicht in kurzer Zeit mit Stumpf und Stiel ausgerottet? (s. 
Jos. 13,1-7). Die Antwort lautet: JHWH schont die Bewohner des Landes, 
weil er sie nötig hat; er will vermeiden, daß das Land unbewohnbar wird, 
solange Israel noch nicht zahlreich genug ist (andere Sicht in 12,37), um 

  

”* Die Verheißung eines großen Volk war bereits in Erfüllung gegangen (1,7.9; 12,37f,; 
vgl. Gen. 12,2; 13,16 usw.). 

”° Häufig gebrauchte Begriffe sind Ih (s. 21,26), s. 23,20.27*;; Kfanejkä (s. 21,1), s. 
23,20.23.27£.; grs pi. (s. ThAWAT, 1, Sp. 72ff.), “verjagen’, ‘vertreiben’, s. 23,28-31; mipp'ne 
(s. 21,1), s. 23,21.28£.30f. 

  

     

  

  



EXODUS 23,20-33 339 

selber das Kulturland gegen die permanente Gefahr der Verödung (vgl. 
II Reg.. 17,25f.; Jes. 34,13ff.; Jer. 50,39; 51,37) zu verteidigen (23,29f;; 

Dtn. 7,22).°° Dies bedeutet, daß sich Israel in Selbstdisziplin gegenüber 
den Bewohnern der Landes üben muß und daß um der Reinheit der 

Religion willen?” eine Absonderung und Antithese erforderlich ist. Nur 
so kann Israel ein heiliges Volk sein, in Übereinstimmung mit JHWHs 

erklärtem Willen (19,6). 

Spezifischer als Ex. 23,20-33 beschreibt Dtn. 7, was es für die Bezie- 

hung Israels zu den Bewohnern Kanaans bedeutet, JHWHs Volk zu sein. 

Jeden Kontakt mit ihnen zu vermeiden (23,32; Dtn. 7,2), bedeutet kon- 

kret, daß insbesondere die Ehegemeinschaft mit ihnen verboten ist 
(Dtn. 7,3£.; vgl. Jos. 23,12f.; Mal. 2,11ff.; Esra 9-10; Neh. 10,31; 13,23- 

27). Ferner fordert JHWH in Ex. 23 von Israel eine aktive Rolle bei der 

Vernichtung der Kultgegenstände der Götzenkulte (23,24b; Dtn. 7,5.25). 
Die Vertreibung der Bewohner Kanaans (23,27-30) und deren Vertilgung 

(23,23b) beschreibt JHWH als vornehmlich seine Aufgabe. Nur marginal 
wird auf die Rolle Israels gewiesen (23,31b). In Din. 7 aber wird Israel 

eine recht aktive Rolle bei der Liquidierung der ursprünglichen Bewohner 

zugedacht (Dtn. 7,2.16.22.24; vgl. auch z.B. Num. 33,52.55), wobei 

JHWH derjenige ist, der es Israel durch seine Nähe und seinen Beistand 

gelingen läßt, die Völker auszurotten (Dtn. 7,17-24). Zusammenfassend 

kann gesagt werden, daß es Din. 7 zufolge Israel selbst ist, das die 

‘ethnische Säuberung’ Kanaans durchzuführen hat. Die Realisierung 

dieses Auftrags findet sich im Buch Josua beschrieben (Jos. 6,21; 8,2 1ff.; 

10,23ff.28ff.40f.; 11,14f.16ff.).® Das Ziel, daß nämlich die Identität 
Israels als heilige Nation erhalten bleibt, heiligt, wie uns insbesondere 

Deuteronomium verdeutlicht, die rigorosesten Mittel im Kampf gegen die 

drohende Ansteckung durch den Götzendienst, ob diese nun von außen 

her (z.B. Num. 25,1-18) oder von innen her kommt (Dtn. 13,5.8£.12-17; 

vgl. z.B. Ex. 32,25-29; I Reg. 18,40; II Reg. 9,22-24.30-33; 10,7-28). 
9.3.4 Angesichts des barbarischen Charakters des Auftrags an Israel, die 

Bewohner Kanaans auszurotten (vgl. auch Dtn. 9,4f.; 18,12; 20,16-18), ist 

es nicht unbegreiflich, daß Dtn. 7 Anlaß zu scharfer Kritik am Gottesbild 

und dem ethischen Niveau des AT bot, sowie Wasser auf die Mühlen 

% Vgl. C. Houtman, Wereld en tegenwereld, Baarn 1982, S. 27ff., 50ff.; zu anderen Er- 

klärungen der Geduld JHWHs mit den Bewohnern Kanaans s. Jdc. 13,1-4; Weish. 12,3-10. 

= $. 23,24.25a.32f.; vgl. auch 34,1 1-17; zum Verhältnis von 34,11-17 zu Ex. 23 s. 8.4.9. 

2 S. zur Thematik G. Schmitt, Du sollst keinen Frieden schließen mit den Bewohnern 

des Landes, Stuttgart usw. 1970.  



    

  

340 KAPITEL IX 

antisemitischer Stimmungen war.” In jedem Fall muß der Schluß gezo- 
gen werden, daß Ex. 23,20-33 und Dtn. 7, sowie viele andere Stellen im 

AT, in einer Welt voll Tod und Gewalt verwurzelt sind, wo gegenüber 

dem Ernst des Bösen Tod und Vernichtung als ein probates, in jedem Fall 
unvermeidliches Bekämpfungsmittel betrachtet wurde und das Schwert als 
adäquates Mittel, die Reinheit der Religion zu bewahren. Mancher 

Bibelleser wird damit so seine Schwierigkeiten haben. Ex. 23,20-33; 

34,11-17; Dtn. 7 sind von der Sorge beherrscht, die Identität Israels als 

Volk JHWHs sicherzustellen. Die Bewohner Kanaans tauchen nur als 

große Verführer auf. Damit ist nicht alles über sie gesagt. Genesis 

beleuchtet sie ganz anders: die Patriarchen leben in friedlicher Koexistenz 

mit ihnen; sie kommen als Menschen von Fleisch und Blut ins Bild und 

sind in mancherlei Hinsicht ein Vorbild für die Erzväter Israels. Kurz: in 

bezug auf die Beziehung zwischen Israel und den Bewohnern Kanaans ist 
der Tenor von Dtn. 7 im AT sehr dominant; exklusiv ist er jedoch 
nicht.’ 

9.3.5 Ex. 23,20-33 wird vom Gedanken beherrscht, daß Israels Zukunft 

davon abhängt, dem Willen JHWHs zu gehorchen (23,21f.) und ihm 

kompromißlos ergeben zu sein (23,24f.32f.). Auch wenn die Konditionen 

bei den Verheißungen JHWHs nicht erwähnt werden (z.B. 23,27-31), so 

werden sie dennoch vorausgesetzt. Wie schon bereits vor der Sinai- 

Offenbarung die Rede von der Proklamation von JHWHs Willen war 
(15,25b), so ist hier die Rede von der Proklamation von JHWHs Willen 
nach dem Sinai-Aufenthalt (23,21f.). Der Gedanke, daß die Offenbarung 
JHWBSs sich nicht auf den Sinai begrenzte, tritt auch an anderen Stellen 
deutlich ans Licht (s. 2.24). 

  

” S. zu letzterem z.B. F. Delitzsch, Die große Täuschung, Stuttgart/Berlin 1920; vgl. 
K. Johanning, Der Babel-Bibel-Streit, Frankfurt aM. usw. 1988, S. 76-81; R.G. Lehmann, 

Friedrich Delitzsch und der Babel-Bibel Streit, Freiburg/Göttingen 1994, S. 59, 182, 244ff., 

268 ff. 

” Für eine Besprechung von Ex. 23,20-33 und Din. 7 siehe C. Houtman, “Zwei Sicht- 
weisen von Israel als Minderheit inmitten der Bewohner Kanaans”, in: FS C. Brekelmans, 
Leuven 1997 (im Erscheinen). Dort wird näher auf neuere Literatur eingegangen, die dieser 
Problematik gewidmet ist, so wie Crüsemann*, S. 153ff,, M. Weinfeld, “The Ban on the 

Canaanites in the Biblical Codes and Its Historical Development”, in: A. Lemaire & B. Ot- 

zen (Hg.), History and Tradition of Early Israel (FS E. Nielsen), Leiden 1993, S. 142-160; 

N.K. Gottwald, “Theological Education as a Theory-Praxis Loop. Situating the Book of 

Joshua in a Cultural, Social Ethical, and Theological Matrix”, in: J.W. Rogerson u.a. (Hg.), 

The Bible in Ethics, Sheffield 1995, S. 107-118. 

     

    

  

  



LITERATUR UND REGISTER 

Die folgende Literaturliste führt lediglich die Literatur an, die in der Arbeit nur mittels 

Autorenname (mit einem * markiert) und eventuell Kurztitel angegeben wird. Wird in dem 

Text lediglich der Autorenname (und eventuell Kurztitel) mit Seitenangabe genannt, finden 

sich die vollständigen Angaben in der Literaturliste am Anfang des betreffenden Kapitels 

oder des betreffenden Paragraphen. Zur Art und Weise, wie Exodus-Kommentare und 

Exodus-Übersetzungen angegeben werden, siehe die Bemerkung am Anfang der Kommen- 

tarliste zum Buch Exodus, die die Literaturliste aufschließt. 

Baentsch, B. 

Blum, E. 

Beyerlin, W. 

Boecker, H.J. 

Brin, G. 

Bovati, P. 

Cazelles, H. 

Charlesworth, J.H. (Hg.) 

Crüsemann, F. 

Daube, D. 

Delitzsch, F. 

Dhorme, E. 

Eerdmans, B.D. 

Fishbane, M. 

Forbes, R.J. 

Frankel, T. 

Gaster, T.H. 

Ginzberg, L. 

Greßmann, H. 

Halbe, J. 

Houtman, C. 

Das Bundesbuch Ex. XX 22 - XXIII 33. Seine ursprüngliche 

Gestalt, sein Verhältniss zu den es umgebenden Quellenschriften 

und seine Stellung in der alt-testamentlichen Gesetzgebung, 

Halle a.S. 1892 

Studien zur Komposition des Pentateuch, Berlin/New York 1990 

Herkunft und Geschichte der ältesten Sinaitraditionen, Tübingen 

1961 
Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient, 

Neukirchen-Vluyn 1984? 

Studies in Biblical Law. From the Hebrew Bible to the Dead 

Sea Scrolls, Sheffield 1994 

Re-Establishing Justice. Legal Terms, Concepts and Procedures 

in the Hebrew Bible, Sheffield 1994 

Etudes sur le Code de l’Alliance, Paris 1946 

The Old Testament Pseudepigrapha, London 1983, 1985 

Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen 

Gesetzes, München 1992 

Studies in Biblical Law, Cambridge 1947 

Die Lese- und Schreibfehler im Alten Testament, Berlin/Leipzig 

1920 

L’emploi metaphorique des noms de parties du corps en Hebreu 

et en Akkadien, Paris 1923 

Alttestamentliche Studien III: Das Buch Exodus, Gießen 1910 

Biblical Interpretation in Ancient Israel, Oxford 1985 

Studies in Ancient Technology, 1-IX, Leiden 1964-72? 

Ueber den Einfluss der palästinischen Exegese auf die alexan- 

drinische Hermeneutik, Leipzig 1831 

Myth, Legend and Custom in the Old Testament, New York 

1969 
The Legends of the Jews, I-VII, Philadelphia 1909-38 

Mose und seine Zeit, Göttingen 1913 

Das Privilegrecht Jahwes Ex 34,10-26. Gestalt und Wesen, 
Herkunft und Wirken in vordeuteronomistischer Zeit, Göttingen 

1975 

Der Himmel im Alten Testament. Israels Weltbild und Weltan- 

schauung, Leiden 1993 

Der Pentateuch. Die Geschichte seiner Erforschung neben einer  



   

  

   
Jepsen, A. 

Johnson, A.R. 
   
   

  

Kaiser, W.C. 

Klostermann, A. 

König, E. 

Korpel, M.C.A. 

   
   
   
   

  

Krasovec, J. 

    

Laserre, G. 

Leibowitz, N. 

Levinson, B.M. (Hg.) 

   
   
   

  

Marshall, J.W. 
   

  

Menes, A. 
   

  

Meyer, E. 

O’Connell, K.G. 
   
   

  

Otto, E. 

  

   

                

   
   
     

   

    
   

    
   

  

  

Osumı) Y, 

Paul, S.M. 

Pedersen, J. 

Perrot, C. 

Prijs, L. 

Reimarus, H.S. 

Salvesen, A. 

Sanderson, J.E. 

LITERATUR 

Auswertung, Kampen 1994 

Exodus, I (HCOT), Kampen 1993 

Exodus, II (HCOT), Kampen 1996 

Exodus, III (COT), Kampen 1996 (englische Übersetzung in 
Vorb.) 

Untersuchungen zum Bundesbuch, Stuttgart 1927 

The Vitality of the Individual in the Thought of Ancient Israel, 
Cardiff 1964? 

Toward Old Testament Ethics, Grand Rapids 1983 

Der Pentateuch. Neue Folge, Leipzig 1907 

Geschichte der alttestamentlichen Religion, Gütersloh 1924°** 
A Rift in the Clouds. Ugaritic and Hebrew Descriptions of the 
Divine, Münster 1990 

Der Merismus im Biblisch-Hebräischen und Nordwestsemiti- 
schen, Rom 1977 

Synopse des lois du Pentateuque, Leiden usw. 1994 

Studies in Shemot, Jerusalem 1976 

Theory and Method in Biblical and Cuneiform Law. Revision, 

Interpolation and Development, Sheffield 1994 

Israel and the Book of the Covenant. An Anthropological 

Approach to Biblical Law, Atlanta 1993 

Die vorexilischen Gesetze Israels im Zusammenhang seiner 
kulturgeschichtlichen Entwicklung, Giessen 1928 

Die Israeliten und ihre Nachbarstämme, Halle a.S. 1906 

The Theodotionic Revision of the Book of Exodus, Cambridge, 
Mass. 1972 

Wandel der Rechtsbegründungen in der Gesellschaftsgeschichte 

des antiken Israel. Eine Rechtsgeschichte des ‘Bundesbuches’ 

Ex XX 22 - XXIII 13, Leiden usw. 1988 

Rechtsgeschichte der Redaktionen im Kodex Esnunna und im 

‘Bundesbuch’. Eine redaktionsgeschichtliche und rechtsverglei- 

chende Studie zu altbabylonischen und altisraelitischen Rechts- 
überlieferungen, Freiburg/Göttingen 1989 

Körperverletzungen in den Keilschriftrechten und im Alten 

Testament. Studien zum Rechtstransfer im Alten Orient, Keve- 

laer/Neukirchen-Vluyn 1991 

Theologische Ethik des Alten Testaments, Stuttgart usw. 1994 

Die Kompositionsgeschichte des Bundesbuches Exodus 20,22b- 
23,33, Freiburg/Göttingen 1991 

‚Studies in the Book of the Covenant in the Light of Cuneiform 
and Biblical Law, Leiden 1970 

Israel. Its Life and Culture, London/Copenhagen, I-II, 1926, III- 

IV, 1940 

“Petuhot et Setumot. Etude sur les alineas du Pentateuque,” RB 

76 (1969), S. 50-91 

Jüdische Tradition in der Septuaginta, Leiden 1948 

Apologie oder Schutzschrifi für die vernünftigen Verehrer 

Gottes, Ausgabe Frankfurt am Main 1972 
Symmachus in the Pentateuch, Manchester 1991 

An Exodus Scroll from Qumran. 4OpaleoExod" and the Samari- 

tan Tradition, Atlanta 1986 

          

  

  



LITERATUR 343 

Sarna, N.M. Exploring Exodus. The Heritage of Biblical Israel, New York 
h 1986 

Schäfer-Lichtenberger, C. Stadt und Eidgenossenschaft im Alten Testament, Ber- 

lin/NewYork 1983 

Schenker, A. Versöhnung und Widerstand. Bibeltheologische Untersuchung 

zum Strafen Gottes und der Menschen, besonders im Lichte von 

Exodus 21-22, Stuttgart 1990 
Schwienhorst-Schön- 

berger, L. Das Bundesbuch (Ex 20,22-23,33), Berlin/New York 1990 
Schroer, S. In Israel gab es Bilder, Freiburg/Göttingen 1987 

Sick, U. Die Tötung eines Menschen und ihre Ahndung in den keil- 

schriftlichen Rechtssammlungen unter Berücksichtigung rechts- 
vergleichender Aspekte, Ostfildern 1984 

  

  

Sprinkle, J.M. ‘The Book of the Covenant’. A Literary Approach, Sheffield 

1994 

Thiel, W. Die soziale Entwicklung Israels in vorstaatlicher Zeit, Neukir- 

chen-Vluyn 1980 

Toorn, K. van der Sin and Sanction in Israel and Mesopotamia, Assen/Maastricht 
1985 

Vaux, R. de Hoe het Oude Israel leefde,' Roermond/Maaseik, I, 1961, II, 

1962 

. Histoire ancienne d’Israel, Paris, I, 1971, II, 1973 

Vervenne, M. (Hg.) Studies in the Book of Exodus, Leuven 1996 

Weippert, H. Palästina in vorhellenistischer Zeit, München 1988 

Westbrook, R. Studies in Biblical and Cuneiform Law, Paris 1988 

Wette, W.M.L. de Beiträge zur Einleitung in das Alte Testament, Halle 1806, 1807 

Wevers, J.W. Notes on the Greek Text of Exodus, Atlanta 1990 

. Text History of the Greek Exodus, Göttingen 1992 

Wolff, H.W. Anthropologie des Alten Testaments, München 1973 

Yaron, R. The Laws of Eshnunna, Jerusalem/Leiden 1988? 

Zenger, E. Die Sinaitheophanie. Untersuchungen zum jahwistischen und 

elohistischen Geschichtswerk, Würzburg 1971 

u Israel am Sinai. Analysen und Interpretationen zu Exodus 17- 

34, Altenberge 1985? 

Kommentare und Übersetzungen vom Buch Exodus 

In der Regel werden Kommentare und Übersetzungen von Exodus nur mit dem Autorenna- 

men angeführt. Die Verweise beziehen sich in diesem Fall auf die Auslegung oder Überset- 
zung des Textabschnittes, der an der betreffenden Stelle besprochen wird. 

Baentsch, B. Exodus-Leviticus (HK), Göttingen 1903 

Beer, G. Exodus mit einem Beitrag von K. Galling (HAT), Tübingen 

1939 

' Niederländische Übersetzung von Les institutions de l’Ancien Testament, Paris, I, 1958, 

IL, 1960; englische Übersetzung: Ancient Israel. Its Life and Institutions, New York 1961. 

? Englische Übersetzung: Early History of Israel, I-II, London 1978.  



    344    

   
Böhl, F.M.Th. 

Buber & Rosenzweig    

  

Calmet, A. 

    

Calvin    

   
Cassuto, U. 

Childs, B.S. 

Clamer, A. 

Clements, R.E. 

Cole, A. 

Couroyer, B. 

Dasberg, J. 

   
   
   
   
   
   
   

  

Davies, G.H. 

Dillmann, A. 

Durham, J.. 

Ehrlich, A.B. 

Fensham, F.C. 

Fox, E. 

   
   
   
   
   
   

  

Fretheim, T.E. 

Gispen, W.H. 
   
   

  

Goldman, S. 

Heinisch, P. 

Hertz, J.H. 

Hirsch, S.R. 

Holzinger, H. 

Honeycutt, R.L. 

Hummelauer, F. de 

Hyatt, J.P. 

Ibn Esra 

  

   
   
   
   
   
   
   
   

  

   
   
   
   
   

    

   
   
   

    

Jacob, B. 

Keil, CF. 

MiNeile, A.H. 

Michaeli, F. 

Nachmanides 

Noth, M. 

Palm, J.H. van der 

Raschi 

* Englische Übersetzung: Exodus, Grand Rapids 1982. 

LITERATUR 

Exodus (TeU), Groningen/Den Haag 1928 

M. Buber, F. Rosenzweig, Die fünf Bücher der Weisung, Hei- 

delberg 1976° 

Commentaire litteral sur tous les livres de l’Ancien et du Nou- 

veau Testament, 1, Paris 1724 

Commentarii Joannis Calvini in quinque libros Mosis: Genesis 

seorsum/reliqui quatuor in formam harmoniae digesti, Genevae 

1573 

A Commentary on the Book of Exodus, Jerusalem 1967 

Exodus. A Commentary (OTL), London 1974 

l’Exode (SBPC), Paris 1956 

Exodus (CBCNEB), Cambridge 1972 

Exodus (TOTC), London 1973 

l’Exode (SBJ), Paris 1968 

De Pentateuch met Haftaroth in het Nederlands vertaald, Am- 

sterdam 1970-71 

Exodus (TBC), London 1967 

Exodus und Leviticus (KEH), Leipzig 1880? 

Exodus (WBC), Waco 1987 

Randglossen zur hebräischen Bibel, 1, Leipzig 1908 

Exodus (POT), Nijkerk 1970 

Now These Are the Names. A New English Rendition of the 

Book of Exodus, New York 1986 

Exodus (Interpretation), Louisville 1991 

Het boek Exodus (KVHS), I, Kampen 1964°, II, Kampen 

1951? 

From Slavery to Freedom, London/New York 1958 

Das Buch Exodus (HSchAT), Bonn 1934 

Pentateuch und Haftaroth, Berlin 1937-38 

Der Pentateuch, I]. Exodus, Frankfurt am Main 1920° 

Exodus (KHC), Tübingen usw. 1900 

Exodus (The Broadman Bible Commentary), Nashville 1973 

Commentarius in Exodum et Leviticum, Parisiis 1897 
Commentary on Exodus (NCeB), London 1971 

Abraham ben Meir ibn Esra, Pjr$j htwrh, Ausgabe A. Weiser, 
Jerusalem 1976 

The Second Book of the Bible. Exodus, Hoboken, NY 1992 

Genesis und Exodus (BC), Leipzig 1878 

The Book of Exodus (WC), London 1931* 

Le livre d l!’Exode (CAT), Neuchätel 1974 

Mose ben Nachman, Pjrsj htwrh, Ausgabe Ch.B. Chavel, Jeru- 

salem 1959-60; Übersetzung: Ch.B. Chavel, Ramban (Nach- 

manides) Commentary on the Torah, New York 1971-76 

Das zweite Buch Mose Exodus (ATD), Göttingen 1973° 

Bijbel uitgegeven door J.H.van der Palm, Leiden 1818-30 

Salomo ben Isaak, Kommentar zum Pentateuch; Text und 

Übersetzung: A.S. Onderwijzer, Nederlandsche Vertaling van 

den Pentateuch benevens eene Nederlandsche verklarende 

   

  

   
   

  

  



Rylaarsdam, J.C. 

Scharbert, J. 

Strack, H.L. 

Stroete, G. te 

Theodoret von Kyros 

Vredenburg, J. 

LITERATUR 345 

vertaling van Rashie's Pentateuch-Commentaar, Amsterdam 

1895-1901 
The Book of Exodus (IB), Nashville 1952 

Exodus (Die Neue Echter Bibel), Würzburg 1989 

Die Bücher Genesis, Exodus, Leviticus und Numeri (Kurzgefaß- 

ter Kommentar zu den heiligen Schriften Alten und Neuen 

Testamentes), München 1894 

Exodus (BOT), Roermond/Maaseik 1966 

Quaestiones et Solutiones in Exodum, Ausgabe: PG, LXXX, Sp. 

225ff 

De Pentateuch en de haphtaroth met Nederlandsche vertaling, 

Amsterdam 1899-1903 

 



    

    

  

    
     

Man beachte die Hinweise im Vorwort. 

Abfall 223 

Abortus 109, 159f., 163f. 
Adoption 133 

Aktualisierung 44, 48, 96ff., 110, 209, 

221, 265f., 281, 318 

(ha) *löhim 90ff., 105, 111, 115, 199ff. 

206ff., 217f., 223f., 242, 246ff., 297 
Alleinverehrung 

JHWHs S8ff., 223, 305f. 

Altargesetz 52f., 56f., 69ff. 

Alter(sversorgung) 129ff., 134ff., 332 

Arme(nethos) 87, 229f., 232f., 236f., 

255, 261f., 269, 272, 276, 280 
Asyl 45, 103ff., 233 

beim Altar (am heiligen Ort) 106f., 
112f., 114, 120ff,, 124ff. 

Auslieferung 122 

Bann 218, 220, 223f. 

Beschlagnahme 234 

Bestechung 271f., 273 

betrügerisches Verhalten 204, 207, 257, 

261, 272f. 

Bilderverbot 52, 60ff. 

Blutrache 117, 127, 152, 174 

Blutschuld 146f., 177ff., 186f., 190 

Brautpreis 212ff. 

Bundesbuch 

in den alten Übersetzungen des 43f. 
eine Auslegung zum Dekalog? 5 

ursprünglicher Sitz im Text des 
2ff. 

Mose und das 3, 24ff., 47 

ein rein profanes ‘Gesetzbuch’? 31f. 

in den Textüberlieferung des 42f. 

Verhältnis zu Dtn. 12-26, Priester- 

schrift und Heiligkeitsgesetz 35ff. 

Buße 156, 158, 160, 188 

Dekalog Iff., 8f., 23, 26, 33, S8ff., 
283Ff. 

Deposition 204 

Diebstahl 41, 185ff., 198£f. 

SACHREGISTER 

  

Ehebruch 19f., 41, 215 

Eiddesschwur 113, 200, 202, 205, 

207ff., 257, 306 

Elternehrung und -verachtung 44, 128ff. 

Entschädigung 23, 118f., 161ff., 176, 
179f., 181, 183f., 186, 189, 195ff., 
202, 204, 213ff. 

Erstgeburt 249ff., 299f., 306ff., 320f. 

Erstlinge 244, 253, 301, 304, 309ff. 

“ethnische Säuberung’ 339 

Euthanasie 109 

     
   
   
   
   
   
   
    

  

Fahrlässigkeit 108, 115, 176, 180, 184f. 

196f., 204f. 

Familienreligion 96, 207 

Fest der ungesäuerten Brote 297f., 

306fF., 311Ff. 

Festkalender 285, 306ff. 

Folterung 208 

Frau(enethos) 88f., 157ff., 21 1ff., 219f. 
Freikauf 250f., 253, 299f. 

Fremde(nethos) 112, 122, 225ff., 232, 

2396,.2991.247' 

  

    

  

   
   
    

  

Gefängnisstrafe 23 

ger s. Fremde 

Gerechtigkeit (Ethos der) 256ff., 269ff. 

Geschlechtsgemeinschaft 213ff. 

gö’el haddam 116f. 

Gewalt 102, 107, 130, 139, 146ff., 
168ff. 

Gewohnheitsrecht 20, 30, 112, 126 

Gott/Götter s. (ha) “löhim 

Götzen(dienst) 61, 218f., 221, 223, 252, 
330, 338f. 

Hausgötter 66, 91, 93, 206ff. 

Hexenverfolgung 44 

höhere Gewalt 176, 185, 197, 205f., 211 

JHWH-Krieg 333 

Jobeljahr 99, 282 

Justizmord 270    



SACHREGISTER 347 

Kannibalismus 136, 140 

Kinder(schutz) 140, 160, 174, 180 

Kinderopfer 140, 176, 251. 

Klassenjustiz 261 

Konfliktregelung 23 

königliches Recht 20, 30f. 
Koran 234f. 

Kredit 233 

Laubhüttenfest 306ff., 316 

Levirat 133 

Lösegeld 174, 178 

Lynchjustiz 172 

Mazzebe 52, 61, 63f., 330 

Meineid 208, 260 

mispätim 8ff., 15ff., 20ff., 32, 34 

Nächstenliebe 264f. 

Nekromantie 220 

Neuinterpretation s. Aktualisierung 
Notwehr 186, 188, 192 

Ordal 113, 207f. 

Passa 251, 307£f., 311ff. 

Pentateuch 

pseudepigraphischer Charakter des 27 

Pfandrecht 230f., 233f. 

Prävention 41 

Rache 186 

Redaktion 

deuteronomistische 4, 16, 22, 26 

Rechtspflege 23, 256ff., 269Ff. 

Reinheit der Religion 338f. 

Richter 90, 158f., 199f., 206f., 246f., 

257, 259ff., 269fF. 

Sabbatgebot 11, 46, 274ff., 283ff., 310 

Sabbatjahr 99f., 274ff. 

Säkularisierung 119 

Schaden 161f., 193ff., 211ff. 

Schuldbegleichung 118 

Schulden 87, 229ff., 233 

Schule 21f. 

Selbstjustiz 117f. 

Selbstmord 109f. 

Sexualethik 19f., 73, 215f., 218, 221ff. 

Sklave(nrecht) 44f., 75ff., 140, 142, 

150ff., 160, 168ff., 175f., 189, 282 

Sodomie 218, 221ff. 

Solidarität 265 

Sozialethik 15f., 33f., 224ff., 255Sff., 
279fF. 

Speisevorschrift 253ff., 297£., 300 

Steinigung 131, 172, 177, 217, 220, 223 

stellvertretende Talion 153, 161, 163, 

180 

Strafmaß 41 

Talion 20, 41, 45, 107ff., 146, 160, 162, 
165ff., 170, 216, 228 

Tempelrolle 211, 307, 322, 337 
Teraphim 94f., 208 

Tier 

Verantwortlichkeit des 176f., 217 

Tierschutz 264f., 323 

Todesstrafe 19, 23, 41, 102, 141, 146f., 

152; 193,,219#221,,289 

Totschlag 150ff., 159ff., 187£., 190 

Verachtung (Gottes und des Leiters) 

242f., 246ff. 

Vergleich 23, 41 

Verleumdung 259f. 

Verstümmelung 40, 157, 167, 169£. 

Waise(nversorgung) 232, 237ff. 

Wallfahrt 297, 302, 309, 315 

Weihung der Erstgeborenen 

s. Erstgeburt 

Witwe(nversorgung) 133, 137, 232, 

237ff. 

Wochenfest 301, 306ff., 316 

Zauberei 219f. 

Zehnten 310 

Zeugnis (falsches) 202, 204, 257ff., 263, 

270ff. 

Zins(verbot) 230f., 233ff. 

 



     
    

    

Genesis 

2.27 

22 

31 

   
   

  

39 
44 9f. 

16f. 
    

    

Exodus    

  

12 1ff. 

14ff. 

13 2 

Zff. 

12f. 

16 23f. 

29f. 

18 13-26 

20 3-6 

3 
7 

sff. 

12 

13) 

15 

16 

24 

21 2-11 

DE. 

2 

6 

12 

17 

20f. 

24f. 

29 

33R, 

2217 

   

     
   
    

  

   
   
   
    
   
   

    
   
    
    
   
    
   
   
    
   
   
   
   
    

284, 286 

251ff., 320 

32 193 
205, 210 

193 
193 

298, 311ff. 
298, 311ff. 
2498. 
298, 311ff. 
249f., 317 
288 
286 
31 
seit, 
223, 297 
260 
28217. 
13188, 332 
1088F. 
142 
259f., 260 
223 
11 
278 
45 
45 
152 
44 
40, 44 
40 
108 
115 
44 

! Man beachte die Hinweise im Vorwort. 

Biblische Belege in Auswahl 

19 

22-25 

27 

23 

234 

18 

24 
24 3 

7 

31 13ff. 

34 14 

15f. 

21 

27f. 

35 .2f. 

Leviticus 

5 20ff. 

7.24 

11 39f. 

17 15f. 

18 23 

192 

3 

Hf. 

14 

15 

17 

23ff. 

33f. 

207 

9 

10 

15f. 

26 

228 

27%: 

23 4ff. 

STELLENREGISTER 

45 
45 
45 
3248. 
44 
223 
223 
8 
8 
286, 289 
223 

21 
276, 286, 288 

5 
286, 288 

191, 209 
254 
2548. 
2548. 
2E. 
246 
1318, 286 
137 
137 
259, 261f. 
266 
310 
236 
246 
1308, 135 
19£, 41,221 
217, 2218. 
246 
254 
323ff. 
307HX. 

 



STELLENREGISTER 349 

24 15f. 248 

18-20 166 

25 Iff. 278ff. 

33E 233 

SHE; SIE: 

44f. 150 

26 2 286 

29 140 

34f. 281 

28 56f. 140 

Numeri 

3 1624 249f: 

8 16ff. 2498. 

15 32ff. 288 

33 179 

28 16ff. 307ff. 

33’IfE 114ff. 

16ff. 144 

30 260 

31ff. 178. 

Deuteronomium 

4 Alff.  114ff. 

5 7-10  S8ff. 

12ff 72.2328: 

14 278 

15 131ff. 

6 8f. 93597 

MT, 337ff. 
10 19 236 

11 18ff. 93,97 

12 54, 70, 73 

14 21 245f., 254f., 306, 323ff. 

15 Iff. 276, 278ff. 

124f..2. 19,967. 

1913250253; S1] 

16 Iff. 307ff., 318f. 

16 298f. 

19 269 

17 6f£. 260 

16’2]1E 565 

18:10f°.  2198,°251 

19 1f. 114ff. 

Aff. 144 

15 260, 263 

19f. 260 

21 166 

21 1ff. 178f. 

18ff .+135,:139 

22 If 205f, 

6f. 323ff. 

8 108, 115, 179, 184 

18 40 

22 19£., 41, 221 

28f. 211ff. 

23.16f. 122 

20ER +230,.233,.235 

24 6 234 

7 141 

12f: 2238, 234 

14 236 

7.537236 
17. 234 

25 Iff. 40 
11 157 

12 167 

26 Iff. 309 

27 5f. 70 

16 130f., 135 

19 236 

21 221f. 

Josua 

20 1ff. 114ff. 

1.Samuelbuch 

14 36 208 

1.Regum 

1 50ff. 18, 107, 124ff. 

2 28ff. 18, 107, 124ff. 

Jeremia 

34 8ff. 99. 

34 12-14 18f. 

Ezechiel 

20:225f. %°252 

Nehemia 

31088, >99 

10 32 281  



     
   

    

350 

  

Matthäus 

5.21 f 110    
38. 166 

44 265 

12 1ff. 290 

If. 290 

15 Af. 131f., 138 

19 19 132 

Markus 

71] 138 

    

       

    

    

    

Codex Eschnunna 

  

    
      

    
   
    

   

      

     

   
    
   
    

  

    

    

12f. 192 

26 216 

27, 214 

28 41, 216 

36f. 91, 210 

53f. 179 

53 185 
56-58 179f. 

Codex Hammurapi 

6 192 

8 192 

9-11 210 

12f. 188 

14 143 

21 192 

22-24 192 

25 192 

anf. 185 

53-55 185 

a 198 

115f. 153, 

116 163 

117-119. 100f. 

120-126 209f.          

STELLENREGISTER 

Altorientalische Texte 

    
   

  

          

    

          
        

    
    

  

Johannes 

      Smltt, 290 

87.11 42 

9 13ff. 290 

19 27 133 

Epheserbrief 

6.2 132, 140 

Jakobusbrief 

2,9118 110 

  

1.Johannesbrief 

   
3 

  

15 

  

110   
    125 

129-132 216 

129 41 

147 83 

150 239 

159 83 

168f. 139 
170f. 101, 239 

177 239 

192-205 40 

192-195 167 
192f. 139 

195 139 
196-203 170 

196-201 166 

202 40 

205 40 

206-208 148 

209-214 164 

210 161, 163f. 

212, 214 164 

218 40, 167 

226 167 

229f. 163 

230 164, 180 

231 180 

235-237 185 
242-249 211  



  

250 180 
253 167 
263-265 210 

267 210 
282 40 
Epilog XLVII 
soff. 241 

Codex Lipit-Eschtar 

III 2’-13° 164 

9 192 
2SE 101 

Codex Urnammu 

Prolog 

162-168 241 

Hethitische Gesetze 

3f. 1531. 

8 170 

10 145 

10A 148 

12 170 

14 170 

16 170 
17f. 164 

19 143 

20f. 143 

45 266 

3133 83 

57-59 192 

60-62 191, 193, 266 
63-65 193 

66 191 

67-69 193 

70 193 

al 191, 193, 266 

STELLENREGISTER 

72 

73 
74 

81-85 

93-95 

9A. 

105-107 

107 

120 

173 

174 

187f. 

197f. 

199 

200A-B 

351 

193, 211 

191 
211 

193 

192 

188 

198 

197 

193 

248 

148 

222 
41, 216 

222; 
222 

Mittelassyrische Gesetze 

AAf. 

A S8f. 

AlAf. 

A2l 

A23 

A 50-52 

A 53 

A 55f. 

C+G8 

Ei 

167 
167 
41,216 
164 
42 
161, 164 
163. 
215f. 
192 
192 

Neubabylonische Gesetze 

3 198 

Ugaritische Texte (KTU) 

13.220 % 130) 
1.16 

   
1172 VE8 

vi25Sff. 133 

ff. 241 

241 

1.19 ii:47 127 

 



 



 



 



  

  

  

     



 


