g

BS1 245-3 .HGB 19‘97 Das Bundesbuch : ein Kommentar
.‘r /‘\‘!‘ & ;

5 34 fé‘ 7 an
RS Ed

VON




]

Elmer Holmes
Bobst Library

New York
University










DAS BUNDESBUCH




DOCUMENTA ET MONUMENTA
ORIENTIS ANTIQUI (DMOA)

STUDIES IN NEAR EASTERN ARCHAEOLOGY AND CIVILISATION

EDITED BY

P.M. M. G. AKKERMANS, C.H.]. pe GEUS, E. HAERINCK
TH.P.J. van pEn HOUT, M. STOL, D. vaN DER PLAS

VOLUME XXIV

DAS BUNDESBUCH




DAS BUNDESBUCH

Ein Kommentar

VON

CORNELIS HOUTMAN

BRILL
LEIDEN - NEW YORK - KOLN
1997




This book is printed on acid-free paper.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Houtman, C., 1945-
Das Bundesbuch : ein Kommentar / von Cornelis Houtman.
. cm. — (Documenta et monumenta Orientis antiqui, ISSN
0169-7943 ; v. 24)
Includes bibliographical references (p. ) and indexes.
ISBN 9004108599 (cloth : alk. paper)
1. Book of the Covenant—Commentaries. L Title. IL Series.
BS1245.3.H68 1997
222°1:207—=dc21 97-14445
CIP

Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Houtman, Cornelis:
Das Bundesbuch : ein Kommentar / von Cornelis Houtman. — Leiden ; New York ;
Kéln : Brill, 1997
(Documenta et monumenta orientis antiqui ; Vol. 24)
ISBN 90-04-10859-9
NE: GT

2 N\ ISSN 0169-7943
ISBN 90 04 10859 9

i © Copyright 1997 by Koninklijke Brill, Leiden, The Netherlands

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored
in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electrontc,
mechanical, photocopying,recording or otherwise, without prior written
permission from the publisher.

Authorization to photocopy items for internal or personal
use 15 granted by Koninklyke Brill provided that
the appropriate fees are paid directly to The Coppyright
Clearance Center, 222 Rosewood Drive, Suite 910
Danvers MA 01923, USA.
Fees are subject to change.

PRINTED IN THE NETHERLANDS




INHALTSVERZEICHNIS

VOTWOE zaale run’ i e e ton sl o dniat i e i s xi
ADKibznngens . & Chinge s poa st Lt Sl et o B xii
KAPITEL I
DER RAHMEN DES BUNDESBUCHES (20,18-21; 24,1-2) . ... 1
KAPITEL 11
EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH . . ... oo i 7

Der Name Bundesbuch (S. 8) — das Bundesbuch besteht aus unterschiedlichem
Material (S. 9) — die Komposition und Struktur des Bundesbuches (S. 10) —
zwei Hauptteile (S. 10) — Ansporn zu einem hohen moralischen und von
Barmbherzigkeit geprigten Verhalten (S. 11) — die Unterscheidung von kasuisti-
schem und apodiktischem Recht (S. 12) — gleiche Zielsetzung: die Errichtung
einer stabilen und lebbaren Gesellschaftsordnung, die durch Gerechtigkeit
gekennzeichnet ist (S. 13) — die apodiktischen Vorschriften berithren die
Fundamente der Gesellschaft, der Rechtsordnung (S. 13) — die Entstehungsge-
schichte des Bundesbuches (S. 15) — die Moral trigt im Bundesbuch betont
den Stempel einer besonderen Offenbarung (S. 16) — in seiner gegenwirtigen
Form existierte das Bundesbuch nie auBerhalb von Genesis-Konige (S. 16) —
die mispatim haben den Charakter eines juridischen ‘Handbuches’ (S. 17) — die
miSpatim stellen kein Gesetzbuch in unserem Sinne dar (S. 18) — im Falle
eines konkreten Vergehens wird anders verfahren, als dies in den Gesetzestexten
gefordert wird (S. 18) — die miSparim hat man als Neuformulierung bzw.
Korrektur des Gewohnheitsrechts zu betrachten (S. 20) — die mispatim re-
prisentieren kein praktiziertes, sondern ein gewiinschtes Recht (S. 20) — als
Bestandteil der JHWH-Offenbarung erhoben sie Anspruch auf Giltigkeit und
Normativitét (S. 21) — der Ursprung der mispatim (S. 21) — die mispatim sind
mit Blick auf den ménnlichen Israeliten formuliert und setzen eine Gesellschaft
mit patriarchalem Charakter voraus (S. 22) — die Datierung des Bundesbuches
(S. 23) — es muB auf jeden Fall jiinger als das Deuteronomium sein (S. 26) —
durchdrungen vom Ethos der Humanitét prisentiert sich das Bundesbuch als
wiirdige Vorbereitung auf den Hohepunkt Deuteronomium (S. 27) — Be-
kanntschaft mit den Rechtsiiberlieferungen aus dem Alten Orient (S. 27) — die
Implikationen dieser Abhingigkeit (S. 28) — Partizipierte Israel an einer Art
‘common law’ des Alten Orients oder besaB Israels ‘law’ einen eigenen




vi INHALTSVERZEICHNIS

Charakter? (S. 29) — Hatte der Glaube Israels einen Einfluf auf die For-
mulierung der Regeln und fithrte dies zu markanten Unterschieden im Vergleich
mit den Vorschriften aus Isracls Umwelt? (S. 30) — das Bundesbuch wird
durch den Rahmen als gottliches Recht qualifiziert (S. 30) — verschiedene Vor-
schriften, die wahrscheinlich den literarischen Niederschlag von Gelehrten
darstellen, die iiber das Gewohnheitsrecht und die allgemeine Moral reflektier-
ten und es weiterentwickelten, wurden sakralisiert und erhielten den Charakiter
einer besonderen Offenbarung (S. 32) — unter das gottliche Recht des Bundes-
buches fallen soziale und kultische Vorschriften, aber auch echte Gesetzestexte
(S. 32) — in bezug auf die gewiinschte soziale Moral, die Fundamente der Ge-
sellschaft bestanden in Israel keine anderen Vorstellungen als anderenorts im
Alten Orient (S. 33) — durch das Rahmenwerk, das aus der Redaktion des
groBen Werkes Genesis bis Konige stammt, erhielt die ganze Sammlung das
‘JHWH-Siegel’ (S. 34) — das Bundesbuch als ganzes kann mit der Gattungsbe-
zeichnung Programm bezeichnet werden (S. 34) — die Frage nach dem gegen-
seitigen Verhiltnis der verschiedenen Gesetzeskomplexe im Pentateuch (S. 35)

— im Lichte der Stoffanordnung, dem Aufbau des Pentateuch, muf das
Deuteronomium als Schwerpunkt betrachtet werden. Es bietet die autoritative

Interpretation der sinaitischen Gesetzgebung (S. 37) — aus den Abschnitten des
Pentateuch, die sich auf die Zeit nach der Offenbarung JHWHs am Sinai
beziehen, wird ersichtlich, daB JHWHs Offenbarung am Gottesberg nicht als
definitiv und vollstindig betrachtet werden darf (S. 39) — die Frage nach dem
Eigencharakter von Israels Vorschriften (S. 39) — das Verhiltnis der Sinai-Vor-
schriften zur neutestamentlichen Botschaft (S. 42) — die Auslegungsgeschichte,
sowohl von jildischer als auch christlicher Seite (S. 42) — die Fragen des
Wertes, des moralischen Gehaltes und der Giiltigkeit der Vorschriften des
Bundesbuches (S. 44) — die Vorschriften des AT, auch die des Bundesbuches,
sind in einen ProzeB der Aktualisierung und Neuinterpretation hineingenommen,
der bereits im AT nachzuweisen ist und der die Grenzen des Kanons durch-
bricht und sich bis heute fortsetzt (S. 46).

KAPITEL III

DIE EINZIG RECHTE VEREHRUNG JHWHS (20,22-26) .. ... 49

KAPITEL IV

SCHULDSKLAVEREI. UNGLEICHE BEHANDLUNG VON
MANN-TINIER AN L] - WL e bl Then S0 = s 20 i 8 75

Anmerkungenzup Sklaverei ot ULt SRR Rl o 87
Anmerkungen‘zur Posiionnder Frauo b0 Do v i vo pan wiwies 88




INHALTSVERZEICHNIS
KAPITEL V

VERLETZUNG DER KORPERLICHEN INTEGRITAT
ANDERER EEUTE2T 123005 (000 5. 50, ol 2 s Lo vnt o

VORSATZLICHER UND NICHT VORSATZLICHER TOTSCHLAG
bl BV BOREET SSUER - A S T Bl S |

Asyl-angheiliger Stitte oo e iy S0 sl Sisse o
Die: Asylpraxis imialien Tstacleés i ¥ B L v i e
Asyl-anBerhalbelsraelsr 2 857ty Ui s i 2 sl i S o

ELTERNMIBHANDLUNG UND MENSCHENRAUB (21,15-17) ... .. ...

ElternmiGhandlhimg (ZL 151wt del s 00 Lana s ma T
NVenschenraub @ 1:016). 10 Sk G assi b e ST

MIBHANDLUNG INFOLGE STREITEREI (21,18-19) ... ..........

MIBHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN
ML ODESFOLGE (212021 r 5t o I i e

EINE SCHWANGERE FRAU ALS OPFER EINES HANDGEMENGES
(@1 2peasys 1 70 B P e e G SR e

Ex 21:,22-25 und das iustalioniss ol ikl o s i

MIBHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN MIT DARAUS
RESULTIERENDEM BLEIBENDEM KORPERSCHADEN (21,26-27) ... ..

TODLICHE VERLETZUNG DURCH EIN STOBIGES RIND (21,28-32) . . .

KAPITEL VI
BESCHADIGUNG FREMDEN EIGENTUMS (21,33-22.16) ... .5
SCHADEN AN FREMDEM VIEH (21,33-36) ..................
VIEHDIEBSTAHL. (21,37°22:3) % o ko Batwes ge” o et la 2015

SCHADEN AN FREMDER FELDFRUCHT (22,4-5) . . ... ... .. ... ..

vii




viii INHALTSVERZEICHNIS

ENTWENDUNG ODER SCHADIGUNG VON IN AUFBEWAHRUNG GEGE-
BENEM, GELIEHENEM UND GEMIETETEM BESITZ (22,6-14) ......

SCHADEN DURCH GEMEINSCHAFT MIT EINEM UNVERHEIRATETEN
MADCEEN: (22 45-16) 5. 5L el by S oo il sante il o oG St
KAPITEL VII
KULTISCHE UND SOZIALE VORSCHRIFTEN (22,17-23-23,12)
GREULICHE, NICHT TOLERIERBARE PRAKTIKEN (22,17-19)
SORGE FUR DIE SOZIAL SCHWACHEREN (22,20-26) ...........
Witweund W aise. . fas s o Sum s 00l s alen iy Tal ol
SORGE FURIMWELZ2 27:30000s o ARl oo bl i
DIVERSE SOZIALE VORSCHRIFTEN (23,1-12) . ...............
Gerechtigkeit und Glaubwiirdigkeit in der
Reclitspflege] (2801230 -8 2 0 Cpl il Ll Sl SR, 0B
Hilfsbereitschaft ungeachtet der Beziehung
Zum. anderen (23,4=5) 2780 s B vl o i e s e L
Gerechtigkeit und Glaubwiirdigkeit in der
Rechtspflege IF(23.6-9)5 s s g i o msaiale wfs st a2 Lo,

Sabbatjahr und Sabbat als soziale Einrichtungen
(2300512 )0 e g Aty o s BT, R R

KAPITEL VIII

VORSCHRIFTEN FUR DEN JHWH-DIENST (23,13-19) ... ...

Das Passa und das Fest der ungesduerten Brote (Mazzot) . . . . . .
Das Bocklein in derMilch seiner Mutter . oo = i sl S s

217

217




INHALTSVERZEICHNIS ix

KAPITEL IX
EPILOG. EIN BLICK IN DIE ZUKUNFT (23,20-33) ......... 326
LAteratiie: " ik aotet VAT LT St RS et ol S B B O 341
SachYeRISter . lien: st D e el Dgh s des e ol e 346

SIEllenregISIer « o udnll . wof lae il SR it Do s s C g 348







VORWORT

Die Rechtsiiberlieferungen des Alten Vorderen Orients erfreuen sich einer
noch stets zunehmenden Aufmerksamkeit, nicht nur unter Orientalisten,
sondern auch unter Rechts- und Kulturhistorikern und Ethikern im
allgemeinen. Das Bundesbuch (Exodus 20,22-23,33), eine der Gesetzes-
sammlungen der hebréischen Bibel / des Alten Testaments, partizipiert an
diesem wachsenden Interesse. In den letzten Jahren erschienen verschie-
dene Abhandlungen hieriiber. Ein detaillierter Kommentar fehlte jedoch
bisher. Dieses Buch will dem Abhilfe schaffen. Es ist so aufgebaut, daB
es nicht nur fiir Fachwissenschaftler, sondern auch fiir Interessenten an
den Rechtsiiberlieferungen des Alten Vorderen Orients, der Ethik der
Bibel und der Rechtsgeschichte im allgemeinen ein Fiihrer sein kann.

Einleitend zum Gebrauch des Kommentars gebe ich folgende Hinweise:
Auf Texte und Abschnitte im Buch Exodus wird in der Regel nur mit
Kapitel und Versangabe verwiesen (z.B. 20,18-21 = Ex. 20,18-21).
Aufgrund der Anlage der vorliegenden Abhandlung und der vielen
Querverweise darin konnten die Register beschrinkt werden. Im Sachre-
gister werden fast ausschlieBlich die Themen genannt, die mittels Nach-
schlagen im Inhaltsverzeichnis nicht bequem aufgespiirt werden kénnen.
Das Stellenregister beinhaltet, was die biblischen Belege betrifft, haupt-
sdchlich Verweise auf Texte in den anderen alttestamentlichen Gesetzes-
sammlungen, die als Parallelen zu den Vorschriften des Bundesbuches
betrachtet werden konnen.

Ohne den Einsatz meiner Assistenten Dr. Werner Gugler und Walter
Hilbrands wire dieses Buch in dieser Form nicht zustande gekommen. Sie
haben sich der Ubersetzung aus dem Niederlindischen angenommen. Ich
bin ihnen dafiir sehr verbunden.

Kampen, im Januar 1997 C. Houtman




ABKURZUNGEN

Die Abkurzungen richten sich nach dem Verzeichnis von S. Schwertner, Theologische
Realenzyklopéidie (TRE). Abkiirzungsverzeichnis, BerlinNew York 19942, Dariiber hinaus
werden folgende Abkiirzungen verwendet. Diese Liste enthilt auch weitere Angaben u.a.
bzgl. der konsultierten Grammatiken (nur mittels Autorenname angegeben) und der fiir
Sammlungen von Rechtstexten aus dem Alten Orient verwandten Abkiirzungen, die bei der
Besprechung der Vorschriften des Bundesbuches relevant sind:' die sumerischen Texte CU
und LE, die akkadischen Sammlungen CE, CH, MAG und NBG, und ferner die HG.

ABD The Anchor Bible Dictionary

Aq. Aquila; siehe Field

ARTU J.C. de Moor, An Anthology of Religious Texts from Ugarit, Leiden
1987

AuS G. Dalman, Arbeit und Sitte in Paldstina, 1-VI1, Giitersloh 1928-42

BB Bibliotheca Biblica, 11, Oxford 1722

BAE La Bible de I'Alexandrie. L'Exode, Paris 1989; franzosische Ubersetzung
der LXX, Anmerkungen usw. von A. Le Boulluec und P. Sandevoir.

BDB F. Brown, S.R. Driver, C.A. Briggs, A Hebrew and English Lexicon of
the Old Testament, corrected impression, Oxford 1952

BL H. Bauer, P. Leander, Historische Grammatik der hebrdischen Sprache
des Alten Testamentes, Halle 1922

BRL Biblisches Reallexikon, Hg. v. K. Galling, Tiibingen 1977

Brockelmann, C.  Hebrdische Syntax, Neukirchen Kreis Moers 1956

CE Codex Eschnunna (Anfang 2.Jt)

CH Codex Hammurapi (18.Jh.)

CuU Codex Urnammu (Ende 3.Jt.)

CcV Canisiusvertaling; Ausgabe 1936-39

DDD K. van der Toorn u.a. (Hg.), Dictionary of Deities and Demons in the
Bible, Leiden 1995

Dtr Deuteronomist

E Elohist

ExR. Exodus Rabba;, Text: Midrasch Rabba, Wilna 1887; Ubersetzung: H.
Freedman, M. Simon (Hg.), Midrash Rabbah, London 1939

Field, F. Origenis Hexaplorum quae supersunt sive Veterum Interpretum Graeco-
rum in totum Vetus Testamentum Fragmenta, 1-11, Oxonii 1875-76

FT Fragment-Targume; Text und Ubersetzung: M.L. Klein, The Fragment-
Targums of the Pentateuch, Rome 1980

Ges." Wilhelm Gesenius’ hebréiisches und aramdisches Handwiérterbuch iiber

! Texte und Ubersetzungen finden sich bei M.T. Roth, Law Collections from Mesopota-
mia and Asia Minor, Atlanta 1995 (mit einem Beitrag von H.A. Hoffner; Hg. von P.
Michalowski); Ubersetzungen bei ANET und TUAT, I/l (mit Angaben zu Texteditionen und
einfihrender Lit); vgl. RLA, IlI, S. 243ff.; Boecker*, S. 44ff; W.HPh. Romer, “Einige
Bemerkungen zum altmesopotamischen Recht sonderlich nach Quellen in sumerischer
Sprache”, ZAW 95 (1983), S. 319-336.




Ges-B

Ges-K
GNB

HG

H

J

JLA
Joiion, P.
Josephus

KIV
KoSynt
KoWw
KTU

LE
LXX

LV

MAG
Mandelkern, S.

Mek.
Meyer, R.

MidrTanch. Ex.

MS(S)
MT
NBG
NEB
NV

Origenes

ABKURZUNGEN Xiii

das Alte Testument, 18.Aufl., Hg. von R. Meyer & H. Donner, Berlin
1987-

W. Gesenius, F. Buhl, Hebrdisches und aramdisches Handwérterbuch
iiber das Alte Testament, Leipzig 19217

W. Gesenius, E. Kautzsch, Hebrdische Grammatik, Leipzig 1909%
Groot Nieuws Bijbel. Vertaling in omgangstaal, Ausgabe 1983
Hethitische Gesetze (1600-1200)

Heiligkeitsgesetz

Jahwist

Jewish Law Annual

Grammaire de |'Hébreu Bibligue,’ Rome 1947

H.StJ. Thackeray, R. Marcus, L.H. Feldman, Josephus with an English
Translation, London/Cambridge Mass. 1926-1965; E. Nodet (Hg.),
Flavius Joséphe. Les Antiquités Juives, 1-111, Paris 1992

Authorised King James Version

F.E. Konig, Historisch-comparative Syntax der hebréischen Sprache,
Leipzig 1897

E. Konig, Hebrdisches und aramdisches Weérterbuch zum Alten Testa-
ment, Leipzig 1922**

M. Dietrich v.a. (Hg.), Die keilalphabetischen Texte aus Ugarit, 1,
Neukirchen-Vluyn 1976

Codex Lipit-Eschtar (Anfang 2.Jt.)

Septuaginta; Ausgabe: A.E. Brooke, N. McLean, The Old Testament in
Greek 1/2. Exodus and Leviticus, Cambridge 1909, und J.W. Wevers,
Septuaginta Vetus Testamentum Graecum Auctoritate Academiae Scienti-
arum Gottingensis editum II/l. Exodus, Gottingen 1991; franzosische
Ubersetzung und Anmerkungen in BAE; Kommentar und Anmerkungen
in Wevers*, Notes; ders., Text History

Leidse vertaling, Ausgabe 1899-1901; vgl. H. Qort (Hg.), Textus He-
braici emendationes quibus in Vetere Testamento Neerlandice vertendo
usi sunt A. Kuenen, I Hooykaas, W.H. Kosters, H Qort, Lugduni
Batavorum 1900

Mittelassyrische Gesetze (12./11.Jh.)

Veteris Testamenti Concordantiae Hebraicae atque Chaldaicae, 1 eipzig
1937

J.Z. Lauterbach, Mekilta de-Rabbi Ishmael, Philadelphia 1931-35
Hebrdische Grammatik, Berlin 1966-72°

Midrasch Tanchuma; Text: S. Buber, Midras Tanhuma B., Wilna 1885;
Ubersetzung: H. Bietenhard, Midrasch Tanhuma. R. Tanhuma iiber die
Tora, genanni Midrasch Jelammedenu, 1, Bern usw. 1980
Manuskript(e)

masoretischer Text

Neubabylonische Gesetze

The New English Bible

Nieuwe Vertaling = Die Ubersetzung der niederldndischen Bibelge-
sellschaft (1951)

Homiliae in Exodum, Text: PG, XII, Sp. 298ff.; Ubersetzung: Origéne

? Englische Ubersetzung: A Grammar of Biblical Hebrew, iibersetzt und revidiert von T.
Muraoka, Roma 1991,




Xiv

Pesch.

Philo

Pseudo-Philo

BT

Qm

RTAT
Sam.Pent.
SamT

SS
Symm.
Y

Theod.
TNf

TO

TPs]

TR
TzUR

Vulg.

ABKURZUNGEN

Homélies sur I'Exode, Paris 0J. (Ubersetzung: P. Fortier; Einfilhrung:
H. de Lubac); Origen Homilies on Genesis and Exodus (Ubersetzung
R.E. Heine), Washington DC 1982

Priesterschrift

The Old Testament in Syriac According to the Peshitta Version Il/l.
Genesis-Exodus (Exodus herausgegeben von M.D. Koster), Leiden 1977;
vgl. M.D. Koster, The Peshitia of Exodus. The Development of its Text
in the Course of Fifteen Centuries, Assen/Amsterdam 1977

F.H. Colson, G.H. Whitaker, Philo with an English Translation, Lon-
don/Cambridge Mass. 1929-1962; R. Marcus, Philo. Supplement II:
Questions and Answers on Exodus, London/Cambridge Mass. 1953;
A. Terian (Hg.), [Philo Alexandrinus] Quaestiones et solutiones in
Exodum | et Il, e versione armeniaca et fragmenta graeca, Paris 1992
Liber Antiquitatum Biblicarum, Ausgabe: Pseudo-Philon, Les Antiquités
Bibliques, Paris 1976 (Text, Ubersetzung und Anmerkungen); Uberset-
zung in Charlesworth (Hg.), II, S. 2971f.

Palistinischer Targum, Text und Ubersetzung: M.L. Klein, Genizah
Manuscripts of Palestinian Targum to the Pentateuch, Cincinnati 1986
= 4QPaleoEx"; s. P.W. Skehan, E. Ulrich, J.E. Sanderson (Hg.), Qum-
ran Cave 4. V. Paleo-Hebrew and Greek Biblical Manuscripts, Oxford
1992 (= DID, IX), S. 53-130

W. Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten Testa-
ment, Gottingen 1975 (1985

Samaritanischer Pentateuch, Ausgabe: A. von Gall, Der hebrdische
Pentateuch der Samaritaner, GieBen 1914-18

Samaritanischer Targum, Ausgabe: A. Tal, The Samaritan Targum of the
Pentateuch, Tel Aviv 1980-1983

C. Siegfried, B. Stade, Hebrdisches Worterbuch zum Alten Testament,
Leipzig 1893

Symmachus; siehe Field; vgl. Salvesen*

Statenvertaling

Theodotion; siehe Field; vgl. O’Connell*

Targum Neofiti 1, Text und Ubersetzungen in A. Diez Macho, Neophyti
. Targum Palestinense MS de la Biblioteca Vaticana, Madrid/Barcelona
1968-78; franzosische Ubersetzung und Anmerkungen in R. Le Déaut,
Targum du Pentateuque, Paris 1978-80; vgl. B. Barry Levy, Targum
Neophyti 1. A Textual Study. Introduction, Genesis, Exodus, Lanham
usw. 1986

Targum Ongelos; Text: A. Sperber, The Bible in Aramaic, Leiden 1959-
68; Text und chrsctzung: I. Drazin, Targum Onkelos to Exodus,
Denver 1990; Ubersetzung: B. Grossfeld, The Targum Ongelos to
Exodus, Wilmington 1988

Targum Pseudo-Jonathan; Text: M. Ginsburger, Pseudo-Jonathan
(Thargum Jonathan ben Usiél zum Pentateuch), Berlin 1903; franzosi-
sche Ubersetzung: R. Le Déaut; siche unter TN

Tempelrolle (11Q Temple); Text: Y. Yadin, Mgylt-hmgds, Jerusalem
1977

N.C. Gore, Tzeenah u-Reenah. A Jewish Commentary on the Book of
Exodus, New York usw. 1965

Vulgata, Ausgabe: Biblia Sacra iuxta Latinam Vulgatam versionem ad
codicum fidem cura et studio monachorum Abbatiae Pont. S. Hieronymi



ABKURZUNGEN XV

in Urbe 0.S.B., 1926-

Waltke&O’Connor B.K. Waltke, M. O’Connor, An Introduction to Biblical Hebrew Syntax,

Williams, R.J.
wv
Zo.

ZABR

Winona Lake 1990

Hebrew Syntax. An QOutline, Toronto/Buffalo 19767

Willibrord-Vertaling, Ausgabe 1975

F. Zorell, L. Semkowski, Lexicon Hebraicum et Aramaicum Veteris
Testamenti, Roma 1940-1954, 1984

Zeitschrift fiir Altorientalische und Biblische Rechtsgeschichte







KAPITEL I

DER RAHMEN DES BUNDESBUCHES

Die als Bundesbuch bekannte Sammlung von Vorschriften' bildet einen
Teil des zweiten Buches des Alten Testaments, welches Exodus
genannt wird. Eingebettet wird sie von erzdhlenden Textabschnitten, in
denen beschrieben wird, wie das Volk Israel, nachdem es von seinem
Gott, JHWH, aus der Sklaverei aus Agypten befreit wurde, beim Berg
Sinai angekommen ist, um dort fir lingere Zeit zu lagern (vgl. Ex. 19,1 -
Num. 10,10). Auf die Beschreibung von Israels Aufenthalt am Sinai folgt
JHWHs Angebot an Israel, eine dauerhafte Beziehung einzugehen, sowie
Israels positive Reaktion darauf (19,3-8). Im AnschluB daran wird berich-
tet, daB die beiden zukiinftigen Bundespartner sich auf die Begegnung
vorbereiten und sich so weit wie moglich ndhern. Die Begegnung hat
JHWHs Bekanntgabe der Grundlagen zum Ziel, auf denen die Beziehung
ruhen muB, bzw. der Forderungen, denen Israel als JHWHSs ‘teurer Besitz’
und ‘Priesterstaat und heilige Nation’ entsprechen muB.? In Ex. 24,3-8
wird erzdhlt, wie Israel auf der Basis von JHWHs Konditionen, JHWHs
Vorschriften, den Bund mit ihm eingeht und bekriftigt.’

Das Bundesbuch umfaf3t 20,22b-23,33 und wird in der Form eines von
seiten JHWHs an Mose gerichteten Monologs prisentiert (20,22a). Dem
geht eine Art Einleitung voraus (20,18-21), in der die Art der Bekanntma-
chung der Vorschriften des Bundesbuches motiviert wird — durch Moses
Vermittlung und nicht unmittelbar aus dem Mund JHWHs. Der Einleitung
des Bundesbuches geht der Dekalog, das direkte Reden JHWHs an Israel,
voraus (20,1-17). Dieses Reden JHWHs beginnt véllig abrupt (20,1) nach
einer augenscheinlichen Lakune im Text (19,25). Auf den Monolog des
Bundesbuches folgt mehr oder weniger am Rande eine kurze Anmerkung
(24,1f.) als Vorbereitung auf eine der folgenden Episoden im Bericht
(24,9-11). Bevor wir auf das Bundesbuch selbst eingehen, prédsentieren
wir eine Erklarung sowohl der Einleitung als auch der SchluBanmerkung
zu JHWHs Monolog. Zunichst widmen wir der Einleitung Aufmerk-

! Zum Namen siche 2.2.

2 Zur Auslegung von Ex. 19 siche Houtman*, Exodus, 11, S. 423ff,

} Die Kapitel, die den erzihlenden Rahmen des Bundesbuches bilden, sind literarisch
sehr komplex und Gegenstand anhaltender Diskussion, s. Houtman*, Exodus, 11, S. 426ff.
Eine duBerst gekiinstelte Sichtweise der Einheit von Ex. 19-24 wird van Sprinkle*, S.17ff,
vertreten.




KAPITEL 1

samkeit. Dort bringt der Schreiber/Redaktor seine Sicht von der Art und
dem Charakter des Bundesbuches zum Ausdruck. In der Ubersetzung
lautet der Abschnitt wie folgt:

20,18 Das ganze Volk war Zeuge von den Donnerschldgen, von den
Flammen, vom Hornerschall und vom in Rauch gehiillten Berg. Das Volk
stand unter den Eindruck davon. Sie wichen zuriick und hielten sich
abseits.

19 Sie sprachen zu Mose: ‘Rede du mit uns, dafi wir horen konnen.
Aber laf8 Gott nicht mit uns reden, sonst miissen wir noch sterben’.

20 Mose antwortete dem Volk: ‘Fiirchtet euch nicht! Nur um euch auf
die Probe zu stellen, ist Gott gekommen und daf3 ihr mit heiliger Ehr-
Sfurcht vor ihm erfiillt werden sollt, so dafi ihr euch nicht durch Fehlver-
halten schuldig macht’.

21 Da blieb das Volk abseits, aber Mose néiherte sich bis zur dunklen
Wolke, wo sich Gott befand.

Um die Passage (vgl. 19,9.16-19) gut verstehen zu kdnnen, ist es notwen-
dig, das Verhéltnis von 20,18-21 zu 20,1-17 und 20,22-24,2 gut vor
Augen zu haben. 20,18-21 besitzt eine relative Selbstdndigkeit, die bereits
von den Masoreten markiert wurde (20,18 [p°tihd]; 20,22 [p‘tihd oder
stimd]; s. Perrot*, S. 58). Die Passage bildet ein Intermezzo zwischen
den beiden Komplexen von JHWH-Vorschriften, dem Dekalog und dem
Bundesbuch, und priagt den Charakter und das Verhiltnis zwischen
beiden.

Es wurde erortert, daB 20,18-21 seine Funktion als Intermezzo infolge
redaktioneller Uberarbeitung des Texts erhalten hat. Urspriinglich folgte
20,18-21 (bzw. 20,18b-21; z.B. Noth, Hyatt) auf 19,19, so behauptet man.
Diese These wurde erstmals von A.Kuenen* vertreten und hat seither
groBe Zustimmung gefunden.’ Hierbei ist es erwahnenswert, daB diese

* “Bijdragen tot de critiek van Pentateuch en Jozua”, ThT 15 (1881), S. 164-223 (S.
189ff.). Nach Kuenen macht 20,18-21 einen Bestandteil einer Dekalog-Erzahlung aus, die
19,10-19; 20,18-21.1-17; 24,12-14.18 umfaBite. Das Bundesbuch soll urspriinglich mit der
Uberlieferung von Israels Aufenthalt in den Steppen Moabs verbunden gewesen sein. K.
Budde, “Die Gesetzgebung der mittleren Biicher des Pentateuchs, insbesondere der Quellen J
und E”, ZAW 11 (1891), S. 193-234, hingegen #dufert sich dahingehend, daB das Bundes-
buch urspriinglich nach 33,6 plaziert war (S. 225ff.), wihrend Baentsch*, S. 35f, 86ff.,
meint, daB lediglich vage Vermutungen tiber den urspriinglichen Platz moglich sind.

: Vgl. Houtman*, Exodus, 11, S. 429. Etwas anders Beyerlin*, S. 8f., 17f., der meint, daB
Ex. 20,18-21 eine Variante der E-Version von Ex. 19 sei (bereits GreBmann*, S. 197f,
verteidigte die Selbstindigkeit von 20,18-21); ferner gehe 20,18-21 dem Dekalog vorab, sei
aber nicht die Fortsetzung von 19,19. Selbst konservativere Exegeten haben Kuenens These
iibernommen und arbeiteten diese auf ihre Art aus. So betont z.B. P. Karge, Geschichte des



EXODUS 20,18-21; 24,1-2 3

Theorie auf Hinweise im Text griindet, auf die bereits Nachmanides
hingewiesen hatte; so z.B.: 20,18 berichtet lediglich von Donnerschligen
usw., aber nicht vom Reden Gottes; 20,19 zufolge hat Gott noch nicht zu
den Israeliten gesprochen; sonst hitte man lesen miissen: ‘laB Gott nicht
wieder mit uns reden’ (‘wd, vgl. Dtn. 5,25, fehlt; in TPsJ wurde twb,
‘wieder’, in der Ubersetzung aufgenommen). Sie filhrten Nachmanides zu
der SchluBfolgerung, daB Ex. 19-20 keine chronologische Abfolge der
Ereignisse am Tag der Sinai-Offenbarung bietet, sondern dal3 die Prokla-
mation des Dekalogs im Anschlufl an das in 20,21 Erzihlte stattfand.
Kuenen und seine Nachfolger meinen, dal Nachmanides’ historische
Reihenfolge die urspriinglich literarische Reihenfolge des E-Segments im
Text sei.® Threr Meinung nach wurde der Dekalog bei der Aufnahme des
Bundesbuches nach vorn versetzt; auf diese Weise sei 20,18-21 zur
Einleitung zum Bundesbuch geworden.

Zunichst mub} festgehalten werden, daB im Text, so wie er uns vorliegt,
20,19 auch sehr gut paBt, wenn der Dekalog vorangeht. 20,19 setzt in
jedem Fall die Intention von JHWH, unmittelbar zu den Israeliten zu
sprechen, voraus. Zwar wird cin (beabsichtigtes) Reden JHWHs im vor-
angehenden Abschnitt (ohne 20,1-17) erwéhnt. Im uns bekannten Text ist
das Reden JHWHSs jedoch an Mose und nicht an Israel gerichtet (19,9.19).
Auch kann 20,20 eine sinnvolle Funktion erfiillen, wenn die Proklamation
des Dekalogs vorausgesetzt wird.” Ferner wird in 20,22, das seinerseits in

Bundesgedanken im Alten Testament. Minster i. W. 1910, S. 303ff.. daB der Dekalog
Gegenstand des Sinaibundes sei. Kuenens Auffassung, daB eine alte Tradition von der
Verkiindung eines Gesetzes durch Mose vor dem Durchzug durch den Jordan bestand (das
Bundesbuch), modifiziert er wie folgt: auch das Bundesbuch sei Mose auf dem Sinai
bekanntgemacht worden (vgl. Dtn. 528-31). Die typisch fiir den Aufenthalt in Kanaan
bestimmte Gesetzgebung wurde von Mose erst kurz vor seinem Tod verkiindet. Auch
Cazelles*, S. 176, situiert die Verkiindung des Bundesbuches durch Mose vor dem Jordan-
durchzug. Andere haben die These verteidigt, daB das mit der Offenbarung am Sinai
verbundene Bundesbuch urspriinglich das Gesetzbuch des in Jos. 24,25-27 beschriecbenen
Bundesschlusses in Sichem sei. Siehe H. Holzinger. Einleitung in den Hexateuch, Freiburg
i.B/Leipzig 1893. S. 179: W. Staerk. Das Deuteronomium, Leipzig 1894, S. 106f%;
Menes*. S. 24, 42, und z.B. J. L’Hour, “L’Alliance de Sichem”. RB 69 (1962), S. 5-36,
161-184, 350-368; vgl. De Vaux*, HAI 1. S. 374, 612. Nach L. Waterman, “Pre-Israelite
Laws in the Book of the Covenant”, AJSL 38 (1921), S. 36-54, stammen die mispatim
(21.1-22.16) aus der vorisraelitischen kanaanitischen Gesetzgebung, die in einen bei Sichem
mit frithisraelitischen Klans geschlossenen Bund eingebracht wurden. Dieses historische
Ereignis soll den Hintergrund fiir Jos. 24 bilden.

% Diese Passage wird gewdhnlich E zugeschrieben; s. Zenger*, Sinaitheophanie, S. 2121
er selbst nimmt einen anderen Standpunkt ein (S. 661Y); s. ders.*, Israel, S. 139ff., 179ff.

7 Zum Verstindnis von 20.20 ist die Interpretation von ‘auf die Probe stellen’ (nsh, s.
THAT, 11, Sp. 69ff.; TAWAT, V. Sp. 473ft), von fundamentaler Bedeutung. Wenn JHWH
Subjekt und lsrael Objekt von nsh ist (15,25, 16.4; Dtn. 4,34; 8,2.16; 13,4 u.a), ist das




4 KAPITEL 1

enger Verbindung mit 20,23 steht, auf 20,18.19 zuriickgegriffen. Will
man die Auffassung von Kuenen akzeptieren, miiBte man voraussetzen,
daB der Text bearbeitet worden ist.

Die Entstehungsgeschichte des Textes ist wahrscheinlich jedoch anders
verlaufen, als Kuenen behauptet. Ich bin eher geneigt anzunehmen, daB
das Bundesbuch bereits vor dem Dekalog einen Platz in der Uberlieferung
von JHWHs Sinaioffenbarung erhalten hat, als daB das Bundesbuch erst
sekunddr mit 20,18-21 verbunden wurde. M.E. spricht viel fiir die An-
nahme, daB3 der Dekalog (und die damit zusammenhéngende Tradition [s.
24,12; 27,8; 31,18; 32,15£.19; 34,1.4.28f; 38.7; Din.- 4,13; 5.22: 9.94f:
10,2f.; vgl. Houtman*, Exodus, 11I, S. 293ff., 363, 633f u.a.]) erst in

Priifen der Hingabe und des Vertrauens auf JHWH das Ziel. JHWH will wissen, ob Israel
thm ganz zugetan ist (vgl. Din. 13.3). In 15.25; 164 wird beschrieben, wie JHWH Israels
Treue gegeniiber seinen Vorschriften priift. JHWH bringt das Volk in heikle Situationen, um
in Erfahrung zu bringen. ob es ihm ganz geweiht und zum Gehorsam bereit ist (vgl. Dtn.
8,2f5.16 und vor allem auch Jdc. 2.22: 3.4). In 20.20 ist nsh schwierig zu verstehen. Im
AnschluB an Mek.. 1. 272, wird der Begriff von Raschi von nés (17,15) abgeleitet: ‘um
euch groBf zu machen’ (siche die Kritik von Nachmanides); Klostermann*, NF, S. 465,
schlagt vor zu lesen /' b'bwr [hkwi, “nicht mit der Absicht, euch niederzuschlagen’;
GreBmann*, S. 198, meint. daB eine sinnvolle Interpretation nur in einem rekonstruierten
Kontext moglich ist. Dergleiche Vorschlige entbehren einer hinreichenden Grundlage.
Zudem unterstiitzt die sonstige Verwendung von nsh nicht die Auffassung, daB das Verb
hier verstanden werden mul im Sinne von ‘zu einer Entscheidung provocieren’ (Holzinger:;
vgl. CV: ‘voor de keus stellen’) oder “to give experience’; siche M. Greenberg, “nsh in
Exodus 20.20 and the Purpose of the Sinaitic Theophany”. JBL 79 (1960), S..273-276 (vgl.
auch L. Ruppert. ¥7 22 [1972]. S. 60f: H.C. Schmitt, BN 34 [1986]. S. 9Iff). Der
letztgenannten Interpretation geht es darum. daB JHWH in der Theophanie Israel eine
Kostprobe seiner GroBe bieten will (vgl. auch te Stroete). Was JHWH priifen will, wird
nicht gesagt und muB durch Interpretation festgestellt werden. Gedacht wird an den Respekt
Israels vor JHWH. Indem Israel die Distanz zu JHWH in acht nimmt, habe es die Probe
bestanden (Beer. Noth). Bei dieser Auslegung wird nassér im Licht der Fortsetzung des
Verses interpretiert. DaB scheint mir richtig, aber wenn man dem Text in seiner vorliegen-
den Gestalt Rechnung trigt. wird man ‘heilige Ehrfurcht vor ihm’ auch als ‘heilige
Ehrfurcht vor JHWHs Vorschriften’ verstehen miissen — beides ist miteinander verbunden
(z.B. Dn. 5.29: 6,2.24; 8,6; 10,12: 13.4; 1423 v.a.) —. umso mehr, da auch die SchluBwor-
te ‘so daB ihr ..” Bekanntheit mit den Vorschriften JHWHSs voraussetzen. Die Theophanie
hat zum Ziel. Israel so unter den Eindruck der Realitit von JHWHs Macht zu bringen, daf
es seine Autoritit und die Autoritit seiner Vorschrifien nicht in Abrede zu stellen braucht.
Fehlverhalten und die Ubertretung seiner Vorschriften kommen fehlendem Respekt vor
JHWH gleich. So gesehen. muB nassor in seinem jetzigen Zusammenhang auf JHWHs
Prifung bezogen werden, um in Erfahrung zu bringen, ob Israel ihm wohl hingegeben ist
und bereit ist, seine Vorschrifien ernst zu nehmen (Dtn. 8,2; vgl. Dillmann, Strack, Hertz).
Aus dem Umstand, dab Moses Antwort beruhigend gemeint ist, muBl man schlubfolgern, daB
das Volk auf die von JHWH gewiinschte Weise reagiert hat. Es ist voller Ehrfurcht vor
JHWH (20,18 SchluB) und will den Kontakt mit Gott beibehalten, wenn auch nicht direkt,
sondern durch die Vermittlung von Mose (20,19).



EXODUS 20,18-21; 24,1-2 5

einem spiten Stadium einen Platz in der Uberlieferung innerhalb des
Rahmens der deuteronomi(sti)schen Harmonisierung der Sinaierzdhlung
erhalten hat (s.u.).® Der Dekalog setzt die Existenz umfangreicher Samm-
lungen von Vorschriften voraus und ist als eine biindige Zusammen-
fassung davon gedacht in einer Anzahl klarer und essentieller Faustregeln
als Voraussetzung des Lebens mit JHWH. Sie werden in der Form
direkter Rede von JHWH an Israel prisentiert und erhalten dadurch
besondere Autoritit.” In diesem Zusammenhang ist erwdhnenswert, daf
die Auffassung verteidigt wurde, das Bundesbuch beinhalte eine Ausle-
gung, einen Kommentar zum Dekalog." Das Verhiltnis ist, wie bereits
dargelegt, umgekehrt: der Dekalog bringt die Essenz vom Bundesbuch
zum Ausdruck und ‘steuert’ durch seine Position vor dem Bundesbuch
dessen Interpretation.

In der gegenwirtigen Form bietet der Text dasselbe Bild wie in Deute-
ronomium: der Dekalog ist direkt von JHWH zu Israel gesprochen
(Dtn. 4,11ff.; 5,4.22ff.; 9,10; 10,4). Die iibrigen Vorschriften sind unter
Vermittlung des Mose gegeben worden (Dtn. 5,23ff.). Als unmittelbare
Offenbarung besitzt der Dekalog einen ganz besonderen Status, der auch
dem Umstand entnommen werden kann, dafl dessen Text von Gott selbst
auf die Steinplatten geschrieben wurde (s. 34,28). Auch das Bundesbuch
ist voll und ganz Gottes Wort und fordert daher von Israel Anerkennung
und Gehorsam fiir sich. Nachdem zuvor schon von JHWHs eindriicklicher
Legitimation des Mose als sein Sprachrohr berichtet wurde (19,9.19; vgl.
auch 33,11; 34,29-35), wird nun mitgeteilt, daB Israel mit Nachdruck

¥ Signifikant sind in diesem Zusammenhang Ex. 34.27f., wo beide Traditionen vereinigt
sind. Nach Israels Abfall von JHWH aufgrund der Siinde des Goldenen Kalbes bekundet
JHWH auf Moses Fiirsprache hin seine Bereitschaft, den Bruch wiederherzustellen. Die
Geschichte wiederholt sich: wieder legt Mose den Text des Bundesbuches vor (34,27; vgl.
24.4); wieder graviert JHWH den Dekalog in die Tafeln (34.28; vgl. 24.12.18; 31.18 und s.
Houtman*, Exodus. lll. S. 690. 692. 700f.).

? Siche Houtman*. Exodus. 1ll. S. 18-21. Einen gegensitzlichen Standpunkt nimmt
Criisemann*. S. 407ff., ein. Seiner Auffassung zufolge liegt der Unterschied zwischen
Dekalog und allem folgenden einzig und allein in der Direktheit der Gottesrede, kurzum, im
Modus. nicht im Inhalt (S. 410f.) und beansprucht der Dekalog keinerlei htheren Rang als
die tibrigen Gesetze (S. 413). So wird der Komposition des Pentateuch kein Recht getan.

1% Siehe De Hummelauer, S. 207ff.; E. Robertson, “The Riddle of the Torah. Suggesting
a Solution”, BJRL 27 (1943), S. 359-383; A.E. Guilding. “Notes on the Hebrew Law
Codes”, JThS 49 (1948). 8. 43-52. Diese Auftassung wurde bereits vertreten von J.W. Roth-
stein, Das Bundesbuch und die religionsgeschichtliche Entwicklung Israels, |, Halle 1888, S.
60ff.. und wurde von Baentsch*, S. 39. und Holzinger, S. 99f.. verworfen.




6 KAPITEL |

Mose darum gebeten hat, als Sprachrohr JHWHs aufzutreten.'' Israel hat
Moses besondere Position anerkannt und sich damit verpflichtet, die durch
seine Vermittlung tiberbrachten Vorschriften als Gottes Wort anzunehmen
und ihm Gehorsam zu leisten. Kurzum, 20,18-21 verbindet den Dekalog
mit dem Bundesbuch; zwei Sammlungen von Vorschriften, die beide als
Gottes Wort charakterisiert werden miissen. Der Abschnitt unterstreicht
den einzigartigen Charakter des Dekalogs, fordert aber zugleich gottliche
Autoritdt fir das Bundesbuch und verdeutlicht, warum Gott nicht alle
Worte unmittelbar zu Israel gesprochen hat, sondern einen groBen Teil
durch Vermittlung eines Menschen proklamieren lief3.

Der Rahmen des Bundesbuches in engerem Sinne wird durch die
Einleitung, 20,18-22a, und durch eine Art Anhang, 24,1f., gebildet,
welcher in Ubersetzung wie folgt lautet:

24,1 Auch hat er (JHWH) zu Mose gesprochen: ‘Steige hinauf zu JHWH,
du zusammen mit Aaron, Nadab und Abihu und siebzig der Altesten
Israels. Auf Abstand miif$t ihr euch niederwerfen.

2 Mose ist der einzige, der in Kontakt mit JHWH treten darf Die
anderen diirfen den Kontakt nicht halten. Das Volk darf selbst mit ihm
nicht hinaufsteigen.’

24,1f. ist eine Instruktion, die JHWH ebenfalls Mose als Bestandteil des
Monologs erteilt, dessen Anfang in 20,22 beschrieben wird. Die Instrukti-
on gilt personlich fiir Mose. Die vorangehenden Worte waren an ihn als
Vertreter von Israel gerichtet (20,22a). Im folgenden Abschnitt 24,3-11
wird erzdhlt, wie Mose die Instruktionen ausfiihrt. Zunachst wird mitge-
teilt, wie er die von JHWH gegebenen Vorschriften (20,22-23,33) be-
kanntmacht und sie zur Grundlage des Bundes zwischen JHWH mit Israel
macht (24,3-8), danach, wie er die Instruktion von 24,1f. ausfithrt (24,9-
11).

"' Die Legitimation Moses als Offenbarungstriger in 20,18-21 fihrte zu der Annahme,
daB die Passage urspriinglich “die Atiologie fiir die Institution eines kultischen Sprecher’ sei
(Beyerlin*, S. 160, in Nachfolge von G. von Rad); die Atiologie erklire, warum im Rahmen
der (postulierien) kultischen Représentation der Sinai-Theophanie (vgl. Houtman*, Exodus,
II. S. 430) nicht die Stimme Gottes selbst zu horen ist, sondern sich ein Mensch an die
Kultgemeinde richtet.



KAPITEL 11

EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH

2.1 Literatur (eine Auswahl, vornehmlich neueren Datums): ABD, 1V,
S. 242ff.; TRE, VII, S. 412ff.; G. Brin, “The Development of Some Laws
in the Book of the Covenant”, in: H.G. Reventlow & Y. Hoffman (Hg.),
Justice and Righteousness, Sheffield 1992, S. 60-70; Brin*, S. 20-51; H.
Cazelles, “Histoire et institutions dans la place et la composition d’Ex
20,22-23,19”, in: Prophetie und geschichtliche Wirklichkeit im alten Israel
(FS S. Herrmann), Stuttgart usw. 1991, S. 52-59; F. Criisemann, “Das
Bundesbuch - historischer Ort und institutioneller Hintergrund”, S¥T 40
(1988), S. 27-41; F.C. Fensham, “Transgression and Penalty in the Book
of the Covenant”, JNWSL 5 (1977), S. 23-41; J.J. Finkelstein, The Ox
that Gored, Philadelphia 1981; M. Greenberg, “More Reflections on
Biblical Law”, ScrHie 31 (1986), S. 1-17; P.D. Hanson, “The Theological
Significance of Contradiction within the Book of the Covenant”, in: G.W.
Coats & B.O. Long (Hg.), Canon and Authority, Philadelphia 1977,
S. 110-131; K. Koch, “Gesetz I”, TRE, XIII, S. 40-52; W.F. Leemans,
“Quelques considérations a propos d’une étude récente du droit du
Proche-Orient ancien™, BiOr 48 (1991), S. 409-437 (Rezension von West-
brook*, Studies); M. Malul, The Comparative Method in Ancient Near
Eastern and Biblical Legal Studies, Kevelaer/Neukirchen-Viuyn 1990;
W.H. McKeating, “Sanctions against Adultery in Ancient Israelite Socie-
ty, With Some Reflections on Methodology in the Study of Old Testa-
ment Ethics”, JSOT 11 (1979), S. 57-72; ders., JSOT 20 (1981), S. 25f;
E. Otto, “Interdependenzen zwischen Geschichte und Rechtsgeschichte des
antiken Israel”, Rechtshistorisches Journal 7 (1988), S. 347-368; ders.,
“Die Bedeutung der altorientalischen Rechtsgeschichte fiir das Verstéindnis
des Alten Testaments”, ZThK 88 (1991), S. 139-168; ders., “Auf dem
Wege zu einer altorientalischen Rechtsgeschichte”, BiOr 48 (1991), S. 5-
13; ders., “Korperverletzungen im hethitischen und israelitischen Recht.
Rechts- und religionshistorische Aspekte”, in: B. Janowski u.a. (Hg.),
Religionsgeschichtliche Beziehungen zwischen Kleinasien, Nordsyrien und
dem Alten Testament, Freiburg/Gottingen 1993, S. 391-425; A. Phillips,
“Another Look at Adultery”, JSOT 20 (1981), S. 3-25; ders., JSOT 22
(1982), S. 142f.; L. Schwienhorst-Schonberger, ““Dies sind die Rechtsvor-
schriften, die du ihnen vorlegen sollst’. Zur Struktur und Entstehung des
Bundesbuches”, in: F.-L. Hossfeld (Hg.), Vom Sinai zum Horeb, Wiirz-
burg 1989, S. 119-143; R. Yaron, “The Evolution of Biblical Law”, in:




8 KAPITEL 11

A. Theodoridés u.a., La formazione del diritto nel Vicino Oriente Antico,
Napoli/Roma 1988, S. 78-108; A. Walther, Das altbabylonische Gerichts-
wesen, Leipzig 1917, R.R. Wilson, “Ethics in Conflict. Sociological
Aspects of Ancient Israelite Ethics”, in: S. Niditch (Hg.), Text and
Tradition, Atlanta 1990, S. 193-205; ders., “The Role of Law in Early
Israelite Society”, in: B. Halpern & D.W. Hobson (Hg.), Law, Politics
and Society in the Ancient Mediterranean World, Sheffield 1993, S. 90-
99; R. Westbrook, “Cuneiform Law Codes and the Origins of Legislat-
ion”, ZA 79 (1989), S. 201-222,

2.2 Der Name Bundesbuch ist Ex. 24,7 entnommen. In Exodus in seiner
heutigen Gestalt korreliert 24,3-8 mit 20,22-23,33, wobei 20,22b-23,33 als
Text derjenigen Vorschriften betrachtet werden muf3, die Mose im Namen
JHWHs Israel iiberbrachte und schriftlich fixierte (24,3f7)." Dies hat
dazu gefiihrt, dafl 20,22-23,33 den Namen séfeer habb‘rit ‘Bundesurkun-
de/Bundesdokument’ bzw. entsprechend des géngigen Sprachgebrauchs
‘Bundesbuch’ erhielt.?

' Uber die Frage, wie der genaue Bezug von 'ét kol-dibré-jhwh w* 'ét kol-hammispatim in
24,3 ist, besteht keine Einstimmigkeit. Raschi, der 24,1-12 chronologisch vor die Theopha-
nie plaziert (s. Houtman*, Exodus, II, S. 428), denkt an Gebote, die eher gegeben wurden,
wie die noachitischen Gebote (vgl. die Kritik von Nachmanides). Moderne Ausleger, die der
Meinung sind, daB das Bundesbuch spiter eingefiigt wurde und 20,18-21 urspriinglich die
Einleitung zum Dekalog bildete (s.0., Kap. I), haben dbrjm (vgl. 20,2) darauf bezogen und
mspim als eine spitere Zufiigung qualifiziert (z.B. Holzinger, te Stroete, Hyatt, de Vaux*,
HAI 1, S. 373f). Andere meinen, daB durch die Bezeichnungen dbrjm und miptm der
variierte Charakter des Bundesbuches zum Ausdruck gebracht werde. Baentsch*, S. 26-58,
bezieht dbrjm auf ‘die Horeb debarim’ (20,22-26; 22,27-29; 23,10-19) und msptm auf
21,1-22,16, die zwei Hauptabschnitte des Bundesbuches, die im Laufe des Uberlieferungs-
prozesses kombiniert worden seien und mit u.a. deuteronomistischen Ergénzungen (20,22f;
22,20b.21.23; 23,9) erweitert wurden (vgl. ders., Exodus-Leviticus, S. XLVIIff, 185).
Sarna*, S. 159, hingegen bezieht dbrjm auf 22,17-23,19 und mspim auf 21,1-22,16. Es
wurden noch andere Auffassungen verteidigt: das Bundesbuch von 24,7 umfasse urspriing-
lich eine kleine Sammlung von Gesetzen, bestehend aus 20,22-26; 22,29f; 23,10-19
(McNeile); der Inhalt bestehe aus Ex 19; 20,1-17; 20,22-23,33 oder noch wahrscheinlicher
einer geschricbenen Urkunde, daB das Volk dem Bund Treue erweisen moge (19,5). Die
Auffassung, dab auch der Dekalog (20,1-17) Bestandteil des Bundesbuches ist (z.B. Hertz,
Childs) oder zumindest auch die Grundlage des Biindnisses bildet (Heinisch), ist un-
wahrscheinlich. Der Dekalog, der auf zwei Tafeln geschrieben wurde (24,12), besitzt einen
ganz eigenen Status (s.0., Kap. I). 24,3.7f. haben Bezug auf 20,22b-23,33. Das waw vor 't
kl-m3pgm in 24,3 ist ein waw-explikativum. Wenn man will, kann man w’t kl-msptm als eine
Zufugung betrachten, die nachdriicklich Moses ‘Bericht’ auf die vorangehende Sammlung
von Vorschriften beziehen will,

? Dieselbe Terminologie findet sich in Il Reg. 23,221 (s. Houtman*, Pentateuch, S.
316f). Zu brit s. Houtman*, Exodus, 1, S. 330f. Zu séfeer, einem Stiick Material (Stein,
Metall, Holz, Ton, Leder, Papyrus), auf dem Schrift angebracht ist, s. Houtman*, Exodus,
II, S. 386.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 9

Das Bundesbuch hat keinen homogenen Character, sondern wurde aus
recht diversem Material verschiedener Herkunft zusammengestellt. An
sich kann es in seiner Gesamtheit nicht auf den Nenner ‘Vorschrifien’
gebracht werden. Der Schlufl (23,20-33) beinhaltet zwar auch Vorschrif-
ten (23,24.32), doch tragen diese keinen allgemeinen Charakter, sondern
beziehen sich auf die spezifische Situation, von der dieser Teil spricht,
nidmlich die bevorstehende Inbesitznahme des Landes. Das Bundesbuch ist
im Grunde ein langer Monolog von JHWH mit Mose und besteht gréBten-
teils aus Regeln fiir Israel, aus Verpflichtungen, die aus dem Bund
JHWHs mit Israel (19,7f.; 24,3.7) hervorgehen. Der Bund wird am Sinai
geschlossen (19,7f.), ist aber als Grundlage fiir das Leben im verheif3enen
Land gedacht (2,24; 3.8; 6,8; 13,5.11; 23,20). Am Schluf} seines Mono-
logs kniipft JHWH selbst an die Geschichte an und bietet in Form eines
Epilogs einen Ausblick auf die Zukunft: Israel soll ins gelobte Land
gefithrt werden. JHWH benutzt die Gelegenheit des direkten Kontaktes
mit Mose, um Israel iiber die Landnahme in einer Rede voller Ermahnun-
gen und Verheiungen zu informieren.

Im Epilog ertffnet JHWH die Zukunft und setzt damit die Begegnung
zwischen ihm und Mose in eine historische Perspektive. Der Leser wird
dadurch (wieder einmal) daran erinnert, dal JHWH nun die Patriarchen-
verheilungen (3,8ff., u.a.) verwirklicht und daB der Sinaiaufenthalt Israels
(19,1f.) lediglich als Intermezzo einer noch unvollendeten Geschichte zu
betrachten ist.

2.3 Der Teil des Bundesbuches, der Bestimmungen beinhaltet, besteht,
abgesehen von 21,1-2216, einer als mispatim bezeichneten Sammlung
von Verordnungen mit einer eigenen Uberschrift (21,1), aus unterschiedli-
chem Material. Ich bevorzuge folgende Einteilung:

20,22-26: Vorschriften fiir den JHWH-Dienst.
21,1-22,16: miSpatim.

22,17-23,12: kultische und soziale Vorschriften.
23,13-19: Vorschriften fiir den JHWH-Dienst.

Es sei noch am Rande erwdhnt, daB gegenwirtig der Komposition und
Struktur des Bundesbuches viel Aufmerksamkeit gewidmet wird. Es
herrscht die Tendenz vor, die Form des Bundesbuches als Resultat einer
wohldurchdachten Kompositionstechnik zu betrachten.’ Ich beschrinke

* Siehe die Studien von Halbe*, Osumi*, Otto* und Schwienhorst-Schonberger*, Criise-
mann* (S. 136ff; vgl. auch S. 172f), Sprinkle* (S. 199ff). Schon eher wurden Versuche
unternommen, die Struktur des Bundesbuches aufzudecken, so von De Hummelauer, S.
208ff. (Reihen von neun Gesetzen, die durch formelhafte Wendungen geschieden sind), und




10 KAPITEL I

mich hier auf die Einteilung in Hauptabschnitte. Bei der jeweiligen
Besprechung wird der Text wenn nétig in Paragraphen eingeteilt, wobei
die Abgrenzung, falls hierzu ein AnlaB besteht, begriindet wird.

Mit einem recht grolen Mall an Sicherheit kann gesagt werden, daf3
bewuft dafiir entschieden wurde, das Bundesbuch im eigentlichen Sinn
(20,22-23,19) mit Vorschriften fiir den JHWH-Dienst eréffnen (20,22-26)
und abschlieBen (23,13-19) zu lassen. Das Buch des Bundes ist das Buch
des Bundes von JHWH mit Israel. Dies impliziert, dafl der Schwerpunkt
auf der richtigen JHWH-Verehrung zu liegen hat. Die Komposition bringt
dies zum Ausdruck. Der erste und letzte Platz im Leben eines Israeliten
mufl dem JHWH-Dienst eingerdumt werden. Die Beziehung zu JHWH
geht der Beziehung zum Mitmenschen, das entscheidende Thema des
umrahmten Mittelblockes, voran und bestimmt diese.

2.4 In bezug auf den umrahmten Abschnitt sprechen vor allem formale
Gesichtspunkte fiir eine Aufteilung in zwei Hauptteile. So beinhaltet 21,1-
22,16 (mit Ausnahme von 21,12-17) ausschlieBlich kasuistisch formulierte
Vorschriften, wahrend 22,17-23,12 viele apodiktisch formulierte Bestim-
mungen beinhaltet. In 21,1-22,16 finden sich genaue Anweisungen, wie in
einer bestimmten Situation gehandelt werden muB, wie hoch das Strafmal3
sein muB und wie eine Regelung oder ein Vergleich zwischen zwei
Parteien getroffen werden kann. Wie im Dekalog® werden in den apodik-
tischen Bestimmungen (22,17-23,12), aber auch (mit Ausnahme von

von Klostermann*, NF, S. 500ff., 569f. (das Bundesbuch war urspriinglich aus Dekalogen
und Pentaden aufgebaut). Waterman (s. Kap. 1, Anm. 5) verteidigt die Auffassung, daB die
mispatim aus Dekalogen mit einer Pentadenstruktur bestechen. Eine Einteilung in Dekaden
und Pentaden wurde bereits 1840 von E. Bertheau verteidigt und erfuhr Jahrzehnte spiter
fundamentale Kritik von Baentsch*, S. 40; vgl. Holzinger, S. 99f. Dekaloge meint man auch
an anderer Stelle im Pentateuch entdecken zu konnen (vgl. Houtman*, Exodus, III, S. 20f).
Sowohl Baentsch*, S. 26ff., als auch Holzinger, S. 98f, huldigen der unter den ilteren,
literarkritisch orientierten Forschern vertretenden Auffassung, daB die Komposition des
Bundesbuches unvollkommen und v.a. die Trennung von 20,24-26 und 22,17-23,19 nicht
urspriinglich ist. Momentan wird das Bundesbuch als eine wohldurchdachte Komposition
anerkannt, was auch in den Abhandlungen iiber das Bundesbuch deutlich wird, in denen
dem EntstehungsprozeB des Textes groBe Aufmerksamkeit gewidmet wird. Sprinkle*,
hingegen tritt fiir eine rein synchrone Analyse ein und betont stark die Homogenitét und den
literarischen Charakter des Bundesbuches. Nach seiner Meinung muBi das Bundesbuch
betrachtet werden ‘not so much as law, but as literature’ (S. 14) und weist es Zige auf
‘more appropriate to literature art than law’ (S. 206).

* Vgl. zB. H. Schiingel-Straumann, Der Dekalog — Gottes Gebote?, Stuttgart 1973, S.
23: ‘Der Dekalog ... geht auf eine Gesamthaltung aus, er will Ethos, nicht Recht’. Un-
begriindet ist A. Phillips’ eigensinnige Bezeichnung des Dekalogs als Israels ‘criminal law’,
der Vorschriften der beim Sinai entstandenen Bundesgemeinschaft, die bei Ubertretung von
seiten der Gemeinschaft mit dem Tode bestraft werden muBten (4Ancient Israel’s Criminal
Law, Oxford 1970, S. 1f., 153f; vgl. ders., JSSt 34 [1983], S. 1-20).



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 11

22,17-19) bei andersartig formulierten Regeln gewohnlich (s. jedoch
22,23; vgl. 22,26) keine Sanktionen oder sonstige MaBnahmen erwihnt.’
Zwischenmenschliche Beziehungen bilden das Thema von 21,1-22,16.
Beispiele, die unter das Recht fallen, werden beschrieben. Verschiedene
Vorschriften von 22,17-23,12 beziehen sich auf die Beziehung zu Gott.
Andere wiederum auf das Verhiltnis zum Mitmenschen. In letzterem Fall
geht es darum, zu einem hohen moralischen und von Barmherzigkeit
geprdgten Verhalten anzuspornen. Die entsprechenden Verhaltensregeln
fithrten bei MiBachtung offensichtlich nicht zu einem Rechtsverfahren, da
z.B. fragliche Person zwar moralisch verwerflich handelte, aber juridisch
das Recht auf seiner Seite hatte (z.B. 22,20f.) oder juridisch nicht zur
Verantwortung gezogen werden konnte (z.B. 23,1-5), weil das Recht nicht
vorsah, in Féllen von tadelnswertem Handeln einzugreifen. Das ge-
wiinschte Verhalten kann nicht von der Obrigkeit erzwungen werden,
sondern soll aus der Gewissensentscheidung des Individuums erwachsen.®
Von seiten der Religion wird hierzu appelliert (22,20b.21f.26; 23,9b), in
der Hoffnung, daB sich die Menschen von ihrem verwerflichen Lebens-
wandel bekehren. Es ist also ein von Gott erwiinschtes Verhalten. Der
Ton in 21,1-22,16 ist in Ubereinstimmung mit dem Inhalt niichtern und
sachlich. 22,17-23,12 beinhaltet viele ausgesprochen humane Bestimmun-

* Dies ist auch der Fall hinsichtlich von Vorschriften, die an anderer Stelle mit der Nen-
nung einer Sanktion formuliert sind, wie das Sabbatgebot (s. 31,14; 35,2; Num. 15,32-36
neben Ex. 23,12). Auch 21,2-11, der erste Abschnitt der kasuistischen Vorschrifien, wird
manchmal als eine Vorschrift ohne Sanktion betrachtet. Otto*, Ethik, S. 24, 81f, rechnet aus
diesem Grunde den Abschnitt einer anderen Kategorie zu als 21,12-22,16. Sprinkle*, S. 66,
merkt zu 21,2-11 an: ‘this kind of regulation, far from being “casuistic law”, is a humanita-
rian prescription that depends not on the courts, but on persuasion for its performance’. Wie
bei anderen Vorschriften auch werden nicht alle Kasus behandelt. So wird nicht tber die
Frage gesprochen, wie gehandelt werden mufB, wenn sich ein Herr nach sechs Jahren
weigert, den Sklaven gehen zu lassen. Die Frage steht zur Debatte, wie gehandelt werden
muB, wenn der Sklave von seinem Recht fortzugehen absieht. Es ist nicht anders als
selbstverstandlich, daB die Gemeinschaft, in der Gestalt ihrer Vertreter, ‘the courts’, erachtet
wird, das Augenmerk auf das Befolgen der Vorschriften zu richten. Implizit ist mit der
Erwahnung des Rituals vor ‘den Gottern’ die Sanktion zur Sprache gebracht. Vorausgesetzt
wird, daB die Gotter auf das Befolgen der Ubereinkunft achten und vor allem den Herrn des
Hauses mit ihren Strafen erreichen werden, falls er treulos handelt.

® Auch das Aufireten eines Menschen im Hinblick auf Gott kann formal, zumindest fiir
das Auge, ordnungsgemiB, aber materiell und prinzipiell unmoralisch und verdorben sein
(vgl. zB. Jes. 1,10-17; Jer. 6,20f; Am. 522-24; Mal. 1,6ff). Sanktionen von seiten der
Geistlichkeit oder der Kultgemeinde sind in diesem Fall jedoch nicht moglich. In einer
festen religiosen Gemeinschaft ist das Befolgen religioser Vorschriften zu erzwingen und
konnen Sanktionen verhingt werden (s. z.B. 12,15.19 [beziiglich der Passafeier]; 31,14;
35,2; Num. 15,32-36 [beziiglich der Sabbatheiligung]), aber ihre Reichweite bleibt auf die
duBere Seite der Beziehung Mensch-Gott beschrinkt.




12 KAPITEL 11

gen. Der Ton ist zuweilen exhortativ und parénetisch (22,20b; 23,9b).”
JHWH selbst kommt in der 1.Person zu Wort (22,22f.26.28-30; 23,7).2

Es legt sich daher mit guten Griinden nahe, das umrahmte Mittelstiick
in zwei Hauptteile aufzuteilen. Bei niherer Betrachtung dieser Hauptteile
erkennt man, da3 der Beginn des ersten Teils mit dem SchluB} des zweiten
Teils korreliert: die Thematik von ‘sechs Jahre’ — ‘im siebten Jahr’
(21,2; 23,10f.) erdffnet und beschlieBt das zweiteilige groBe Mittelstiick.
Auf diese Weise werden die zwei Teile, die den Stempel des Ethos der
Humanitét tragen, aneinandergeschmiedet. Das dazwischenliegende Teil
wird dabei gewissermaBBen vom Ethos der Menschlichkeit umklammert
und durchdrungen.

2.5 Die Unterscheidung von kasuistischem und apodiktischem Recht, die
eben bereits kurz angeklungen ist, gilt es nun niher zu betrachten. Mit
dieser Unterscheidung ist der Name A. Alt verbunden.® Den Term ‘kasu-
istisch’ gebrauchte er fiir die Art von Formulierungen, die in 21,1-22,16
(mit Ausnahme von 21,12-17) verwendet wird (vgl. auch 23,4f). Mittels
eines Konditionalsatzes wird eine Situation, die sich ergeben kann, be-
schrieben. Im Anschluf} daran folgt eine Instruktion in bezug auf die Art
und Weise, wie in fraglichem Fall gehandelt werden mufl. In kasuisti-
schen Passagen werden allgemeine Regeln formuliert, aber auch Vor-
schriften fiir besondere, vom beschriebenen Fall abweichende Situationen.
Kasuistische Formulierungen seien untypisch fiir die altisraelitischen
Gesetzestexte, sind aber die Regel in juridischen Texten des Alten
Orients.

Alts These vom apodiktischen Recht ist Gegenstand der Diskussion

" Zur Motivierung s. R. Sonsino, Motive Clauses in Hebrew Law, Chico 1980, S. 65ff.
Motivierungen von Vorschriften finden sich auch in auBerbiblischen Gesetzestexten
(Sonsino, S. 153ff)), nehmen aber in alttestamentlichen Texten einen relativ groBen Raum
ein. Die Motivierung ist nicht typisch fur Gesetzestexte, sondern findet sich auch z.B. in der
Weisheitsliteratur (Prov. 22,22f; 24,1f,; 25,6f; vgl. Sonsino, S. 120ff.). Die Motivierungen
konnen einen unterschiedlichen Charakter haben und fehlen oft dort, wo der Interpret ihr
Erscheinen erwarten wiirde (z.B. 23,19). So gibt es Motivierungen, die zu einer wohlwol-
lenden, solidarischen Haltung gegeniiber Bediirfligen anspornen wollen (22,20; 23,9), die
eine Drohung beinhalten (22,26; 23,7), die ein Ziel umschreiben (23,12), eine VerheiBung
aussprechen (20,12; 23.23.31) oder eine Erklirung bieten (20,5f7.25f; 21,.8.21), die
zuweilen dtiologischer Art ist (20,11; 23,15).

® Vgl. F.C. Fensham, “The Rdle of the Lord in the Legal Sections of the Covenant
Code”, FT 26 (1976), S. 262-274.

? Siehe sein Werk Die Urspriinge des israelitischen Rechts, Leipzig 1934 (= KS, I, S.
278-332). Ein bahnbrechendes Werk hinsichtlich der Analyse der Stilgattungen des Bun-
desbuches wurde bereits zuvor verbdffentlicht von A. Jirku (Das weltliche Recht im Alten
Testament, Gitersloh 1927; vgl. ders., Altorientalischer Kommentar zum Alten Testament,
Leipzig/Erlangen 1923, S. 90f) und Jepsen* (S. 55ff.). Ein groBes Interesse an Stil und
Form legte auch schon Cazelles*, S. 106ff., an den Tag.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 13

gewesen.'® Er betrachtete das apodiktische Recht als urspriinglich israeli-
tisch. Doch erwies sich diese These als nicht haltbar. Zum apodiktischen
Recht zdhlte Alt verschiedene Typen von Redewendungen. In unserem
Zusammenhang sind zwei davon von Bedeutung. Es betrifft in erster
Linie Verbote und Gebote, die in der 2.Person formuliert sind, wie sie im
Dekalog und im Bundesbuch in 20,23-26; 22,17.20 u.a. anzutreffen sind.
Der Unterschied zu den kasuistischen Formulierungen sei betrichtlich.
Letztgenannte weisen Ziige einer Exposé auf; wohliiberlegt wird im Licht
einer Beurteilung der skizzierten Situation ein Urteil gefillt. Bei den
prohibitiv formulierten Urteilen fehlt die Beschreibung einer konkreten
Situation, der juridische Kasus, auf den das Urteil sich bezieht. Es besteht
kein Zusammenhang zwischen dem Urteil und dem Vollzug des Rechts.
Sie sind nicht an jemanden in einer spezifischen Situation gerichtet,
sondern sind allgemein gehalten. Dennoch ist ihnen eine groBe Direktheit
und Eindringlichkeit eigen. Das Gewicht des ‘du sollst!” ist abhiingig von
der Autoritdt des Sprechers. Im Fall der Vorschriften JHWHs ist es
unvergleichlich groB. Das ‘ich’ JHWHs steht hinter dem ‘du sollst...”. Die
Gewichtigkeit der Anrede wird zuweilen noch durch eine begleitende
Motivierung verstirkt (20,5.7.11; 22,20.22.26; 23,9).

2.6 Bei aller Unterschiedlichkeit ist die Zielsetzung der kasuistischen
und der apodiktischen Vorschriften schluendlich die gleiche: die Erricht-
ung einer stabilen und lebbaren Gesellschafisordnung, die durch Gerech-
tigheit gekennzeichnet ist. Das kasuistische Recht des Bundesbuches strebt
danach, dieses Ziel mittels einer Rechtsordnung zu verwirklichen, in der
kein Raum fiir Selbstjustiz ist und in der besonders auf dem Wege der
Konfliktbewiltigung (Vergiitung und Vergleich) nach Harmonie gestrebt
wird. Der israelitischen Gemeinschaft wird eine Handreichung dargeboten,
um eigenhindig an der Aufrechterhaltung einer lebbaren Gesellschaft
mitzawirken.

Die apodiktischen Vorschriften berithren die Fundamente der Ge-
sellschaft, der Rechtsordnung. Nur bis zu einem gewissen Grad kénnen
diese Fundamente auf dem Wege einer Rechtspflege geschiitzt werden.
Sie sind nicht von Relevanz bei einem Streit zwischen zwei Menschen um
einen Acker oder ein Stiick Vieh, der geschlichtet werden miite. Es geht
um eine Lebenshaltung, eine Gesinnung, mit der ein Mensch in der Welt

" Siehe hierzu besonders (auch zur weiteren Literatur) Boecker®, S. 129ff, 166ff;
Sonsino (s. Anm. 7), S. 2ff; ders., ABD, IV, 252ff; G.J. Wenham, “Legal Forms in the
Book of the Covenant”, TynB 22 (1971), S. 95-102; ES. Gerstenberger, “*Apodiktisches’
Recht ‘“Todes’ Recht?”, in: Gottes Recht als Lebensraum (FS H.J. Boecker), Neukirchen-
Vluyn 1993, 8. 7-20 (kritisch in bezug auf den Gebrauch der Terminologie, auch in histori-
scher Sicht); Laserre*, S. xixff.; H.D. PreuB, Theologie des Alten Testaments, |, Suttgart
usw. 1991, S. 91ff.




14 KAPITEL I

handelt und um derentwillen er oftmals nicht von seinen Mitmenschen vor
einem Gericht zur Verantwortung gezogen werden kann, weil er rein juri-
disch betrachtet im Recht ist oder weil man ihn aufgrund seiner Machtpo-
sition nicht anzutasten wagt oder weil seine Praktiken verborgen blei-
ben."" So verwundert es nicht, daB ein in den apodiktischen Vorschriften
verurteiltes Verhalten nur zum Teil innerhalb des ‘ProzeBrechtes’ behan-
delt wird (s. z.B. 20,13 neben 21,12; 20,15 neben 21,37-22,3; 20,12
neben 21,15.17). Negiert ein Mensch die Fundamente, verhilt er sich
unmoralisch; pocht er verbissen auf das Recht, fehlt ihm jeder Begriff von
Barmherzigkeit und Mitgefiihl, dann erschiittert er die Grundfesten der
Gesellschaft (vgl. Ps. 82). Die apodiktischen Vorschriften, in denen es um
die zwischenmenschlichen Beziehungen geht, wenden sich mit einem
nachdriicklichen Appell an den einzelnen Israeliten, da3 die von JHWH
gegebene und gewiinschte Ordnung nicht angetastet, sondern aufrechter-
halten wird. Die apodiktischen Kultvorschriften (22,28f.; u.a.) wollen die
Harmonie zwischen JHWH und Israel bewahren. Ein korrekter Kultus
mufB vermeiden, dal die Beziehung zu JHWH gestort wird. Dies kann
ebenfalls verhingnisvolle Folgen heraufbeschworen (s. z.B. 16,27ff;
19,10ff.; 28,35.43; 30,20.33.38; 31,14; 32,7ff. und vgl. Houtman*,
Exodus, 111, S. 313ff).

2.7 Die andere relevante Redewendung, die Alt dem apodiktischen
Recht zuordnete, ist ein Satz in Partizipialform (3.Person, zur Bezeich-
nung des Titers), der mit einer mét jiimat-Formel abschlieBit (21,12.15-17;
22,18; vgl. auch 22,19)."* Mit guten Griinden ist die Einordnung des so
konstruierten Satzes unter die Rubrik des apodiktischen Rechts bezweifelt
worden.”? Es besteht kein wesentlicher Unterschied zu den kasuistischen
Rechtssitzen. Ein bestimmter Fall und die zu treffenden MaBnahmen wer-
den beschrieben. Die Formulierung von 21,12; usw. ist prdgnant und
direkt und daher eindringlich und apodiktisch.

Kasuistisch formuliert, aber auf andere Weise, als dies in 21,1-22,16
erfolgt, sind auch die Bestimmungen von 22,24f. Die geschilderte Situati-
on wird mit ’im (nicht mit k7) eingeleitet; Subjekt ist ‘du’ (nicht ‘je-
mand’); der Nachsatz ist als Prohibitiv formuliert. Im Hinblick auf den
Charakter gehort 22,24f. zu den apodiktischen Rechtssdtzen.

2.8 Der unterschiedliche Charakter des Stoffes im Bundesbuch ruft die

" Vgl. J. Assmann, “When Justice Fails. Jurisdiction and Imprecation in Ancient Egypt
and the Near East”, JEA 78 (1992), S. 149-162.

12.§. dazu H. Schulz, Das Todesrecht im Alten Testament, Berlin 1969; K.J. lllmann &
H.-J. Fabry, ThWAT, IV, Sp. 779f; R. Yaron, “Stylistics Conceits II. The Absolute
Infinitive in Biblical Law™, in: Pomegranates and Golden Bells (FS J. Milgrom), Winona
Lake 1995, S. 449-460.

13 8. die Diskussion bei Boecker*, S. 168fT; Schwienhorst-Schénberger*, S. 213ff.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 15

Frage nach dessen Entstehungsgeschichte auf. Die Anzahl der unter-
schiedlichen Auffassungen hierzu ist groB.'* Ich begniige mich an dieser
Stelle damit, die groben Konturen meiner Auffassung zu skizzieren.

Bei der Komposition des Bundesbuches wurde auf bereits vorhandene
Sammlungen von Vorschriften zuriickgegriffen. Die umfangreichsten hier-
von sind die miSpatim, die ‘Verordnungen’ (21,1-22,16, mit Ausnahme
von 21,12-17?)." Daneben sind kleinere Sammlungen (z.B. 21,12-177)
oder isolierte, aus umfangreichen Reihen entnommene Bestimmungen
(22,17-19) aufgenommen worden. Auch mufl mit der Moglichkeit gerech-
net werden, daB Vorschriften im Hinblick auf die Zusammenstellung des
Bundesbuches formuliert worden sind. Diese Moglichkeit ist besonders in
bezug auf die sozialen Vorschriften im zweiten Teil des Bundesbuches zu
erwédgen. Dort findet sich eine Moral formuliert, die auf einer Linie mit
der Sozialkritik der Propheten'® und dem von den Weisheitslehrern'’
empfohlenen Verhaltensmuster steht. Erinnert sei z.B. an jene in bezug
auf Witwen, Waisen und andere Bediirftige vertretene Ethik (s. zu 22,21-
26) und die Sorge bzw. Kritik am Funktionieren der Rechtspflege (s. zu
23,1-3). So dréngt sich die Uberlegung auf, ob im Bundesbuch nicht einer
prophetischen Sozialpredigt bzw. Weisheitslehre die Gestalt eines gott-
lichen Rechts gegeben wurde.'® Die Moral, die in der Weisheitsliteratur

" Eine Ubersicht findet sich bei Halbe*, S. 393ff, und Schwienhorst-Schonberger*,
S. 3ff., so daB auf eine Darstellung verzichtet werden kann. Vgl. auch Otto*, Ethik, S. 19ff.
Zu einer knappen Ubersicht zur Forschung am Bundesbuch in der letzten Zeit s. ders.,
“Biblische Rechtsgeschichte. Ergebnisse und Perspektiven der Forschung”, ThRv 91 (1995),
Sp. 283-292.

" Man bedenke allerdings, daB die Vielfalt der Formen ein Kennzeichen der mesopota-
mischen ‘Codices’ ist. Siche T.J. Meek, “The Origins of Hebrew Law”, in: Hebrew Origins,
New York 1960%, S. 72; S. Greengus, IDBS, S. 535; R. Westbrook, “What is the Covenant
Code?”, in: Levinson*, S. 15-36 (S. 28ff). Vgl. Wenham (Anm. 10), S. 101.

' Vgl. dazu K. Zobel, Prophetie und Deuteronomium. Die Rezeption prophetischer
Theologie durch das Deuteronomium, Berlin/New York 1992,

" Vgl. dazu H.D. PreuB, Deuteronomium, Darmstadt 1982, S. 84ff.; J. Blenkinsopp,
Wisdom and Law in the Old Testament. The Ordering of Life in Israel and Early Judaism,
Oxford 1983 (1995%).

" Uber das Verhiltnis der so unterschiedlich gearteten Vorschriften im Bundesbuch, Vor-
schriften, die auf die Rechtspraxis zugeschnitten sind, und Vorschriften, die Menschen dazu
anhalten, sich korrekt gegeniiber dem Mitmenschen und Gott zu verhalten, wird unterschied-
lich geurteilt. Otto*, Ethik, S. 81ff., bringt die erste Kategorie unter den Nenner ‘Recht’ und
die zweite unter den Nenner ‘Ethik’ und meint, daB von einer Ausdifferenzierung eines
altisraclitischen Ethos aus dem Recht die Rede sei. Criisemann*, S. 224ff, kritisiert den
Standpunkt von Otto und schluBfolgert, ‘daB sich die sozialen Schutzbestimmungen zu den
Mischpatim verhalten wie die Menschenrechte zum positiven Recht unserer Gegenwart: Sie
sind Meta-Norm und kritische Distanz’ (S. 228). M.LE. muB man sich gut vor Augen halten,
daB hinsichtlich des Verhiltnisses eines Menschen zu seinem Mitmenschen JHWH mit von
der Partie ist und so auch das Verhiltnis zu ihm betroffen ist. Unmoralisches und respektlo-




16 KAPITEL II

den Charakter einer natiirlichen Offenbarung JHWHs trégt (vgl. Prov. 1,7;
9,10; 15,33) und im Munde der Propheten als Wille JHWHs prédsentiert
wird, trdgt im Bundesbuch betont den Stempel einer besonderen Offenba-
rung (s. 2.17). Man siehe in diesem Zusammenhang z.B. auch die Ab-
handlung des Themas ‘Respekt den Eltern gegeniiber’, das in der Weis-
heitsliteratur einen breiten Raum einnimmt und im Dekalog wie im
Bundesbuch den Stellenwert einer unmittelbar von JHWH an Israel
erteilten Vorschrift hat (s. zu 21,15.17).

Akzeptiert man die These, dal zumindest ein Teil der Vorschriften des
zweiten Teils des Bundesbuches im Hinblick auf dessen Komposition ver-
faBt wurde, dann entfillt die Notwendigkeit, Motivierungen wie z.B.
22,20b; 23,9b als spitere Zufiigungen deuteronomistischer Hand zu be-
trachten.'® Jedenfalls erscheint es dann plausibel, daB die deuteronomisti-
schen Autoren von Genesis bis Koénige® fiir die betreffenden Vorschrif-
ten als ganze verantwortlich sind. Haufig wird die Auffassung vorgetra-
gen, das Bundesbuch habe unabhingig von seinem Kontext existiert, sei
in Phasen entstanden oder das Resultat eines Kompositionsprozesses.'
M.E. laBt sich zwar eine urspriingliche Selbstindigkeit der mispatim
verteidigen, hingegen existierte das Bundesbuch in seiner gegenwirtigen
Form nie auBerhalb von Genesis-Konige, sondern wurde im Hinblick auf
das Zustandekommen des groBen Geschichtswerks komponiert.

2.9 Im Zusammenhang mit meinem Standpunkt seien noch einige
Punkte genannt. Alt zufolge hat das apodiktische Recht seinen ‘Sitz im
Leben’ im Kultus. Seine These wurde bestritten, fand aber auch bleiben-
den Anhang. So folgert z.B. Childs, dal die Prohibitive der zweiten
Hilfte des Bundesbuches ihren Platz urspriinglich ‘within a covenant
context’ (S. 456) gehabt hitten (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 430f,
432). Ich begniige mich hier mit der Feststellung, dal von den deuterono-
mistischen Autoren auch die Proklamation der kasuistischen Rechtssitze
in den Rahmen der Erzdhlung vom Bundesschluf am Sinai (24,3f.7)
plaziert wird; damit wird den kasuistischen Rechtssdtzen ein Sitz zugewie-
sen, in dem sie urspriinglich wahrscheinlich nicht beheimatet gewesen

ses Verhalten gegeniiber dem Mitmenschen stort die Beziehung zu JHWH und ruft eine
Reaktion von seiner Seite hervor (vgl. 22,20.22f26). Das Bundesbuch enthilt das gottliche
Recht der Theokratie. Als hochster Richter kann JHWH auch selbst vom Recht Gebrauch
machen (vgl. 2.16-17).

Y N. Lohfink, “Gibt es eine deuteronomistische Bearbeitung im Bundesbuch?”, in:
C. Brekelmans & J. Lust (Hg.), Pentateuchal and Deuteronomistic Studies, Leuven 1990,
S. 91-113, bestreitet die Existenz einer deuteronomistischen Endredaktion des Bundesbu-
ches; als deuteronomistisch betrachtete Elemente qualifiziert er als protodeuteronomistisch.

¥ §. dazu Houtman*, Pentateuch, S. 423ff.

2§, z.B. die Studien von Osumi* und Schwienhorst-Schonberger*.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 17

waren.”> Die Verordnungen, die miSpatim, tragen den Charakter eines
juridischen ‘Handbuches’, einer Sammlung von Richtlinien fiir die
‘richterliche Gewalt’. Um diese Umschreibung genauer zu erliutern,
mochte ich ndher auf den Charakter von kasuistischen Vorschriften
eingehen.

2.10 Ebensowenig wie fiir die aus dem Alten Orient bekannten ‘Codi-
ces’ (CE, CH usw.) ist auch fir die mispatim die Bezeichnung ‘Gesetz-
buch’ zutreffend. Die ‘Codices’ stellen keine Gesetzbiicher dar, in denen
alle nur denkbaren Probleme besprochen und geregelt werden. Auch der
ausfithrliche CH weist markante Liicken auf. Die ‘Codices’ sind Ausein-
andersetzungen mit einer Reihe juridischer Kasus. Dies gilt auch fiir den
kasuistischen Teil des Bundesbuches. Nur eine begrenzte Anzahl von
Problemen wird darin besprochen, wobei z.B. das okonomische Leben
vollig ausgeklammert bleibt (vgl. z.B. Lev. 19,35f,; Dtn. 25,13; Mi. 6,11;
Prov. 20,10.23). Man konnte hierfiir eine soziologische Erkldrung bieten,

Z In diesem Zusammenhang ist erwihnenswert, daB eine formkritische Analyse und
Bestimmung des Ursprungs mit einer inhaltlichen Beurteilung gepaart gehen kann. Die
Aufnahme der mispatim unter die gottlichen Vorschriften fithrt Jepsen* zu folgenden
Anmerkungen: ‘Dadurch, dass profanes und dazu noch fremdes Recht als Jahves Willen
proklamiert wurde, wurden die Grenzen zwischen Recht und Religion, bezw. Sittlichkeit
verwischt” (S. 102), und: ‘Diese Vermengung der Formen (Sittengesetze in der Form der
mispatim) ist nicht nur etwas Ausserliches; darin driickt sich die Verwischung der Grenzen
zwischen Gottesgebot und Menschensatzung aus’ (S. 104). Jepsen macht diese Bemerkungen
aufgrund seiner Skizzierung der Entstehung des Bundesbuches (S. 98ff), in dem seiner
Auffassung nach kanaanitische (von Alt als kasuistisch umschrieben) und urspriinglich
israelitische Vorschriften von seiten israelitischer Priester im Rahmen ihres ‘Vermittlungs-
versuches zwischen Israel und Palistina’ (S. 101) verschmolzen wurden, was zur Folge
hatte, da8 ‘die Tradition nicht rein erhalten blieb’ (S. 100). Jepsen vermutet, daB die
Wurzeln des (von ihm offenbar nicht hoch angesehenen talmudischen) Judentums (‘eine
Rechtsreligion’) im Bundesbuch liegen: ‘Das Judentum ist das Ergebnis der Kanaanisierung
der mosaischen Religion” (S. 102; vgl. S. 104f). L. Rost, “Das Bundesbuch”, ZAW 77
(1965), S. 255-259, 14Bt das von den Kanaandern iibernommene kasuistische Recht und das
typisch israelitische apodiktische JHWH-Recht folgendermaBen kontrastieren: das kasuisti-
sche Recht ist ewig und unverinderlich und fiigt sich gut ein in die Weltanschauung von
Israels Umwelt mit ihrer Vorstellung, daB die Weltordnung fest und ewig ist, wie aus dem
Naturjahr ersichtlich werde, das sich durch Bestindigkeit in der Abwechslung auszeichne.
So soll das kasuistische Recht im CH als Geschenk des Sonnengottes Schamasch wie der
Lauf der Sonne unverinderlich sein. Die Situation in Israel sei eine ganz andere: ‘Es kann in
Israel kein starkes Gesetz geben, weil dahinter der erbarmende Erldser steht’ (S. 258). Der
Gott Israels ist anders: ‘In einem historischen Zeitpunkt offenbart er sich einem Volk. In
historischen Zeitpunkten wiederholt er diese Offenbarung. Und wenn er selbst sich den
Seinen nicht mehr zeigt, so ist es die Vielgestaltigkeit der prophetischen Bewegung, die
seinen Willen kundtut. Nicht als ewiges, unver#nderliches Gesetz wird hier das Recht dem
Volk eingeprigt, sondern von einem Gott, den es reut und der Erbarmen zeigt’ (S. 258). Im
Hinblick auf die (Dis)qualifizierung der Vorschriften aufgrund von Form und Ursprung
siche des weiteren unter 2.16-18; 2.21-22.




18 KAPITEL II

ndmlich daB die Verordnungen eine agrarische Gesellschaftsform voraus-
setze (s. 2.13). Doch wird auch in solch einer Gesellschaftsform gekauft
und verkauft. Und iiberdies sind gerade fiir eine Agrargesellschaft so
wichtige Rechtsangelegenheiten wie der Ankauf von Grundbesitz (vgl.
Jer. 32,6-12) und das Erbrecht (vgl. Num. 27,1-11; 36,1-13) nicht beriick-
sichtigt.

Wenn diese ‘Regeln’ kein Gesetzbuch in unserem Sinne darstellen,
erhebt sich die Frage, was sie denn eigentlich sind.” Ein Biindel norma-
tiver und bindender Vorschriften, die praktiziert wurden und auf die man
sich berufen konnte? Dieser Vorschlag konnte akzeptiert werden, wenn
anhand von Beispielen in den erzéhlenden Geschichtsdarstellungen, den
prophetischen Biichern und den Weisheitsschriften angezeigt werden
wiirde, daB die in den ‘Regeln’ vertretene Rechtspraxis bekannt war. Der
Beweis hierfiir ist allerdings schwer zu erbringen. In Frage kommende
Beispiele sind selten und zudem diskutabel. Lediglich von einem Kasus
aus dem Bundesbuch, der Asylflucht zum Altar (21,12-14), wird aufler-
halb des Pentateuch die Praxis beschrieben (I Reg. 1,50ff.; 2,28ff.). Doch
diese scheint nicht in Einklang mit der Vorschrift in Ex. 21 zu stehen.
Ferner ist ein Beispiel einer im Bundesbuch angesprochenen Rechtspflege
des Alltagslebens Israels, die Pfindung eines Mantels, in einem aufer-
biblischen Zeugnis, einem Ostrakon aus Jabne Jam, belegt. Doch beruft
sich der Landarbeiter, dem man seinen Mantel abgenommen hatte, in
seiner Bittschrift an den Kommandanten nicht auf Rechtsbestimmungen
(s. zu 22,25f). In diesem Zusammenhang koénnen auch Vorschriften aus
dem Deuteronomium genannt werden. In Jer. 34,12-14 wird offensichtlich
auf Dtn. 15 zuriickgegriffen. Der Verweis ist jedoch wahrscheinlich
sekunddr (s. 4.12). In II Reg. 14,16 wird in einer Randbemerkung vom
Schreiber auf Dtn. 24,16 Bezug genommen. Die Leviratsehe ist in
Gen. 38 und Ruth bekannt, wird aber nicht entsprechend Dtn. 25,5-10
ausgefiihrt. Betrachtet man die Literatur des AT auBerhalb des Pentateuch,
ist zu konstatieren, dal man im Falle eines konkreten Vergehens anders
verfahrt, als dies in den Gesetzestexten gefordert wird. Anhand eines
Beispiels, dem Kasus des Ehebruchs, méchte ich diese Aussage verdeutli-
chen.

3 Aus den Liicken in den Vorschriften und aus der Tatsache, daB das Bundesbuch zum
Teil aus religidsen Vorschriften und Anreizen zu vorbildlichem Verhalten besteht (s. 2.4),
entlehnt Sprinkle* Argumente fiir die seine Untersuchung beherrschende These, daB es im
Bundesbuch — auch in den mispatim — um Moral und Religion geht: *... what we have
here is not a law code, but moral comments on some legal and non-legal subjects conveyed
in manner more appropriate for literary art than adjudication’ (S. 206). So tut man den
miSpdtim kein Recht. Sie beinhalten gewiinschtes Recht, das zur Praktizierung bestimmt ist
(s. 2.10-12).



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 19

2.11 In Lev. 20,10 und Dtn. 22,22 findet sich die Bestimmung, daf
Ehebruch mit dem Tod bestraft werden muB8 (vgl. auch Lev. 18,20.29).
McKeating macht darauf aufmerksam, daB nirgends im AT der Vollzug
der Todesstrafe im Fall eines Ehebruchs berichtet wird. In der Weisheits-
literatur wird Ehebruch schlichtweg als Torheit charakterisiert, die zu
einem weniger erquicklichen und schwer beizulegenden Konflikt mit dem
betrogenen Ehemann fiihrt, dessen Reputation geschddigt wurde
(Prov. 6,27ff.; 7,5ff; Koh. 7,26; Sir. 9,1ff.). Konkrete StrafmaBnahmen
werden nicht genannt. Anders allerdings verhilt es sich in den propheti-
schen Biichern. Doch bestehen die MaBnahmen nicht im Vollzug der
Todesstrafe. Die Frau wird offentlich angeprangert (Hos. 2,5; Jer. 13,22,
26f.; Ez. 16,37-39). Auch in den Geschichtsbiichern findet sich nichts von
einem Vollzug einer Todesstrafe mittels eines gerichtlichen Prozesses. Da
Ehebruch auch ein Vergehen gegen Gott darstellt, wird mit einer imma-
nenten, gottlichen Vergeltung gerechnet (Gen. 12,17; 20,17f; 26,10;
Num. 5,11f,; II Sam. 12,10ff.; Hi. 31,9ff.; Weish. 3,16ff.; 4,6). McKea-
ting konkludiert, daB offensichtlich die Todesstrafe im Fall von Ehebruch
nicht oft vollzogen wurde und in den Gesetzestexten ein Idealbild formu-
liert ist. McKeatings Ansicht wurde scharf von Phillips kritisiert, ohne
daB allerdings die Grundziige seiner Argumentation liberzeugend wider-
legt werden.

Aus dem AT ist ersichtlich, daB man Ehebruch und sexuelle Abirrungen
(vgl. z.B. 22,18) im alten Israel als Phinomen mit (eingreifenden) Kon-
sequenzen fiir die Privatsphdre betrachtet hat, aber mit zuweilen auch
weiterreichenden Folgen. Sie konnten eine Bedrohung fiir die Stabilitét
der Gesellschaft als ganze darstellen. Da sie in Gottes Augen verwerflich
waren, konnten sie sich, so glaubte man, sogar auf die natiirliche Umge-
bung des Menschen auswirken und selbst den Kosmos erschiittern (vgl.
z.B. Lev. 18,24ff.; Hos. 4). Deshalb waren solche Praktiken unvereinbar
mit dem erwiinschten gesellschaftlichen Verhaltenscodex (vgl. Gen. 20,9,
34,7; 39,9; Jdc. 19,23f.; 20,6.10; II Sam. 13,12f.; Jer. 29,23). DaBl Ehe-
bruch als ernsthaftes Vergehen, ja als schwere Siinde betrachtet wurde, ist
aus dem Umstand ersichtlich, daf} Gotzendienst als kollektiver Ehebruch
qualifiziert wurde (23,24ff; 34,15f; Jdc. 2,17; u.a.). Die Bestrafung
hierfiir scheint wohl nicht iiber die offizielle Rechtspflege erfolgt zu sein,
sondern auf immanente Weise und durch ein Eingreifen Gottes, manchmal
in Form einer talionsartigen Strafe (I Sam. 12,11f. [vgl. II Sam. 16,21f];
Hi. 31,9ff). Das Wissen, dal Ehebruch ernste Konsequenzen fiir die
Gesellschaft nach sich ziehen kann, war zweifellos der Hintergrund fiir
die Formulierung von Lev. 20,10; Dtn. 22,22. Die Intention bei der
Formulierung der rigorosen Sanktion fiir Ehebruch bestand darin, daf
durch eine angedrohte strenge Bestrafung dem Ehebruch Einhalt geboten




20 KAPITEL II

und so die Gefahr einer gottlichen Vergeltung von der Gesellschaft abge-
wendet werden kann. Beziiglich anderer Vorschriften konnen #hnliche
Anmerkungen gemacht werden (s. zu 21,15.17 und 2.21).

2.12 Welche Schlufifolgerungen miissen nun aus obengenannten Aussa-
gen gezogen werden? Die Primisse, dal ‘das Gesetz’ nach den Propheten
entstanden sei (J. Wellhausen), 148t sich bekanntlich nicht aufrechterhal-
ten.” Am Rande sei bemerkt, daB die Prioritit der mispatim gegeniiber
den Propheten keinen Diskussionspunkt darstellt.

Um nun diese Aussagen recht beurteilen zu kénnen, darf nicht verges-
sen werden, daB das ‘Recht’ einen gesonderten Uberlieferungsstrom im
AT bildet. Ferner befremdet es nicht, daB z.B. in den prophetischen
Biichern gewdhnliche Allerweltsprobleme aus der Alltagsrechtspflege
unerwihnt bleiben. Denn den Propheten ging es um die Einstellungen des
Menschen, um die Art und Weise, wie er sich in der Gesellschaft verhilt.
Auch muB} der Charakter der Gesetzestexte gut im Blickfeld bleiben. Das
Recht des alten Israel war Gewohnheitsrecht (vgl. II Sam. 13,12; Ruth
4,7),” oder zuweilen auch zum Teil konigliches Recht (vel.
I Sam. 30,21-25 und s. Jes. 10,1).** Die mi§patim hat man wohl als
Kodifizierung des Gewohnheitsrechts zu betrachten oder vielleicht eher
noch als Neuformulierung bzw. Korrektur des Gewohnheitsrechts. Die
Fixierung erfolgte vielleicht unter dem Gesichtspunkt, das Gewohnheits-
recht im Wechsel der Zeiten zu bewahren oder — resultierend aus einer
Reflexion der bestehenden Regelungen — diese auszuarbeiten und zu
verbessern. In letzterem Fall reprisentieren ‘die Regeln’ kein praktiziertes,
sondern ein gewiinschtes Recht. Auch in dieser Hinsicht ist ein Vergleich
mit den mesopotamischen Codices moglich.

Aufgrund umfangreicher Dokumente zur mesopotamischen Rechtspflege
kann geschlossen werden, dall im konkreten Alltagsleben anders verfahren
wurde, als dies in den ‘Codices’ vorgeschrieben war, sowie daB in
richterlichen Urteilen nicht auf ‘Gesetzbiicher’ referiert wurde. Es ist
jedoch nicht richtig, daraus abzuleiten, da§ die Codices lediglich dazu
dienten, der koniglichen Selbstverherrlichung groBeren Glanz zu verschaf-
fen,” oder daB sie den Charakter von wissenschaftlichen Abhandlungen

* Vgl. zB. Fishbane*, S. 292ff, der allerdings nicht einkalkuliert, daB sowohl der
Uberlieferungsstrom des Prophetismus wie auch der des ‘Rechts’ im Gewohnheitsrecht und
der allgemeinen Moral verwurzelt war und offensichtlich verschiedene Uberlieferungsstrome
darstellten.

» Siehe 2.11 und vgl. Criisemann*, S. 83ff.; E.W. Davies, “Ethics of the Hebrew Bible.
The Problem of Methodology™, Semeia 66 (1994), S. 43-53.

* Vgl. dazu z.B. Criisemann*, S. 30ff.

*7 Ein solche Position findet sich u.a. bei J. Bottéro und J.J. Finkelstein; s. bei Leemans,
S. 414ff.; Schwienhorst-Schonberger*, S. 256f.




EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 21

gehabt hitten oder das Resultat gelehrter Ubungen seien, die innerhalb der
akademischen Mauemn abgehalten wurden und zum Unterricht und zur
Konsultierung in problematischen Fillen gedacht waren.”® In antiken
Rechtsprozessen war es nicht gebrduchlich, ein Urteil mit dem Hinweis
auf das autoritative Recht zu motivieren.”” Ebenso wie die Codices
Anspruch auf Normativitdt und Giiltigkeit erheben,”® so auch die
mispatim.’' Sie wurden formuliert, um angewandt zu werden. Ob sie
jemals in der Praxis zum Tragen gekommen sind, ist wie gesagt eine
andere Frage (s. 2.10,11). Jedenfalls, soviel sei an dieser Stelle inhaltlich
vorweggenommen, erhoben sie als Bestandteil der JHWH-Offenbarung
Anspruch auf Giiltigkeit und Normativitat (s. 2.15,16). Aber wir wollen
nicht vorauseilen, sondern bleiben noch bei den ‘Regeln’ als selbstindige
Sammlung stehen.

2.13 Was laBt sich tiber den Ursprung der mispatim aussagen? Man
konnte die Sammlung als Werk gelehrter Méinner betrachten. Die Frage,
ob in Israel das Phdnomen ‘Schule’ bekannt gewesen ist, ist zwar umstrit-
ten, doch kann mit gewissem Recht davon ausgegangen werden, daf} es
die Schule gegeben hat’® Westbrook betrachtet die Schule im Alten
Orient als Wiege der von ihm vertretenen altorientalischen Rechtstradition
(s. 2.15). Auf jeden Fall erscheint es plausibel, dall es in Mesopotamien
und auch in Israel Gelehrte bzw. Weise gab, die wir anachronistisch als
‘Juristen’ bezeichnen koénnen. Diese kionnen als Schreiber der ‘Regeln’
betrachtet werden. Vielleicht nahmen sie selber auch die Funktion eines
Richters wahr und stellten gewissermaBen als Handbuch fiir diejenigen,
die im Namen der Gemeinschaft die Verantwortung fiir die Rechtspflege
trugen, die ‘Regeln’ auf. Es ist ndmlich auffallend, da8 im Bundesbuch
nicht iiber Alteste (vgl. z.B. Dtn. 19,12; 21,3.4.6; u.a.) oder andere
Personen, die mit der Rechtsprechung betraut sind (vgl. z.B. 1821ff;

* Siche Westbrook*, S. 2ff;; vgl. auch Otto*, Rechtsgeschichte, S. 1811f,

¥'S. aber Westbrook, Z4 79 (1989), S. 214ff.; vgl. zB. M.P. Maidman, “Some Late
Bronze Age Legal Tablets from the British Museum. Problems of Context and Meaning”, in:
B. Halpern & D.W. Hobson (Hg.), Law, Politics and Society in the Ancient Mediterranean
World, Sheffield 1993, S. 42-89 (S. 45f); K.R. Veenhof, “‘In Accordance with the Words
of the Stele’. Evidence for Old Assyrian Legislation”, Chicago Kent Law Review 70 (1995),
S. 1717-1744 (bes. S. 1742f).

* Vgl. T. Maeda, “*King as a Law Giver’ in the Ur IIl Dynasty”, Orient 21 (1985),
S. 31-45.

" Vgl, Schwienhorst-Schinberger*, S. 276ff, und s. auch Leemans, S. 414ff,

* Vgl. Schwienhorst-Schonberger*, S. 254ff,, 260ff., 279ff., und s. A. Lemaire, 48D, II,
S. 308ff.; ders., FT 38 (1988), S. 220-230; E.W. Heaton, The School Tradition of the Old
Testament, Oxford 1994; G.I. Davies, “Were There Schools in Ancient Israel?”, in: J. Day
u.a. (Hg.), Wisdom in Ancient Israel (FS J.A. Emerton), Cambridge 1995, S. 199-211.




22 KAPITEL 11

Dtn. 16,18; 17,9; II Chr. 19,5ff.),** gesprochen wird. Liegt die Ursache
hierfiir moglicherweise in dem Umstand, da die ‘Regeln’ urspriinglich
als ‘Handbuch’ fiir Richter gedacht waren, als eine Sammlung exemplari-
scher Kasus, die sie befihigten, eine konsistente Rechtspflege in den
besprochenen und analogen Fillen zu ermaglichen? Sind die angesproche-
nen Benutzer diejenigen, die die nicht niher umschriebene Entschédigung
aus dem ‘Handbuch’ (21,19.30), unter Beriicksichtigung der begleitenden
Umsténde, festlegen mufBiten?

Gewdhnlich verweist man darauf, daB die ‘Regeln’ eine einfache,
sedentire, agrarische, dorfliche Gemeinschaft voraussetzen.’ Der Begriff
‘Stadt” wird nirgends erwihnt, hingegen finden sich in den Vorschriften
Sklaven und Skavinnen, Haustiere und L#ndereien. Ich méchte diesen
Punkt etwas niher ausfiihren. Der dominant prasente 'is (21x; 21,7.12.14
usw.) — mit ‘jemand’ iibersetzt — ist der ménnliche Israelit, oft unzwei-
deutig als Familienoberhaupt identifiziert (vgl. auch den Gebrauch von
ba‘al in 21,3 u.a. [13x]), dieselbe Person, die in der zweiten Hilfte des
Bundesbuches Subjekt der Prohibitive ist. Er stellt in der Regel das
Subjekt dar. Eine Differenzierung in bezug auf Personen findet sich nicht.
Wohl wird zwischen Sklave und Sklavin (21,2-11.20; u.a.) unterschieden,
zwischen Vater und Mutter (21,15.17), Mann und Frau (21,28), Sohn und
Tochter (21,31), doch sind diese stets Objekt. Die mispatim sind mit Blick
auf den minnlichen Israeliten formuliert und setzen eine Gesellschaft mit
patriarchalem Charakter voraus.”® Schon in der frihen Exegese wurde
die Frage, ob ’is als Subjekt auch auf eine Frau zu beziehen sei, positiv
beantwortet (so in Mek., III, 51f,, 64, in Anlehnung an 21,18). Bei 21,12
erhob sich die Frage, wie gehandelt werden mul3, wenn eine Frau oder ein
Kind Objekt bzw. Subjekt ist (vgl. Mek., IlI, 32f.; Raschi und s. Lev.
24,17, wo kol-neefes 'adam, ‘irgendein menschliches Wesen’, Objekt ist).
Darf man vermuten, daB bereits die deuteronomi(sti)sche Redaktion des
Pentateuch einer generalisierenden Interpretation von Vorschriften wie

* Vgl. F. Crusemann, “Das Gericht im Tor — eine staatliche Rechtsinstanz”, in: Alttesta-
mentlicher Glaube und biblische Theologie (FS H.D. PreuB), Stuttgart usw. 1992, S. 69-79;
H. Niehr, “Grundziige der Forschung zur Gerichtsorganisation Israels”, BZ 31 (1987),
S. 206-227.

™ Vgl. Boecker*, S. 122; Schwienhorst-Schonberger*, S. 268ff.; auf den Hintergrund
steht der soziologische Geschichtsentwurf Altisraels von M. Weber; vgl. Schifer-Lichtenber-
ger*, S.43, 59. Siehe daneben allerdings Criisemann, S. 32: die miSpatim setzen eine
entwickelte Geldwirtschaft voraus und miiiten daher in das 9./8.Jh. datiert werden.

¥ Vgl. in diesem Zusammenhang auch DJ.A. Clines, “The Ten Commandments,
Reading from Left to Right”, in: J. Davies v.a. (Hg.), Words Remembered, Texis Renewed
(FS J.F.A. Sawyer), Sheffield 1995, S. 97-112.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 23

diese anhing?’® Ferner ist zu konstatieren, daff der Gottesdienst eine
Rolle in Form der Familienreligion (21,6; 22,7f.) und auf lokalem Niveau
(21,13f)) spielte. Neben Konfliktausgleich mittels Vergiitung und Ver-
gleich wird die Todesstrafe als abschreckendes Beispiel genannt (vgl.
Dtn. 19,20). Eine Gefingnisstrafe als Sanktion taucht nicht auf. Freiheits-
beraubung als Mittel zur Umerziehung war unbekannt.”” Offenbar wird
vorausgesetzt, dall die Durchfihrung des Rechts in den Hinden der
ortlichen Gemeinschaft bzw. deren Reprisentanten lag.”® Der Meinung
von A. Phillips,” daB die mispatim auch das Familienrecht beinhaltet
haben, wobei die Gemeinschaft keine Rolle spielte (21,5f.; 22,15f.), fehlt
eine solide Basis.

2.14 Der Inhalt der ‘Regeln’ fungiert als Argument fur deren Datie-
rung.*® Heute ist die Ansicht géngig, daB das Bundesbuch, und damit die
mispatim, in jedem Fall nicht jiinger seien als die frithe Kénigszeit.*' Ein

* Erwahnenswert ist, daB der Dekalog, in dem der minnliche Israelit (vgl. 20,5.14.17),
das Familienhaupt (20,10), der Biirger im vollen Recht (20,16) mit Land und Erbbesitz (vgl.
20,10.12.17), der Mann, der dem unter seiner Autoritdt stehenden Haushalt seinen Stempel
aufdriickt und zur Teilnahme am Kultus berechtigt ist (20,3-5), die angesprochene Person ist
(also nicht die Frau, das Kind, der Sklave und der Lohnarbeiter), dank der Zufiigung an
20,5f. (vgl. Dtn. 5,9f) die Richtung auf eine Individualisierung enthalt (vgl. Houtman*,
Exodus, 111, S. 39). Man nehme auch z.B. die Neuinterpretation von 21,2-11 in Dtn.
15,12-18 zur Kenntnis (s. 4.2.9).

Y Zum Gefdngnis s. 12,29; als Ort der Zwangsarbeit war es allerdings bekannt
(Jdc. 16,21; vgl. ‘Sklavenhaus’ in Ex. 13,3.14; 20.2; Dtn. 5.6; 6,12; ua); s. ABD, V,
S. 468f; Stol (s. 4.1.1), S. 14f.

* Vgl. Criisemann*, S. 103f. Zur Diskussion der Organisation des Rechts und der Recht-
sprechung im alten Israel s. H. Niehr, Rechtsprechung in Israel. Untersuchungen zur Ge-
schichte der Gerichtsorganisation im Alien Testament, Stuttgart 1987; Criisemann*, S. 80ff ;
R.R. Wilson, “The Role of Law in Early Israelite Society”, in: B. Halpern & D.W. Hobson,
Law, Politics and Society in the Ancient Mediterranean World, Sheffield 1993, S. 90-99,
und auch Bovati* (besonders zur verwandten Terminologie fiir die Rechtsprechung).

¥ “Some Aspects of Family Law in Pre-Exilic Israel”, VT 23 (1973), S. 349-361; ders.,
FT 30 (1980), S. 240-245.

“'Vgl. z.B. Criisemann, S. 28ff; ders.*, S. 133ff. Siehe in diesem Zusammenhang schon
de Wette*, II, S. 255ff, der es historisch fiir nicht moglich erachtet, daB das Bundesbuch
eine Offenbarung Gottes ist, es aber, da das Leben im Kulturland vorausgesetzt wird, fir
ebensowenig gerechtfertigt hilt, daB die Vorschriften in der Wiiste von Mose entworfen und
promulgiert wurden: ‘Es ist eben so denkbar, daB sie das Produkt spiterer Zeiten sind und
nur mythisch in die Urwelt verlegt wurden ..." (8. 255).

" Siehe z.B. G. Wanke, TRE, VII, S. 414; Criisemann*, S. 135ff. Die Auffassung ist seit
dem Aufkommen der literarkritischen Erforschung mehr oder weniger klassisch. Im Rahmen
der Urkundenhypothese wird das Bundesbuch als eine in JE inkorporierte Gesetzgebung
betrachtet. Unter Anwendung der Urkundenhypothese wurde bereits von u.a. Baentsch*,
passim, angenommen, daB das Bundesbuch in verschiedenen Phasen seine gegenwiirtige
Gestalt und Umfang erhalten habe (vgl. ders., Exodus-Leviticus, S. XLVIIff, 185). In
neueren Untersuchungen genieBt diese Auffassung beziiglich der Entstehung des Bundesbu-




24 KAPITEL 1l

Element in der Diskussion um die Datierung der mispatim ist die Tat-
sache, daB zumindest in einigen Punkten aus den Verordnungen eine Be-
kanntschaft mit altorientalischen Gesetzestexten nachzuweisen ist (s.
2.15). Aus diesem Grunde ist eine Datierung des Bundesbuches in die
mosaische Zeit vertreten worden und wurde selbst Mose als derjenige, der
fir das Zustandekommen des Bundesbuches verantwortlich sei, auf den
Plan gerufen.*” Die Ergebnisse der Ausgrabungen brachten andere dazu,

ches Ansehen (Schwienhorst-Schonberger*, Osumi*, Otto*, Ethik, S. 23f.), auch wenn die
Urkundenhypothese zumindest in ihrer klassischen Form keine Rolle mehr spielt. Die
Anzahl von Standpunkten hinsichtlich einer Situierung und Datierung in der Konigszeit ist
groB und divers. So verteidigt Critsemann* die Auffassung, daB die Hauptredaktion des
Bundesbuches in den letzten Jahrzehnten des 8.Jh. und zu Beginn des 7.Jh. stattgefunden hat
und aus ciner Kombination der mispdtim, dem Rechtskodex des Jerusalemer Gerichtshofes
(S. 170ff, 195ff), und dem von der religivsen Opposition des Nordreiches im 9.Jh.
hervorgebrachten ‘Gottesrecht’ bestand (S. 199ff). Criisemann hilt fiir die Hauptredaktion
das Jerusalemer Obergericht fiir verantwortlich (S. 215, 229ff)). Einige Standpunkte sind
besonders auffallend. So verteidigt B. Stade, Biblische Theolologie des Alten Testaments,
Tibingen 1905'*2, S. 246ff., seine Datierung ins 7.Jh. u.a. mit dem Argument, daB 20,24f.
aus reaktiondren Forderungen bestehe, die verwerfen, was seit der Konigszeit Sitte gewesen
sei (den bronzenen Altar Salomos usw.). Andere fligen der sich stets weiter ausbreitenden
Reihe den soundsovielten Vorschlag zu. So schligt R. Albertz, Religionsgeschichte Israels
in alttestamentlicher Zeit, 1, Gottingen 1992, S. 283ff, vor, daB das Bundesbuch die
rechtliche Basis der hiskianischen Reform war (zur Kritik s. Osumi*, S. 177ff.), und Reuter
(s. 3.1.2) verteidigt dic Auffassung, dab das Bundesbuch das zur Zeit Josias gefundene
Gesetzbuch ist (Il Reg. 22f), das am Ausgangspunkt der deuteronomistischen Theologie
gestanden hat (S. 249f, 255ff.). Die deuteronomistischen Redaktoren sollen aus Respekt
davor nicht das Gesetz der eigenen Schule, sondern Ex. 20,22-23,33 mit hochsten Ehren am
Sinai lokalisiert haben (S. 258). Hinsichtlich des Entstehungsprozesses wird schlieBlich auch
mit einem Abschluf in der exilischen und nachexilischen Zeit gerechnet. S. bereits R.
Pfeiffer, “The Transmission of the Book of the Covenant”, HThR 24 (1931), S. 99-109 (es
beansprucht die Periode von 1200-450), und z.B. Schwienhorst-Schonberger®, S. 2851, 417.
Ich belasse es bei diesen fragmentarischen Anmerkungen.

%2 So hilt J.A. Thompson, “The Book of the Covenant Ex. 21-23, in the Light of Modern
Archaeological Research”, ABR 2 (1952), S. 97-107, die Schlubfolgerung fir gerechtfertigt:
‘In view of the strong traditions about Moses the Law-giver, we may look to him as the one
who compiled a Law Code of some considerable proportion, of which Exodus 21-23 is part.
Moses, of course, was not the inventor of the Law, but, rather, the compiler of those aspects
of current law which would prove helpful to Israel as she entered her new home. It is quite
open to suggest that he modified some laws and added others’ (S. 107). Auch wird zur
Erkldrung des Alters betont, daB das Bundesbuch hinsichtlich des Inhalts durchaus in den
gesellschaftlichen Kontext Israels in der Zeit vor der Ansiedlung in Kanaan passe. So wider-
spricht Eerdmans* der Ansicht, daB die Patriarchen reine Nomaden waren und keinen
Ackerbau betrieben hitten. Aus diesem Grunde spricht fir ihn auch nichts dagegen, das
Bundesbuch, das an manchen Punkten mit dem Gesetzbuch Hammurapis iibereinstimmt,
sogar in die Zeit Moses zu datieren, da es nicht zu einem spiteren Zeitpunkt entstanden sein
miisse (S. 124ff). Im Bundesbuch schligt sich seiner Meinung nach in der Hauptsache das
unter den aus Mesopotamien stammenden Vorvitern Isracls geltende Recht nieder (S. 130;



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 25

insoweit dem biblischen Bild von Mose Recht zu geben, als sie aner-
kannten, daB Mose wirklich Gesetzgeber gewesen sein muf.” Momentan
ist die Frage, ob und in welchem Mal} die Hand des Mose im Bundesbuch
nachweisbar ist, in der alttestamentlichen Forschung in den Hintergrund
geriickt. Dieselbe Entwicklung kann beziiglich des Dekalogs festgestellt
werden. Die Bekanntschaft mit der altorientalischen Gesetzgebung als
Folge der Eréffnung der Welt des Alten Orients brachte zu Beginn des
20.Jh. eine Anzahl Gelehrte, auch kritische, dazu, den Urdekalog auf
Mose selbst zuriickzufiihren. Seitdem nahm die Zahl der Gelehrten stark
zu, die die mosaische Verfasserschaft des (Ur)dekalogs oder eines sub-

vgl. bereits De Hummelauer, S. 207f). A. van Selms, “Die Bondsboek en die reg van
Gosen”, HTS 16 (1961), S. 329-343, weil selbst sehr konkret den Ursprung des Bundesbu-
ches anzugeben: im Bundesbuch ist das unter Israel in Goschen (Gen. 45,10; 46,28f. v.a.;
Ex. 8,18; 9.26) geltende Recht von Mose kodifiziert (S. 336); aufgrund der ihm zugefalle-
nen Offenbarung belieB Mose es nicht bei der Festlegung des Rechts, sondern widmete sich
auch der Rechtsreform (S. 343). Auch andere haben das Bundesbuch mit Israels Aufenthalt
in Goschen in Verbindung gebracht (vgl. zB. E. Konig, Geschichte der Alttestamentlichen
Religion, Giitersloh 1924™", S. 186f., und s. Houtman*, Pentateuch, S. 355, Anm. 17) oder
betont, daB das Bundesbuch hervorragend in die gesellschaftliche Situation Isracls vor dem
Einzug in Kanaan passe und es keinen besseren Kandidaten fiir die Verfasserschaft als Mose
gebe, da der Verfasser iiber Kenntnisse der dgyptischen Gesellschaft verfiige und zu einem
Millieu gehort haben muB, in dem man mit der babylonischen Kultur und auch der
hethitischen Sprache und Sitten vertraut war, da er iiber die babylonische und hethitische
Gesetzgebung auf dem Laufenden sei (Cazelles*, S. 177ff. [vgl. S. 131ff, 163ff], im
AnschluB an das Werk von JM. Lagrange und andere romisch-katholische Forscher [S.
17ff.]).

 GreBmann*, S. 472, z.B. verteidigt diese Auffassung. Einzelheiten des Bundesbuches
sollen bis in die mosaische Zeit zuriickgehen (S. 471). Das Bundesbuch selbst sei jedoch
erst in Kanaan abgefaBt (S. 471). Der Grundstock datiert aus der Zeit Salomos. Angesichts
des Inhalts kann Mose nicht mehr als der geistige Urheber dessen sein (H. GreBmann, Die
Anfinge Israels [SAT 11/1], Gottingen 1922%, S. 221). R. Kittel datiert die Entstehung des
Bundesbuches in die frithe nach-mosaische Zeit und meint, daB unter Verwendung von
leitenden Grundsétzen und von Mose ausgegangenen bedeutsamen Anregungen Priester in
Kanaan das Bundesbuch zusammengestellt haben, wobei den Bediirfnissen Israels in seiner
neuen Umgebung Rechnung getragen wurde. lhre Titigkeit fithrte zu einem Gesetzbuch, in
dem die eigenen ererbten Satzungen und Rechtsgewohnheiten dem Gewohnheitsrecht von
Kanaan angepaBt waren (Geschichte des Volkes Israel, |, Stuttgart/Gotha 1923°*, S, 327ff.,
384ff, 451ff). Jepsen* datiert die Entstthung des Bundesbuches in die Richterzeit,
zwischen dem Auftreten von Josua und Samuel, und liefert ein dhnliches Bild von der
Entstehung des Bundesbuches wie Kittel (S. 96ff.). Wie schon angedeutet, betrachtet Jepsen
das Bundesbuch als cinen KompromiB, ‘ecinen Vermittlungsversuch zwischen Israel und
Palistina’ (S. 101). Bei ‘Israel’ denkt er an die mosaische Tradition, die echt israelitischen
Rechtssitze, die Mose zugeschrieben werden diirfen (S. 100). Bei ‘Palidstina’ an den Alten
Orient (den Hauptbestandteil der mispatim), den Israel iiber Kanaan kennenlernte. Er wendet
sich gegen Jirku, Altorientalischer Kommentar (Anm. 9), S. 90t., der insbesondere letztge-
nannte Gesetzgebung mit dem Namen Mose verbindet.




26 KAPITEL 11

stantiellen Teiles davon verteidigten oder zumindest das Alter des Deka-
logs anerkannten. Dies blieb jedoch kein bestdndiger Trend. Derzeit wird
ein spiteres Alter des Dekalogs verteidigt. Das Wahrheitselement in der
Bezeichnung des Dekalogs und auch des Bundesbuches als ‘mosaisch’ ist,
daB sie Vorschriften beinhalten, die sicher nicht jungen Datums sind,
sondern durch den Strom der Uberlieferung mitgefithrt wurden. In ihrer
gegenwirtigen Form sind jedoch sowohl Dekalog als auch Bundesbuch
jung und spiegeln die Theologie der deuteronomi(sti)schen Autoren von
Genesis bis Konige wider (vgl. Houtman*, Exodus, 111, S. 20).

GroBeren Anklang fand die Auffassung, der zufolge Israel iiber die
Kanaander gemeinschaftliche Rechtsiiberlieferungen des Alten Orients
kennenlernte.** Auch wurde ernsthaft die Moglichkeit erwogen, dal
bestimmte Vorschriften unter assyrischem Einfluf im 8. und 7.Jh. in
Israel FuB fassen konnten (z.B. Leemans, S. 412f., 435f.).

Eine relative Datierung des Bundesbuches ist moglich. Es muBl auf
jeden Fall jiinger als das Deuteronomium sein (s. 2.19-20).* Die Argu-
mentation fiir eine Frithdatierung der miSpatim, um uns darauf zu be-
schrinken, ist diskutabel. Die Gesellschaftsform, die man in den ‘Regeln’
antrifft, unterscheidet sich nicht von denjenigen, die sich in anderen
Sammlungen von Vorschriften im Pentateuch finden. Auch diese sind von
einer dorflichen Sphire gekennzeichnet und kennen keine vom Kommerz
beherrschte groBe Stadtkultur. Die israelitische Gesellschaftsform trug
stets einen von der agrarischen Lebensweise geprégten Charakter.

Eine solide Basis fir eine genaue Datierung der mispatim fehlt.*

% §0. Anm. 43 (GreBmann, Kittel, Jepsen) und Alt (Anm. 9), S. 25ff.

4 Zur Problematik der Datierung des Deuteronomium s. Houtman*, Pentateuch, S. 87,
153, 162. Die von J. van Seters verteidigte Auffassung, dall der vorpriesterliche Tetrateuch
(und auch das Bundesbuch; s. J. van Seters, “Cultic Laws in the Covenant Code (Exodus
20,22-23,33) and Their Relationship to Deuteronomy and the Holiness Code”, in: Verven-
ne*, S. 319-345; ders., “The Law of the Hebrew Slave”, ZAW 108 [1996], S. 534-546) nach
dem und in Reaktion auf das Deuteronomium entstanden sei, ist wohl ganz unwahrschein-
lich. Siehe C. Houtman, “Zwei Sichtweisen von Israel als Minderheit inmitten der Bewohner
Kanaans”, in: FS C. Brekelmans, Leuven 1997 (im Erscheinen). Meine Anmerkung
beziiglich der relativen Datierung des Bundesbuches hat Bezug auf den Inhalt, nicht auf den
Zeitpunkt der Komposition. Es ist moglich, daB im Rahmen der Komposition des Pentateuch
als ganzen dieselben (deuteronomistischen) Autoren verantwortlich gewesen sind fir die
Abfassung des Gesetzbuches vom Sinai und auch fiir die autoritative Interpretation davon im
Deuteronomium.

46 Zur Problematik der Datierung im allgemeineren s. Houtman*, Pentateuch, S. 361ff.,
432ff. Hinsichtlich des Bundesbuches stellten wir bereits fest, daB eine Argumentation auf-
grund des Inhalts nicht zu gleichlautenden SchluBfolgerungen beziiglich der Datierung futhrt.
Die Auffassung, daB das Bundesbuch nur in eine agrarische seBhafte Gesellschaft passe, ist
mit diversen Argumenten bestritten worden: Verweise auf das Kulturland seien gering, die
Israeliten waren keine reinen Nomaden, eine stidtische Gesetzgebung fehle, in Kadesch habe



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 27

Betrachtet man einmal die Intention der Schreiber von Genesis bis
Konige, wonach der ganze Akzent auf dem Deuteronomium liegt (s. 2.19-
20), so 14Bt sich festhalten, dafl sich das Bundesbuch durchaus als ‘Ge-
setzbuch’ vom Sinai eignet. Es ist ndmlich in mancherlei Hinsicht weni-
ger detailliert — so fehlen z.B. konkrete Verweise auf Herrschaftsorgane
der Gesellschaft — und nimmt als Buch des Bundes von JHWH mit Israel
zwar einen zentralen, aber sicher nicht alles beherrschenden Platz im
Pentateuch ein. Es eignet sich daher problemlos fiir eine autoritative Inter-
pretation aus dem Munde Moses (Dtn. 12-26). Als Israel die Grenze
Kanaan iiberschreitet, tritt es in den Schatten des Deuteronomium,*’ dem
Gesetzbuch par excellence fiir das Leben im verheifenen Land. Durch-
drungen vom Ethos der Humanitét prisentiert sich das Bundesbuch als
wiirdige Vorbereitung fiir den Hohepunkt Deuteronomium.

2.15 Aus dem Bundesbuch, insbesondere aus 21,1-22,16, ist klar
ersichtlich, daB eine Bekanntschaft mit den Rechtsiiberlieferungen aus dem

das Volk sich niedergelassen, so M.J. Lagrange, La méthode historique surtout & propos de
I’Ancien Testament, Paris 1903, S. 147ff, dessen Erdrterungen weiter ausgearbeitet wurden
von Cazelles*, S. 131ff, 166ff., 181f U.a. weist er darauf hin, daB die Sklaverei noch nicht
entwickelt war. Aufgrund des Inhalts datiert Jepsen* das Bundesbuch in die Richterzeit (S.
98f). Van Selms meint, daB es in jedem Fall nicht jiinger sein kann, da Viehzucht und
Ackerbau vorausgesetzt sind (dies passe nicht in die Wiistenzeit); Handel und Kénigtum
(vgl. 22,27) sind unbekannt; gegen eine Datierung in diese Zeit spricht aber, daB eine
Person fehlt, der man die Kodifizierung und Reform des Rechts zuschreiben kann; in Israecls
dgyptischer Zeit gibt es jedoch cine: Mose! (s.0. Anm. 43). Es mub festgestellt werden, daB
bei einer Datierung allgemeine Ausgangspunkte cine vornehmliche Rolle spielen, wie die
Schrifteinstellung und der Standpunkt, den man hinsichtlich der historischen Glaubwiirdig-
keit der im AT iberlieferten Traditionen einnimmt (s. dazu Houtman*, Pentateuch, S.
354ff)), und daB die Beweisfiihrung eben auch auf argumenta e silentio (das Konigtum ist
unbekannt, die Stadt wird nicht genannt etc.) basiert. In der Diskussion muB meiner Ansicht
nach dem pseudepigraphischen Charakter des Pentateuch (s. dazu Houtman*, Pentateuch, S.
359ff)) Rechnung getragen werden, in diesem Fall dem Wunsch der Schreiber, das Bundes-
buch als Gesetzgebung des Sinai zu prisentieren. Eine allzu konkrete Zuspitzung auf das
Leben im verheiBenen Land ist darin weniger passend. Adéquater ist dies im kurz vor der
Landnahme bekanntgemachten Deuteronomium. Des weiteren, wie bereits angedeutet (s.0.
2.8), ist nach meiner Meinung das Bundesbuch im Hinblick auf seinen literarischen Kontext
komponiert. Die Vorschriften als solche sind derart, daB sie nicht problemlos mit einer
bestimmten Periode aus Israels Geschichte (z.B. das 9., 8. oder 7.Jh.) in Verbindung
gebracht werden koénnen. Die soziale Problematik der Schuldsklaverei, die Armut, die
Schutzbediirftigkeit der Witwen und Waisen, Klassenjustiz sowie die Korruption in der
Rechtsprechung sind keine Phinomene, die sich nur auf eine bestimmte Periode beschrinken
lassen.

" In der TR wurde dies wie folgt ausgedriickt: die Worte Gottes wurden nicht in der 3.,
sondern in der 1.Person formuliert; die Proklamation des Deuteronomium wurde von der
Wiiste Moabs zum Sinai verlagert und habe das Bundesbuch verdringt. Vgl. M. Weinfeld,
“God versus Moses in the Temple Scroll — ‘I do not speak on my own authority but on
God’s authority’ (Sifrei Deut. Sec. 5; John 12,48f)”, RdQ 15 (1991), S. 175-180.




28 KAPITEL I

Alten Orient bestanden haben mufl. Offensichtlich wurde bei der Kompo-
sition des Bundesbuches hiervon Gebrauch gemacht.”® In dem vielbe-
sprochenen Rechtsfall vom stoBenden Rind (21,28-32.35f.) besteht, wie
Malul aufgezeigt hat, wahrscheinlich eine direkte Abhingigkeit von
mesopotamischen Texten. Nicht iiberzeugen kann die SchluB3folgerung
Ottos*,* der auf der Grundlage einer Paralleluntersuchung zum Kasus
vom stoBenden Rind und dem gleichfalls exemplarischen Kasus vom
Verlust der Leibesfrucht als Folge einer zugefiigten Korperverletzung
(21,22-25) behauptet, daB die israelitischen Vorschriften unabhéngig von
den auBerbiblischen entstanden seien und der mesopotamische Einflufl erst
in der Endredaktion der Gesetzeskorpora zum Tragen gekommen sei. Die
Beriihrungspunkte in den betreffenden Fillen sind so spezifisch, daB3 eine
Bekanntschaft der Schreiber des Bundesbuches mit den Rechtstraditionen
des Alten Orients als nahezu gesichert gelten kann. Die Frage, ob die
israelitischen Schreiber die Gesetzestexte aus der Umwelt in der uns
bekannten Form vor Augen gehabt haben oder ob sie diese aus ‘a com-
mon Near Eastern legal tradition and practice’ kannten (Yaron*,
S. 294)* — vorausgesetzt, daB diese jemals existiert haben (s. ebenfalls
Leemans) —, spielt in unserem Zusammenhang eine untergeordnete Rolle.
Uns interessieren primér die /mplikationen dieser Abhdngigkeit.

Bietet der Umstand, daBl sich eine Bekanntschaft mit den Rechtsiiber-
lieferungen aus dem Alten Orient nachweisen ldBt, eine solide Basis fiir
die SchluBfolgerung, daBl im Alten Orient ein allgemeines Rechtsdenken
bzw. eine allgemeine Rechtsiiberlieferung bestanden hat? Westbrook hat
dies zumindest entschieden verteidigt. Seiner Meinung nach ist die
allgemeine Rechtsiiberlieferung in den diversen Gesetzeskorpora festge-
legt, aber nicht vollstindig. Oft miissen fehlende Elemente ergénzend
hinzugedacht werden. Eine Hilfe konnten andere Korpora bieten. Die
verschiedenen Sammlungen von Vorschriften sind ndmlich, so Westbrook,
gegenseitig komplementér. Informationen aus dem einen Korpus tragen
zum Verstindnis des anderen bei. Westbrook rdumt ein, dafl das AT als
Quellentext einen anderen Charakter trégt als die Gesetzestexte des Alten
Orients, bestreitet jedoch, daB3 Israel ein anderes Recht besal, als dies im
Alten Orient gebrduchlich war. Seiner Meinung nach wurde das Recht des
Alten Orients im Bundesbuch niedergeschrieben, wihrend in P und D

* Bei der Besprechung der Vorschriften werden stets die relevanten Texte genannt und,
falls Veranlassung besteht, mit einem Kommentar versehen.

¥ 8. Korperverletzungen; vgl. ders., JSOT 57 (1993), S. 17f, 20ff.

* Einen Uberblick der Diskussion bietet Schwienhorst-Schonberger®, S. 111ff., 240ff.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 29

hingegen eine kritische Position eingenommen wird.”' Wir berithren hier
eine prinzipielle Frage. Partizipierte Israel an einer Art ‘common law’ des
Alten Orients oder besall Israels ‘law’ einen eigenen Charakter und re-
prisentierte es eigene Werte, die durch einen Vergleich von Israels Vor-
schriften mit denen seiner Umwelt ans Licht kommen kdnnen? Letztge-
nannter Standpunkt wird von M. Greenberg, S.M. Paul und A. Phillips
eingenommen; erstgenannter von u.a. B. Jackson’’ und R. Westbrook.
Hinsichtlich der Grundziige teile ich die Ansicht von Greenberg und
seinesgleichen,®™ doch neigen sie m.E. dazu, forcierte Widerspriiche zu
konstruieren.*

2.16 Ich mochte etwas naher auf diese Frage eingehen. War die Rechts-
wissenschaft eine internationale Wissenschaft im Alten Orient, die auch in
Israel ihre Vertreter hatte? Westbrooks These vom ‘common law’ wurde
von Leemans in Frage gestellt. Seiner Meinung nach vertrage sich dies
nicht mit den verfiigbaren historischen Fakten. Aber nehmen wir an dieser
Stelle einmal an, dafl es ein allgemeines Rechtsdenken im Alten Orient
gegeben hat und die Rechtswissenschaft einen internationalen Charakter
trug und auch in Israel anzutreffen war. In solch einem Fall liegt es dann
nahe, dafl israelitische Rechtsgelehrte, trigt man ihrem spezifischen
Kontext Rechnung, eigene Akzente setzten und auch selber Regeln im
Hinblick auf die lokale Situation (neu-)formulierten. In diesem Zusam-
menhang kann z.B. darauf verwiesen werden, dal das Bundesbuch keinen
Unterschied zwischen verschiedenen Biirgern kennt, wie dies z.B. im CH
gehandhabt wird (vgl. Yaron*, S. 132ff.), und auch keine Grofistadtkultur
voraussetzt. Allgemein kann gesagt werden, daB gesellschaftliche und
kulturelle Entwicklungen zur Anpassung und Veridnderung von Vorschrif-
ten fithren konnen. Dies impliziert eine gewisse Behutsamkeit im Umgang
mit Vorschriften aus verschiedenen Korpora als gegenseitige Komplemen-
te. Dies umso mehr, weil auch die These der Komplementaritit auf einem
argumentum e silentio beruht. Kurz gesagt, die Kenntnis der Gesetzestexte

3! Siehe Westbrook*, S. 3ff, 134ff; vgl. zB. ders., RB 97 (1990), S. 547ff. Fur eine
kritische Auseinandersetzung mit den Auffassungen Westbrooks siehe die verschiedenen
Beitrdge bei Levinson*.

%2 “Reflections on Biblical Criminal Law”, JJS 24 (1973), S. 8-38 = Essays in Jewish
and Comparative Legal History, Leiden 1975, S. 25-63; vgl. auch J.W. Welch, “Reflections
on Postulates. Power and Ancient Laws — A Response to Moshe Greenberg”, in: E.B.
Firmage v.a. (Hg.), Religion and Law, Winona Lake 1990, S. 113-119.

% Vgl. Malul, S. 39f; s. auch Greenberg (mit weiterer Lit.); ders., “Biblical Attitudes
toward Power: Ideal and Reality in Law and Prophets”, in: Firmage (s. Anm. 52), S. 101-
112 (vgl. auch S. 120-125); A. Phillips, “Another Look at Murder”, JJS 28 (1977), S. 105-
126 (S. 108ft.).

* Siehe z.B. Pauls* Zusammenfassung der ‘unique features of biblical law’ (S. 100f.).




30 KAPITEL 1l

aus der Umwelt Israels kann zu einem besseren Verstdndnis der Vor-
schriften des Bundesbuches beitragen, doch muf3 dabei beriicksichtigt
werden, dafl das Bundesbuch, so wie es sich prisentiert, durch die lokale
und gesellschaftliche Situation seiner Verfasser geprigt wurde.

Muf man auch die Weltanschauung als Faktor betrachten, der die Vor-
schriften beeinfluBte? Hatte der Glaube Israels einen Einflu auf die For-
mulierung der Regeln und fiihrte dies zu markanten Unterschieden im
Vergleich mit den Vorschriften aus Israels Umwelt?

In erster Linie muf} festgehalten werden, dafl die Vorschriften des Bun-
desbuches in ihrer jetzigen Form in einem Rahmen stehen und allein
schon dadurch einen spezifischen Charakter erhalten haben. Sie werden
als JHWHs Vorschriften prisentiert. Zwar sind sie unter Vermittlung des
Mose proklamiert worden, aber Mose ist nicht viel mehr als das Sprach-
rohr JHWHs (20,22; 24,3.7). Der kontextuelle Rahmen gibt dem Bundes-
buch seine Prigung. Dasselbe gilt fiir die mesopotamischen Codices,
insofern sie mit einem Prolog (bzw. Epilog) versehen sind, wie z.B. CH,
auch wenn der Charakter ein anderer ist. Der Rahmen stempelt den CH
zum koniglichen Recht.”> Mit dem ErlaB der Vorschriften présentiert
sich der Herrscher als Hirte seines Volkes. Das Bundesbuch wird durch
den Rahmen als gottliches Recht qualifiziert. Mit dem Bundesbuch
profiliert sich JHWH als Hirte seines Volkes. Er mochte einer gerechten
Gesellschaft Form verleihen und fordert sein Volk auf, in Ubereinstim-
mung mit den Regeln seines Reiches (vgl. 19,5f.) zu leben. Die Regeln
haben zum Ziel, die gute Beziehung zwischen JHWH und Israel instand
zu halten. Eine gute Beziehung mit JHWH impliziert Harmonie und
Ordnung in der Gesellschaft und schlieft Chaos aus. JHWH mochte
gerechte Beziehungen und verabscheut soziale Mif3stédnde.

2.17 Das literarische Geriist des Bundesbuches bildet wie beim CH ein
Rahmenwerk und ist hinsichtlich der umrahmten Vorschriften sekundér.
Blieben, wenn man das Rahmenwerk wegnimmt, sowohl beim Bundes-
buch wie auch beim CH nur noch Sammlungen von Vorschriften dersel-
ben Art und desselben Niveaus iibrig, d.h. Sammlungen, die das literari-
sche Produkt von Gelehrten sind und trotz lokaler und kulturbedingter
Unterschiede zusammenfassend als ‘sikulares Recht’ bezeichnet werden
konnen und folglich prinzipiell gleich sind? Oder bleibt im Falle des
Bundesbuches eine Sammlung von Vorschriften tibrig, die vom Glauben
an JHWH geprigt sind? So ist u.a. Schwienhorst-Schonberger* der

% Konigliches Recht ist Recht, das gottliche Zustinmung genieBt und von Fiirsten
stammt, deren Regierungstaten oft in schrillem Kontrast zu der von ihnen propagierten
Ideologie standen. Vgl. z.B. C. Zaccagnini, “Sacred and Human Components in Ancient
Near Eastern Law”, HR 33 (1993-94), S. 265-286.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 31

Ansicht, daB der ‘Grundbestand’ des Bundesbuches (21,12-22,16, abziig-
lich einiger Zusitze) ein rein profanes ‘Gesetzbuch’ im dargelegten Sinne
sei (S. 416 u.a.). Die Bezeichnung ‘profan’ empfinde ich als nicht gliick-
lich. Recht und Weltanschauung waren fiir den antiken Menschen eng
miteinander verbunden. Alles Recht, auch das Gewohnheitsrecht, war fiir
ihn schluBendlich Gottesrecht.”® Die Frage, ob die Weltanschauung der

% Der Begriff profan wird des ofteren im Zusammenhang mit Israels Recht gebraucht. So
macht z.B. Albertz (s. Anm. 41), I, S. 140f,, beziiglich des Gebrauchs des kasuistischen
Rechts vor allem von seiten der Ortsgerichtsbarkeit folgende Aussage: ‘Diese wichtigste
Form der frithisraelitischen Rechtsprechung zeichnete sich durch eine aufgeklirte Rationa-
litdt, ja Profanitit aus. Direkt kam Gott hier iiberhaupt nur in Sonderfillen ins Spiel ...". Fiir
das Sippenrecht und Gewohnheitsrecht hilt er es fiir bezeichnend, daB sie noch nicht
‘religits abgeleitet und abgestiitzt waren’ (S. 96, 140). Erst im Verlauf der Theologisierung
des Rechts, das erst seit dem ausgehenden 8.Jh. stattgefunden habe, soll die Rede von einer
expliziten gottlichen Autorisierung der Gebote gewesen sein (S. 95). Eine andere Auffas-
sung begegnet in anderer Literatur, z.B. bei J. Hempel. Er hilt in Hinblick auf die Rechts-
entstehung eine Sonderung von profanem und heiligem Recht fir undurchfithrbar und
behauptet: ‘Alles Recht gilt als heilig, weil alles Recht als Gottesforderung gilt, so daB neues
Recht der Idee nach nur durch Gottesoffenbarung bekannt werden kann ..’ (Die althebrdi-
sche Literatur und ihr hellenistisch-jiidisches Nachleben, Wildpark/Potsdam 1930, S. 74).
M.E. ist diese Konstatierung von Hempel zutreffend. Auch vom Gewohnheitsrecht und
‘selbstverstindlichen’ gesellschaftlichen Verhiltnissen gilt, daB sie im BewubBtsein des alten
Israel auf Gottes Willen beruhten (vgl. auch z.B. I. Benzinger, E£B, Ill, Sp. 2714). Denn
seine Antastung veranlate JHWH zu einer Reaktion (vgl. 2.11,12). Wir sprechen in diesem
Zusammenhang noch einige Punkte an. Reimarus*, I, S. 40ff, ist der Meinung, daB Ex.
18,13-26, wo beschrieben wird, wie in der Wiiste die Reorganisation von Israels Rechtssy-
stem durchgefithrt wurde, nicht auf den Befehl JHWHs (vgl. z.B. Num. 11,16ff.24ff)),
sondern auf Veranlassung des Nicht-Israeliten Jetro, im Gegensatz zu den folgenden
Kapiteln (Ex. 19ff)) einen zuverlissigen Einblick in die Art der von Mose proklamierten
Vorschriften biete: sie haben keinen gottlichen Ursprung, sondern sind das Produkt eines
Menschen. Dies ist in jedem Fall nicht das Bild, das der Schreiber von Ex. 18 hervorzurufen
beabsichtigt. In dem von Jetro plidierten Rechtssystem nimmt die Konsultierung Gottes in
problematischen Fillen einen vorrangigen Platz ein (18,15f19.26). Zudem wird Jetro als
‘Priester von Midian’ (2,16; 3,1; 18,7) eingefithrt und ist sein Auftreten von JHWH
sanktioniert (18,12; vgl. Houtman*, Exodus, 11, S. 411f)). Auch nach Ex. 18, das ganz
andersartig als Ex. 19ff. ist, ist mosaisches Recht heiliges Recht. Ebenso ist auch konigliches
Recht heiliges Recht. Vom Konig wird erwartet, dafl er iiber besondere, von Gott gegebene
Gaben verfiigt. Um nur dies zu nennen: Der juridische Scharfsinn, mit dem Salomo den
Rechtsfall der vor seinem Thron streitenden Frauen zu entscheiden wuBte (I Reg. 3,16-28),
wird als Geschenk Gottes betrachtet (V. 28; vgl. I Reg. 3,4-15, und s. auch II Sam.
14,17.20; 19,28). Im Hinblick auf den angenommenen profanen Charakter der mispatim ist
schlieBlich gut im Auge zu behalten, dafl Gelehrte im alten Israel nicht auf eine Linie mit
ihren modernen westlichen, sikularisierten Kollegen gestellt werden diirfen. Von ihnen wird
erwartet, iilber mehr als gesunden Menschenverstand zu verfiigen. Nach der Beschreibung
des AT erwartet man von Gelehrten an auslindischen Hofen, daB sie imstande waren,
Trdume auszulegen und Zeichen zu deuten (Gen. 41,8.24; Ex. 7,11; Dan. 1,20; 2,2.10.27
u.a.; vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 237, 533f.). Es besteht kein Grund zu der Annahme, daf}




32 KAPITEL II

israelitischen Gelehrten die Quelle fiir eigene Akzentsetzungen oder gar
spezifische Vorschriften war, ist allerdings schwer zu beantworten. Denn
wir wissen nicht, wie die literarischen Produkte der israelitischen Juristen
prizise aussahen, da ihr Werk durch die Hinde der JHWH-Theologen
gegangen ist, und daher kénnen wir nicht feststellen, ob sie sich in ihren
Uberlegungen allein von einer allgemeinen Moral oder auch von spezifi-
schen Theologumena der JHWH-Religion (z.B. 22,20; 23,9) leiten liefien.
Was wir wohl wissen, ist,”’ daB verschiedene Vorschriften, die wahr-
scheinlich den literarischen Niederschlag von Gelehrten darstellen, die
iiber das Gewohnheitsrecht und die allgemeine Moral reflektierten und es
weiterentwickelten (s. 2.12), daB eben diese Vorschriften, indem sie in
das vom Rahmenwerk beherrschte Bundesbuch integriert wurden, sakrali-
siert wurden und so recht unmiBversténdlich den Charakter einer besonde-
ren Offenbarung erhielten. In dieser Hinsicht unterscheidet sich das
Bundesbuch z.B. vom CH. Das Bundesbuch beinhaltet kein konigliches,
von den Géttern sanktioniertes Recht, sondern gottliches, von einem
Menschen proklamiertes Recht.

Unter das géttliche Recht des Bundesbuches fallen soziale und kultische
Vorschriften, aber auch echte Gesetzestexte. Regeln, deren Einhaltung von
Menschen erzwungen werden konnten, tauchen in einem Biindel mit
Regeln auf, deren Ubenretung oft nicht durch Menschen, sondern nur auf
immanente Weise, d.h. durch ein Unheil, das man iiber sich wegen seines
Verhaltens heraufbeschwort, oder durch eine direkte gottliche Intervention
vergolten wird. Rechtssitze, Sozialpredigt der Propheten und Anweisun-
gen von Weisheitslehrern sind in einem Korpus integriert worden und
bilden gemeinsam das von JHWH am Sinai geoffenbarte Recht (s. 2.4-8).

Die Vorstellung, dal unmoralisches Verhalten ein Greuel in den Augen
der Gotter ist und daB die Sorge fiir Bedirftige gottlichem Wunsch und
Willen entspricht, findet sich auch in der Umwelt Israels. Die fuir die
zweite Hilfte des Bundesbuches so typische Sozialethik ist allerdings in
der Umwelt Israels nicht in einem ‘Gesetzbuch’ verankert, sondern findet
sich in anderen Literaturgattungen niedergeschrieben. So bildet z.B. die

hinsichtlich der Gelehrten in Israel eine grundlegend andere Erwartungshaltung bestand (Jes.
3.3). So wie Genialitit, begnadete Fachkunde (Ex. 283; 31,3; 35,31) und die Fahigkeit,
Triume auszulegen, und das Fithrungstalent (Gen. 41,16.38; Dan. 4,5f. u.a; vgl. auch II
Sam. 17,23) als besondere ‘iibernatiirliche’ Gaben betrachtet werden, so wird auch der
Ursprung besonderer Begabtheit auf juridischem Gebiet auBerhalb des Menschen gesucht
werden, Aus diesem Grunde muB auch das Tun der Juristen Israels, seien es Priester oder
Weise, als heilig betrachtet werden.

% Siehe im Zusammenhang mit ‘divinization of human law’ H.H. Cohen, “Secularization
of Divine Law”, in: Jewish Law in Ancient and Modern Israel, New York 1971, S. 1-49,
und ferner Fishbane*, S. 23 Iff.



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 33

Fiirsorge fiir Witwen und Waisen einen Topos der Koénigsideologie (s. bei
22,21-23); die gottliche Abscheu unmoralischem Verhalten gegeniiber
wird zB. im groBen Sama$-Hymnus (ANET, S.388b, 389a; RTAT,
S. 127f)) zum Ausdruck gebracht, und die gottliche Wertschidtzung der
Gerechtigkeit findet sich z.B. in den Worten des Gottes Addu von Aleppo
an Konig Zimrilim von Mari (17.Jh.) wie folgt formuliert: ‘Ich wiinsche
von dir nichts! Stehe nur, wenn dich ein Unterdriickter oder eine Un-
terdiickte anruft, (ihnen) zur Seite und verschaffe ihnen Recht. Nur dieses
ist es, was ich von dir fordere!” (TUAT, II, S. 87; vgl. Jes. 1,16f;
Am. 524; Mi. 6,8). Etwas allgemeiner formuliert kann gesagt werden,
daB in Israel hinsichtlich des gesellschaftlichen Umgangs dieselben
zentralen Werte hochgehalten wurden wie auflerhalb Israels; Werte, wie
sie uns u.a. in der zweiten Hilfte des Dekalogs (20,12-17) formuliert
sind: Respekt vor Hohergestellten, Ehrfurcht vor dem menschlichen
Leben, Sorge fiir die Schwachen, Unschindbarkeit der Ehe, Wahrheits-
liebe (vgl. van der Toorn*, S. 13ff.). In bezug auf die gewiinschte soziale
Moral, die Fundamente der Gesellschaft bestanden in Israel keine anderen
Vorstellungen als anderenorts im Alten Orient.®® Im AT werden die
zentralen Werte in der Sozialpredigt der Propheten als Wille JHWHs
gezeichnet, wobei die MiBachtung derselben nicht als Ubertretung einer
Regel aus dem Rechtsbuch galt, sondern als Bruch in der Beziehung mit
JHWH, der Israel hierzu zur Verantwortung ruft.”* In der Weisheitslite-
ratur werden die Werte als Elemente einer Moral gezeichnet, die sich in
der Konfrontation mit der Wirklichkeit als heilsam erweist und als
natiirliche Offenbarung JHWHs betrachtet werden muf3. Im Dekalog und
Bundesbuch werden zentrale Werte explizit als JHWHs Willen, als
gottliches Recht, auf welchem sein Bund mit Israel basiert, vorgestellt.
Ich muB mich hier auf allgemeine Anmerkungen beschrdnken. Bei der
Besprechung der jeweiligen Vorschrifien des Bundesbuches werden die
relevanten Passagen aus dem Dekalog, den prophetischen Biichern, der
Weisheitsliteratur und den Psalmen hinzugezogen werden.

2.18 Wenn oben gesagt wurde, dafl das Rahmenwerk dem Bundesbuch
seine Pragung gibt, gilt es nun zu fragen, wie und in welchem Mafe dies
erfolgt. Die Umrahmung mit Vorschriften fir den JHWH-Dienst (s. 2.3;
vgl. auch 2.4) und insbesondere die Eroffnung des Bundesbuches mit der

* Zur Universalitat der moralischen Grundregeln und Basisprinzipien siehe J. Barton,
“Natural Law and Poetic Justice in the Old Testament”, JThS 30 (1979), S. 1-14; M. Bock-
muehl, “Natural Law in Second Temple Judaism”, FT 45 (1995), S. 17-44; A.W. Musschen-
ga, Sociale moraal. Begrip, funktie en inhoud, Assen 1979; vgl. auch J. Barton, “The Basis
of Ethics in the Hebrew Bible”, Semeia 66 (1994), S. 11-22; Davies (Anm. 25).

* Vgl. z.B. EJ. Waschke, “Schuld und Schuldbewiltigung nach dem prophetischen
Zeugnis des Alten Testaments”, TALZ 115 (1990), Sp. 1-10.




34 KAPITEL I

Vorschrift tiber die einzig richtige Form der JHWH-Verehrung (20,22-26)
prigt das Bundesbuch als ganzes. Durch das Rahmenwerk, das aus der
Redaktion des groBen Werkes Genesis bis Konige stammt, erhielt die
ganze Sammlung das ‘JHWH-Siegel’.*® So ist die Annahme erlaubt, daB
die Vorschriften, auch die ‘sdkularen’ mispatim, mit der Zielsetzung
verfafit wurden, als Tréger der fiir die JHWH-Religion typischen Werte
dem Ethos von Israel als Volk JHWHs (vgl. 19,5f.) Gestalt zu verlei-
hen.®" Kurzum, bei der Auslegung des Bundesbuches in seiner Jetztge-
stalt hat man auch den Kontext, d.h. das Rahmenwerk zu beriicksichtigen
(s. Kap. 1).

Der Kontext ruft die Frage auf, wie das Bundesbuch als ganzes gekenn-
zeichnet werden kann. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dal} das Bun-
desbuch in seiner gegenwirtigen Gestalt nie als Gesetzbuch auBerhalb
seines literarischen Kontextes bestanden hat.> Zur Charakterisierung der
miSpatim wird die Qualifizierung ‘gewiinschtes Recht’ verwandt. Das
Bundesbuch als ganzes kann mit der Gattungsbezeichnung Programm
bezeichnet werden. Was den Aktionsradius betrifft, will das Bundesbuch
sich nicht auf das Recht im engeren Sinn beschrinken, sondern die
Grundlagen fiir die Gesellschaft legen und das ganze Leben aller, die
dazugehéren, umschlieBen.” Als Programm zielt das Bundesbuch auf

“ Diese Signatur war im Grunde schon durch die Priambel des Dekalogs gesetzt (20,1f)).

Durch die Praambel wurden auch die sozialen Vorschriften von 20,13-17, obwohl der Name
JHWH darin nicht begegnet, zu Regeln, die auf der Autoritit JHWHs fufiten. Folglich sind
es religiose Vorschriften. Die Prdambel bestimmt nicht nur den Dekalog, sondern durch ihre
Stellung zu Beginn der Offenbarung am Sinai auch den Charakter der Vorschriften in den
folgenden Kapiteln und Biichern des Pentateuch. Sie miissen alle als Vorschriften des Herrn
verstanden werden, der Israel aus der Sklaverei in Agypten befteit hat.

“ Entsprechend der Intention der Schreiber wird man all diese Vorschriften wiirdigen
miissen. Eine (Dis)qualifizierung von Vorschriften aufgrund von Form und Ursprung (siehe
Anm. 22; Jepsen und Rost) ist nicht gerechtfertigt. Die formkritische Analyse ist nicht
ausreichend, um israelitische Vorschriften von nicht-urspriinglichen zu unterscheiden, und
wie aus den obigen und folgenden (s. 2.21) Betrachtungen ersichtlich wird, konnen die
Grenzen nicht so gezogen werden, wie Jepsen und Rost dachten.

* 8. 2.8 Ende. Vgl. in diesem Zusammenhang folgende Anmerkung von J. Hempel (s.
Anm. 56), S. 81: ‘Bundesbuch, Deuteronomium und Heiligkeitsgesetz sind Programme, die
in historischer Einkleidung fiir bestimmte Ideen warben; sie haben in ihrem heutigen Geflige
nie ohne geschichtlichen Rahmen bestanden’.

& Schon 1886 wurde von E. Renan betont, daB das Bundesbuch, das er ins 9.Jh. datiert,
keine von der Obrigkeit erlassenen und rechtskriftigen Vorschriften beinhaltet, sondern aus
‘des régles idéales, des utopies si I’on veut’ besteht. Sie entstammen der prophetischen
Bewegung, die sich durch eine hohe Moral auszeichnete, aber nicht iiber gesetzgebende
Macht verfiigte (zitiert nach Cazelles*, S. 14f). Auch Menes* situiert die Entstehung des
Bundesbuches ins 9.Jh. (S. 18, 24, 32, 43). Er bezeichnet das Bundesbuch als ‘ein Reform-
werk der sozial-prophetischen Partei’ (S. 25) mit der Zielsetzung, die soziale Krise als Folge
des Aufkommens der Geldwirtschaft zu bestreiten. Die sozial-prophetische Partei beschreibt



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 35

Anerkennung als Norm.

2.19 Auch der Kontext im weiteren Sinne muf} in die Betrachtung
einbezogen werden. Das Bundesbuch ist ndmlich nicht die einzige Samm-
lung von Vorschriften im Pentateuch. Themen, die im Bundesbuch
behandelt werden, werden auch anderenorts angesprochen, aber hiaufig auf
andere Weise.* Dieses Phanomen stellt uns vor die Frage nach dem
gegenseiten Verhdltnis der verschiedenen Geseizeskomplexe im Penta-
teuch, und zwar vom Bundesbuch zu den Vorschriften in Dtn. 12-26 und
von Dtn. 12-26 zu den Vorschriften von P (und H), und vor die Frage
nach dem Verhiltnis zum narrativen/historischen Rahmen, in dem die
Gesetzeskorpora ihren Platz finden. Das Thema ist Gegenstand anhalten-
der Diskussion und wurde auch in letzterer Zeit von verschiedener Seite
beleuchtet.

Eine der Schluifolgerungen von Sprinkles* Untersuchung zum Bundes-
buch ist, daB es mit dem Pentateuch verankert ist und in den spéteren
Abschnitten des Pentateuch, besonders im Deuteronomium, auf die Vor-
schriften des Bundesbuchs zuriickgegriften wird. Letztere Bestimmungen
miissen seiner Meinung nach in Ubereinstimmung mit dem Bundesbuch
erklirt werden und konnen die Auslegung davon unterstiitzen. ‘The edi-
tor(s) of the final form of the Pentateuch probably intended the reader to
attempt this sort of holistic reading’, so Sprinkle (S. 198). Auf diese
Weise wird den hiufig auffallenden Diskrepanzen zwischen den Gesetzes-
korpora und auch dem unverkennbaren AktualisierungsprozeB kein Recht
getan.

Andere legen das ganze Gewicht auf die Diversitdt des Materials und
suchen die Erkldrung fiir das unverbundene Nebeneinander der D- und P-
Gesetzgebung und das Neben- und Miteinander der unterschiedlichen

er als eine breite Bewegung von Leviten, die er mit Monchen vergleicht (S. 9, 14) und als
‘Rechtsgelehrte’ kennzeichnet, sowie Propheten, unter denen die Rechabiter und Nasirder
Exponenten darstellen, die sich gegen tibermiBigen Luxus und soziale MiBstinde wandten
und sich auf sozial unterdriickte Bevolkerungsschichten stitzen (S. 7, 9, 14, 18, 25ff). Als
Programm der sozial-prophetischen Partei soll nach Menes* das Bundesbuch den Start fiir
die Jehurevolution gegeben haben und sei nach dem Erfolg zum Staatsgesetz erhoben
worden (S. 43). Menes” Kennzeichnung des Bundesbuches als Programm ist m.E. richtig.
Seine Beschreibung des sozialen Kontextes und der Entstehungszeit ist hingegen spekulativ. -
Seine Annahme, daB es zum Staatsgesetz wurde, ist angesichts des Inhalts unwahrscheinlich.
Cazelles* weist die Kennzeichnung des Bundesbuches als Programm ab: ‘C’est beaucoup
plus une loi qu'un programme’ (S. 115), und umschreibt es als ein Gesetzbuch (‘un code’
[S. 116]), ein offizieller, offentlicher und Autoritit besitzender Text (‘un texte officiel
public, autoritatif® [S. 116; vgl. S. 128f.; dort duBert Cazelles sich auffallend nuanciert]).

% Bei der Besprechung der diversen Vorschriften werden stets die ‘Parallelen’ genannt
und erdrtert.




36 KAPITEL 11

Traditionen im gesellschaftlichen und politischen EinfluB der Perser-
zeit.* E. Otto, der den Nachdruck auf eine kontinuierliche Auslegungs-
und Fortschreibungsgeschichte im Pentateuch legt,*® kritisiert zutreffend
diese Auffassung (S. 374f.) und postuliert mit Recht eine Pentateuchre-
daktion, die auf einen Ausgleich der Gesetzeskorpora auf dem Wege zum
Kanon gerichtet ist (S. 391). Fiir diskutabel halte ich jedoch seine Auffas-
sung hinsichtlich des Verhiltnisses zwischen den verschiedenen Gesetzes-
korpora. Insbesondere gilt dies fiir sein Pliddoyer, die Redaktion der
Korpora einer sich auf die Sinaiperikope konzentrierenden Redaktion
zuzuschreiben (S. 391), was ihn zu der SchluBfolgerung fithrt, daB in der
Uberlieferungsgeschichte im Horizont des Pentateuch das Deuteronomium
immer weiter zuriickgedringt wird. So meint er, daB das einst vom
Deuteronomium abgeldste Bundesbuch in nachexilischer Zeit das Deutero-
nomium, und zwar das vordeuteronomische Deuteronomium als das
Dokument einer josianischen Kult- und Rechtsreform (S. 380), welches
eine erginzende Auslegung zum Bundesbuch bietet, wieder iiberfliigelt®’
und daB das Deuteronomium spiter, u.a. aufgrund der Verbindung des
Heiligkeitsgesetzes mit dem Sinai, noch weiter zu einer Wiederholung der
auch dem Volk bereits am Sinai durch Mose mitgeteilten Gesetzesof-
fenbarung im Land Moab degradiert (S. 391).

J.W. Watts®® vertritt die Auffassung, daB man innerhalb des Rahmens
der historischen Vorgehensweise und der diachronen Analyse der Geset-
zeskorpora der Wiederholung und Variation als Stilfiguren keine Auf-
merksamkeit geschenkt hat, und legt den Nachdruck auf den rhetorischen
Effekt. Er anerkennt, daB die Berufung auf den ‘Stil’ als Erkldrung
starker Diskrepanzen nicht hinreichend ist, meint aber, daB die historische

% Siehe Blum*, S. 333ff,; Crisemann*, S. 381ff., 404ff.; vgl. auch S. 65ff, und zum
Verhiltnis der Gesetzeskorpora u.a. S. 15, 231, 323ff.

% “Gesetzesfortschreibung und Pentateuchredaktion”, ZAW 107 (1995), S. 373-392 (S.
3771f). Vgl. auch ders., “Die nachpriesterschrifiliche Pentateuchredaktion im Buch Exodus”,
in: Vervenne*, S. 61-111 (bes. S. 66ft.).

“ Das Bundesbuch erhalte durch die Situierung am Sinai den Charakter einer Primirof-
fenbarung (S. 389). Auch andere betonen die Ehrenposition des Sinai und ziehen daraus
SchluBfolgerungen im Hinblick auf die Wiirdigung von Bundesbuch einerseits und Deutero-
nomium andererseits. So schluBfolgert Reuter (s. 3.1.2), S. 250: ‘Indem das Bundesbuch am
Sinai lokalisiert wird, wird das Dtn in seiner Position degradiert. Da die dtr Redaktoren
zugleich die Bedeutung des Dtn nicht genug betonen konnen, kommt als Intention furr ihre
Strukturierung der Sinaitheophanie nur in Betracht, daB sie dem Dokument, das in der
Jjoschijanischen Reform so groBe Bedeutung erlangt hatte (némlich das Bundesbuch, C.H.),
durch die Situierung auf heiligstem Boden zu heiligster Zeit ihre Referenz erweisen
wollten’.

& “public Readings and Pentateuch Law”, VT 45 (1995), S. 540-557; vgl. auch ders.,
“Rhetorical Strategy in the Composition of the Pentateuch”, JSOT 68 (1995), S. 3-22.




EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 37

Vorgehensweise ebensowenig eine hinreichende Erklarung bietet: ‘Deve-
lopmental hypotheses, however, leave half the question unanswered:
though they account for the origins of the contradictions, they do not
explain why such differences were acceptable to the earliest hearers and
readers of the Pentateuch (S. 549; vgl. auch S. 555). ‘Selfcontradiction’
bezeichnet er als ‘rhetorical device for promoting support of a speaker’s
or writer’s aims’ (S. 555) und erklédrt bestehende Diskrepanzen aus der
Tatsache, dafl die Texte an ‘mixed audiences’ gerichtet sind, an unter-
schiedliche Gruppen mit verschiedenen ideologischen Interessen: ‘Thus
the mixed nature of the audience addressed by Pentateuchal law encoura-
ged a rhetorical strategy which juxtaposed divergent points of view and
contradictory legislation within a vision of the unitary law of Sinai. The
political and literary success of this strategy is apparent from the accep-
tance of the Pentateuch as the foundational law of Second Temple and
later Judaism, and from the acceptance of Moses as the only mediator of
divine law’ (S. 555).

Zu Unrecht setzt Watts die verschiedenen Gesetzeskorpora auf ein glei-
ches Niveau. Mit Otto bin ich der Meinung, daf} innerhalb des Pentateuch
das Gewicht der Gesetzeskorpora nicht dasselbe ist. Ottos Auffassung
beziiglich der Gewichtsverschiebung und des Schwerpunktes teile ich
jedoch nicht. M.E. ist der narrative/historische Rahmen, in dem die
Gesetzeskorpora eingebettet liegen, ausschlaggebend fiir die Ermittlung
ihres Gewichts (pace Watts, S. 550ff.) und enthilt den hermeneutischen
Schliissel. Im Lichte der Stoffanordnung, dem Aufbau des Pentateuch,
muf} das Deuteronomium als Schwerpunkt betrachtet werden. Es bietet die
autoritative Interpretation der sinaitischen Gesetzgebung fiir Israel als das
Volk, das sich im verheilenen Land niedergelassen hat.

2.20 Meinen Standpunkt will ich noch kurz ndher umreiBen. Im Deute-
ronomium, das als Abschiedsrede des Mose an Israel (seine letzten Worte
an das Volk, das im Begriff stand, sich in Kanaan niederzulassen) einen
sehr zentralen Platz in Genesis bis Konige einnimmt und eine ganz beson-
dere Autoritdt hat,” enthalten Kap. 12-26 Moses kanonische und norma-
tive Interpretation von Vorschriften (vgl. auch 2.13), die er als Sprachrohr
JHWHs einst auszurichten hatte. Sie wird schriftlich festgelegt (Dtn. 31,9-
13.24-27)."° Ihre Autoritit ist damit nicht mehr von einer sterblichen

% Zu den Kennzeichen der Abschiedsrede, des Testaments s. E. von Nordheim, Die
Lehre der Alten, 1, 11, Leiden 1980, 1985. Vgl. auch M. Winter, Das Vermdchtnis Jesu und
die Abschiedsworte der Vdter, Gottingen 1994.

™ ygl, Houtman*, Pentateuch, S. 347f.




38 KAPITEL 11

Person abhiingig und erhilt dadurch eine dauerhafte Gestalt.”' Anders
gesagt: das Deuteronomium ist die ‘Mitte’ von Genesis bis Kénige und
gibt den Grundtenor fiir das gesamte Werk an. Historisch und literarisch
gesehen ist Dtn. 12-26 eine Neuinterpretation des Bundesbuches. Chrono-
logisch muf die Neuinterpretation nach P (und H) angeordnet werden.”
Hinsichtlich des Verhéltnisses des Bundesbuches zu der iibrigen Ge-
setzgebung vom Sinai ist auch folgendes von Bedeutung: Aufgrund der
seltenen Erwdhnung von Sinai/Horeb auBerhalb des Pentateuch” hat man
die Schluifolgerung gezogen, daBB der Berg der Offenbarung erst in
spdterer Zeit einen bedeutenden Platz in der Uberlieferung erhalten
habe.™ In diesem Zusammenhang ist erwihnenswert, daB von Th. Booij
die Auffassung vertreten wird, daB von einer ‘Sinaitisierung’ der Traditio-
nen die Rede sei; im 7.Jh. sei die Vorstellung einer sehr speziellen
Beziehung zwischen Tora und Sinai entstanden, die allmihlich maBgebend
geworden sein soll.”” Ankniipfend an die Arbeit von Booij legt Criise-
mann* (S. 39ff) dar, daB der Sinai in allen eindeutig vorexilischen
Traditionen ausschlieBlich der Berg der Rettung ist (S. 52) und der Sinai
als Ort, wo Kult und Recht gestiftet wurden, eine Schopfung von P ist (8.
65). Durch Zutun der nachpriesterlichen deuteronomistischen Schreiber
soll die Verbindung Sinai und Gottesrecht zustande gekommen sein (8.
65f.). M.E. wird Booij dem groBen Stellenwert zu wenig gerecht, den die
Bekanntmachung bzw. die Bekanntheit fundamentaler Vorschriften vor
der Offenbarung am Sinai im Pentateuch einnimmt, und muB der vorlie-
gende Tatbestand anders gewichtet werde, als dies bei Criisemann ge-
schieht; die letzte Redaktion des Pentateuch (Dtr.) vermindert die Position
des Sinai eher, als daB sie sie verstirkt.” Meiner Einschitzung zufolge

" Vgl. C. Grottanelli, “Making Room for the Written Law”, HR 33 (1993-94), S. 246-
264.

™ Siehe zur Frage nach dem Verhaltnis der verschiedenen Korpora zucinander Hout-
man*, Pentateuch, (Register). Vgl. auch Anm. 45.

" Der Sinai wird 35x im AT genannt; auBerhalb Exodus-Numeri nur in Dtn. 33,2; Jdc.
5,5; Ps. 68,9.18; Neh. 9,13. Der Horeb, der 3x in Exodus und 9x im Deuteronomium
genannt wird, begegnet auBerhalb des Pentateuch in I Reg. 8,9; 19,8; Mal. 3,22; Ps. 106,19;
II Chr. 5,10.

" 8. z.B. B. Diebner & H. Schult, “Argumenta e silentio. Das groBe Schweigen als Folge
der Frithdatierung der alten Pentateuchquellen™, in: Sefer Rendiorjf, Dielheim 1975, S. 24-
35. Vgl. Houtman*, Pentateuch, S. 232-236.

” “Mountain and Theophany in the Sinai Narrative”, Bib 65 (1984), S. 1-26, und “The
Background of the Oracle in Psalm 81", Bib 65 (1984), S. 465-475.

’ Criisemann* rechnet sowohl in bezug auf D als auch auf P mit einem langsamanhalten-
den, weil offenkundig vielschichtigen Wachtstum (S. 63) und mit einer P vorangehenden
und einer P folgenden D-Schicht (zu der u.a. Dtn. 4; 5 gehéren; S. 59f. [deuteronomische
Gestaltung der Sinaiperikope als Reaktion auf die priesterliche Prigung; S. 63]). Zu




EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 39

wird in der Endgestalt des Pentateuch die Position des Sinai eher ab-
geschwicht, als daB sie verstirkt wird. In den Abschnitten des Pentateuch,
die sich auf die Zeit vor der Offenbarung JHWHs am Sinai beziehen,
nimmt die Bekanntgabe bzw. die Bekanntheit fundamentaler Vorschriften
des Gottesdienstes Israels einen breiten Raum ein (vgl. Gen. 17; Ex.
4,24-26 [Beschneidung]; Ex. 12-13 [Passa und Mazzot; Weihe der Erstge-
burt]; 15,25f. [vgl. Houtman*, Exodus, II, S. 312f]; 16 [Sabbat]).
Dariiber hinaus wird aus den Abschnitten des Pentateuch, die sich auf die
Zeit nach der Offenbarung JHWHs am Sinai beziehen, ersichtlich, daf
JHWHs Offenbarung am Gottesberg nicht als definitiv und vollstindig
betrachtet werden darf. Es scheinen sich Situationen zu ergeben, die die
bekannten Vorschriften nicht abdecken (vgl. Lev. 24,21ff.; Num. 9,1ff;
15,34ff.; 27,5ff.; 36,5ff.). In diesen Fillen konsultiert Mose als Offenba-
rungsmittler JHWH. Von der wiederholten Einholung eines Rates von
JHWH berichtet Ex. 34,34f. Der Abschnitt will herausstellen, dal die von
Mose im Heiligtum empfangenen Vorschriften vom selben Niveau und
Gewicht und ebenso wirkliche Worte JHWHs sind wie die am Sinai
verkiindeten Vorschriften (vgl. Houtman*, Exodus, III, S. 705, 708).
Auch Ex. 18,15f.19f26 prisentiert das Bild von der Gesetzgebung als
eines unabgeschlossenen Prozesses: im Falle von Fragen, die das bisher
offenbarte Recht nicht abdeckt oder vor Probleme stellt, holt Mose Gottes
Rat ein. Daraufhin formuliert er dann fiir Fille, fiir die noch keine
Jurisprudenz vorhanden ist, neue Vorschriften, die dem Volk zur Beleh-
rung vorgehalten werden. So wichst durch Moses Vermittlung das corpus
iuris (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 414f). Aufs Ganze gesehen ist im
Pentateuch die Bekanntgabe der Vorschriften fiir das Leben mit JHWH
nicht exklusiv mit der Offenbarung am Sinai verbunden; Israel befindet
sich nach der Beschreibung des Pentateuch in einem Lernprozef, was
auch das Kennenlernen der Regeln des Bundes mit JHWH betrifft, welche
schlieBlich ihre normative Interpretation in Moses Abschiedsrede erhalten.

2.21 Kehren wir zuriick zu der Frage nach dem Eigencharakter von
Israels Vorschriften und zu der zu Beginn von 2.16 gestellten Frage. Die
Vorschriften fiir den JHWH-Dienst, wie die Forderung nach exklusiver
JHWH-Verehrung, sind typisch fiir das AT. Aber wie steht es genauer um
die Rechtsregeln und die religids-ethischen und sozialen Vorschriften?
Wurden sie, obwohl untypisch fiir die JHWH-Religion, doch fiir bzw. von
JHWH annektiert, oder gibt es Elemente und Wesensziige einer fiir die
JHWH-Religion kennzeichnenden Moral? Wie ein Vergleich von Vor-
schriften aus dem Bundesbuch mit “Parallelen’ aus anderen Biichern des

Criisemanns Anschauungen s. E. Zenger, “Wie und wozu die Tora zum Sinai kam.
Literarische und theologische Beobachtungen zu Exodus 19-34”, in: Vervenne*, S. 265-288.




40 KAPITEL 11

Pentateuch die Moglichkeit bietet, die eigenen Merkmale der verschiede-
nen Sammlungen von Vorschriften herauszuarbeiten, so bietet ein Ver-
gleich von Vorschriften aus dem Bundesbuch mit Vorschriften aus den
‘Codices’ des Alten Orients die Mdglichkeit, typisch israelitische Ziige im
Bundesbuch aufzuspiiren. Ich merke an dieser Stelle noch an, da Unter-
schiede in den Vorschriften nicht automatisch mit Unterschieden in der
Rechtspraxis gleichzusetzen sind (s. 2.12). Um diese kennenzulernen, ist
ein Vergleich der Rechtspraxis Israels mit der des Alten Orients notwen-
dig. Ferner darf man sich nicht mit dem bloBen Konstatieren von Unter-
schieden begniigen. Eine solide Interpretation und Auswertung ist hierbei
unverzichtbar.

Welche Schlufifolgerungen darf man z.B. aus dem Umstand ziehen, daB
sich keine Parallele zu 21,20f. in der uns bekannten Gesetzgebung des
Alten Orients findet? DaB in Israel ein gréferes Engagement fiir das
Schicksal der Sklaven bestand als anderenorts? Oder ist das Fehlen einer
Parallele nur als bloBer Zufall einzustufen, wobei man ernsthaft mit der
Moglichkeit rechnen muf, daB ein neuer Textfund die Anzahl ‘einzigarti-
ger’ israelitischer Vorschriften mit einem Male reduzieren kann?
Schrumpft die Einzigartigkeit israelitischer Vorschriften nicht in dem
MaBe zusammen, wie unsere Kenntnis der Umwelt Israels zunimmt?

Und diirfen aus dem Fehlen bestimmter Vorschriften aus der Umwelt in
israelitischen Gesetzestexten Riickschliisse auf die Existenz z.B. einer
israelitischen Anthropologie gezogen werden? Impliziert das Fehlen von
Strafen, wie z.B. das Abhauen der Hand und das Abschneiden der Nase
(zB. CH §§ 192-195, 202, 205, 218, 282), dafl die menschliche Integritit
(zumindest bei den israelitischen Redaktoren der alttestamentlichen Kor-
pora) in hohem Ansehen stand? (s. ebenfalls zu 21,24f; vgl. auch
Dtn. 22,18; 25,1-3). Und wenn dem so ist, wurzelt dann diese Hochacht-
ung im Glauben an JHWH?

Beinhaltet die selektive Materialzusammenstellung ein Indiz fiir spezi-
fisch israelitische Merkmale? Oder ist sie lokal, gesellschaftlich und
historisch bedingt? Und muB bei einem Vergleich nicht auch das ‘spezifi-
sche Gewicht’ der Vorschriften im Auge behalten werden? Ist es erlaubt,
das philanthropische ‘prophetische’ Zinsverbot zu vergleichen mit sachli-
chen, juristischen Vorschriften iiber die Zinserhebung aus Israels Umwelt
(s. zu 22,24), um infolgedessen den SchluB zu ziehen, daB Israels Ge-
setzgebung im Unterschied zur Umwelt einen sozialen Charakter trug?

Welche SchluBfolgerungen darf man aus dem StrafmaB ziehen? Bein-
haltet die Tatsache, daB in israelitischen Vorschriften im Unterschied zu
Vorschriften aus der Umwelt Israels fir Diebstahl niemals die Todesstrafe
gefordert wurde (s. zu 21,37-22,3), wihrend hingegen Totschlag nicht
finanziell beglichen werden durfte (Num. 35,31; vgl. Paul*, S. 61f., 79ff,



EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 41

und s. zu 21,30), sondern mit dem Tod bestraft werden mufite (s. zu
21,12), daB Eigentum und Leben in Israel als zwei unvergleichbare
Groflen betrachtet wurden? Impliziert die Mdaglichkeit, einen Vergleich
mit jemandem herbeizufithren, der den Tod eines anderen verschuldet hat,
zwingend eine Unterbewertung des menschlichen Lebens und eine Ver-
leugnung des Ernstes der Tat? Gibt es nicht Situationen, in denen die
Konsequenzen einer Ausfithrung der Forderung ‘Leben fiir Leben geben’
so fatal sein konnen, daB es aus sozialen und 6konomischen Erwidgungen
wiinschenswert sein kann, einen giitlichen Vergleich zu wihlen? Und
impliziert die Moglichkeit, Diebstahl mit der Todesstrafe zu belegen, eine
besonders hohe Einschitzung von Eigentum, oder setzt sie eine Gesell-
schaft voraus, in der Diebstahl ein derart unausrottbares Ubel darstellte,
daB man sich keines besseren Mittels mehr zu bedienen wulite, als
dagegen mit der Formulierung von sehr schweren Strafen vorzugehen?
Das Strafmal sagt eher etwas iiber die Beurteilung des Ernstes des
Vergehens aus — es ist ein groBes gesellschaftliches Ubel, dem kriftig
gewehrt werden mu3 — als tiber die tatsdchliche Wertschitzung von
Eigentum. Zwischen dem formulierten Strafmall und der Beurteilung
eines bestimmten Vergehens besteht eine Korrelation. Aus der Tatsache,
daB Texte wie 21,15.17 und 22,18 im Falle von mangelndem Respekt vor
betagten Eltern und bei Sodomie die Todesstrafe fordern, muf3 daher in
erster Linie der SchluB gezogen werden, daB das betreffende Verhalten als
sehr schindlich, die Gesellschaft zersetzend betrachtet wurde. Die rigorose
Forderung ist primér als Privention gedacht (vgl. Dtn. 19,20). Es ist nicht
bekannt, ob sie jemals im alten Israel ausgefithrt wurde (vgl. 2.11). Der
absolute und rigorose Charakter von Vorschriften wie die ebengenannten
ist verstindlich, aber kann man dem auch zustimmen? Diese Frage bringt
uns zu folgendem Punkt.

2.22 Ein Vergleich von Vorschriften fithrt oftmals dazu, daB Unter-
schiede herausgestellt werden. Dies kann den Forscher dazu fiihren,
bestimmte israelitische Vorschriften als einzigartig zu bezeichnen, wie
dies z.B. Phillips tut. Er verwendet diesen Begriff, wenn er im Zusam-
menhang mit der rigorosen Strafbestimmung bei Ehebruch in Lev. 20,10
und Ditn. 22,22 (s. 2.11) konkludiert, ‘that the law covering adultery in
Israel was unique in the Ancient Near East, adultery being treated as a
crime and not as civil offence’ (JSOT 20 [1981], S. 19). Damit spricht er
ein Werturteil aus. Die Vorschriften aus dem Alten Orient sind in bezug
auf Ehebruch in der Tat nicht so absolut gehalten wie die alttestamentli-
chen (s. zu 21,16f.). So findet sich zwar auch dort die Todesstrafe fiir
Ehebruch (CE § 28; CH § 129; MAG § 15; HG §§ 197f), aber es wird
dem Ehemann die Moglichkeit eingerdumt, die ehebrecherische Frau (CH
§ 129) oder das ehebrecherische Paar (HG § 198) am Leben zu lassen




42 KAPITEL 11

oder auf andere Weise zu bestimmen, was aus den beiden werden soll
(MAG §§ 14, 15, 23). Auch solche Vorschriften knnte man einzigartig
nennen. So erhebt sich die Frage, welche Vorschriften eigentlich als
hoherstehend einzustufen sind: die radikalen Vorschriften von Lev. 20,10
und Dtn. 22,22, in denen in Ubereinstimmung mit dem Ernst des Verge-
hens die hérteste Strafe gefordert wird, oder aber die toleranteren Vor-
schriften aus der Umwelt Israels, in denen sogar die Option geboten wird,
daB die Ehebrecher frei ausgehen? Uber die Motive, die einen Mann dazu
bewegen, seiner ehebrecherischen Frau das Leben zu schenken und damit
auch dem Verfiihrer seiner Frau, schweigen die betreffenden Vorschriften.
Wenn er beschliefit, mit seiner Frau weiterzuleben, diirfen dann AuBenste-
hende noch eine Bestrafung fordern? Steht den anderen nicht in jedem
Fall eine groBere Bescheidenheit an? Denn: ‘Wer von euch ohne Siinde
ist, der werfe den ersten Stein’ (Joh. 8,7). Es ist evident, daB der Weg des
neuen Anfangs der Weg des Evangeliums ist, denn Jesus sagt: ‘Gehe hin
und siindige hinfort nicht mehr!” (Joh. 8,11). Die rigorosen Vorschriften
des AT sind in ihrer Intention verstandlich, aber nicht applizierbar.

2.23 In den letzten Sitzen wurde das Verhdltnis der Sinai-Vorschriften
zur neutestamentlichen Botschaft angerissen. Bei der Besprechung der
jeweiligen Vorschriften wird, falls dies geboten erscheint (s. z.B. 23,4f.
iiber die Feindesliebe), darauf niher eingegangen werden.”

Auch die Auslegungsgeschichte, sowohl von jiidischer als auch christli-
cher Seite,” soll in der Auslegung zu Wort kommen, und sei es nur
fragmentarisch, auch indem der Blick gerichtet wird auf die Textiiber-
lieferung des Bundesbuches und dessen Wiedergaben in den alten Uber-
setzungen.” Ubersetzen bedeutet Interpretieren. Aus diesem Grund sind

" Vgl. auch C. Perrot, “La lecture synagogale d’Exode XXI,1-XXII,23 et son influence
sur la littérature néo-testamentaire”, in: A la rencontre de Dieu. Mémorial de A. Gelin, Le
Puy 1961, S. 223-239. ;

™ Zur Rezeptionsgeschichte siehe P.J. Verdam, Mosaic Law in Practice and Study
Throughout the Ages, Kampen 1959; Childs, S. 490-496, und des weiteren auch L. Diestel,
Geschichte des Alten Testaments in der christlichen Kirche, Jena 1869, S. 41ff, 150ff, 314,
508ff,, 742ff., und mehr im allgemeinen die verschiedenen Beitréige in: E.R. Bevan & C.
Singer (Hg.), The Legacy of Israel, Oxford 1927 (u.a. N. Isaac, “The Influence of Judaism
on Western Law”, S. 377-406; W.B. Selbie, “The Influence of the Old Testament on Purita-
nism”, S. 407-431); H. Karpp, “Die Funktion der Bibel in der Kirche”, in: TRE, VI, S.
48-93; ders., Schrift Geist und Wort Gottes. Geltung und Wirkung der Bibel in der
Geschichte der Kirche - von der Alten Kirche bis zum Ausgang der Reformationszeit,
Darmstadt 1992; J. Amir, G. Klein u.a., “Gesetz”, in: TRE, XIII, S. 52-126.

" Zur Textgeschichte im allgemeinen s. ML.J. Mulder, “The Transmission of the Biblical
Text”, in: MJ. Mulder & H. Sysling (Hg.), Mikra: Text, Translation, Reading and Interpre-
tation of the Hebrew Bible in Ancient Judaism and Early Christianity, Assen u.a. 1988,
S. 87-135; E. Tov, Textual Criticism of the Hebrew Bible, Minneapolis u.a. 1992. Unter den




EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 43

Qumrantexten fanden sich Fragmente des Bundesbuches. Insbesondere kdnnen die Fragmen-
te aus der wichtigen Exodusrolle 4QpaleoEx™ genannt werden, die 1992 verdffentlicht
wurden (s. DJD, IX). Von dieser Rolle konnte man allerdings schon 1986 Kenntnis nehmen
mit Hilfe der Studie von Sanderson*. Die Kennzeichen des Samaritanischen Pentateuch
(Sam.Pent.), von dem noch keine neuere kritische Ausgabe verfiigbar ist (vgl. M. Baillet,
“Les divers états du Pentateuque samaritain”, RJQ 13 [1988], S. 531-545), wurden
sorgfiltig beschricben. Siehe R.T. Anderson & E. Tov & S. Noja, in: A.D. Crown (Hg.),
The Samaritans, Tiibingen 1989, S. 390-412; J. Margain, in: DBS, XI, Sp. 763-773; ders.,
“Le Pentateuque samaritain”, in: P. Haudebert (Hg.), Le Pentateuque. Débats et recherches,
Paris 1992, S. 231-240; B.K. Waltke, in: ABD, V, S. 932-940. Zu den Kennzeichen siche
auch schon J. Popper, Der biblische Bericht iiber die Stifishiitte. Ein Beitrag zur Geschichte
der Composition und Diaskeue des Pentateuch, Leipzig 1862, S. 67ff. Zu den griechischen
Ubersetzungen des AT (LXX, Aq., Symm., Theod.) wurde in den vergangenen Jahrzehnten
viel geforscht. Sieche A. Aejmelaeus, On the Trail of the Septuagint Translators, Kampen
1993; B. Botte & P.-M. Bogaert, in: DBS, XII, Sp. 536-692 (Sp. 580-584 iiber Exodus);
diverse Beitrige in: R. Kuntzmann & J. Schlosser (Hg.), Etudes sur le Judaisme hellénisti-
que, Paris 1984, und von N.F. Marcos (Hg.), La Septuaginta en la investigacion contempo-
ranea, Madrid 1985; O. Munnich, “Contribution a I’étude de la premiére révision de la
Septante”, in: W. Haase (Hg.), Aufstieg und Niedergang der romischen Welt, 11, Bd. 20.1,
Berlin/New York 1987, S. 190-220; S. Olofsson, The LXX Version. A Guide to the
Translation Technique of the Septuagint, Stockholm 1990; A. Paul, “La Bible grecque
d’Aquila et I’idéologie du Judaisme ancien”, in: Haase (Hg.), S. 221-245; M.K.H. Peters, in:
ABD, V, S. 1093-1104; E. Tov, “Die griechischen Bibeliibersetzungen”, in: Haase (Hg.),
S. 121-189; ders., “The Septuagint”, in: Mulder & Sysling (Hg.), S. 161-188. Dasselbe kann
in bezug auf die griechische Ubersetzung von Exodus gesagt werden. 1991 erschien als
Unterteil der Gottinger LXX-Edition eine kritische Textausgabe von Exodus (J.W. Wevers
[Hg.l, Septuaginta Vetus Testamentum Graece, 11/1, Gottingen 1991). Vor und nach dieser
Publikation war ein detaillierter Vers-fiir-Vers-Kommentar zu Exodus erhiltlich (Wevers*,
Notes [1990]) bzw. eine Studie zur Textiiberlieferung mit einer ausfiihrlichen Charakterisie-
rung der Ubersetzung (Wevers*, Text History [1992]). Uberdies erschien eine vortreffliche,
mit Einleitung und Anmerkungen verschene franzosische Ubersetzung des LXX-Exodus-
Textes (BAE [1989]). Zur LXX-Version des Bundesbuches s. auch Jepsen*, S. 14-21. Zu
Symm. und Theod. sind Monographien erhiltlich. Siehe O’Connell* und Salvesen*. Der
textkritische Wert der Peschitta (Pesch.) und der Charakter der Vulgata (Vulg.) blieben
Gegenstand der Untersuchung. Siehe P.B. Dirksen, “Old Testament Peshitta”, in: Mulder &
Sysling (Hg.), S. 255-297; M.J. Mulder, “The Use of the Peschitta in Textual Criticism”, in:
Marcos (Hg.), S.37-53, und G.JM. Bartelink, Hieronymus. Liber de optimo genere
interpretandi (epistula 57). Ein Kommentar, Leiden 1980; P.-M. Bogaert, “La Bible latine
des origines au Moyen Age. Apercu historique, état des questions”, RTL 19 (1988), S. 137-
159; B. Kedar, “The Latin Translations”, in: Mulder & Sysling (Hg.), S. 299-338; vgl. auch
C. Estin, Les Psautiers de Jérome & la lumiére des traductions juives antérieures, Paris
1984. Wihrend der Vorbereitung des vorliegenden Kommentars genossen der samaritanische
Targum (SamT) und insbesondere die jidischen Targume (TO, TPsJ, TNf, FT, PT) groBe
Aufmerksamkeit. Zum Charakter des SamT siehe A. Tal, “The Samaritan Targum”, in:
Mulder & Sysling (Hg.), S. 189-216, und diverse Beitrdge in: J.-P. Rothschild & G.D.
Sixdenier (Hg.), Etudes samaritaines. Pentateuque et Targum, exégese et philologie, chroni-
ques, Louvain/Paris 1988; zum Charakter der jiidischen Targume s. P.S. Alexander, “Jewish
Aramaic Translations of Hebrew Scriptures”, in: Mulder & Sysling (Hg.), S. 217-253; vgl.
auch E. Levine, The Aramaic Version of the Bible, Berlin/New York 1988.




44 KAPITEL 11

die alten Ubersetzungen nicht bloB fiir die Textgeschichte interessant. Sie
stellen eine Quelle unserer Kenntnis der Auslegungsgeschichte dar. Sie
konfrontieren den Interpreten mit dem fortschreitenden Aktualisierungs-
prozeB* und fiihren ihn in die Welt der frithen Ausleger, die wihrend
der letzten Jahrzehnte immer mehr und besser erschlossen wurde,* u.a.
aufgrund guter Textausgaben und Ubersetzungen.

Die Auslegungs- und Wirkungsgeschichte und der Gebrauch des
Bundesbuches konfrontiert den Exegeten mit den Fragen des Wertes, des
moralischen Gehaltes und der Giiltigkeit der Vorschriften des Bundesbu-
ches und der mosaischen Gesetzgebung im allgemeinen. Betrachtet man
die Vorschriften des Bundesbuches mit den Augen eines westlichen
Christen aus dem 20.Jh., rufen sie gemischte Gefiithle auf. Vorschriften
Uber eine wohltitige Barmherzigkeit oder volle Gerechtigkeit (z.B.
22,20-26; 23,1-12) gehen mit Vorschriften einher, die in der Geschichte
mittels Greuel und Unrecht umgesetzt wurden. So wurden z.B. die
Hexenverfolgungen mit Ex. 22,17 legitimiert*®? und lieB man sich in der
Behandlung von Sklaven durch das Bundesbuch leiten.®® Kurzum, die
Beschiftigung mit dem Bundesbuch fiithrt den christlichen Ausleger mitten
in die Problematik des Ortes des AT innerhalb der christlichen Kirche.
Zur Illustrierung spreche ich einige Punkte an. In der Alten Kirche
besteht nur ein geringes Interesse am Bundesbuch.®* Wenn eine Ausle-
gung begegnet, ist sie durchweg spiritueller Art,* zumindest wenn die
Vorschriften nicht die allgemeine Moral, wie den Respekt vor den Eltern
(Ex. 21,17), der von Chrysostomos in seiner Fastenpredigt (Kap. 4)
thematisiert wird, zum Thema haben oder den Vorschriften eine breitere
Bedeutung eingerdumt wird. So wird Ex. 23,4 von Gregor dem Wun-
dertéter auf die Aneignung von Besitz desjenigen bezogen, iiber den ein
Unheil gekommen ist oder der vor dem Feind fliichten muB (Sendschrei-

" Das gilt natiirlich auch fiir die aus alten Ubersetzungen abgeleiteten Ubersetzungen,
wie z.B. die koptische — der bohairische Text wurde verdffentlicht (M.K H. Peters [Hg.], 4
Critical Edition of the Coptic (Bohairic) Pentateuch, Vol. 2: Exodus, Atlanta 1986) — und
die 4thiopische Ubersetzung (vgl. R. Cowley, Ethiopian Biblical Interpretation. A Study in
Exegetical Tradition and Hermeneutics, Cambridge 1989).

#! Siehe die diversen Beitrage in Mulder & Sysling (Hg.), S. 339-787.

¥ Siche HDWA, 111, Sp. 18271f; TRE, XV, S. 297ff; vgl. G. Harvey, “The Suffering of
Witches and Children. Uses of Witchcraft Passages in the Bible”, in: J. Davies u.a. (Hg),
Words Remembered, Texts Renewed (FS JF.A. Sawyer), Sheffield 1995, S. 113-134.

" So lag 1685 in Stellenbosch in Sudafrika Ex. 21,20f. im Falle des Totschlags eines
Sklaven durch seinen Herrn zugrunde. Siehe M.F. Katzen, “White Settlers and the Origin of
a New Society 1657-17787, in: M. Wilson & L. Thompson (Hg.), The Oxford History of
South Africa, London 1969, S. 183-232 (S. 224).

% Zur frithen Auslegung siche den Kommentar in BAE.
% Siehe z.B. Origines’ Homiliae in Exodum, X (zu Ex. 22,22-25).




EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 45

ben, 2-4), und Ex. 22,19 von Augustin auf das Verhiltnis von Gemeinde
im Himmel einerseits (die Engel) und Gott andererseits (De civitate Dei,
X,7). Zur Legitimierung kirchlicher Gebriuche, wie die Asylgewéhrung
(vgl. Ex. 21,12-14), bleibt das Bundesbuch aufierhalb des Blickfelds, und
um der Erhaltung bestehender gesellschaftlicher Beziehungen willen
nimmt man davon Abstand.®® Kritik am Inhalt des Pentateuch und seiner
Vorschriften kam in den ersten Jahrhunderten der Kirche von seiten
derjenigen Personen und Kreise auf, die von der Kirche als héretisch
betrachtet wurden. So kritisierte Markion das lex talionis (vgl. Ex.
22,23-25).*7 Im Mittelalter, in der Zeit, in der Fiirsten sich selbst ganz
unmittelbar in den Fiihrern und Koénigen des AT wiedererkannten®® und
auf sich bezogen, was fiir sie galt (vgl. auch Ex. 22,27), wurden die
Vorschriften des Mose offensichtlich als Vorschriften betrachtet, die nicht
nur von Bedeutung fiir das personliche Leben und das der Kirche waren,
sondern auch gesellschaftliche Autoritdt verdienten. Der angelséchsische
Fiirst Alfred der Grofle (9.Jh.) erdffnet sein Gesetzbuch mit einem
GroBteil des Bundesbuches in verkiirzter Form in einer aktualisierten
Ubersetzung.®® Der Sonntag wird als Sabbat und Tabu-Tag betrachtet.
Sein Entweihen als schwerer VerstoB und Quelle von Unheil.®® Auch in
spédteren Jahrhunderten manifestierte sich in Kreisen, die sich selbst als
Volk Gottes betrachteten und nach einer Theokratie strebten, wie z.B. die
englischen und amerikanischen Puritaner (16. und 17.Jh.), das Ideal, die
Gesellschaft auf die Gesetze des AT zu fundieren, welche als offenbarter
Wille Gottes und als Leitfaden fiir das personliche und auch soziale

¥ So erortert Augustin, Quaest. in Exodum, LXXVII, unter Berufung auf Eph. 6.5 und [
Tim. 6,1, daB} die in Ex. 21 vorgeschriebene Freilassung der Sklaven nicht fiir christliche
Sklaven gelte und der in Ex. 21,6 beschricbene Gebrauch keine praktische Bedeutung gehabt
habe, sondern allenfalls nur eine mystische Bedeutung; vgl. G. Kehnscherper, Die Stellung
der Bibel und der alten christlichen Kirche zur Sklaverei, Halle (Saale) 1957, S. 177.
Hingegen wird im Sachsenspiegel (111, 42) Ex. 21,2 beziiglich der Leibeigenen fiir anwend-
bar erkldrt, vgl. R. Eberhard, “Die Bibel im Sachsenspiegel”, CAW 48 (1934), Sp. 922-925
(Sp. 924).

*” Vgl. A. Le Boulluec, “La Bible chez les marginaux de I’orthodoxie”, in: C. Mondésert
(Hg.), Le monde grec ancien et la Bible, Paris 1984, S. 153-170; Houtman*, Pentateuch, S.
141f.

® Im sog. Firstenspiegel (siche TRE, X1, Sp. 707-711) entstammen die Vorbilder vor
allem dem AT. Vgl. auch A. Weber-Mockl, ‘Das Recht des Kénigs, der iiber euch herr-
schen soll’. Studien zu 1. Sam. 8 11ff. in der Literatur der friihen Neuzeit, Berlin 1986.

¥ Siehe M. Larés, “Les traductions bibliques. L’ exemple de la Grande-Bretagne”, in: P.
Riché & G. Lobrichon (Hg.), Le Moyen Age et la Bible, Paris 1984, S. 123-140 (S. 126ff)).

% Siehe z.B. den Sonntagsbrief, ein Jesus selbst zugeschriebener Himmelsbrief, der zum
ersten Mal im 6.Jh. bezeugt ist. Siehe die Beschreibung der irischen Version (9.Jh.) in: J.
Borsje, From Chaos to Enemy. Encounters with Monsters in Early Irish Texts, Turnhout
1996, S. 17711.




46 KAPITEL 11
Leben verstanden wurden. Daneben wurde ab der 2. Hilfte des 17.Jh. von
englischen Deisten und von Freidenkern wie dem Franzosen F.-M. Aronet
Voltaire und dem Deutschen H.S. Reimarus der Finger auf den niedrigen
moralischen Gehalt des AT gelegt und der mangelhafte Charakter der
mosaischen Vorschriften herausgestellt.”’ Damit wurde ein Trend in
Richtung einer Devaluation oder zumindest einer ambivalenten Wiirdi-
gung des AT gesetzt.”> Die Extreme sind hiermit angedeutet. Durch
Jahrhunderte hindurch hat man nach Wegen dazwischen gesucht. Z.B.
indem man den Vorschriften des AT Giiltigkeit zuerkannt hat, insofern sie
mit dem lex naturalis iibereinstimmen, oder indem man sie in zeremoniel-
le, biirgerliche und moralische Vorschriften unterschied und allein letztere
noch als anwendbar betrachtete.

2.24 Im Hinblick auf die Frage nach der Bedeutung und Wertschitzung
des Bundesbuches” ist es wichtig, daB die Vorschrifien des AT, auch die
des Bundesbuches, in einen Prozefs der Aktualisierung und Neuinterpre-
tation hineingenommen sind, der bereits im AT nachzuweisen ist und der
die Grenzen des Kanons durchbricht und sich bis heute fortsetzt.”® Theo-
logisch und hermeneutisch ist relevant, dal nach der Vorstellung des AT
Gott Israel am Sinai nicht einfach ein Biindel Vorschriften fiir alle
moglichen denkbaren Situationen vermacht hat. Die Beschreibung von

*! Siche die Beitriige von B.E. Schwarzbach (“Les adversaires de la Bible”, S. 139-166),
E. Walravens (“La Bible chez les libres penseurs en Allemagne”, S. 579-597), G. Cheymols
(“La Bible et la tolérance™, S. 657-676), M.-H. Contoni (“Voltaire, Rousseau, Diderot™, S.
779-803) in: Y. Belaval & D. Bourel (Hg.), Le siécle des lumiéres et la Bible, Paris 1986;
Houtman*, Pentateuch, S. 70ff, 76ft. Auf die Kritik an der mosaischen Gesetzgebung
antwortete J.D. Michaelis in Mosaisches Recht (1770-1775), eine einfluBreiche Abhandlung,
in der eine historische Beleuchtung der Entstehung des mosaischen Rechtes geboten wird.
Vgl. A.-R. Lowenbriick, “Johann David Michaelis et les débuts de la critique biblique”, in:
Le siécle des lumiéres, S. 113-128 (S. 120ff); R. Smend, Deutsche Alitestamentler in drei
Jahrhunderten, Gottingen 1989, S. 13-24 (S. 21).

” Vgl. zB. R. Abramowski, “Vom Streit um das Alte Testament”, ThR 9 (1937), S.
65-93; U. Kuschke, Die unterlegene Religion. Das Judentum im Urteil deutscher Alttesta-
mentler, Berlin 1991.

” Abhandlungen iiber das Bundesbuch tragen in der Regel einen historischen und
deskriptiven Charakter. Fragen nach der Giiltigkeit und Bedeutung werden héchstens am
Rande thematisiert (siche z.B. Criisemann*; Otto*, Ethik). Ausfiihrlich, aber unbefriedigend
kommen sie bei Kaiser* (S. 23ff. u.a) zur Sprache.

™ Von Bedeutung in diesem Zusammenhang ist, daB viele Vorschriften des AT an sich
bereits Fragen aufwerfen, durch ihre Absolutheit oder Unvollstindigkeit nicht geeignet sind,
cthische Probleme zu losen, und so zu weiterer Reflexion und Neuformulierung einladen.
Vgl. in diesem Zusammenhang die Beitriige von J.W. Rogerson (“Discourse Ethics and
Biblical Ethics” [S. 17-26]) und D.J.A. Clines (“Ethics as Deconstruction, and, The Ethics
of Deconstruction” [S. 77-106]) zu J.W. Rogerson u.a. (Hg.), The Bible in Ethics, Sheffield
1995.




EINLEITUNG IN DAS BUNDESBUCH 47

Israels Aufenthalt in der Wiiste beinhaltet Erzdhlungen iiber Berichte von
Situationen, die vor Verlegenheit beziiglich des Willens Gottes stellten.
Die Israeliten wissen nicht, wie sie hinsichtlich eines konstatierten
Vergehens aufzutreten haben und wie sie in einer nicht vorhersehbaren
Situation handeln miissen. Ein durch Moses Vermittlung erhaltenes Wort
Gottes bringt dann die erwiinschte Deutlichkeit (Lev. 24,10-23; Num. 9,1-
14; 15,32-36; 27,1-11; 36,1-13). Auch Ex. 34,27-35 setzt voraus, daB es
allerlei Fragen gibt, die nicht in den Sinai-Vorschriften geregelt sind und
die nichtsdestoweniger einer Losung bediirfen.” Kurzum, die Vor-
schriften des Sinai sind ausgeweitet, aktualisiert und neu interpretiert. Das
wird aus einer vergleichenden Analyse der Gesetzeskomplexe des Penta-
teuch deutlich, aufgrund derer festgestellt werden muf, daB viele Vor-
schriften zu einem bestimmten Thema zwei- oder dreimal begegnen,
manchmal nur mit kleinen, manchmal aber auch mit eingreifenden
Unterschieden (s. z.B. 4.2.9-10). Die Intention dessen kann man theolo-
gisch wie folgt formulieren: Gott hat seinen Willen nicht ein fiir allemal
festgelegt, sondern ist bereit, je nachdem es die historischen Umstidnden
notwendig machen, seine Vorschriften zu ergdnzen oder zu veridndern.

Im AT ist die Ausweitung und Verdnderung von Vorschriften insbeson-
dere an die Periode von Israels Wiistenwanderung und an die Figur des
Mose gebunden. Wie ein Refrain erklingt es wiederholt: ‘Und JHWH
sprach zu Mose’. Der Refrain ist vorherrschend, aber nicht alles be-
herrschend. Das AT selbst bindet die Gesetzgebung nicht ausschlieBlich
an die Person des Mose und beschrinkt sie aufs Ganze gesehen ebensowe-
nig auf die Wiistenzeit.”® Dariiber hinaus haben historische Untersuchun-
gen deutlich gemacht, dah das ‘mosaische Gesetz’ in einem jahrhun-
dertelangen Prozel3 entstanden ist. Neue Fragen und Situationen stellten
Israel vor Verlegenheiten, die nicht auf die friihe Zeit beschrinkt blieben
(vgl. z.B. Dtn. 17,8-13). Je nachdem die historischen Umstéinde dazu
AnlaBl gaben, wurden die alten Vorschriften in neuer Gestalt prisentiert,
die stdrker auf die verdnderte Situation abgestimmt war, oder wurden
ganz neue Vorschriften formuliert.”” Die Vorschriften aus unterschiedli-
chen Zeiten sind im AT unter dem Namen des Mose iiberliefert, auch
wenn sie nicht alle durch seine Vermittlung Israel gegeben wurden. Das
‘von Mose’ ist eine Umschreibung des inspirierten Charakters der Vor-

5 8. auch oben 2.20 und vgl. Criisemann*, S. 104ff.

% Josua tritt als Gesetzgeber in Moses FuBspuren (Jos. 24,25f). Auch nach Mose wird
mit gottlicher Autoritit der Jurisprudenz Gestalt verlichen (Dtn. 17,8-13; vgl. Ex.
18,15£.19£22.26; Dtn. 1,9-18; Num. 11,16f. und s. auch Mt. 23,2).

7 Siehe in diesem Zusammenhang auch meine Anmerkungen zu Esras Gesetzbuch in
Der Pentateuch, S. 450ff.




48 KAPITEL 11

schriften und nicht sosehr ihrer Verfasserschaft. Das ‘von Mose’ prigte
auch die neuen Formulierungen von seiten derer, die sich als Moses Erben
betrachteten und in verdnderten Zeiten und andersartigen Situationen die
Vorschriften in Verbundenheit und Dialog mit dem ‘mosaischen’ Erbe
interpretierten und aktualisierten. Letztendlich ist das ‘von Mose’ ein
Verweis auf den Ursprung der Vorschriften, némlich Gott, und eine
Betonung der Autoritit der Vorschriften, auch in ihrer neuen Version.
Neue Situationen erdffnen sich. Neue Fragen steigen auf. Die Heilige
Schrift bedarf stets neuer Interpretation und Aktualisierung. Auch das NT
legt davon Zeugnis ab. Jeden Tag gelangen wir in der Geschichte einen
Schritt weiter und werden von Fragen, die uns iiberwiltigen, in Verlegen-
heit gebracht. Alte Antworten reichen nicht mehr aus. Neue werden
gesucht. Diejenigen, die dem im AT und NT bezeugten Gott zugewandt
sind, befinden sich in einem fortwihrenden AktualisierungsprozeB und
sind gerufen, in Verbundenheit und Dialog mit dem Erbe von Schrift und
Tradition die Herausforderung anzunehmen, zeitgeméfen Normen und
Regeln Gestalt zu verleihen. Aktualisierung und Neuinterpretation schaf-
fen Raum fiir das Neue und basieren auf der Vorstellung, daBl der Gott
der Bibel Menschen in ihrer historischen Situation zugewandt ist und
dieser auch Rechnung tragen will. Sie durchbrechen die Grenzen des AT,
aber auch die des Kanons als ganzen, und setzen sich in der Gemeinde
derjenigen fort, die Gott hingegeben sind. Angesichts der skizzierten
historischen Perspektive kann der Gliubige des 20.Jh. nicht anders, als
hinsichtlich Bedeutung und Wert des Bundesbuches zu einem nuancierten
Urteil zu gelangen.



KAPITEL 1II

DIE EINZIG RECHTE VEREHRUNG JHWHS
3.1.1 Literatur zu 20,22f.

TRE, VI, S. 515ff.; J. Assmann, “Semiosis and Interpretation in Ancient
Egyptian Ritual”, in: S. Biderman & B.A. Scharfstein, Inferpretation in
Religion, Leiden 1992, S. 87-109; W. Barnes Tatum, “The LXX Version
of the Second Commandment (Ex. 20,3-6 = Deut. 5,7-10). A Polemic
Against Idols, Not Images”, JSJ 17 (1986), S. 177-195; R.P. Carroll,
“The Aniconic God and the Cult of Images”, StTh 31 (1977), S. 51-64;
E.M. Curtiss, “Images in Mesopotamia and the Bible. A Comparative
Study”, in: W.W. Hallo u.a. (Hg.), The Bible in the Light of Cuneiform
Literature, Lewiston usw. 1990, S. 31-56; B.J. Diebner, “Anmerkungen
zum sogenannten ‘Bilderverbot’ in der Torah”, DBAT 27 (1991), S. 46-57
(vgl. auch S. 253-270); M. Dietrich & O. Loretz, ‘Jahwe und seine
Aschera’. Anthropomorphisches Kultbild in Mesopotamien, Ugarit und
Israel, Miinster 1992; W. Dietrich & M.A. Klopfenstein (Hg.), Ein Gott
allein? JHWH-Verehrung und biblischer Monotheismus im Kontext der
israelitischen und altorientalischen Religionsgeschichte, Freiburg/Gottin-
gen 1994; C. Dohmen, Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine
Entwicklung im Alten Testament, Konigstein/Ts./Bonn 1985 (1987%); C.
Dohmen & Th. Sternberg (Hg.), ... kein Bildnis machen. Kunst und
Theologie im Gesprdch, Wiirzburg 1987; A.H.J. Gunneweg, “Bildlosigkeit
Gottes im Alten Testament”, Henoch 6 (1984), S. 257-270; J. Gutmann
(Hg.), No Graven Images. Studies in Art and the Hebrew Bible, New
York 1971; W. Hallo, “Cult Statue and Divine Image. A Preliminary
Study”, in ders. u.a. (Hg.), Scripture in Context II, Winona Lake 1983, S.
1-17; R.S. Hendel, “The Social Origins of the Aniconic Traditions”, CBQ
50 (1988), S. 365-382; F.L. Hossfeld, “Du sollst dir kein Bild machen”,
TThZ 98 (1989), S. 81-94; O. Keel & C. Uehlinger, Gattinnen, Gotter
und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse zur Religionsgeschichte Kanaans
und Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer Quellen,
Freiburg usw. 1992; R. Knierim, “Das erste Gebot”, ZAW 77 (1965), S.
20-39; A. Kruyswijk, ‘Geen gesneden beeld...’, Franeker 1962; T.N.D.
Mettinger, No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient Near
Eastern Context, Stockholm 1995 (vgl. dazu O. Loretz, UF 26 [1994], S.
209-223); A.R. Millard, “Abraham, Akhenaten, Moses and Monotheism”,
in: R.S. Hess u.a. (Hg.), He Swore an QOath. Biblical Themes from




50 KAPITEL 1l

Genesis 12-50, Carlisle, U.K./Grand Rapids 1994°, S. 119-129; J.C. de
Moor, The Rise of Yahwism, Leuven 1990; J. Patrich, The Formation of
Nabataean Art. Prohibition of a Graven Image among the Nabataeans,
Jerusalem 1990; W.H. Schmidt, Das erste Gebot. Seine Bedeutung fiir das
Alte Testament, Miinchen 1969; J.H. Tigay, You Shall Have No Other
Gods. Israelite Religion in the Light of Hebrew Inscriptions, Atlanta
1986; C. Uehlinger, “Eine anthropomorphe Kultstatue des Gottes von
Dan?”, BN 72 (1994), S. 85-100.

3.1.2 Literatur zu 20,24-26

M. Anbar, “The Story about the Building of an Altar on Mount Ebal”, in:
N. Lohfink (Hg.), Das Deuteronomium, Leuven 1985, S. 304-309;
D. Conrad, Studien zum Altargesetz Ex. 20:24-26, Marburg 1968; N. Loh-
fink, “Zur deuteronomistischen Zentralisationsformel”, Bib 65 (1984),
S. 297-329; J.P. Oberholzer, “The Text of Ex. 20,22.23”, JNWSL 12
(1984), S. 101-105; S.M. Olyan, “Why an Altar of Unfinished Stones?
Some Thoughts on Ex 20,25 and Dtn 27,5-6”, ZAW 108 (1996), S. 161-
171; Osumi*, S. 54, 80ff., 156, 160f, 175f, 179ff.; M.J. Paul, Het
archimedisch punt van de pentateuchkritiek,’s-Gravenhage 1988; A. Phil-
lips, “A Fresh Look at the Sinai Pericope I”, V'T 34 (1984), S. 39-52; E.
Reuter, Kultzentralisation. Entstehung und Theologie von Din 12, Frank-
furt am Main 1993 (vgl. dazu N. Lohfink, ZABR 1 [1995], S. 117-148);
E. Robertson, “The Altar of Earth”, JJS 1 (1948), S. 12-21; Schwien-
horst-Schonberger*, S. 287ff; W. Zwickel, “Die Altarbaunotizen im
Alten Testament”, Bib 73 (1992), S. 533-546.

3.1.3 Ubersetzung

20,22 Danach sprach JHWH zu Mose: ‘So sollst du zu den Israeliten
sprechen: “lhr seid Zeugen davon gewesen, wie ich aus dem Himmel mit
euch geredet habe.

23 Darum sollt ihr nichts machen (zur Aufstellung) in meiner Gegen-
wdrtigkeit: silberne Gotter und goldene Gdtter diirft ihr euch also nicht
machen.

24 Einen Altar aus Erde sollst du fiir mich machen, um darauf deine
Brandopfer und deine Wohlsein-Opfer zu bringen, dein Kleinvieh und dein
Groflvieh; an jedem Ort, an dem ich mich offenbare, zu dir komme, um
dich zu segnen (sollst du dies tun).

25 Wenn du mir aber einen Altar aus Steinen machen willst, sollst du
ihn nicht mit behauenen Steinen aufbauen. Durch die Bearbeitung mit
deinem Meifel wiirdest du ihn entweihen.



EXODUS 20,22-26 51

26 Du sollst auch nicht iiber Stufen auf meinen Altar kommen, damit

T}

darauf deine Geschlechtsteile nicht entbldfit werden”.

3.1.4 Exegetische Anmerkungen

20,22 Moses wird in seiner Funktion als JHWHs Sprachrohr fiir das Volk
angesprochen (vgl. 20,18.19).

wajjo'meer ... t6'mar, Sam.Pent.: widbr jhwh 'l msh ['mr dbr (zu dbr anstelle
von 'mr [vgl. THAT, 1, Sp. 211ff.; ThWAT, 1, Sp. 353ff.; s. im Bundesbuch: 21,5;
22.8; 23,13] s. S. Talmon, ScrHie 8 [1961], S. 344f.). k6 to’'mar, LXX: *‘So mufit
du zum Haus Jakob sprechen und verkiindigen (den Israeliten)’ (vgl. 19,3). Die
Worte JHWHs gleichen denen von 19,3b.4 teilweise. »'h (s. THAT, 11, Sp. 692ff.;
ThWAT, VI, Sp. 225ff.), ‘sehen’, kommt im Bundesbuch im qal vor im Sinne
von ‘Zeuge sein von’ (20,22; 22,9; 23,5) und im ni. mit der Bedeutung ‘sich
sehen lassen’, ‘besuchen’.

Die Offenbarung JHWHs aus der Wolkendecke in Form von Donnerschldgen,
Blitzstrahlen und Posaunenschall wird hier als eine Offenbarung aus dem Himmel
gedeutet (s. Houtman*, Himmel, S. 326f.). So wird die These vertreten (s. z.B.
Noth, te Stroete, Hyatt), daB ‘aus dem Himmel’ ein Indiz firr das Vorhandensein
einer besonderen Ijberlieferung in 20,22 sei, die es von E (JHWH ist auf dem
Berge anwesend) und J (JHWH steigt vom Berg herab) zu unterscheiden gelte (S.
dazu Houtman*, Exodus, II, S. 431). Das Verhiltnis zwischen 19,20 und 20,22
war bereits Gegenstand der Reflexion in Mek., II, 275, und bei Raschi und Ibn
Esra. MLE. ist in 20,22 der atmosphirische Himmel gemeint, wobei keine andere
Vorstellung zugrunde liegt als in 19,9.19; 20,21 (vgl. Dtn. 4,11£.36; 5,22f. und s.
z.B. Nachmanides, Calmet). Die Verwendung der Phrase ‘aus dem Himmel’ héngt
mit der in 20,23 formulierten Vorschrift zusammen (vgl. Dtn. 4,11f.15ff.).

In bezug auf das Verhiltnis zwischen 20,22 und 20,23 ist es m.E. nicht
zutreffend, einen Doppelpunkt nach 20,22 zu setzen und dabei anzunehmen, da
JHWH jetzt etwas Mose sage, das er bereits mitgeteilt hat. Bei 20,23 muB
hinzugedacht werden: ‘weil ich euch sehen lieB, wer ich bin (s. 20,22), und ihr
wifit, wer ich bin, darum sollt ihr ...".

20,23 Die Masoreten haben durch ihre Punktation den poetischen Charakter von
20,23' negiert und eine Z#sur nach ’'itfi angebracht; mit der Folge, daB 20,23a
elliptisch wurde. Das vorausgesetzte Objekt wird in 20,23b explizit genannt:
Gottesbilder (vgl. z.B. 20,3; 22,19; 23,24.32f; 32,31; 34,15ff.) aus Silber und
Gold (K&Synt § 306ay).” Sie diirfen nicht gemacht werden (um als Gegenstand

! Chiastischer Parallelismus; vgl. W. von Soden, UF 13 (1981), S. 159f.

? ‘Silber’ und ‘Gold’ bilden ein im AT hiufig begegnendes Wortpaar, bei dem ‘Silber’
(Gen. 13,2; 24,35.53; 44,8; Num. 22,18; 24,13; Dtn. 17,17 usw.), aber auch ‘Gold’
voranstehen kann (I Reg. 10,22; Il Reg. 12,13; Ez. 28,4; Sach. 14,14 usw); vgl. B.
Hartmann, Die nominalen Aufreihungen im Alten Testament, Ziirich 1955. Zu unterschiedli-
chen SchluBfolgerungen aus der Reihenfolges, s. ThWAT, 11, Sp. 540f, und K.H. Singer,




52 KAPITEL III

der Verehrung zu dienen) und nicht auf dem JHWH gehdrigen Ort ('itti) aufge-
stellt werden. JHWH duldet nicht, daB Bilder in seinem Heiligtum einen Platz
erhalten, d.h. daB sein Heiligtum auch zur Verehrung anderer Gotter dient.®* Er
fordert exklusive Verehrung. In anderer Formulierung wird also von Israel das
gleiche wie in 20,3-5 gefordert.

20,22 greift auf Ex. 19 zuriick, aber auch voraus auf Dtn. 4,11f.15.36; 5,22f.
Damit steht 20,23 ganz im Lichte der in Dtn. 4 gegebenen Motivierungen des
Bilderverbots (s.u., 3.2.3,8). Diese Erlduterung ist einer redaktionellen Hand zu
verdanken. Ist dadurch dem Verbot von 20,23 eine neue, groflere Reichweite
verlichen worden? Hatte das Verbot urspriinglich eine begrenzte Reichweite?
Richtete es sich gegen die Herstellung von luxuridsen Bildern, aber nicht gegen
die Herstellung von einfachen, hélzernen oder steinernen Bildern oder den
Gebrauch von Mazzeben? Oder 1iBt JHWH hier erkennen, daB er, reprédsentiert
durch ein Bild (wenn man so will: eine Mazzebe oder einen anderen Gegenstand,
z.B. die Lade), nicht will, daB neben dem Gegenstand, der ihn reprisentierte,
Bilder von anderen Gottern verehrt wurden? Dariiber kann man nur spekulieren.®

ta“s$in, Sam.Pent.: ¢'$w. 'itti (vgl. z.B. Waltke & O’Connor § 11.2.4), in der
LXX folgt nach ‘machen’:® éavtoic (vgl. Vpiv éavtoic = ldkem am Schluf des
Verses); in der Vulg. fehlt eine Ubersetzung; TO: gdmyj, ‘vor mir’; so auch TNf,
FTV; vgl. auch TPsJ, wo vor gdmjj als Objekt des Machens eine ganze Auflistung
geboten wird; Israel darf zur Verehrung keine Bildnisse von der Sonne, vom
Mond, von den Sternen und Planeten machen, und auch nicht von den Engeln, die
‘vor mir’ Dienst verrichten (vgl. Mek., II, 242f., 276; Raschi).

20,24 mizbeah, der Ort, wo geschlachtet, geopfert wird (vgl. ABD, 1, S. 162ff,;
BRL, S. 5ff.; ThWAT, IV, Sp. 787ff., und s. 21,14). Interessanterweise verstanden
die Samaritaner den irdenen Altar von 20,24 nicht als eine Anhdufung von Erde,
sondern als eine Mulde, als Grube in der Erde.’ “damd (vgl. | Reg. 7,46; Jes.
45,9), genitivus materiae (z.B. Jotion § 129f; Waltke & O’Connor § 9.5.3d), steht
hier in Kontrast zu ‘Steine’ (20,25; beide kontrastieren mit ‘Silber’ und ‘Gold’ in

Die Metalle Gold, Silber, Bronze, Kupfer und Eisen im Alten Testament und ihre Symbolik,
Wiirzburg 1980, S. 136ff. Die Begriffe dienen zur Bezeichnung des sehr Kostbaren (vgl.
z.B. Prov. 22,1 und s. Krasovec*, S. 97, 113f); s. zu 21,11 und weiter BRL, S. 219ff.; RLA,
111, S. 504ff.; V, S. 345ff.; ThWAT, Il, Sp. 543ff; IV, Sp. 283ff.

* U.a. Crilsemann*, S. 231, entscheidet sich fir die Lesart 'ati und faBt 20,23 als ein
Verbot auf, ein Bild von JHWH zu machen: ‘Ihr sollt mich nicht herstellen’. Auch Sprin-
kle*, S. 35, 38, versteht den Vers in diesem Sinn. Er interpretiert 'itfi als “in my case’, mit
Bezug auf mich, und bezieht “lohim als pluralis majestatis auf JHWH: JHWH verbietet es,
ihn unter der Gestalt eines Bildes darzustellen (vgl. 32,31) und zu verehren.

4 Zu einer detaillierten Besprechung dieses Verses s. Kruyswijk, S. 75ff, und Dohmen,
S. 154fF., 236ff.

5 ‘th (vgl. THAT, 11, Sp. 359ff; ThWAT, VI, Sp. 413ff), ‘machen’, ‘tun’, findet sich im
Bundessbuch mit der Bedeutung ‘herstellen’ (20,23.25), ‘tun’ als Ausfiihrung eines Auftrags
(23,22) und das Verrichten von Arbeit (23,12), ‘behandeln’ (+ F) (21,9.11.31), ‘handeln
mit’ (+ F) (22,29; 23,11), ‘entsprechend handeln’ (+ &%) (23,24).

¢ Siehe J. Jeremias, Die Passahfeier der Samaritaner, GieBen 1932, S. 104.



EXODUS 20,22-26 53

20,23); dies ist jedoch kein Grund, um (vgl. den Kontrast in Jes. 9,9 und
Am. 5,11) “damad als *Ziegelstein’ zu verstehen (so Conrad, S. 21ff., 40f.). Wohl
kann man bei ‘Erde’ an Lehm denken (vgl. Jes. 45,9). Warum aus Erde? Folgen-
der Hintergrund wird verteidigt: auf diese Weise kann das Opferblut von der Erde
aufgenommen werden (vgl. Cazelles*, S. 40f.; Dohmen, S. 174f.; s. aber auch
3.5).” ta“seeh, hier liegt ein Wechsel der Personenform vor; der 2.Pers. plur.
(20,23) folgt nun die 2.Pers. sing.; in der LXX und Vulg. wird an der 2.Pers.
plur., auch im Gebrauch der Possesivpronomen, im gréBten Teil von 20,24
festgehalten und findet der Ubergang zum Singular erst am Ende des Verses statt;
in TNf wird bis einschlieBlich 20,26 der Plural verwendet. wzabahta (s. ThWAT,
II, Sp. 509ff., und vgl. 22,19; 23,18), mit waw zur Einleitung eines Finalsatzes
(vgl. Ges-K § 165; Jotion § 168b). ‘old, ‘Brandopfer’ (vgl. z.B. 24.,5; 29,25.42;
30,9; 32,6 und s. ThWAT, VI, Sp. 105ff.), das Opfer, das mit Ausnahme der fiir
den Priester bestimmten Haut ganz auf dem Altar verbrannt wird und zu Gott
aufsteigt (vgl. 29,18).

§lamim, mit Ausnahme von Am. 5,22 stets Plural,® wird oft in Kombination
mit ‘Brandopfer’ genannt. Stets stehen dabei die ‘Brandopfer’ an erster Stelle
(20,24; 24.5; 32.6; Lev. 6,5; Din. 27.7; Jos. 8,31; Jd¢. 20,26; 21.4; I Sam. 13,9
usw.). Entsprechend des Wechsels in Lev. 7,11-21; 19,5f.; II Reg. 16,13.15 ist
(zeebah) §*lamim mit zeebah, ‘Schlachtopfer’, dem Opfertier und- fleisch (vgl. z.B.
23,18; 24.5; 34,15.25) gleichzusetzen. Das $lmjm-Ritual wird in Lev. 3;
7,1 1{f.28ff.; 22,17ff. beschrieben; ein Teil des Opfers ist fiir Gott bestimmt, ein
Teil fiir den Priester und ein Teil fiir den Opferbringenden, der ihn mit seiner
Familie iBt. Unsicher und umstritten ist die Bedeutung des auch aus ugaritischen
Texten bekannten Terms. Ein Blick in diverse Ubersetzungen verdeutlicht dies:
§lamim wird (in Exodus) iibersetzt mit ‘Dankopfer’ (Luther), ‘Fried(ens)opfer’
(Hirsch, Heinisch), ‘Friedmahle’ (Buber & Rosenzweig), ‘Heilsopfer’ (Beer),
‘Gemeinschaftsopfer’ (Noth) ‘Schlachtopfer’ (te Stroete; in 20,24: ‘meeloffers’
[sic]; Druckfehler fiir ‘maaloffers’?), ‘Opfer fiir die heilige Mahlzeit’ (GNB).’
Ebenso unsicher und umstritten ist der historische EntwicklungsprozeB dieser
Opferart. Beide Fragen bleiben hier auBer Betrach.'” Ich beschrinke mich auf
einige Anmerkungen zur Verdeutlichung des Begiffs anhand der sonstigen
Verwendung in Exodus. §/amim tbersetze ich mit ‘“Wohlsein-Opfer’. ‘Wohlsein’
beziehe ich auf das Verhiltnis von Gott und dem Opferbringenden mit den
Seinen. Im AnschluB an das ganz fiir die Gottheit bestimmte Brandopfer ist das
‘Wohlsein-Opfer’ darauf gerichtet, die harmonische Verbindung zwischen Gottheit
und Opferbringendem zu erwirken bzw. instand zu halten. In 24,5 fungiert
§lamim als Apposition, als nidhere Bestimmung zu z*bahim (vgl. I Sam. 11,15 und
s. auch Jos. 22,27; vgl. K&Synt § 333s,t). In 29,28 werden die ‘Schlachtopfer’

" Zu dieser Frage s. auch Sprinkle*, S. 41f.

¥ Plurale tantum oder ein Fall von Mimation, zu Unrecht als Plural verstanden? Vgl. z.B.
R. Schmid, Das Bundesopfer in Israel, Miinchen 1964, S. 42f.

* Zu anderen Ubersetzungen und LXX s. z.B. W. Eisenbeis, Die Wurzel ob% im Alten
Testament, Berlin 1969, S. 223f; Schmid, a.a.0., S. 14, 108.

'S, hierzu THAT, 11, Sp. 931f.; ThWAT, VIII, Sp. 101f.




54 KAPITEL III

niher bestimmt als ‘“Wohlsein-Opfer’ durch den Gebrauch von §/a@mim als Nomen
rectum in einer Genitivverbindung mit zebah im Plur. (vgl. Lev. 3,1 usw. 17,5;
19,5; 22,21 v.a.). Vom Einnehmen einer Mahlzeit nach der Darbringung eines
‘Wohlsein-Opfers’ ist explizit in 32,6 (vgl. 24,11) die Rede. In 24,5 ist die Rede
von Brandopfern und Wohlsein-Opfern ‘zu Ehren JHWHs’ im Zusammenhang mit
dem Bundesschluff. Die Opfer in 32,6 sind zumindest von Aaron als Opfer zu
Ehren JHWHSs gedacht (vgl. 32,5). *Brandopfer’ und ‘Wohlsein-Opfer® fungieren
in Kombination miteinander offensichtlich zur Umschreibung von Opfern im
allgemeinen (Merismus).

‘eet-s0 'nka w* 'et-b*kareeka, Besitz an Vieh, Schafen, Ziegen und Rindern (vgl.
ThWAT, 1, Sp. 736ff.; VI, Sp. 858ff.; Merismus [vgl. Krafovec*, S. 86f., 135]),
Apposition in MT (vgl. LXX); in Pesch. geht ein waw-(explikativum?) voran:
w'nk wtwrjk; in Sam.Pent.: ms’'rnk usw., geht ein min-partitivus voraus; so auch in
TO, TPs], SamT.

b’kol-hammagém, maqém ist ein sehr allgemeiner Begriff fur “Ort” (vgl
ThWAT, IV, Sp. 1113ff.), der auch zur Umschreibung des heiligen Ortes (z.B.
21,13) und des Wohnortes Gottes verwendet werden kann (vgl. Jes. 26,21; Hos.
5,15; Mi. 1,3). Im Hinblick auf das Verhiltnis zwischen Ex. 20,24 und Dtn. 12 (s.
3.3,4) ist die Interpretation der hier genannten Formulierung von Bedeutung. Ist
gemeint ‘auf dem ganzen Ort’ oder ‘an jedem Ort’? Im Sam.Pent. wurde das
Problem durch die Lesung bmgwm (vgl. SamT) — der Ort ist der Garizim —
beseitigt. Viele glauben, daB der MT die Interpretation ‘auf dem ganzen Ort’
reprisentiere und eine dogmatische Korrektur (es besteht keine Diskrepanz zu
Dtn. 12) zu der urspiinglichen Lesart b°kol-magém sei (z.B. Ges-K § 127¢). Die
urspriingliche Lesart fande sich in den Versionen; s. z.B. LXX: &v navti ténow,
und ferner Pesch., TO. Es ist ebensogut moglich, daB die Wiedergabe der
Versionen auf dem MT beruht (vgl. TPsJ, TNf); dieser 146t auch die Interpretation
‘an jedem Ort’ oder ‘an allen Orten’ zu (vgl. z.B. den Gebrauch von kol-habbén
und kol-habbat in 1,22)."" Gekiinstelt ist die Auffassung von J. de Groot: ge-
meint sei iiberall innerhalb der Grenzen des Heiligtums (ein Heiligtum, aber
mehrer Altiire seien zugestanden)."?

zkr hi. (vgl. THAT, 1, Sp. 507ft.; ThWAT, 11, Sp. 5711f.) mit JHWH als Subjekt
und + Sem (vgl. THAT, 11, Sp. 936ff.; ThWAT, VIII, Sp. 122ff) als Objekt:
JHWH offenbart sich, stellt sich vor, so daB man sicher weif, daB man es mit ihm
zu tun hat (vgl. Gen. 15,1; 17,1; 28,13; Ex. 3,6; 20,2), und macht dadurch den
Ort der Offenbarung zum Kultort, wo man ihn (seinen Namen) anruft (vgl. 3,16).
Sam.Pent.: ‘zkryj (Perf.; der Ort ist bereits erwiihlt); mit Ausnahme der LXX ist in
den meisten alten Ubersetzungen das Verbum nicht auf dic Anweisung fiir den
JHWH-Kultort bezogen, sondern auf den Gottesdienst dort fir JHWH; Vulg.: in
omni loco in quo memoria fuerit nominis mei, ‘an jedem Ort, an dem das Ge-
dichtnis meines Namens stattfinden wird’; Pesch.: tdkr (= tzkjr, 2.Pers. sing.); vgl.
TPsJ, wo sowohl die 1.Pers. als auch die 2.Pers. einen Platz erhalten haben: & '§r/

'' 8. besonders Conrad, S. 5ff. (mit Lit) und z.B. Joiion § 135c.
12 Die Altdre des Salomonischen Tempelhofes, Stuttgart/Leipzig 1924, S. 36.



EXODUS 20,22-26 55

Skjntj w'nt plh gdmj, ‘wo ich meine Schechina wohnen lasse (vgl. TO) und du mir
Verehrung bringen sollst’; s. auch TNf, wo die 2.Pers. plur. gebraucht wird: ‘wo
ihr meines Namens im Gebet gedenkt’ (vgl. FTV: ‘wo ihr meines heiligen Namens
gedenkt’; s. auch PTF und den Gebrauch der 2.Pers. sing. in TNf am Rand); der
Satzteil ‘an jedem Ort, wo ..." ist auf den Gottesdienst in der Synagoge bezogen;
sie legitimiert ihn und bezeugt die segnende Présenz der dortigen Schechina (vgl.
Mek., II, 287). Illustrativ ist in diesem Zusammenhang die Art und Weise, in der
'abé’ und die folgenden Worte in den Targumen wiedergegeben wurden; s. z.B.
FTV: ‘(an jedem Ort, wo...), soll sich mein Wort euch offenbaren und euch
segnen’ (vgl. PT" und s. TNf), und TO: ‘... werde ich meinen Segen euch senden
und ich werde dich segnen’ (vgl. TPsJ). Wo immer in der jiidischen Exegese am
MT festgehalten wurde, ist b°kol ... §mi interpretiert als Ort, wo ich (JHWH)
erlaube, meinen (vollstidndigen) Namen zu nennen, d.h. der Tempel (vgl. Mek., II,
287; Raschi) und auch vorldufige Heiligtiimer, wie die zu Silo (Ibn Esra). Nach
§mj hat Sam.Pent. die Zufiigung $mh, ‘dort(hin)’; vgl. LXX: ékei; TO, SamT:
ltmn; beruht Sam.Pent. auf Dittographie? Ist die Rede von deuteronomischem
EinfluB? Vgl. den Gebrauch von §mé $am in Dtn. 12,11; 14,23 u.a. (9x).

‘abé’, ‘ich komme’; vgl. ba’ ha *lohim, ‘Gott ist gekommen’, in 20,20 und s.
z.B. Dtn. 4,34 (zu bw’ gal, ‘[hinein]gehen’, ‘[hineinlkommen’ [21,3; 22,8.14.
25.27], und hi., ‘hineinfithren’, ‘bringen’ [22,12; 23,19.20.23], s. THAT, 1, Sp.
264ff.; ThWAT, 1, Sp. 536ff.); entsprechend ihrer Punktation haben die Masoreten
b*kol-hammagém als Beginn eines neuen Satzes betrachtet; in der LXX (vgl. auch
Vulg.) ist dagegen b*kol-hammagém mit dem Vorhergehendem verbunden und
deutet den Ort an, wo die Opfer gebracht werden; ferner gehort in der LXX 'abé’
(iibersetzt mit kel H{w) ebenso wie zberaktika zu dem mit “Scer eingeleiteten
Satz “Ort, wo ... und ich zu dir kommen werde ...’; diese Option ist eine Uberle-
gung wert; unter Handhabung des MT rechne ich 'abé’ (und die folgenden
Worter) zu dem mit “Ser eingeleiteten Satz, der Begriff leitet eine nihere
Bestimmung zu ‘azkir 'cet-5“mi ein und ist nicht, wie gewohnlich angenommen (s.
bereits die Targume), das Verbum des mit bk/-hmgwm beginnenden Hauptsatzes;
letztgenannter Satz ist m.E. eine Ellipse; ta “seh-li (20,24a) mufl hinzugedacht
werden. Fiir die abgeschwichte Ubersetzung von 'ahé’ (Anthropomorphismus) in
den Targumen s.o. (vgl. auch SamT: Jjij lidk). iibéraktika ‘und ich dich segne’
(vgl. THAT, 1, Sp. 354ff.; ThWAT, 1, Sp. 808ff.), mit waw zur Einleitung eines
Finalsatzes (s.0.). JHWH schenkt das, was in den Augen des Menschen des Alten
Orients Segen bedeutet: Lebenskraft, Wohlstand, Fruchtbarket, Schutz, Befreiung
von Feinden usw. (vgl. Lev. 26,3ff.; Dtn. 28,3ff.; und s. weiter Gen. 12,2; 26,12,
48,16; 49,25; Dtn. 1,11; 7,13 usw.).

20,25 ‘@been, ‘Stein’, Felsgestein, ungeachtet der GroBe, von einem Kieselstein
bis zu einem grofen massiven Steinbrocken (BRL, S. 317ff.; IDB, IV, S. 445ft.);
hier als dauerhaftes Material genannt fiir einen Altar, der den Zahn der Zeit
iiberstehen kann (vgl. Dtn. 27,5f.; Jos. 8,31; 1 Reg. 18,31ff; Jes. 27,9; 1 Makk.
4,46f. und s. auch Jdc. 6,20f,; 13,19;1 Sam. 6,14; 14,33; Ez. 40,42). brh, ‘bauen’,
mit doppeltem Akk. (’eetheen bezieht sich auf die Steine), s. KoSynt § 327x; Ges-
K § 117kk. gazit, ‘behauven’, wird sowohl absolut (20,25; Jes. 9,9; Am. 5,11 u.a.)




56 KAPITEL 111

als auch in der Genitivverbindung ‘abné gazit (I Reg. 5,31; Ez. 40,42; I Chr.
22,2) gebraucht mit der Bedeutung ‘ausgehauener, behauener Stein’ (vgl. KéSynt
§ 243b und s. AuS, VII, S. 9f.; BRL, S. 209ff.). Zu denken ist hierbei an aus dem
Gebirge ausgehauene Blocke Naturstein oder an lose Steine, die durch Behauen
fir den Gebrauch geeignet gemacht sind. Ein Altar aus behauenem Stein ist u.a.
aus Beerscheba (s. zB. BRL, S. 9f; IDBS, S. 93ff.; Weippert*, S. 623f.) bekannt.
ki, zur Einleitung eines Konditionalsatzes. heereeb, *Schwert’ (vgl. ThWAT, 111, Sp.
164ff.), wird hier verwandt zur Umschreibung eines Werkzeuges zur Steinbearbei-
tung (s. auch die Verwendung des Plur. fiir Werkzeuge in Ez. 26,9 und II Chr.
34,67). Das Material, aus dem das Werkzeug (vgl. BRL, S. 148, 318) gefertigt
wurde, wird nicht genannt. Anders jedoch in den verwandten Passagen Dtn. 27.5;
Jos. 8,31, wo der Begriff hrb nicht gebraucht wird, aber im allgemeinen Sinn die
Rede ist von barzeel, ‘Eisen’ (vgl. Pesch. 20,25). ‘Eisen’, ndher bestimmt als
‘Eisen, woraus das Schwert gefertigt wurde’, ist als Werkzeug explizit in den
meisten Targumen (TNf, TPs, FT, PTF) zu 20,25 genannt (vgl. Mek., 1, 289f.).
Die Maoglichkeit, daB ein Stein-Werkzeug gemeint ist, ist nicht génzlich aus-
geschlossen (vgl. Jos. 5,2f.).

hénafta (Ges-K § 72k; Jotion § 80i) perf. hi. von nwp; hier und anderenorts
(Dtn. 23,26; 27,5; Jos. 8,31) deutet nwp hi. + ‘al den Gebrauch eines Werkzeuges
an, um eine bestimmte Bearbeitung auszufithren. Umstritten ist, welche konkrete
Handlung mit der Terminologie bezeichnet wird. Die Frage ist auch von Bedeu-
tung im Hinblick auf die Verwendung von nwp hi. in kultischen Texten. Traditio-
nell wird nwp hi. als Bezeichnung einer horizontalen Bewegung betrachtet, das
Derivat f‘niifd, das sehr oft als Objekt von nwp hi. verwendet wird, in Uberein-
stimmung damit als ein Opfer, das bei der Darbringung hin und her (u.a. Raschi
[zu 29,24]: in alle Windrichtungen) bewegt wird und das als solches von £‘rimd,
dem Opfer, das auf und nieder bewegt wird, zu unterscheiden sei. In den letzten
Jahrzehnten wurde diese traditionelle Interpretation kritisiert. Sowohl G.R. Driver,
JSS 1 (1956), S. 100ff., als auch L. Kopf, VT 9 (1959), S. 262ft., behaupten, daB
sich nwp hi. und rwm hi., *in die Hohe bringen’ (vgl. TRWAT, VII, Sp. 425ff),
qua Bedeutung berithren und zwischen £rnifd und t‘rimd kein wesensmiBiger
Unterschied bestehe."” Beide bringen nwp mit dem arabischen ndfa in Zusam-
menhang. Driver, S. 102, gelangt unter Berufung auf das Akkadische zu folgender
Umschreibung: ¢nifd = ‘a *special contribution, additional gift’ or the like’; nwp
hi. = *‘set apart, declared (such and such property) an additional contribution,
made a special contribution’ to the deity’."* Kopf behauptet, daB ‘hochheben’ die
eigentliche Bedeutung von nwp sei (‘an manchen Stellen vielleicht auf und ab
bewegen’ [S. 164]). Sehr eingehend hat sich J. Milgrom mit dieser Terminologie

%S, zB. 35,22 neben 35,24; in der LXX werden beide Begriffe nicht differenziert:
fmifd wird mit &napyn in 39,1 (38,24) iibersetzt, mit adaipepe in 3523(22); 39,7 (38,29)
und mit apéprope in 29,24.26.27; mit diesen Begriffen wird auch £rimd wiedergegeben; zu
adépropa s. ua. LXX" zu 29,28; zu den alten Ubersetzungen s. Driver, S. 101.

' S. unter den modernen Erklarungen zu 29,24 z.B. WV: ‘als geweihtes Teil absondern’;
GNB: ‘anbieten’; NEB: ‘to present as a special gift’.



EXODUS 20,22-26 57

beschaftigt.”® Er kritisiert Driver und Kopf in einigen Punkten, die ich hier nicht
aufgreifen mochte. Seiner Meinung nach hat Anjp die Bedeutung ‘hochheben’,
wobei “niifd das Weiheritual darstelle, wodurch ein Opfer aus dem Besitz des
Eigentumers in den Besitz der Gottheit iibergehe.

M.E. ist die Kritik an der traditionellen Interpretation gerechtfertigt (anders
ThWAT, V, Sp. 318ff.). Es ist evident, daB3 nwp hi. das Weihen, bzw. das Abson-
dern von Gaben fiir JHWH bezeichnet (35,22; vgl. Num. 8,11.13.15.21). awp hi.
+ mifa + lifné jhwh (29,24.26f.; Lev. 7,30; 9,21; 10,15; 8,27.29; 14,12.24;
23,11.20 u.a.) ist augenscheinlich ein fester Ausdruck fiir ‘libergeben an JHWH’,
woraus sich keine Information iiber eine eventuelle rituelle Handlung entnehmen
14Bt, mit der die Ubertragung an JHWH einherging. nwp hi. deutet, auch entspre-
chend der Gebrauchs anderenorts (II Chr. 5,11; Jes. 10,32; 11,15; 13,2; 19,16;
Sach. 2,13; Hi. 31,21), nicht mehr als das Ausfiihren einer Bewegung in einer
bestimmten (horizontalen?) Richtung an.

‘aleeha, das Suffix bezieht sich offensichtlich auf gazit, ein Nomen femininum;
vgl. TPs] (als Objekt wird explizit das Gestein genannt); TO, FT" und s. auch den
Gebrauch des Plur. in TNf, FTF, PTF (vgl. Dtn. 27,5; Jos. 8,31); Sam.Pent.: ‘ljw,
d.h. der Altar (mizbeah ist maskulin); vgl. LXX, Vulg. (das Suffix ist auf den
Altar bezogen).

watt°halleeha ist Impf. cons. pi. + Suffix von Ahll, im pi. ‘entweihen’; anderen-
orts wird es z.B. im Hinblick auf die Profanisierung des Sabbats verwendet (vgl.
31,14; Jes. 56,2.6; Ez 20,13.16.21.24; 23,38; Neh. 13,17.18);'® das Suffix
bezieht sich offenbar auf gazir;, Sam.Pent.; 1QEx. (s. DJD, I, S. 51): wthilhw
(zum maskulinen Suffix s.0.).

20,26 In der Uberzeugung, daB allein Priester Zugang zum Altar besitzen, wurde
in den meisten Targumen 20,26 nicht, wie 20,23-25, als an Israel gerichtet
verstanden, sondern explizit auf die Priester bezogen (TPsJ), néher bezeichnet als
Sohne Aarons (TNf, FT, PT"). In diesem Zusammenhang wurde die 2.Pers. plur.
gebraucht. ma “lot, plur. von ma*“ld, Derivat von ‘lh, *Stufe’ (vgl. ThWAT, VI,
Sp. 102), hier (figura etymologica) im Zusammenhang mit dem Verb ‘/h, ‘hinauf-
gehen’ gebraucht ([auch in 34,23); s. THAT, 11, Sp. 272ff.; ThWAT, VI,
Sp. 84ff.). TPs] deutet auch an, wie man dennoch auf den Altar gelangen kann:
entlang einer sanft ansteigenden Boschung (vgl. auch TNf am Rand; Mek., II,
290; Raschi). Der SchluB von 20,26 ist aufgrund des anstBigen Charakters in PT"
und TNf am Rand uniibersetzt gelassen (vgl. M.L. Klein, JJS 39 [1988], S. 86).
“seer, zur Einleitung eines Finalssatzes (Ges-K § 165b; Joiion § 168f; Brockel-
mann § 161b). tiggaleeh ist Impf. ni. von glh, ‘aufdecken’ (THAT, 1, Sp. 418ff.;
ThWAT, 1, Sp. 1018f1f.); vgl. Jes. 47,3; Ez. 16,36 und vgl. den Gebrauch des pi. in

' “The Alleged Wave-Offering in Israel and in the Ancient Near East”, IEJ 22 (1972),
S. 33-38 = Studies in Cultic Theology and Terminology, Leiden 1983, S. 133-138; ders.,
“Hatténtpa”, in: Studlies, S. 139-158; vgl. auch G.A. Anderson, Sacrifices and Offerings in
Ancient Israel, Atlanta 1987, S. 133ff.

' S. THAT, 1, Sp. 570ff.; ThWAT, 11, Sp. 972ff; G. Gerlemann, ZAW 92 (1980),
S. 40511,




58 KAPITEL I

z.B. Lev. 18,6ff; 20,11.17ff.; Ez. 16,37. Was im zwischenmenschlichen Umgang
ungeziemend ist, gilt erst recht im Kontakt mit JHWH. ‘erwd, ‘BloBe’, ‘Ge-
schlechtsteile’ (Lev. 18,6ff. usw.), in 28,42 in Genitivverbindung mit basar (s.
21,28), Fleisch, Leib und auch Euphemismus fiir Geschlechtsteile (vgl. Lev. 6,3;
16,4 und s. auch Lev. 15,2ff. usw.), gebraucht (s. Dhorme*, S. 108). ‘aldw, d.h.
darauf (auf dem Altar) gehend oder sich befindend; Sam.Pent.: “/jw.

3.2 Kommentar

3.2.1 Ebenso wie der Dekalog wird das Bundesbuch mit einer Vorschrift
iiber die einzig richtige Verehrung JHWHs eroffnet (vgl. 20,3-6). Das
Heiligtum, der heilige Ort mufl exklusiv fir JHWH reserviert werden.
Auf diese Weise bringt Israel zum Ausdruck, daB es keinen anderen Gott
als JHWH hat. Das Gebot, allein JHWH zu verehren, ist fiir das AT das
fundamentalste Gebot iiberhaupt. So verwundert es nicht, daB auch das
Bundesbuch damit beginnt. JHWH duldet keine anderen Gotter neben sich
in seinem Heiligtum. Er will nicht, dal in seinem Heiligtum Raum
geschaffen wird fiir Bilder anderer Gétter (20,23).

Die Forderung von 20,23 ist vieldiskutiert, vor allem hinsichtlich ihrer
Formulierung im Dekalog. In unsere Besprechung beziehen wir deshalb
auch die Dekalog-Fassung der Vorschrift ein. Zunichst stellen wir in
einer Ubersetzung sowohl die Exodus- als auch die Deuteronomium-
Version voran.

Exodus

20,3 ‘Du sollst keine anderen
Gotter neben mir haben.

20,4 Du sollst dir kein Bild
machen, von irgend einem We-
sen oben im Himmel oder unten
auf Erden oder im Wasser unter
der Erde.

20,5 Du sollst dich vor ihnen
nicht niederwerfen und sollst sie
nicht verehren. Denn ich,
JHWH, dein Gott, bin ein ei-
Jersiichtiger Gott. Wegen der
Ungerechtigkeit der Vorvdier
ziehe ich die Kinder zur Ver-
antwortung, die Nachkommen
der dritten und vierten Generati-
on, wenn auch sie sich von mir
abkehren.

Deuteronomium

5,7 'Du sollst keine anderen
Gdtter neben mir haben.

5,8 Du sollst dir kein Bild ma-
chen von welchem Wesen auch
immer oben im Himmel oder
unten auf Erden oder im Wasser
unter der Erde.

5,9 Du sollst dich vor ihnen
nicht niederwerfen und sollst sie
nicht verehren. Denn ich,
JHWH, dein Gott, bin ein ei-
fersiichtiger Gott. Wegen der
Ungerechtigkeit der Vorviter
ziehe ich die Kinder zur Ver-
antwortung, auch die Nachkom-
men der dritten und vierten
Generation, wenn auch sie sich
von mir abkehren.



EXODUS 20,22-26 59

20,6 Aber Gnade erweise ich
den Nachkommen bis in die
tausendste Generation, wenn
auch sie mir hingegeben sind
und meinen Vorschriften folgen’.

5,10 Aber Gnade erweise ich
den Nachkommen bis in die
tausendste Generation, wehnn
auch sie mir hingegeben sind
und seinen Vorschriften folgen’.

3.2.2 Das sogenannte erste und zweite Gebot bilden faktisch ein einziges
Gebot mit dem Thema: Die einzig wahre Verehrung JHWHs. Das Gebot
wird in 20,3 mit allgemeinen Begriffen formuliert: JHWH duldet keine
anderen Gotter neben sich. Gemeint ist: in seinem Heiligtum (‘al-
pangj)."” Durch eine Reservierung des Heiligtums ganz fiir ihn, durch
die ausschlieBliche Ausrichtung des Kultes auf ihn, durch eine exklusive
Hingabe an JHWH muB3 Israel zum Ausdruck bringen, daB es keinen

' Vgl. Knierim, S. 24ff. Die Interpretation von ‘al-panaj ist problematisch. Die LXX
liest mAfyv épod, ‘auBer mir’ (vgl. br mnyj in TO, TNf, FT', PT" und s. Pesch.); in Dtn. 5,7
allerdings mpé mpoodmov pou; vgl. Vulg.: coram me (Ex. 20,3) und in conspectu meo
(Dtn. 5,7) und s. z.B. Buber & Rosenzweig: ‘mir ins Angesicht’. Sowohl ‘al als auch panaj
sind polyinterpretabel. Es ist moglich, daB pnj, ‘mein Angesicht’, in allgemeinem Sinn zur
Bezeichnung einer Person gebraucht wird (vgl. z.B. 33,14f; Dtn. 4,37; Jes. 63,9; Thr. 4,16)
und pnjm die Préposition unterstreicht (Brockelmann § 110k). Unterschiedliche Erklirungen
von ‘al wurden bei der Auslegung von pnj geboten; so wurde ‘al eine temporale Bedeutung
zuerkannt: ‘wihrend des Lebens von’ (vgl. Gen. 11.28; Num. 3.4), im Falle von JHWH:
“fiir alle Zeit’ (so Raschi in Anschluf an Mek., I, 241); im Zusammenhang mit Ibn Esras
lokaler Interpretation von JHWHs Angesicht (s. auch Raschi zu Dtn. 5,7) — das ja iiberall
sei, denn JHWH ist berall gegenwirtig — fithrt diese Interpretation bei Cassuto zu
folgender Paraphrase von 20,3: niemals und nirgends ist die Verehrung fremder Gotter
erlaubt (s. auch schon Nachmanides). Diese Interpretation ist gekiinstelt. Akzeptabler ist, daB
‘al die Bedeutung ‘dariiber hinaus’ (Gen. 48,22; Dtn. 21,16; Ps. 16,2) hat (te Stroete: ‘auf
Kosten von’ [vgl. WV]). Noch iiberzeugender ist, daB ‘a/ die Bedeutung ‘zugefligt an’
(Gen. 28,9; 31,50; Lev. 18,8; Dtn. 19,9) hat (vgl. Williams § 292), denn JHWH will nicht
nur der Erste sein, sondern auch der Einzige. In diesem Fall liegt die Ubersetzung ‘auBer’
auf der Hand. Vielleicht trigt ‘a/ auch den Gedanken von ‘gegeniiber’ (vgl. Waltke &
O’Connor § 11.2.13f)), wobei so zum Ausdruck gebracht wird, daB eine feindliche Haltung
vorliegt (vgl. Hi. 1,11; 6,28). Vielleicht wird auf ein Rivalititsverhiltnis angespielt, das bei
der Einfilhrung von Fremdkulten zwischen JHWH und anderen Gottern entstanden ist. Bei
der Interpretation ‘neben’, ‘auBer’ erfiilllt ‘a/ cine Funktion in der Beschreibung der
Beziehung von JHWH zu den anderen Gottern und wird im iibertragenen Sinne verwendet.
Erwigenswert ist allerdings, ob ‘al nicht im echten lokalen Sinn verstanden werden muf
(vgl. ‘al-pné in Gen. 16,12; 25,18; Num. 21,11; Jos. 15,8; I Sam. 26,13 und s. zB.
Williams § 286). pnjm kann in Kombination mit dem Namen JHWH als Umschreibung des
JHWH geweihten Ortes gebraucht werden (vgl. 16,33; 28,30; 29,11.23f26.42 usw.). Vgl
M.D. Fowler, “The Meaning of /ibné in the Old Testament”, ZAW 99 (1987), S. 384-390.
In diesem Fall lautet der Sinn: JHWH erlaubt nicht, daB bei ihm (vgl. itsi in 20,23), an dem
ihm geweihten Ort, in seinem Heiligtum, Bilder anderer Gotter zur Verehrung aufgestellt
werden (vgl. z.B. Il Reg. 21,7; 23,4; Ez. 8,91f.). Fiir JHWH als eifersiichtigen Gott (20,5) ist
dies unertréiglich. Er will, daB allein ihm Verehrung zuteil wird.




60 KAPITEL I

anderen Gott hat auBer JHWH. In diesem Sinne ist das Gebot fiir die
Beziechung JHWH-Israel konstitutiv. Nicht nur in der Reihenfolge,
sondern auch in der Gewichtung ist dieses Gebot das erste und fiir das
AT das fundamentalste Gebot (vgl. Schmidt, S. 16f., 21, 43 und s. auch
20,22-26).

20,4-6 beinhaltet eine Erlduterung und Entfaltung von 20,3. JHWH will
in seinem Heiligtum nicht in Kombination mit anderen Géttern verehrt
werden. Konkret bedeutet dies, daB er nicht will, daB in seinem Heiligtum
Raum fiir die Bilder anderer Gétter zur Verfiigung gestellt wird. 20,3
beinhaltet implizit das Verbot zur Herstellung und Verehrung von Kultbil-
dern. Aus der Tatsache, daBl Israel neben JHWH keine anderen Gotter
haben darf, resultiert logischerweise das Verbot zur Herstellung von
Kultbildern. In 20,4.5a werden einige davon konkret benannt.

In 20,5b-6 wird das Verbot mit einem Hinweis auf den Charakter von
JHWH motiviert. JHWH will keine geteilte Verehrung und fordert
exklusive Hingabe. Warum? Der Grund hierfiir wird im Prolog (20,2)
genannt. Israel verdankt seine Existenz als Volk ausschlieBlich ihm; nur
mit Israel ist JHWH eine persénliche Verbindung eingegangen (vgl.
Dtn. 4,20.32ff.; s. auch 3.2.8).

3.2.3 Ebengenannte Interpretation gilt es in manchen Punkten zu
erldutern.

In 20,4 wird die Herstellung von Kultbildern anderer Gotter verboten.
Ist damit aber nicht doch implizit die Herstellung eines Bildes, das JHWH
reprisentiert, erlaubt? Diese Frage steht im Dekalog nicht zur Debatte.
Fiir den Schreiber des groBen Werkes Genesis bis Konige (s. 2.8) stand
die Bildlosigkeit der JHWH-Verehrung auBer Diskussion. Eine Reprisen-
tation von JHWH in menschlicher oder tierischer Gestalt stellt einen
Angriff auf JHWHSs Einzigartigkeit und Unvergleichlichkeit dar — JHWH
kdme dadurch auf das Niveau anderer Gotter zu stehen — und verliert
dadurch seine Exklusivitit (s. Houtman*, Exodus, Ill, S. 608, 622f.).

Man beachte in diesem Zusammenhang Dtn. 4,16-18.23.25. Die Herstel-
lung von Bildern, welcher Art auch immer, wird dort als sehr verwerflich
qualifiziert, wobei auf den Modus von JHWHs Offenbarung verwiesen
wird: JHWH war zu horen, aber fiir das menschliche Auge unsichtbar
(Dtn. 4,12.15). Wird hier die Herstellung von JHWH-Bildern verworfen?
Der Eindruck kann leicht aufgrund des Kontextes entstehen. Explizit wird
allerdings die Herstellung von Kultbildern im allgemeinen verworfen. Der
Gedanke ist offenbar: bei der Herstellung von Bildern, selbst wenn sie als
Reprisentation von JHWH gedacht waren, entstehen Gotzen, andere
Gotter. Kurzum, Dtn. 4,16-18.23.25 richtet sich gegen den Bilderdienst
und damit gegen die Verehrung anderer Gotter (vgl. auch Dtn. 4,19).

Fiir den Schreiber ist der Gott, der im Dekalog am Wort ist, derjenige



EXODUS 20,22-26 61

Gott, der in Ubereinstimmung mit seiner Einzigartigkeit (vgl. Dtn. 6,4) an
einem einzigen Ort inmitten von Israel wohnen mochte und der durch
seinen ‘Namen’ (§ém) in seinem Heiligtum gegenwirtig ist (Dtn. 12) (vgl.
Houtman*, Exodus, III, S. 312ff.). Dieser Gott mochte nicht, daB in
seinem Heiligtum eine Verehrung anderer Gotter stattfindet (vgl.
Il Reg. 21,7; 23.4; Ez. 8,91f.).

3.2.4 Von Israel wird im Dekalog Monolatrie gefordert. Die Existenz
anderer Gotter wird nicht zur Diskussion gestellt (vgl. Dtn. 4,19; 29,25; s.
daneben z.B. Jes. 45,6.14.21). Ebensowenig ist im Dekalog die Rede von
einer ‘Entzauberung’ der Gotzenbilder und von einer daraus resultie-
renden Demaskierung der durch die Bilder reprisentierten Gotter
(Dtn. 4,28; 27,15; 1l Reg. 19,18; Jes. 2,8; 40,191t.; 41,7; 44,91f; 46,6f;
Jer. 10; Hos. 13,2; Hab. 2,18f; Ps. 115,4ff.; 135,16f.; vgl. Weish. 13-
15;' Jub. 11,4.16; 22,18; ZusDan. [Bel und der Drache]; Epler,;
Act. 17,23ff,; 19,26f.; und s. auch Ex. 32,20; Jdc. 6,25). Eine exklusive
JHWH-Verehrung wird gefordert, weil JHWH ausschlieBlich mit Israel
eine personliche Bindung eingegangen ist (vgl. Dtn. 4,20; 29,24).

Das Gebot verbietet die Verehrung anderer Gétter im Heiligtum
JHWHs in Gestalt von Bildern. Daraus darf nicht konkludiert werden, daf3
eine Verehrung anderer Gotter auBlerhalb von JHWHs Heiligtum, auBer-
halb von JHWHs Angesicht, moglich sei, unter Aufrechterhaltung der
Verbindung mit ihm. Das Gebot bezieht sich auf die rechte Verehrung
von JHWH und ist an JHWH-Verehrer gerichtet. DaB3 diese ein Heiligtum
eines anderen Gottes besuchen oder an dessen Kult auf andere Weise
partizipieren (vgl. z.B. Jer. 19,13; Zeph. 1,5), kommt nicht in Frage. Wer
sich daran versiindigt, ist in die Kultgemeinschaft eines anderen Gottes
iibergewechselt (vgl. 23,24.32f ; 34,14.16).

Lediglich Bilder werden in 20,4 explizit genannt. Natiirlich ist damit
die Priasenz anderer Goétter im JHWH-Heiligtum in Gestalt einer Mazzebe
oder eines anderen Kultobjekts (vgl. 34,13f,; Lev. 26,1; Dtn. 16,21f) oder
auf andere Weise (vgl. Il Reg. 18,4; Ez. 8,10-12) nicht implizit erlaubt,
ebensowenig wie die Verehrung anderer Gotter in Gestalt von Astral-
korpern (vgl. z.B. Dtn. 4,19; II Reg. 21,3.5; 23,4.5.12; Ez. 8,16).

3.2.5 Wie bereits angedeutet, steht meiner Meinung nach die Frage, ob
JHWH abgebildet werden darf, im Dekalog nicht zur Debatte."” Die
Bildlosigkeit von JHWH wird vorausgesetzt. Oft denkt man hieriiber
anders und versteht 20,4-6 als eigenstindiges Verbot der Anfertigung von

" Vgl. E. Kutsch, “‘Du sollst dir kein Gottesbild machen’. Zu Weisheit Salomos 14, 157,
in: Alttestamentlicher Glaube und Biblische Theologie (FS H.D. PreuB), Stuttgart usw. 1992,
S. 279-286.

" Vgl. bereits H.Th. Obbink, “Jahwebilder”, Z4W 47 (1929), S. 264-274.




62 KAPITEL 1l

JHWH-Bildern (z.B. Kruyswijk, S. 74f.), manchmal unter Hinweis auf
den kompositionellen Charakter des heutigen Textes: 20,5 habe urspriing-
lich unmittelbar an 20,3 angeschlossen; dadurch entsteht der Eindruck,
daB auch 20,4 gegen andere Gotter gerichtet sei (z.B. Childs, S. 406f.;
Kruyswijk, S. 64ff.).

M.E. ist die dargestellte Argumentation nicht stringent. Das Verbot zur
Herstellung von Kultbildern findet sich wiederholt im Pentateuch (20,22f;
34,17; Lev. 26,1; Dtn. 4,15ff.; 27,15), stets aber im Sinne einer Ableh-
nung der Verehrung anderer Gotter. Setzt man voraus, daf3 20,4 urspriing-
lich gegen die Herstellung von JHWH-Bildern gerichtet war, dann muf
konkludiert werden, daB der Vers im heutigen Text durch die ‘Umklam-
merung’ von 20,3 und 20,5 zu einem Element im Gebot geworden ist,
keine anderen Gétter zu verehren.

3.2.6 Eine vdllig andere Sicht in bezug auf das Bilderverbot bietet
Dohmen (vgl. auch Hossfeld, S. 86ff.). Er zieht weitreichende Schlufifol-
gerungen aus dem Umstand, daB in 20,5 vor kol-“miind ein waw-copulati-
vum steht, nicht aber in Dtn. 5,8 (S. 213ff.). Seiner Meinung nach werde
hieraus ersichtlich, daB im Deuteronomium das Bilderverbot im Schatten
des Gebotes stehe, andere Gotter zu verehren (/ahem in Dtn. 5,9 beziehe
sich auf 5,7). In Ex. 20 sei hingegen durch die Einfiigung des waw das
Bilderverbot zu einem selbstindigen Verbot geworden (/dhem in 20,5
beziehe sich auf pesal wkol-‘mind in 20,4).*° U.a. aufgrund dieser

* In 20,4 folgt auf den Status absolutus peeseel die Formulierung w'kol-t'mind. Dohmen,
S.198f, 209f, 213ff, 226ff, ist der Ansicht, dab die Version von 20,4 eine bewuBte
Korrektur der Formulierung von Dtn. 58 sei und dab durch die Hinzufligung eines waw an
kol-rmiind das Verbot eine Ausweitung in bezug auf Dtn. 5,8 erfahren habe. Unter Verweis
auf Lev. 26,1 und Din. 4,16-18 behauptet er, daB 20,4 nicht blof Bilder, sondern Abbildun-
gen allgemeiner Art im Rahmen des Kultus verbiete. In Exodus ist seiner Meinung nach
durch die Anderung der Formulierung — auf ‘sh folgt ein doppeltes Objekt; 20,5 (/ahem)
schlieBt dann gut auf 20,4 an — dem Bilderverbot eine eigenstidndigere Position eingerdumt,
als dies in Dtn. 5 der Fall ist. MLE. bictet das waw-copulativum in 20,4 eine zu schmale
Basis fiir solch weitreichende SchluBfolgerungen von Dohmen (vgl. A. Graupner, ZAW 99
[1987], S. 311ff), wobei vieles dafiir spricht, Dtn. 5 als jiinger als Ex. 20 zu betrachten
(vgl. Houtman*, Exodus 111, S. 21f.). Wahrscheinlich muB das waw als waw-explicativum
verstanden werden (im Sinne von: dies Gebot gilt fur alles Geschaffene, das ...). Als Objekt
scheint Frmind weniger gut zu ‘sh zu passen, es sei denn, man versteht es als ‘Abbildung
von Gestalten’ oder das folgende “Ser als ‘von etwas’ (z.B. Dasberg). Ersteres bereitet
semantische Schwierigkeiten, letzteres ist grammatisch problematisch (s. jedoch KoSynt
& 380i). So ist zu erwigen, ob mit der Formulierung von Dtn. 5.8 keine Verdeutlichung
beabsichtigt ist. Dohmens Standpunkt ist nicht iiberzeugend. Das zweite Gebot hat wie
{ibrigens auch Dtn. 4,16-18 ausschlieflich Bezug auf die Verehrung von Bildern. Daraus
darf nicht abgeleitet werden, daB das Gebot andersartige Abbildungen (vgl. Ez. 8,10-12 und
s. Schroer*, S. 71ff)) oder eine Mazzebe (vgl. Lev. 26,1) zugestehe. Explizit werden jedoch
ausschlieBlich die Kultbilder als illegitim bezeichnet. wkol-fmind in 20,4 kann man am



EXODUS 20,22-26 63

Hinweise rekonstruiert Dohmen die Entwicklungsgeschichte dieses
Gebotes. Er ist der Ansicht, daBl das Verbot im Dekalog in vier Phasen
entstanden sei (S. 223ff.) und die Version in Dtn. 5 #lter sei als die von
Ex. 20. Als zwei Seiten einer Medaille habe urspriinglich neben dem
Verbot, Bilder zu machen, ein Verbot bestanden, andere Gotter zu
verehren. Im Exil seien dann in Ubereinstimmung mit der dortigen
Situation beide Verbote miteinander kombiniert worden und durch die
Zufiigung von Dtn. 5,9a das Bildverbot zu einem ‘Unter- oder Spezialfall’
des Gebotes, andere Gotter zu verehren, geworden (S. 229): andere Gotter
kannte man hauptsdchlich in Form von deren Bildern. In nachexilischer
Zeit, als der Monotheismus konkrete Gestalt annahm, sei das Bilderverbot
in der Kontroverse mit anderen Religionen zum ‘Hauptgebot’ geworden.
Diese Tendenz resultierte dann in der Version des Bilderverbots von
Ex. 20, aus der Hand eines Redaktors des Pentateuch. Das Bilderverbot
sei ein selbstindiges Gebot geworden. Es verbietet den Gebrauch jeglicher
Art von Abbildungen im Kultus. Auch durch seinen Umfang stellt nun
das zweite Gebot das erste in den Schatten (vgl. auch S. 277).

3.2.7 Der Dekalog fordert keinen bildlosen JHWH-Kult, sondern setzt
diesen voraus. Dessen ungeachtet kann die Frage nach dem Ursprung der
Bildlosigkeit der JHWH-Verehrung gestellt werden. Ich streife diesen
Punkt im Zusammenhang mit einer kurzen Besprechung der Frage nach
dem Ursprung der Forderung einer exklusiven JHWH-Verehrung. Der
Standpunkt, den man beziiglich der genannten Fragen einnimmt, wird
(u.a.) dadurch bestimmt, welchen Wert man dem Bild zumif3t, das das AT
von der Geschichte der Religion Israels zeichnet, und der Rolle, die man
darin Mose zuschreibt (vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 84f., 98f.).

Von konservativer Seite werden die Forderungen von Ex. 20,3-5 auf
Mose zuriickgefiihrt (z.B. Kruyswijk, S. 88f.). Auch von anderen wird ein
hohes Alter verteidigt (z.B. de Moor, S. 115f.,, 143, 169f.). Es ist nicht
auflergewodhnlich anzunehmen, daB die exklusive und bildlose JHWH-
Verehrung einen nomadischen Ursprung hat und da3 die Propheten fiir die
Umarbeitung in einen intoleranten Monolatrismus verantwortlich waren

besten ad sensum wiedergeben mit: ‘ja, von keinem einzigen Wesen’. Alle lebenden Wesen
sind im Verbot inbegriffen. Mittels “Ser und den folgenden Wortern wird dies nochmals
unterstrichen. Das Verbot bezicht sich auf den gesamten kosmischen Bereich. Alle mdogli-
chen Bilder mit einer menschen- oder tierformigen Gestalt fallen darunter (vgl. Din. 4,16-18
und s. Schroer*, S. 69ff., 161ff). Mit “das Wesen/die Gestalt im Himmel’ sind (imposante)
Visgel gemeint (vgl. Houtman*, Himmel, S. 11) und nicht etwa Astralkorper (vgl. LV: ‘am
Himmel’), wie z.B. auch Kruyswijk, S. 63; Schroer*, S. 257ff., meinen. Diese Auffassung
ist alt und begegnet bereits bei Pseudo-Philo, IX, 6, ist aber nicht wahrscheinlich. Die
Himmelskorper werden unmittelbar verehrt (z.B. Dtn. 4,19; Jer. 8,2; Ez. 8,16).




64 KAPITEL 111

(z.B. Dohmen, S. 237ff.).*' M.E. erfolgt dies aber mit unzureichenden
Argumenten. Die Forderung nach Bildlosigkeit setzt eine Bilderverehrung
voraus. In einer Welt, wo Bilderverehrung gang und gibe war, resultiert
sie wie selbstverstindlich aus der Forderung nach exklusiver Verehrung
einer bestimmten Gottheit als dem einzigen und unvergleichlichen Gott.
[lustrativ ist in diesem Zusammenhang die dgyptische Aton-Verehrung:
in einer sedentéren, polytheistischen Gesellschaft mit einer bunten Vielfalt
an Bilderverehrung wurde die Forderung nach Monolatrie erhoben. Deren
geistlicher Vater war Amenophis IV./Echnaton (14.Jh. v.Chr.). Der von
ihm angestrebte rigorose Monotheismus, die exklusive und bildlose Aton-
Verehrung, wird hier und da — mit guten Grimden — als historische
‘Parallele’ der Entstehung von Israels exklusiver und bildloser JHWH-
Verehrung angefiihrt (vgl. z.B. de Moor, S. 42ff.; Millard, und s. Ass-
mann, S. 142ff)). Eine andere Frage ist, ob der Aton-Monotheismus das
Entstehen von Israels Monotheismus beeinflut hat (u.a. Sarna, S. 151ff.,
bestreitet dies).

Gutmann (Prolegomenon, S. XXIV-XXX) betont, daB religitse Refor-
men mit der Forderung nach exklusiver Verehrung einer bestimmten
Gottheit vor allem als Instrument politischer Strategie, mit dem Ziel der
nationalen Einheit, verstanden werden miissen. In bezug auf Israel ver-
weist er auf die Josianische Reform (II Reg. 22-23), die seiner Meinung
nach die Starkung der Monarchie intendierte. Das AT stellt die Verehrung
von JHWH als dem Gott Israels als Faktor dar, der die israelitischen
Stimme ‘seit Agypten’ zusammenband. Dieser Beginn liegt im Dunkel
der Geschichte verborgen. In bezug auf die spitere Zeit, der Zeit des
geteilten Reichs und vielleicht schon davor, gibt es angesichts des Ono-
mastikons des AT und der archiologischen Befunde (vgl. Tigay, passim)
keinen Grund zu der Annahme, die Religion Israels sei polytheistisch
gewesen.” Ebensowenig liegen ausreichende Griinde fiir die Ansicht vor,
daB die Verehrung JHWHs in Form eines Bildes im alten Israel legitim

* Siche hingegen Mettinger, S. 135ff., der glaubt, daB der westsemitische Anikonismus
auch in Israel beheimatet war und das Verbot, Bilder zu verehren, auf dem Hintergrund der
anikonischen Kultur verstanden werden miisse. Die Gottesverehrung sei mittels Mazzeben,
aufgerichteten Steinen, die als Reprisentanten von Gottern fungierten, erfolgt. So sei es ein
Spezifikum in Israel gewesen, daB der Anikonismus im Rahmen der ‘JHWH-allein-Bewe-
gung’ zum Programm erhoben wurde und entschieden Einspruch erhoben wurde gegen den
Gebrauch von Bildern, was auch den Gebrauch von Mazzeben betraf.

2 Zu dieser Ansicht s. z.B. S. Ackerman, Under Every Green Tree. Popular Religion in
Sixth-Century Judah, Atlanta 1992; Dietrich & Loretz, S. 76ff., 88ff; D.V. Edelman (Hg.),
The Triumph of Elohim. From Yahwism to Judaisms, Kampen 1995; M. Smith, The Early
History of God, San Fransisco 1990, S. 145ff; H. Niehr, Der héchste Gott, Berlin/New
York 1990, S. 183f.



EXODUS 20,22-26 65

gewesen und das erste und zweite Gebot das Resultat eines Entwicklungs-
prozesses sei, der erst in exilisch-nachexilischer Zeit zum AbschluB
gekommen ist.”

Die Auffassung, daB in Israels Kult JHIWH-Bilder existierten, ist nicht
neu. Sie wurde auch von Alttestamentlern am Ende des vorigen Jahrhun-
derts und in den ersten Jahrzehnten dieses Jahrhunderts verfochten. Allem
Anschein nach war jedoch die Forderung einer exklusiven und bildlosen
Verehrung tief in der israelitischen Religion verwurzelt. Fiir die Ansicht,
daB sie erst in spiterer Zeit formuliert worden ist, existiert jedenfalls kein
iiberzeugender Beweis (vgl. Hallo, S. 2f.; Keel & Uehlinger, S. 472f).
Diverse, wahrscheinlich alte Texte verbieten die Herstellung von Gottes-
bildern und deren Aufrichtung und Verehrung neben JHWH (20,23;
34,14.17; vgl. auch 22,19; 23,13; Dtn. 16,21f,; Ps. 81,10). Die Vorstel-
lung, daB JHWH der (nationale) Gott von Israel ist (vgl. Jdc. 11,24;
I Sam. 26,19; Il Reg. 5,17, und s. auch Dtn. 4,28; Hos. 9,3-5 und II Reg.
3,27) und Israel ihm daher Hingabe schuldig ist, hat tiefe Wurzeln.
Besonders in der spiteren Konigszeit lief JHWH, offensichtlich unter
starkem fremdlidndischen EinfluB, Gefahr, seine Position im offiziellen
Kult mit anderen Gottheiten teilen zu miissen (vgl. z.B. Il Reg. 16,101f;
21,2ff.; 23,4ff.). Ubrigens l#Bt sich aus dem Umstand, daB das Verbot an
verschiedenen Stellen und in verschiedener Formulierung begegnet,
ablesen, daB JHWHs Position tfter bedroht gewesen ist.**

Wie sehr die Darstellung der Religionsgeschichte Israels auch immer
von der Ansicht der (des) Schreiber(s) von Genesis bis Konige hieriiber
durchdrungen ist — JHWH, der Gott Israels, fordert exklusive und
bildlose Verehrung auf einem vom ihm angezeigten Ort —, bedeutet dies
noch nicht, daB aus der Erw#hnung von Bildern zur Représentation
JHWHs im AT (Jdc. 17-18; I Reg. 12,28) der logische Schlufl gezogen
werden darf, dal im alten Israel die Verehrung JHWHs in Form eines
Bildes legitim war. Die Moglichkeit eines religidsen Verfalls darf nicht
per definitionem ausgeschlossen werden (vgl. de Moor, S. 172, 203;
Korpel*, S. 92f, 128). Es ist aber durchaus méglich, daB JHWHs An-
spruch auf Exklusivitit die Verehrung von Hausgdttern nicht ausschloB (s.
4.2.8).

3 g0 z.B. Dietrich & Loretz, S. 112ff, vgl. S. 100f., 108, 110; s. auch O. Loretz, Ugarit
und die Bibel, Darmstadt 1990, S. 210ff,; C.D. Evans, “Cult Images, Royal Policies and the
Origins of Aniconism”, in: S.W. Holloway & L.K. Handy (Hg.), The Pitcher is Broken.
Memorial Essays for G.W. Ahlstrom, Sheffield 1995, S. 192-212; B.B. Schmidt, “The
Aniconic Tradition. On Reading Images and Viewing Texts”, in: Edelman (Hg.), S. 75-105.

2 Zu den unterschiedlichen Positionen in bezug auf die Geschichte des alttestamentlichen
Bilderverbots s. z.B. Kruyswijk, S. 91ff., u.a.; Dohmen, S. 236ff.




66 KAPITEL 1II
3.2.8 Im AT wird JHWH auf anthropomorphe Weise* und sogar auf
theriomorphe Weise (Hos. 5,14; 11,10; 13,7f) beschrieben (Korpel*,
S. 352ff). Trotzdem muf sein Kult bildlos bleiben. Warum?

Verschiedene Antworten wurden gegeben: Gott ist Geist und sei darum
nicht abbildbar; der Mensch ist das Bild Gottes, andere Bilder seien daher
nicht notig; JHWH offenbart sich nicht in einem Bild, sondern in der
Geschichte; die Bildlosigkeit des Kultus verhindert, daB Menschen JHWH
mittels Magie in ihre Macht bekommen; die Bildlosigkeit sei ein Rudi-
ment aus Israels nomadischer Vergangenheit; durch seine Vergangenheit
fehle es Israel an Sinn fiir Kunst und Kultur; es sei eine AuBerung von
Widerstand gegen den Luxus des Kulturlandes; es ist lebensgefihrlich,
Gott zu sehen; usw. (s. Ubersicht bei Kruyswijk, S. 212ff.; Dohmen,
S. 25ff.). Ich verzichte darauf, auf alle Ansichten einzugehen, und be-
gniige mich mit einigen Anmerkungen.

In der religiosen Verehrung ist das Bild nicht mit einer bestimmten
Gottheit identisch. Das Bild reprisentiert die Gottheit. Das Heilige wird
dadurch sichtbar auf Erden prisent gemacht. Die Gottheit tritt dadurch in
die Nidhe des Menschen. Die Religion des AT ist bildlos. Das bedeutet
allerdings nicht, daB das Bediirfnis auf JHWHs Nihe im AT fehlt. Im
Gegenteil (s. Houtman*, Exodus, 1II, S. 313ff.). Aus dem AT kann abge-
leitet werden, dal zumindest in einer bestimmten Phase der Geschichte
Israels ein konkreter Gegenstand, die Lade, dieselbe Funktion erfiillte wie
das Bild in anderen Religionen (s. Houtman*, Exodus, III, S. 359ff.,
365f., 375f.). Diese Auffassung wurde zugunsten anderer, spirituellerer
Vorstellungen von JHWHs Gegenwart im Heiligtum fallengelassen.®
Das Bild bleibt tabu.

Im AT wird nur im Deuteronomium die Bildlosigkeit des JHWH-Kultes
motiviert. Sie reprisentiert offensichtlich den Standpunkt der (des)
Schreiber(s) von Genesis bis Konige. Das Bilderverbot wird unter Hin-
weis auf die Art und Weise der Offenbarung JHWHs am Sinai/Horeb
motiviert: horbar, aber fiir menschliche Augen verborgen (Dtn. 4,12.15;
vgl. Ex. 20,22.23). So wird indirekt eine Beziehung gekniipft mit dem
Wesen JHWHs und mit seinem Namen, dem Tetragrammaton (genannt in
Ex. 20,1), mit dem er angerufen werden mochte (vgl. 3,15).

Verschiedenes fithrt zu folgender Antwort auf die Frage nach dem
Warum der Bildlosigkeit des JHWH-Kultes: JHWH ist ein unvergleichli-

¥ Korpel*, S. 88ff; Kruyswijk, S. 164ff;; zu JHWHs Angesicht und dem Heiligtum s.
Houtman*, Exodus, 1, S. 51f.

% Der ‘Name’ (§ém) oder die ‘Herrlichkeit' (kdbdd) JHWHs. S. dazu z.B. T.N.D.
Mettinger, The Dethronement of Sabaoth, Lund 1982; U. Struppe, Die Herrlichkeit Jahwes
in der Priesterschrift, Klosterneuburg 1988. Vgl. Houtman*, Himmel, S. 366ff.




EXODUS 20,22-26 67

cher Gott; er kann sich nur verschleiert, in Selbstverhiillung, seinem Volk
offenbaren (vgl. z.B. 19,9.16.18-20; 20,18.21); auch in seinem Namen
gibt er sich nur bedingt zu erkennen (vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 95); er
ist der absolut Andere (vgl. Kruyswijk, S. 222ff.), der Einzigartige; eine
Verehrung in Form eines Bildes raubt ihm seine Einzigartigkeit und
degradiert ihn auf die Ebene aller anderen Gétter (s. 3.2.3). Durch seinen
bildlosen Kult muf Israel den besonderen Charakter seiner Beziehung zu
JHWH, seine auserwihlte Position unter den Vdlkern (vgl. Ditn. 4,20.
32ff.; 29,27, und s. Ex. 19,5) unter Beweis stellen.

3.2.9 Ex. 20,4 verbietet die Herstellung von Kultbildern, nicht aber die
Anwendung bildender Kunst im JHWH-Heiligtum. Das Gebot war sicher
nicht als Hemmschuh flir die bildende Kunst im allgemeinen gedacht.
JHWHs Zeltheiligtum beinhaltete Abbildungen von Kerubim (25,20;
26,1.31). Der Salomonische Tempel war mit zahlreichen Ornamenten ver-
ziert (I Reg. 6,23ff.). Das dazugehorige Wasserbecken, das ‘Meer’, wurde
von Rinderfiguren getragen (I Reg. 7,23ff.). Die Kunstfertigkeit eines
Bezalel und anderer Handwerksleute wurde als Gabe JHWHs betrachtet
(31,1-6). Viele Belege aus dem AT konnen zur Untermauerung der
Behauptung genannt werden, daB Produkte der bildenden Kunst im alten
Israel Uiberall anzutreffen waren (s. Schroer*, passim).

3.2.10 Die ‘Wirkungsgeschichte’ des Bilderverbotes ist umfassend, viel-
gestaltig und steht in starker Abhingigkeit vom historischen und ge-
sellschaftlichen Kontext, in welchem das Verbot aufs neue gehort und zur
Sprache gebracht wurde.”” So interpretierten z.B. — aus apologetischen
Motiven — Philo und in noch stirkerem Mafe Josephus das Bilderverbot
als ein Verbot des Herstellens einer Abbildung lebendiger Wesen im
allgemeinen (vgl. Gutmann, S. 10ff;; Barnes Tatum, S. 187ff.), wéhrend
in der LXX das Verbot nicht auf die Herstellung von Abbildungen,
sondern von Gotzenbildern zielt (vgl. Barnes Tatum, S. 183ff.). Indem
man 20,4-6 von 20,3 isolierte und einen eigensténdigen Platz einrdumte®
und/oder indem man groBen Nachdruck auf 20,4 legte, jedoch 20,5a
(Verehrung!) weniger Aufmerksamkeit schenkte, wurde mit dem Verbot
der Bildersturm und eine rigorose Einschrinkung der bildenden Kunst
legitimiert.

Insbesondere im Islam fillt das Bilderverbot mit einem Verbot der
figurativen Kunst zusammen. Allerdings sind im Islam religiose Abbil-
dungen von Personen bekannt. In der Kunst liegt jedoch, obwohl sich ein
Bilderverbot nicht im Koran findet, aufgrund einer in der Tradition ver-

7 Vgl. J. Gutmann, in: ders. (Hg.), S. 3-16; vgl. S. XIff.
% Wie z.B. in der Ostkirche, im reformierten Protestantismus und in der Anglikanischen
Kirche.




68 KAPITEL III

wurzelten Abkehr von Bildern der ganze Nachdruck auf nichtfigurativer
Kalligraphie und Ornamentik. Ebenso wie im Islam ist auch im Judentum
das Bilderverbot ein fruchtbarer Nihrboden fiir das Entstehen abstrakter
Kunst geworden. Daneben hat gleichwohl auch die figurative bildende
Kunst stets eine wichtige Rolle gespielt. So finden sich sogar Abbildun-
gen von den Hénden Gottes (u.a. in der Synagoge von Dura Europos
[3.Jh.]). Im Mittelalter wurde der Gebrauch von Abbildungen, wenn auch
nicht ohne Diskussion und Streit, sowohl in der Ostkirche (Ikonen) als
auch in der Abendlidndischen Kirche sanktioniert. Mit der Reformation
verschwanden sie aus den protestantischen Kirchen. Sie gingen allerdings
dem Protestantismus nicht definitiv verloren. In Palisten und Hédusern von
Vermdgenden wurden allerlei biblische Personen als Kunstwerk verewigt:
eingeschnitzt in holzerne Panelen oder auf Tiicher gepinselt oder auf Ge-
brauchsgegenstinden abgebildet.

Kurzum, im allgemeinen bildete das Bilderverbot im Juden- und
Christentum keine Barriere fiir die Entfaltung religids-figurativer Kunst,
fur Abbildungen biblischer Szenen in schon illustrierten Manuskripten,
auf herrlichen Wandmalereien usw.*

In der Geschichte der Interpretation wurde 20,3-6 im weiteren Sinne als
ein Verbot verstanden, sein Vertrauen auf jemanden oder etwas andere
neben oder anstelle des einzig wahren Gottes zu setzen, und im positiven
Sinn als Gebot, sich von ganzem Herzen Gott hinzugeben und ihm zu
vertrauen, der der Retter und Befreier ist (vgl. 20,2), und all das zu
meiden, was die Verehrung des einen Gottes ausschlieBt oder schmilert,
worunter auch ‘Bilder’ des eigenen Geistes, Ideologien und von Menschen
entworfene Gottesvorstellungen zu zahlen sind.*

3.2.11 Wie gesagt, beinhaltet 20,22-26 dieselbe Thematik wie 20,3-6.
Hingegen legt 20,22-26 dar, wie der heilige Ort konkret auszusehen hat.
So wird néher auf die Forderungen eingegangen, welche der gottgeweihte
heilige Ort erfiillen muB. Ein Brandopferaltar ist dort unverzichtbar. Er ist

* Zur Wirkungsgeschichte des Bilderverbots s. TRE, VI, Sp. 521-557; diverse Beitriige
der unter 3.1 genannten Werke von Dohmen & Sternberg; Gutmann, und ferner: M. Aston,
England's lconoclasts. Laws Against Images, Oxford 1988; C.M.N. Eire, War Against the
Idols. The Reformation of Worship from Erasmus to Calvin, Cambridge 1986; S.I. Hallet,
“The Role of Iconoclasm on I[slamic Art and Architecture”, in: E.B. Firmage uv.a. (Hg.),
Religion and Law. Biblical-Judaic and Islamic Perspectives, Winona Lake 1990, S. 301-
314; J. Milgrom, “Some Consequences of the Image Prohibition in Jewish Art”, in: Religion
and Law, S. 263-299.

" S. zB. Frage 94-98 des Heidelberger Katechismus; Calvin; Luther; vgl. T. Veijola,
“Der Dekalog bei Luther und in der heutigen Wissenschaft”, in: ders. (Hg.), The Law in the
Bible and in its Environment, Helsinki/Gdttingen 1990, S. 63-90 (S. T2fF).




EXODUS 20,22-26 69
fir das Heiligtum das wesentliche Attribut.’' Die Forderungen, denen
der Altar geniigen muB, werden beschrieben. Uberdies wird mitgeteilt,
daB nur derjenige Ort ein JHWH-Heiligtum sein kann, den JHWH durch
eine Manifestation seiner selbst als heiligen Ort ausgewiesen hat (vgl.
Gen. 28,16f.; Ex. 3,2-6 und s. Houtman*, Exodus, 1, S. 352f.).

Israels heiliger Ort zeichnet sich nicht durch die Anwesenheit von
Bildern (20,23), sondern durch einen Altar und durch die segnende
Prisenz JHWHSs aus (20,24b).*”

Gewohnlich betrachtet man 20,22-26 als Resultat eines wachstiimlichen
Prozesses und hilt das Verhiltnis zwischen 20,23 und 20,24-26 fiir nicht
urspriinglich. Auffallend ist der Ubergang von der 2.Plur. zur 2.Sing. Ich
begniige mich damit, darauf hinzuweisen, daB Conrad, S. 8ff., 20,24aq.
25ap.26a (mit einigen Anderungen) als Grundbestand betrachtet. Halbe*,
S. 442f., rechnet hierzu allerdings 20,24ae.26a, wihrend Dohmen,
S. 154ff., 169ff., 20,23b.24ac (mit einigen Anderungen) als urspriingliche
Einheit betrachtet. Was letzteres angeht, so ist im gegenwirtigen Text
zweifellos ein Kontrast zwischen 20,23 und 20,24-26 beabsichtigt (keine
Bilder, sondern ein Altar [s.0.]). Es wird vorgeschlagen, daBl aus 20,25 die
Entwicklung der Vorschrift ersichtlich wird: entsprechend der spéteren
Auffassung ist auch ein steinerner Altar legitim (Brin*, S. 24, 32).

3.2.12 Die Passage, die durch ihre Position zu Beginn des Bundesbu-
ches natiirlich die Aufmerksamkeit stark auf sich zieht, wurde seit alters
als recht problematisch empfunden, da die genannten Forderungen schein-
bar in Spannung stehen mit an anderen Stellen im AT formulierten funda-
mentalen Vorschriften. Einige Punkte seien kurz genannt:

1. Dtn. 12 fordert die Verehrung JHWHs an einem bestimmten, von
JHWH angewiesenen Ort; auch Ex. 20 stellt als Bedingung fiir eine
legitime Verehrung, daB der Kultort von JHWH selbst angewiesen wurde,
kennt aber nicht die Beschrinkung des JHWH-Dienstes auf einen einzigen
Ort.

3 Vgl. Th.A. Busink, Der Tempel von Jerusalem von Salomo bis Herodes, Leiden 1970,
S. 321f.

* Gottes segnende Gegenwart ist die Quelle von Leben, Freude und Wohistand (z.B. Jes.
12,6; Ps. 27; 36,8ff.; 63; 65; 68). S. z.B. IDBS, S. 680ft.; C. Barth, Die Errettung vom Tode
in den individuellen Klage- und Dankliedern des Alten Testaments, Zollikon 1947, S. 36ff,;
B.A. Levine, “On the Presence of God in Biblical Religion”, in: Religions in Antiguity
(Essays in Memory of E.R. Goodenough), Leiden 1968, S. 71-87; H. Spieckermann,
Heilsgegenwart. Eine Theologie der Psalmen, Gottingen 1989; S. Terrien, The Elusive
Presence, New York usw. 1978, S. 1611f,, 287ff. Wenn Gott sich verborgen hélt, ergreifen
die Michte des Unrechts, Todes und Verderbens ihre Gelegenheit (z.B. Ps. 18,4ff.; 30,2ff;
38; 71,20; 86,13ff; 88,4ff,; 142; 143). S. z.B. S.E. Balentine, The Hidden God. The Hiding
of the face of God in the Old Testament, Oxford 1983; L. Perlitt, “Die Verborgenheit
Gottes”, in; Probleme biblischer Theologie (FS G. von Rad), Miinchen 1971, S. 367-382.




70 KAPITEL 111
2. Fir das Zeltheiligtum ist ein Altar aus Kupfer vorgeschrieben, der
sich vollig vom Brandopferaltar von Ex. 20 unterscheidet; der Altar darf
gemdh Ex. 20 keine Stufen haben; der Tempelentwurf Hesekiels enthilt
aber einen Altar mit Stufen (Ez. 43,17); der in II Chr. 4,1 genannte Altar
des Salomonischen Tempels muflte angesichts seiner Héhe sehr wohl mit
Stufen ausgestattet gewesen sein; ob der Altar von Ex. 27 einen Aufgang
mit Stufen besaB, ist unklar.” Das Verbot, Stufen anzubringen, ist mit
dem Bedeckthalten der Geschlechtsteile motiviert. Vorausgesetzt ist
offenbar, daBB der Opferbringende ein Lendentuch bzw. einen einfachen
Kilt trigt und bei starker Aufwirtsbewegung der Beine seine Geschlechts-
teile sichtbar werden (vgl. I Sam. 6,14ff.20f.). In 28,42, wo die Verfer-
tigung von Schurzen vorgeschrieben wird, um die Geschlechtsteile der
Priester zu bedecken, scheint das Problem der EntbloBung der Ge-
schlechtsteile mittels Anpassung der Kleidung geldst worden zu sein. Die
vorgeschriebene Kleidung ist offenkundig auch fiir einen Altar mit Stufen
brauchbar.

3. In 20,23-26 werden die Israeliten allgemein angesprochen (vgl.
20,22). Auch die Aussage iiber den Dienst am Altar (20,26) ist augen-
scheinlich an sie gerichtet. DaB der Zugang zum Altar nur Aaron und
seinen Nachkommen vorbehalten ist (vgl. z.B. Ex. 29), scheint unbekannt
zu sein (vgl. 21,13f, und 24,5).

Sogar die Textabschnitte, die auf den ersten Blick mit Ex. 20 harmonie-
ren und die Ausfithrung des Altargesetzes von Ex. 20 zu beschreiben
scheinen (namlich Dtn. 27,5f. und Jos. 8,31), schlieBen bei nzherer
Betrachtung weniger gut an Ex. 20 an (vgl. z.B. Anbar, S. 306). Ex. 20
schreibt vor, daf der JHWH-Altar ‘aus Erde’ gemacht werden muB, und
bietet daneben die Moglichkeit, ihn mit unbehauenen Steinen hochzuzie-
hen. In ersten Linie kommt aber ‘Erde’ als Baumaterial in Frage. In den
damit zusammenhéngenden Passagen Dtn. 27 und Jos. 8 wird — es ist die
Rede von einer neuen Vorschrift ohne Bezug auf Ex. 20 — das Bauen
eines Altars exklusiv aus Steinen als Baumaterial geboten (vgl. auch
I Makk. 4,47). Ein Altarbau wird auch in 24,4 erwihnt. Der dortige Altar
wird aber nicht beschrieben (vgl. daneben I Reg. 18,30-32).

3.2.13 In der jidischen und christlichen Auslegung wurde versucht,
diese Unebenheiten zu harmonisieren. So wurde z.B. behauptet, daB das
Altargesetz von Ex. 20 nur wihrend der Wiistenwanderung in Kraft
gewesen sei und in gleicher Weise fiir die vorldufigen Heiligtimer galt,
wie z.B. das zu Silo, den von Gott erwéhlten Orten, wo die Bundeslade

* Der ‘Rand’ (karkob) des Altars (27,5) wird als ‘Umlauf” um den Altar interpretiert, auf
dem die Priester ihre Arbeit verrichteten. Vgl. dic Verwendung von ‘hinabsteigen’ in Lev.
9,22. S. zu dieser Frage Houtman*, Exodus, 111, S. 435f.




EXODUS 20,22-26 71

untergebracht wurde.**

Auch die Diskrepanzen in bezug auf das Baumaterial erfuhren eine
Erkldrung. So wurde behauptet, daB der hohle Brandopferaltar von Ex. 27
ein Altar von Erde und Steinen gewesen sei, weil er beim Gebrauch damit
aufgefiillt wurde.’® Oder aber, daB in 20,24 nicht ein Altar aus Erde
gemeint sei, sondern ein Altar, der auf bzw. in der Erde verankert werden
muBte (TNf, FTY, PTF und s. Mek., 11, 284; Raschi). Man hat es als véllig
selbstverstandlich betrachtet, daB 20,26 auf die aaronitischen Priester
bezogen werden muB, und meinte, daB der Satz mit w*’im (20,25) im
Lichte von Dtn. 27,5f. sich nicht auf eine vollkommen freiwillige Option
beziehe, sondern ebenso wie 20,24 als Gebot verstanden werden miisse
(Mek., I, 287f.; Raschi; vgl. auch Ibn Esra und Nachmanides).

Die Harmonisierungserkldrungen konnten sich allerdings nicht gegen
den Rationalismus der kritischen Wissenschaftler des 19.Jh. behaupten.
Deren Reprisentanten betrachteten die Diskrepanzen als Indiz fiir einen
EntwicklungsprozeB, den die Religion Israels durchlief. So wurde die
Diskrepanz zwischen Ex. 20 (mehrere Heiligtiimer) und Dtn. 12 (ein
einziges Heiligtum) zum entscheidendsten Baustein in Julius Wellhausens
Entwurf der Religion Israels (s. Houtman*, Pentateuch, S. 108ff., 279ff.).
Die in Reaktion auf Wellhausens Modell entworfenen Thesen, die den
Beweis liefern wollten, daB keine Spannung zwischen Ex. 20 und Dtn. 12
bestehe, konnen nicht befriedigen. Dies gilt z.B. fiir die Meinung, daf
Dtn. 12 keine Kulteinheit fordere, sondern Kultreinheit (s. z.B. Hout-
man*, Pentateuch, S. 289ff.), sowie fiir die These, da} sich Dtn. 12 auf
das eine Zentralheiligtum beziehe, aber Ex. 20 auf die ebenso legitimen
Lokalheiligtiimer (s. z.B. Paul, S. 242ff.; Sprinkle*, S. 42ff).

Daneben wurden, auch von nichtorthodoxer Seite, unterschiedliche
Erklirungen zur Bedeutung und Funktion von Ex. 20,24-26 vorgebracht.
In der Regel sind sie recht spekulativ und gekiinstelt. So meint Ehrlich,
der kol-hammagdém nicht im distributiven, sondern im qualitativen Sinne
verstehen will und fazkir anstelle von ‘azkir in 20,24 liest,*® daB
20,24.25 die Schlichtheit des Zweiten Tempels zu legitimieren suche. F.-
L. Hossfeld"” behauptet, daB das Altargesetz eine Vorschrift lediglich fiir
Mose sei, von der die Ausfiihrung in 24,4f berichte. Andere wollen im

* Eine Interpretationsgeschichte findet sich bei Paul, passim.

¥ g Mek., II, 284; TPs] zu 27,8; 38,7, bZev.; Raschi und z.B. Heinisch, Gispen,
Cassuto, aber auch Dillmann, Bhl.

% <JHVH verspricht hier also, er wolle sich an irgend einer seinem Namen errichteten
Stitte, wenn sie noch so einfach und bescheiden ist und ihr Altar bloss aus Erde besteht,
einstellen und Israel segnen’ (S. 346).

7 Der Dekalog. Seine spéten Fassungen, die originale Komposition und seine Vorstufen,
Freiburg/Gottingen 1982, S. 183.




72 KAPITEL III

Altargesetz eine Polemik erkennen, einen Widerstand gegen Kultzentrali-
sationsbestrebungen in Jerusalem (vgl. z.B. Conrad, S.15; Halbe*,
S. 377ff., 481f.). So erkennt z.B. Lohfink, S. 318f,, folgende Tendenz:
auch andere Heiligtiimer als das zu Jerusalem kommen fiir eine JHWH-
Verehrung in Betracht; ein Altar diirfe nicht, wie der in Jerusalem, mit
behauenen Steinen erbaut werden. C. Levin®® betrachtet das Bundesbuch
als ein ‘Gesetz der auBlerpaléstinensischen Exulantenschaft’ und behauptet,
daB Ex. 20,24b eine Zufiigung sei, die gegen das Zentralisationsgesetz
von Dtn. 12 gerichtet sei und das Bundesbuch daher fiir das Diasporaju-
dentum brauchbar mache.”® Criisemann*, S. 203f., spricht in Hinblick
auf 20,24 von einer Vor- oder Frithform der deuteronomischen Zentralisa-
tionsforderung und der hinter ihr stehenden Theologie. Er versteht den
Text auf dem Hintergrund der Konigszeit nach dem Untergang des Nord-
reichs und sieht dann folgende Tendenz: ‘Nicht alle traditionellen Jhwh-
Heiligtiimer sind eo ipso Orte seiner Présenz’ (S. 204).

Religionsgeschichtliche Fragen will ich an dieser Stelle nicht aufgreifen.
Uns interessiert insbesondere die Frage, warum die Schreiber des groBen
Werkes Genesis bis Konige gerade diese Verse (s. bereits 3.2.1) voran-
stellten und ob eine sinnvolle Erklarung fiir das Verhiltnis von Ex. 20 zu
Dtn. 12 aus der Sicht der Redaktion gegeben werden kann.

Fest steht, daB der Altar von Ex. 20 in der Tradition des Altarbaus der
Patriarchen steht, der an unterschiedlichen Orten nach einer Offenbarung
geschieht (Gen. 12,7f,; 13,18; 26,25; 35,7 u.a.; vgl. Houtman*, Exodus,
II, S. 387, und auch ders*., Exodus, 1, S. 340f., 352f.). So ist es nicht
unmdglich, daB die Redaktion die Meinung vertrat, daB die Praktik der
Erzviter in der Wiistenzeit fortgesetzt wurde und daB nach dem Sinai der
Opferkult darin seinen Platz einnahm. Die Praktik der Erzviter paft
ausgezeichnet zu einem Volk, das unterwegs ist. Uberdies ist fiir die
Redaktion die Verwirklichung der Forderung nach einem einzigen Heilig-
tum (Dtn. 12) abhéingig von der Verwirklichung der Ruhe, die erst unter
David und Salomo verwirklicht wurde (II Sam. 7,11); dies impliziert,
daB, nachdem sich Israel in Kanaan niedergelassen hatte, JHWH anfing-
lich keinen unverdnderlichen Wohnsitz hatte (vgl. Houtman*, Pentareuch,
S. 298f.). Aber ist die Redaktion nicht auf obengenannte Diskrepanzen

™ Die Verheiung des neuen Bundes, Gottingen 1985, S. 96, Anm. 94; ders., Der
Jahwist, Gottingen 1993, S. 430ff.

* Vgl. auch J. van Seters, “Cultic Laws in the Covenant Code (Exodus 20,22-23,33) and
Their Relationship to Deuteronomy and the Holiness Code”, in: Vervenne*, S. 319-345:
“The issue in the exilic period is no longer one of centralization of worship but of religious
survival, ... It (Ex. 20,24) allows for the simple construction of an altar in Jerusalem after
the temple’s destruction and the continuation of the cult there. It does not restrict worship to
that place ... (S. 329).



EXODUS 20,22-26 73

gestoBen, wie z.B. den markanten Unterschied zwischen dem Altar von
Ex. 20 und dem des Zeltheiligtums? An anderer Stelle habe ich vor-
geschlagen, daB vorausgesetzt wird, daf} der kupferne Altar von Ex. 27
mit Erde und Steinen gefiillt war (Houtman*, Exodus, 11I, S. 434). In
jedem Fall muf ernsthaft damit gerechnet werden, daB zwischen den
Redaktoren der Texte und den frithen Auslegern derselben kein Unter-
schied gemacht zu werden braucht und daB die Redaktoren iiber harmoni-
sierende Erkldrungen obengenannter Art fiir die vom westlich rationalisti-
schen Auge angezeigten Diskrepanzen verfiigten.

3.2.14 Die Information, die iiber den Altar von Ex. 20 gegeben wird, ist
begrenzt. Lediglich an einem einzigen Punkt wird die Bauweise néher
beleuchtet, und dies auch noch in einer Negation (20,26). Das zugestande-
ne Baumaterial wird genannt, wobei allerdings die Wahl des Materials
nicht begriindet wird. Erklirt wird einzig das Verbot, Stufen anzubringen;
doch diese Erkldrung wird oft als sekundér betrachtet. So konnen folgen-
de Fragen gestellt werden: Warum miissen die Steine unbehauen sein?
Warum diirfen keine Stufen angebracht werden?

Ich mochte die Fragen in umgekehrter Reihenfolge behandeln. Nach
einer Auseinandersetzung mit den verschiedenen Interpretationen (S.
53ff.) verteidigt Conrad selbst (S. 123ff)) die Ansicht, daB ein mit Stufen
versehener Altar zum Kult des ‘Hochsten Gottes’ gehorte und dafl solch
ein Altar keinen Platz in Israels Gottesdienst haben durfte, damit JHWHs
Anspruch auf absolute Herrschaft nicht angetastet wird. Solch eine
Erklirung bleibt unsicher. Angesichts von 20,26b hat sich jedenfalls im
Laufe der Zeit eine andere Erkldrung durchgesetzt. Verhindert muB
werden, daff im Kult die Genitalien des Opfernden sichtbar werden. Wem
gegeniiber miissen sie verhiillt bleiben? Fiir die Kultteilnehmer oder fir
die Gottheit? Bei letzterem hat man auch an das in den Steinen wohnende
Numen gedacht, vor dem die Geschlechtsteile verhiillt bleiben mufBten
(z.B. Baentsch). Offensichtlich griindet die Motivierung im Text, wie er
uns vorliegt, auf der Ansicht, daB alles, was mit Sexualitdt in Zusammen-
hang steht, als Tabu galt, da es eine Bedrohung der Heiligkeit JHWHs
darstellte (vgl. 19,10.15; Lev. 6,3; 15; 21,7.9.13ff.20; 22,4).

Auch das Verbot, Steine zu bearbeiten, wurde als Ausdruck einer primi-
tiven Religion verstanden: das Numen im Stein darf nicht erschrocken
und verjagt werden (z.B. Baentsch). Wahrscheinlicher ist jedoch, dal} die
Bearbeitung als eine Antastung der Heiligkeit betrachtet wurde und unbe-
arbeitetes Material als ‘natiirlich’, als heilig eingestuft wurde. Das Materi-
al, aus dem der MeiBel hergestellt wurde, wird nicht explizit genannt,
doch wurde offenbar an Eisen gedacht (s.0., 3.1.4), eine Metallart, die
weder fiir das Zeltheiligtum noch fiir den Salomonischen Tempel Ver-
wendung fand, dessen Anwendung und Gebrauch als Werkzeug offenkun-




74 KAPITEL III

dig eine Entweihung verursachte (vgl. [ Reg. 6,7 und 5,31f. und s. z.B.
AuS, VII, S. 9f.). Conrad, S. 32ff., gibt eine Ubersicht iiber verschiedene
Interpretationen. Er selbst versteht (S. 45ff.) die Bearbeitung als ein
Anbringen schiisselférmiger Hohlungen (fiir das Opferblut und Trankop-
fer) auf der Oberseite (‘Napflocher’) von steinernen Altdren und betrach-
tet auch dieses Verbot als einen Ausdruck des Widerstands gegen die
kanaanitischen Kultgebrduche und den Kult des ‘Hochsten Gottes’. Seiner
Meinung nach ist das ganze Altargesetz von einer antikanaanitischen
Tendenz getragen. Andere erkennen im Altargesetz einen Widerstand
gegen das Eindringen von Kultur und Luxus im Kult (z.B. Holzinger; s.
ferner Conrad, S. 21, 42, 123). Weil eine Erklirung fehlt, muB jede
Interpretation spekulativ bleiben. Theodoret (Quaest. in Ex., XL) behaup-
tet, dafl ein Altar aus Erde oder Steinen einfacher zu vernichten sei, so
daf} keine Bauwerke entstehen konnen, die andere zur Verehrung falscher
Gotter miBbrauchen konnen. Im Anschlul an diese Interpretation kann
man sich fragen, ob der Schreiber von Ex. 20 nicht bereits an Dtn. 12
(der Gottesdienst erhilt einen einzigen festen Ort) dachte und Israels
Gottesdienst in der Wiistenzeit bewuBt in die Tradition der Patriarchen
stellt, um den zeitlichen und vergéinglichen Charakter zu unterstreichen.
Der Naturaltar fillt nach Gebrauch wieder an die Natur zuriick und kann
nie ein Konkurrent zu JHWHs definitiver Wohnstitte sein.




KAPITEL IV

SCHULDSKLAVEREI
UNGLEICHE BEHANDLUNG VON MANN UND FRAU

4.1.1 Literatur

K. Baltzer, “Liberation from Debt Slavery after the Exile in Second
Isaiah and Nehemiah”, in: P.D. Miller uw.a. (Hg.), Ancient Israelite
Religion (FS F.M. Cross), Philadelphia 1987, S. 477-484; N. Brockmeyer,
Antike Sklaverei, Darmstadt 1987%; H.A. Brongers, “De betekenis van het
substantief 07198 in de juridische teksten van het Oude Testament”,
NedThT 3 (1948-49), S. 321-335; 1. Cardellini, Die biblischen ‘Sklaven’ -
Gesetze im Lichte des keilschrifilichen Sklavenrechts, Konigstein,
Ts./Bonn 1981; G.C. Chirichigno, Debt Slavery in Israel and the Ancient
Near East, Sheffield 1993; Z.W. Falk, “Exodus xxi 6”, VT 9 (1959), S.
86-88; M.l. Finley (Hg.), Slavery in Classical Antiquity. Views and
Controversies, Cambridge 1961; ders., “Die Schuldknechtschaft”, in:
H.G. Kippenberg (Hg.), Die Entstehung der antiken Klassengesellschafft,
Frankfurt am Main 1977, S. 173-204; M.I. Gruber, “Matrilineal Determi-
nation of Jewishness. Biblical and Near Eastern Roots”, in: D.P. Wright
u.a. (Hg.), Pomegranates and Golden Bells (FS J]. Milgrom), Winona
Lake 1995, S. 437-443; W.H. Hallo, “Slave Release in the Biblical World
in Light of a New Text”, in: Z. Zevit u.a. (Hg.), Solving Riddles and
Untying Knots (FS J.C. Greenfield), Winona Lake 1995, S. 79-93; J.M.
Hamilton, Social Justice and Deuteronomy. The Case of Deuteronomy 135,
Atlanta 1992; P. Heinisch, “Das Sklavenrecht in Israel und im Alten
Orient”, S¢tC 11 (1935), S. 201-118, 276-290; W. Houston, “*You Shall
Open Your Hand to Your Needy Brother’. Ideology and Moral Formation
in Deut. 15. 1-18”, in: J.W. Rogerson u.a. (Hg.), The Bible in Ethics,
Sheffield 1995, S. 296-314; V. Hurowitz, “‘His Master Shall Pierce His
Ear with an Awl’ (Exodus 21.6)”, PAAJR 58 (1992), S. 47-77; S. Japhet,
“The Relationship between the Legal Corpora in the Pentateuch in Light
of Manumissim Laws”, ScrHie31 (1986), S. 63-69; S.A. Kaufman,
“Deuteronomy 15 and Recent Research on the Dating of P”, in: N. Loh-
fink (Hg.), Das Deuteronomium, Leuven 1985, S. 273-276; N.P. Lemche,
“The Manumission of Slaves - the Fallow Year - the Sabbatical Year -
the Yobel Year”, VT 26 (1976), S. 38-59; ders., “The Hebrew and the
Seven Year Cycle”, BN 25 (1984), S. 65-75; A. Levy-Feldblum, “The
Law of the Hebrew Slave. The Significance of Stylistic Differences”,




76 KAPITEL 1V
BetM 31 (1985-86), S. 348-359 (Hebr.); O. Loretz, “Die Teraphim als
‘Ahnen-Gétter-Figur(in)en’ im Lichte der Texte aus Nuzi, Emar und
Ugarit”, UF 24 (1992), S. 133-178; ders., “Das ‘Ahnen- und Gétterstatu-
en-Verbot’ im Dekalog und die Einzigkeit Jahwes”, in: W. Dietrich &
M.A. Klopfenstein (Hg.), Ein Gott allein? JHWH-Verehrung und bibli-
scher Monotheismus im Kontext der israelitischen und altorientalischen
Religionsgeschichte, Freiburg/Gottingen 1994, S. 491-527; V.H. Mat-
thews, “The Anthropology of Slavery in the Covenant Code”, in: Levin-
son*, S. 119-135; I. Mendelsohn, Slavery in the Ancient Near East, New
York 1949; A. Phillips, “The Laws of Slavery. Exodus 21. 2-11”, JSOT
30 (1984), S. 51-66; J.P.M. van der Ploeg, “Slavery in the Old Testa-
ment”, VT.§ 22 (1972), S. 72-87; H. Rouillard & J. Tropper, “Trpym,
rituels de guérison et culte des ancétres d’aprés 1 Samuel XIX 11-17 et
les textes paralleles d’Assur et de Nuzi”, T 37 (1987), S. 340-361;
N. Sarna, “Zedekiah’s Emancipation of Slaves and the Sabbatical Year”,
in: H.A. Hoffner (Hg.), Orient and Occident (FS C.H. Gordon), Keve-
laer/Neukirchen-VIuyn 1975, S. 143-149; A. Schenker, “Affranchissement
d’une esclave selon Ex 21, 7-11”, Bib 69 (1988), S. 547-556; W.
Schwendemann, “Recht-Grundrecht-Menschenwiirde. Eine Untersuchung
von Ex 21,2-11 im Rahmen theologischer Anthropologie”, BN 77 (1995),
S. 34-40; J. van Seters, “The Law of the Hebrew Slave”, ZAW 108
(1996), S. 534-546; M. Stol, Een Babyloniér maakt schulden, Amsterdam
1983; K. van der Toorn, “The Nature of the Biblical Teraphim in the
Light of the Cuneiform Evidence”, CBQ 52 (1990), S. 203-222; J. Wein-
green, From Bible to Mishna, Manchester 1976, S. 133-142; D. van
Zijl & D.H. Odendaal, “Teks en konteks - ’n perspektief uit Eksodus
21: 1-6”, NGTT 32 (1991), S. 19-27.

4.1.2 Literatur zu 4.2.3

(Eine Auswahl): IDBS, S. 960ff.; TRE, X1, S. 417ff. (Lit); L.J. Archer,
Her Price is Beyond Rubies. The Jewish Woman in Graeco-Roman
Palestine, Sheffield 1990; G. Beer, Die soziale und religiose Stellung der
Frau im israelitischen Altertum, Tibingen 1919; P.A. Bird, “Israelite
Religion and the Faith of Israel’s Daughters”, in: D. Jobling u.a. (Hg.),
The Bible and the Politics of Exegesis (FS N.K. Gottwald), Cleveland
1991, S. 97-108; G. Braulik, “Haben in Israel auch Frauen geopfert?”, in:
S. Kreuzer & K. Liithi (Hg.), Zur Aktualitiit des Alten Testaments (FS G.
Sauer), Frankfurt am Main 1992, S. 19-28 (wahrscheinlich erkannte zuerst
Deuteronomium den Frauen das Recht zu opfern zu); C.V. Camp, “The
Wise Women of 2 Samuel. A Role Model for Women in Early Israel”,
CBQ 43 (1981), S. 14-29; G.I. Emmerson, “Women in Ancient Israel”,




EXoDUS 21,1-11 77

in: R.E. Clements (Hg.), The World of Ancient Israel, Cambridge 1989, S.
371-394 (lit.); K. Engelken, Frauen im Alten Israel. Eine begriffsge-
schichtliche und sozialrechtliche Studie zur Stellung der Frau im Alten
Testament, Stuttgart 1990; M.I. Gruber, “Women in the Cult According to
the Priestly Code”, in: ders., The Motherhood of God and Other Studies,
Atlanta 1992, S. 49-68; B.S. Lesko (Hg.), Women's Earliest Records from
Ancient Egypt and Western Asia, Atlanta 1989; C. Locher, Die Ehre einer
Frau in Israel. Exegetische und vergleichende Studien zu Deuteronomium
22, 13-21, Freiburg/Géttingen 1986; E. Otto, “Zur Stellung der Frau in
den dltesten Rechtstexten des Alten Testamentes (Ex 20, 14; 22, 15 f)”,
ZEE 26 (1982), S. 279-305; ders., “Das Eherecht im mittelassyrischen
Kodex und im Deuteronomium”, in: Mesopotamica - Ugaritica - Biblica
(FS K. Bergerhof), Kevelaer/Neukirchen-Vluyn 1993, S. 259-281; R. Pa-
tai, Sex and Family in the Bible and the Middle East, Garden City, New
York 1959; C. Pressler, The View of Women Found in the Deuteronomic
Family Laws, Berlin/New York 1993; A. Rofé, “Family and Sex Laws in
Deuteronomy and the Book of Covenant”, Henoch 9 (1987), S. 131-159;
B. Schmitz & U. Steftgen (Hg.), Waren sie nur schién? Frauen im Spiegel
der Jahrtausende, Mainz 1989; S. Schroer, “Weise Frauen und Ratgebe-
rinnen in Israel”, BN 51 (1990), S. 41-60; L. Stulman, “Sex and Familial
Crimes in the D Code. A Witness to Mores in Transition”, JSOT 53
(1992), S. 47-63; K. van der Toorn, Varn haar wieg tot haar graf. De rol
van de godsdienst in het leven van de Israélitische en Babylonische
vrouw, Baarn 1987; H. Utzschneider, “Patrilinearitit im alten Israel - eine
Studie zur Familie und ihrer Religion”, BN 56 (1991), S. 60-97; R.
Westbrook, “Adultery in Ancient Near Eastern Law”, RB 97 (1990), S.
542-580.

4.1.3 Ubersetzung

21,1 Hier folgen die Regeln, die du ihnen vorhalten sollst:

2 'Wenn du einen hebrdischen Sklaven kaufst, soll er sechs Jahre
arbeiten, aber im siebten (Jahr) darf er als freier Mann, ohne bezahlen zu
miissen, ausziehen.

3 Falls er allein gekommen ist, dann soll er allein ausziehen. Falls er
in Besitz einer Frau war, dann soll seine Frau mit ihm ausziehen.

4 Falls sein Herr ihm eine Frau gegeben hat und sie ihm Sohne oder
Tochter geschenkt hat, dann soll die Frau mit ihren Kindern das Eigen-
tum ihres Herrn bleiben, und er soll allein ausziehen.

5 Falls aber der Sklave nachdriicklich erklcrt: “Ich liebe meinen Herrn,
meine Frau und meine Kinder. Ich will nicht als freier Mann ausgehen”

6 dann soll ihn sein Herr vor die Gotter bringen, er soll ihn also an die

il




78 KAPITEL IV
Tiir oder an den Tiirpfosten bringen, und sein Herr soll einen Pfriem
durch sein Ohr stechen, so wird er fiir immer sein Sklave sein.

7 Wenn aber jemand seine Tochter als Sklavin verkauft, dann soll sie
nicht, wie dies fiir die Sklaven vorgeschrieben ist, ausziehen.

8 Fualls sie nach dem Urteil ihres Herrn, der sie fiir sich selbst vor-
gesehen hatte, nicht taugt, dann soll er sie freikaufen lassen; er hat kein
Recht, sie an ein fremdes Volk' zu verkaufen, weil er die Verbindung mit
ihr zerbrochen hat.

9 Und falls er sie fiir seinen Sohn bestimmt, dann muf§ er sie genauso
behandeln, wie Tichter behandelt werden.

10 Falls er sich noch eine Frau dazunimmt, darf er ihre Nahrung, ihre
Kleidung und die Geschlechtsgemeinschaft mit ihr nicht verkiirzen.

11 Falls er sie aber nicht entsprechend den drei genannten Vorschriften
behandelt, dann darf sie ausziehen, ohne bezahlen zu miissen, ohne Geld
zu geben’.

4.1.4 Exegetische Anmerkungen

21,1-2 w*’élleeh (vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 226f.), Sam.Pent.: '[h, vgl. Vulg.
miSpat, ‘Vorschrift’, ‘Regel’ (vgl. z.B. 15,25; 21,31; 24,3 und s. THAT, 11, Sp.
9991f.; ThWAT, V, Sp. 93ff.). tasim lifnéhem, ‘du sollst vorhalten’, Sprecher ist
JHWH, angesprochene Person ist Mose; diejenigen, an die er sich zu richten hat,
sind die Israeliten (vgl. 20,22). §jm (s. ThRWAT, V11, Sp. 761ff.), ‘legen’, ‘setzen’,
‘stellen’, wird im Bundesbuch mit den folgenden Nuancen gebraucht: ‘anweisen’
(21,13), ‘auflegen’ (+ ‘al; 22,24), ‘jmdm. vorhalten’ (+ lifné; 21,1). panim,
‘Angesicht’ (s. THAT, 11, Sp. 432ff.; ThWAT, VI, Sp. 629ff.; Houtman*, Exodus,
I, S. 50ff.), wird im Bundesbuch zur Bezeichnung von JHWH gebraucht, im
Kontext eines Besuchs im JHWH-Heiligtum (23,15.17) und ferner im Status
constructus mit vorausgehenden Pripositionen / (21,1; 23,20.23.27f.) und min
(23,21.29-31), das die Funktion einer Priposition erfiillt.

tigneeh, 2.Pers. sing.! Impf. von gnh, ‘kaufen’ (vgl. THAT, II, Sp. 650ft.;
ThWAT, VII, Sp. 63ff.), mit einem Sklaven als Objekt (vgl. Lev. 22,11; 25,44f ;
Koh. 2,7). Vgl. auch den Ausdruck mignat-kesef(Gen. 17,12£.23.27; Ex. 12,44):
‘eine gegen Bezahlung erworbene Person’, der gekaufte (nicht israelitische)
Sklave im Unterschied zu dem im Haus geborenen Sklaven. ‘ibri, ‘Hebrier’ (hier
als Adjektiv gebraucht; vgl. z.B. 2,11.13) ist ein vieldiskutierter Begriff. Meiner
Meinung nach ist es ein nomen gentiliciumund als solches synonym zu ‘Israelit’
(s. Houtman*, Exodus, I, S. 122ff)); ‘ebeed, ‘Sklave’, beschreibt den sozialen
Status der Person; ‘ibri (Alliteration) die Bevilkerungsgruppe, zu der er gehort
(vgl. Gen. 39,17, 41,12); gemeint ist der Sklave des eigenen Volkes im Gegensatz

' Vgl 21,2.13£23; 22,17.20. S. dazu W. Morrow, “A Generic Discrepancy in the
Covenant Code™, in: Levinson*, S. 136-151.




EXODUS 21,1-11 79

zum allochthonen Sklaven.? TO, TPsl: ‘Israelit’; Pesch.: ‘Judier’ (vgl. Jer. 34,9).
‘sechs’, auf ‘sechs’ folgt haufig ‘der siebte’ (16,26; 20,9.11; 23,10-12; 24,16;
31,15.17; 35,2; Lev. 23.3; 25,3f. usw.); der siebte Tag und das siebte Jahr
bezeichnen eine Wende nach einem Hohepunkt, den Tag bzw. das Jahr mit einem
vollig anderen Charakter als die Periode der sechs zuvor (vgl. Houtman*, Exodus,
I, S. 65ff.). §anim, Plur. (auch 23,10) von $and (s. ThWAT, VIII, Sp. 324ff.),
‘(lunares) Jahr’ (s. auch 23,14.16f.29). ja“bod, Sam.Pent.: j‘bdk, ‘... fir dich
arbeiten’, vgl. LXX, Vulg, Pesch. ‘siebten’, scil. ‘Jahr’; so explizit LXX, TNf.
jésé', in ua. LXX*F und TNT ist der Herr Subjekt: ‘sollst du ihn wegschicken’.
lahofSi, zu I° s. K6Synt § 332m; Brockelmann § 107iy; Williams § 278; hof5i ist
ein vielbesprochener Term.> Ob hof5i urspriinglich eine Bezeichnung fiir eine
gesellschaftlich nieder klassifizierte Person war und ob diese Bedeutung in Ex. 21
noch durchschimmert, ist Gegenstand der Diskussion; die angenommene Bedeu-
tung 1dBt sich aus dem AT nicht ableiten; in 21,2 und auch in 21,5.26.27 steht
hof5T im Kontrast zu “Sklave sein’ und hat die Bedeutung ‘Freier’ bzw. ‘Freigelas-
sener’, hinnam, Adverb (hen [vgl. THAT, 1, Sp. 387ff.; ThWAT, 111, Sp. 23ff] +
Bildungssilbe [vgl. Ges-K § 100g; Joiion § 102b]), ‘umsonst’, ‘gratis’.

21,3 b'gappé (Sam.Pent.: bgpjw), von ‘gaf (nur in Ex. 21,3.4), ein dunkler
Begriff, oft als ‘Karper® interpretiert (Dhorme*, S. 7; s. bereits Mek., III, 17; Ibn
Esra), kommt nur in der Phrase ‘nur mit seinem Korper’, d.h. ‘ohne Besitz’, vor.
In 21,3b wird dieser Besitzgegenstand der betreffenden Person genannt, woriiber
im Falle des Auszugs Meinungsverschiedenheiten entstehen kénnen. So bedeutet
b°gappé hier ‘alleine’ (vgl. Targume, LXX, Pesch.); Vulg.: cum quali veste
(21,3), cum vestitusua (21,4), ‘mit dem (seinem) Kleid’ (vgl. Raschi).

ba‘al (vgl. THAT, 1, Sp. 327ff.; ThWAT, 1, Sp. 706ff.), im Bundesbuch
bezeichnet ba'al als Substantiv einen Menschen (14x; 84x AT), sowohl im Sing.
(6x) wie im Plur. (8x als pluralis intensivus oder majestatis zur Bezeichnung einer
einzigen Person, z.B. K&Synt § 263k), als ‘Besitzer’, ‘Eigentiimer’ von Dingen
und Tieren (21,28.34; 22,7 im Sing.; 21,29[2x].34.36; 22,10.11.13.14 im Plur.)
und als Besitzer einer Frau, ‘der Ehemann’ (21,3.22; vgl. z.B. Dtn. 24,4). M_.
Mulder konkludiert aufgrund einer Ubersicht zum “profanen” Gebrauch von ba‘al,
daB es im AT ein Subjekt-Objekt-Verhdltnis bezeichne, aus dem sowohl die
dominierende Position des Subjekts gegeniiber dem Objekt erkennbar sei als auch
die (intime) Beziehung zwischen den beiden.' 'is§d, hier die dem Mann zu-
gehorende Frau, die Gattin (vgl. 4,20; 6,20.23.25; 18,2.5f; 20,17; 21,3f.5;

* Zu anderen, nicht iiberzeugenden Interpretationen siche z.B. K. Koch, VT 19 (1969), S.
78; J. Lewy, HUCA 14 (1939), S. 587-623; ders., HUCA 15 (1940), S. 47-58; E. Lipinski,
VT 26 (1976), S. 123; N.A. van Uchelen, Abraham de Hebreeér, Assen 1964, S. 86f.; M.
Weippert, Die Landnahme der israelitischen Stamme, Gottingen 1967, S. 86f Vgl. L
Riesener, Der Stamm <29 im Alten Testament, Berlin/New York 1979, S. 115ff.

¥ S. ThWAT, 111, Sp. 123ff. (Lit.); N.P. Lemche, BN 25 (1984), S. 72ff; M. Gorg, BN 45
(1988), S. 52f;; O. Loretz, UF 9 (1977), S. 163-167.

* Ba‘al in het Oude Testament, *s-Gravenhage 1962, S. 13.




80 KAPITEL IV

22,15.23 usw.).” LXX (vgl. Frankel*, S. 74): ‘wenn seine Frau mit ihm gekom-
men ist’. 'im, LXX, Pesch.: w’m, auch in 21,4; vgl. 21,10 in Sam.Pent., LXX,
Pesch., Vulg.

21,4 LXX: ‘der Herr’. ntn,® hier (+ I) im Sinn von ‘zur Heirat geben an’ (vgl.
z.B. 2,21; 22,16). jid, ‘gebidren’ (vgl. z.B. 2,2.22; 6,20,23.25); das zweite /4,
‘ihm’, ist zweideutig: ihrem Mann oder ihrem Herrn?’ ‘Sohne und Tochter’, die
Begriffe werden oft zusammen gebraucht (vgl. z.B. 3,22; 10,9; 32,2) mit der
Bedeutung ‘Kinder’ (vgl. auch den Gebrauch von ‘Sohn und/oder Tochter’ zur
Bezeichnung von ‘Kind’ [s. 21,31; vgl. 20,10]). Auch begegnet ben, ‘Sohn’, mit
der Bedeutung ‘Kind’ (z.B 10,2; eventuell auch 13,8.14) und banim, ‘Séhne’, mit
der Bedeutung ‘Kinder’ (z.B. 17,3; 21,5; 22,23; 34,7) und ‘Nachkommen’ (z.B.
12,24; 20,5). jladim, ‘Jungen’ (z.B. 1,17f; 2,6), ist in 21,4 eine Bezeichnung fiir
‘Jungen und Maidchen’, ‘Kinder’ (vgl. I Sam. 1,2; II Sam. 6,23 usw.). ‘ihre
Kinder’, LXX: ‘die Kinder’. '6, ‘oder’, Partikel der Disjunktion (27mal im
Bundesbuch [21,4.6.18.20£.26-29.31-33.36f.; 22,4-6.9.13; 23,4]), s. z.B. Ges-K §
104c, 150g, i, 159¢cc, 162; Jotion § 16le, 175a, d; Brockelmann § 131, 136a, b;
169c und bes. Brin*, S. 90-103. tihjeeh I (vgl. Ges-K § 129; Joiion § 130), Sing.;
Subjekt ist insbesondere die Frau (KoSynt § 263i, 349t; Ges-K § 146¢; Joiion
§ 150p; R. Ratner, ZAW 102 [1990], S. 242, 246). la’'doneha, ‘ihres Herrn’,
Sam.Pent.: /'dnjw, ‘seines Herr’, vgl. LXX, Pesch.

Bei betreffender Sklavin handelt es sich offensichtlich um eine Arbeitssklavin
(vgl. 21,26f.) und nicht um eine Konkubine (vgl. 21,7-11). MuB an eine Frau
fremdldndischer Herkunft gedacht werden? CE §§ 34f. beschreiben das Eigen-
tumsrecht des Palastes im Hinblick auf einen Sohn oder eine Tochter einer
Sklavin des Palastes (vgl. Yaron*, S. 65, 165ff.; Otto*, Rechisgeschz’chte,s. S1E):
In CH §§ 175f. wird v.a. die Frage behandelt, welchen Status die Séhne einer
‘gemischten’ Ehe einer Tochter eines freien Biirgers mit einem Palastsklaven oder
einem musSkenum (eine Privatperson) einnehmen; in diesem Fall darf der Besitzer
keinen Anspruch auf die Soéhne erheben (vgl. Cardellini, S. 63f.).

21,5-6 ‘nachdriicklich erkldren’, vgl. den Gebrauch von 'mr (s. 20,22) in z.B.
9,27; 10,16; 22,8 und s. Ges-K § 1130; Joiion § 123g. ‘ahabti (vgl. Waltke &
O’Connor, S. 489), 'hb (vgl. THAT, 1, Sp. 60ff.; ThWAT, 1, Sp. 105ff.), ‘zuge-
neigt sein’ (vgl. z.B. I Sam. 16,21; 18,16.22), das Gegenteil von §n’, ‘abgeneigt
sein’ (vgl. z.B. Gen. 29,31f.; 37,4; Lev. 19,17f)). Zur partiellen Asyndese s.
Brockelmann § 128.

ngs hi., ‘in die unmittelbare Ndhe bringen von’ (vgl. ThRWAT, V, Sp. 232ff).

3 'i§sd, ‘Fraw’, ist im Bundesbuch die freie Israelitin (vgl. 21,22[2x].28f). Zu ’is s. 21.7.
“ Das Verb ntn (s. THAT, 11, Sp. 117ff.; ThWAT, V, Sp. 693ff)), ‘geben’, ‘legen’ usw.,
wird im Bundesbuch mit unterschiedlichen Nuancen verwendet: ‘etwas (Akk.) (der Sorge
von [+ ‘eel]) anvertrauen’ (22,6.9), ‘etwas (Akk.) Oberlassen’, ‘(jmdm.) weihen’ (+ F;
22 ,28f.), ‘bezahlen’ (21,22.30.32), ‘vergiiten’ (21,19.23), ‘in jmds. Macht geben’ (+ bjad,
23,31) usw. (s. 23,27).
" Vgl. R. Nogah, BetM 32 (1986-87), S. 350-354.



EX0ODUS 21,1-11 81

Welcher Art ist das Verhiltnis der beiden mit w*higgisé eingeleiteten Sitze? LXX:
kol téte, ‘und danach’, impliziert offenbar, dafl die folgende Handlung nicht im
Gerichtshof, sondern beim Haus stattfindet (vgl. Mek., III, 14). Die Auffassung,
daf sich der Vorgang an zwei verschiedenen Orten abspielt, findet sich 6fter, doch
werden auch andere Auffassungen vertreten. Ist der zweite Satz eine Variante
(Noth) oder eine erkldrende Zuftigung (Beer)? Wurde erstere Bestimmung spater
durch eine zweite (vgl. Dtn. 15,17) ergénzt (Brongers, S. 321f.; Schwienhorst-
Schonberger*, S. 208), oder ist erstere Bestimmung spiteren Datums? Letztere
Sicht vertritt Meyer*, [N, S. 475 Anm. 2: spiter erachtete man es als unpassend,
daB das Ritual beim Haus stattfand und transponierte durch eine Textausbreitung
das Geschehen zum Tempel. Ich verstehe den zweiten Satz (mit waw-explicati-
vum) als Erlduterung des ersten. Es ist evident, daB der Herr auch Subjekt des
zweiten w'higgiso ist (anders Konig*, GAR, S. 244: ‘man’).

‘eel-ha “lohim, zum Artikel s. Ges-K § 126r; Joiion § 137w (vgl. hatf‘rafim in
I Sam. 19,13); LXX: npdc kpitfipiov tol Oeod; TO: lgdm djnjj’; vgl. TPs], TNf,
Pesch. und s. PT*: ltr' bji-djn’, ‘zum Tor des Gerichtshofes® (s. daneben Aq,
Symm.: mpdg tolg Beodg; vgl. Vulg); die Richter miissen ihr Einversténdnis
geben (so explizit TPsl); zur Interpretation ‘Richter’ s. auch z.B. Mek., 111, 14;
Ibn Esra; Raschi. Nachmanides behauptet, daB ‘Gott” verwendet werde, weil er
mit den Richtern sei, wenn sie ihr Urteil aussprechen.

deeleet, ‘Tur(-fligel)’ (Gen. 19,6.9.10; II Sam. 13,17 usw.); vgl. AuS, VII,
S. 68ff.; BRL, S. 348f. '4, “oder’, nicht tibersetzt in LXX; Vulg.: ef, TO: dlwt,
‘das ist zur’ (vgl. TPsJ); vgl. Mek., III, 14f., und s. Prijs*, S. 9. m‘ziizd, s. 4.2.9.}
rs' (nur hier im AT), ‘durchbohren’, mit dem Derivat marséa’, ‘Pfriem’
(Ex. 21,6; Dtn. 15,17); vgl. AuS, V, S. 197, 286; Krauss*, I, S. 177; 11, S. 314;
ITI, S. 155; zum Gebrauch des Artikels s. z.B. Ges-K § 126r; Joiion § 137m.
‘ozeen, ‘Ohr’, Organ des Hdrens (vgl. THAT, I, Sp. 95ff.; Dhorme*, S. 89f;
Johnson*, Vitality, S. 50); hier konkret: das Ohrlippchen, wahrscheinlich des
rechten Ohrs (vgl. Lev. 8,23f; 14,14.17); so explizit TPs). wa “badé, ‘und wird
seine Sklave sein’; TO, TPsl: wikj [jh 'bd plh, ‘und er soll ihm Arbeitssklave
sein’ (vgl. TNf). I“*olam, *solange er lebt’ (vgl. die Verwendung von ‘ebed ‘6lam
in Dtn. 15,17; I Sam. 27,12; Hi. 40,28; neben 21,6 s. Lev. 25,46); TPsl: ‘d jwbl’,
‘bis zum Jubeljahr’ (s. 4.2.10).

21,7 Die Regel von 21,2 gilt nur fur israelitische Méinner, nicht fiir Frauen. 21,7
beinhaltet die allgemeine Regel, daB die Frau lebenslang Konkubine bleibt. In
21,8-10 werden drei besondere Situationen gezeichnet und bestimmt, wie in
diesen Fillen gehandelt werden muf3. Das Nichtbeachten der Vorschriften gibt der
Frau das Recht auf Freiheit (21,11).

Jimkor, Impf. qal von mkr (s. z.B. 21,7.8.16.35.37; 22,1[ni.]), das gewohnlich
als ‘verkaufen’ interpretiert wird (z.B. THAT, 11, Sp. 653). E. Lipinski, ThAWAT,
IV, Sp. 869ff., betont, daB mkr oft ‘libertragen’ bedeutet. Tatsdchlich kann man
erwigen, ob mkr nicht bisweilen in diesem Sinne verstanden werden muB. So

* Zu Unrecht faBt Brin*, S. 99, “Tir’ und ‘Tiirpfosten’ als neutrale Alternativen,




82 KAPITEL IV

konnte man in 21,7 an einen Schuldner denken, der seine Schulden begleicht,
indem er seine Tochter dem Glidubiger gibt. 'i§ (vgl. KéSynt § 341n), ‘Mann’
(mit ‘jemand’ iibersetzt), gemeint ist im Bundesbuch’ der freie Israelit. ‘Sklavin’,
vorausgesetzt wird, daB die betreffende Frau als Nebenfrau bzw. Konkubine
bestimmt ist (vgl. z.B. Gen. 20,17; 21,10.12.13; 30,3; 31,33). Statt eine Mitgift
zahlen zu miissen, erhidlt der Betroffene nun Geld fiir seine Tochter! A‘se’t usw.,
in der Ubersetzung habe ich ‘ausziehen’ nicht wiederholt, um den Eindruck zu
vermeiden, als ob die Sklavin dennoch auf andere Weise als die Sklaven auszie-
hen diirfe.

21,8 ra‘d (Pesch.: snj’, ‘Abkehr’, ‘Ekel’), auf das in Sam.Pent. &/ folgt, explizite
Erwihnung des Subjekts; ra‘ (vgl. THAT, 11, Sp. 794ff.; ThWAT, VII, Sp. 582ff)
steht im Gegensatz zu (éb (vgl. THAT, 1, Sp. 632ff., ThWAT, 111, Sp. 315ff.) und
wird mehr als einmal zusammen mit seinem Antipol genannt (KraSovec*, S.
102f.). In 21,8 bringt ra'd zum Ausdruck, daB die Frau nach Meinung ihres Herrn
die Erwartungen nicht erfiillt und deshalb keine 'i§§d t6bd (vgl. z.B. Gen. 6,2;
Jdc. 15,2; T Sam. 25,3) ist. es ist nicht direkt von einer ethischen Disqualifizierung
die Rede (vgl. Gen. 28,8); die Frau stellt als Frau des Hauses nicht zufrieden.
b ‘éné, ‘nach dem Urteil von’, ‘in den Augen von’ (vgl. THAT, 1I, Sp. 259ft.,
ThWAT, VI, Sp. 31ff.); der Blick der Augen und allgemeiner das Gesicht einer
Person widerspiegeln ihre Gefiihle und ihr Urteil; vgl. die Verwendung von b ‘éné
+ ra’, ‘nicht wohlgefillig sein’, in z.B. Gen. 21,11f. und insbesendere in Gen.
28.,8. /o', ein Fall von Ketib (/o’, ‘nicht’) - Qere (/6, ‘fur ihn’), iiber den unter-
schiedlich geurteilt wird."

J¢‘adah (Sam.Pent.: h'dh), Impf. qal + Suffix von j'd, *bestimmen’ (21,8f),
scil. als Konkubine (vgl. THAT, 1, Sp. 742ff.; ThWAT, IlI, Sp. 697ff.); die
Interpretation von “§eer-lo’ j*'adah ist umstritten.'' In jedem Fall wird gemeint
sein, daB der Herr, weil die Frau ihre Funktion im Beischlaf nicht erfiillt — gebért
sie ihm keine Kinder oder widersetzt sie sich ihm (vgl. II Sam. 13,14f)? —, die
Verbindung zerbrechen will.

?21,7.12.14.16.18(2x).20.22 26.2833.35.37; 22,4.6.9.13.15.30. S. 2.13 und vgl. THAT,
I, Sp. 130ff., 247ff.; ThWAT, 1, 238ff.

" Nach R. Gordis, The Biblical Text in the Making, New York 1971 (1937), S. 150ff,
ist von einer Textvariante die Rede; J. Barr, “A New Look at Kethib-Qere”, OTS 21 (1981),
S. 19-37 (S. 31), meint, daB /" urspriinglich die Bedeutung ‘fur ihn’ gehabt haben kann; D.
Kellermann, “Korrektur, Variante, Wahllesart”, BZ 24 (1980), S. 57-75 (S. 65f.), denkt, daB
I, “nicht’, eine jiingere Interpretation darstellt, die gegen die festgelegte Regelung gerichtet
ist.

"' Zu den alten Ubersetzungen s. Frankel*, S. 92; Cazelles*, S. 48; Salvesen*, S. 101f,
218, 237, und zur Diskussion M. Gorg, ThWAT, 1lI, Sp. 699f.; D. Kellermann, BZ 24
(1980), S. 57-75; R. Althan, JNWSL 11 (1983), S.21f; Schenker, S. 548ff.; Cazelles
favorisiert die Ubersetzung: ‘so dab er sie nicht heiratet’. NEB: ‘If her master has not
intercourse with her’ (d.h.: wenn sie noch Jungfrau ist), basiert auf der Lesung j‘da ‘ah; vgl.
bereits K. Budde, ZAW 11 (1891), S. 102f, und s. auch W. Robertson Smith, ZAW 12
(1892), S. 162: ‘nachdem er Gemeinschaft mit ihr gehabt hatte’ (er 146t /o™ weg).



EXODUS 21,1-11 83

Der Status und Wert einer Frau héingt davon ab, ob sie Kinder gebdrt. CH
§ 147 erlaubt es dem Herrn (im Fall einer naditum-Heirat, eine Ehe mit einem
hochrangigen Priester), eine Sklavin, die keine Kinder gebért, zu verkaufen. In
HG § 30 wird einem Mann zugestanden, von einer Ehe mit einem (freien)
Maidchen abzusehen, bevor er Gemeinschaft mit ihr gehabt hat. In diesem Fall
erhdlt er den bereits bezahlten Brautschatz nicht mehr zuriick (vgl. auch CH
§ 159). HG §§ 31, 32, 32a, 33, ‘33’ kennen eine Verbindung zwischen einer
Sklavin und einem freien Mann, einem Sklaven und einer freien Frau und einem
Sklaven mit einer Sklavin. Geregelt wird das Recht auf Besitz und auf die Kinder
im Scheidungsfalle.

pdh hi. (vgl. Ges-K § 75ee), ‘freikaufen lassen’ (vgl. Lev. 19,20 und s. THAT,
II, Sp. 389ff.; ThWAT, VI, Sp. 514ff.). Vulg.: dimittet eam, ‘soll er sie wegschik-
ken’; TPsJ: ‘soll ihr Vater sie freikaufen’ (vgl. Mek., III, 24). Vorausgesetztes
Subjekt wird offensichtlich der Vater oder ein anderes Familienmitglied der Frau
sein. Sie kehrt zuriick in den Familienverband oder wird Besitz eines Mannes
ihres Klans. [*‘am nokri, *an ein fremdes Volk’ (vgl. THAT, 11, Sp. 66ff., 290ff.;
ThWAT, V, Sp. 454ff.; VI, Sp. 177ff.), gemeint sind wahrscheinlich Menschen,
die nicht zur ‘eigenen Art’ gehdren, sondern gebiirtig aus einer anderen Stadt,
einem anderen Gebiet oder Stamm sind (vgl. Num. 5,27), so daB man Gefahr
lauft, als Feind behandelt zu werden (vgl. Jdc. 19,12); TO, TPsl: Igbr 'whrn,
‘einem anderen Mann’; TNf: Igbr br ‘mmjn, ‘einem Heiden’, einem Nichtjuden
(vgl. Mek., III, 25); Raschi (von Nachmanides bestritten): ‘ein anderer Israelit’;
angesichts des Kontrastes zum Vorhergehenden wird gemeint sein: eine nicht zu
ihrer Familie/Sippe gehdrende Person. Es ist iibrigens moglich, daB die Redaktion
des Pentateuch ‘am nokri als ‘fremdldndisches Volk’ verstand (vgl. Dtn. 15,3;
17,15; 23,21 und s. Dtn. 7.3). Steht ‘fremd’ im Kontrast zu ‘hebréisch’ (vgl.
21,2)? In diesem Fall ist das Subjekt des Freikaufens ein Israelit im allgemeineren
Sinne (vgl. Phillips, S. 59f.). Zum Verkauf oder zur Pfandgabe einer Person in ein
fremdes Land s. MA C+G § 3.

jim$ol, Impf. qal von mél, ‘herrschen’; hier (mit /) ‘das Recht besitzen, um’
(vgl. THAT, 1, Sp. 930ff.; ThWAT, V, Sp. 69ff.). Wer ist Subjekt? Der Vater,
nachdem er seine Tochter freigekauft hat? (Nachmanides; vgl. Raschi und auch
Ehrlich [aufgrund einer Textinderung]). Der Kontext 146t an den Herren denken.
b'bigdé (vgl. Ges-K § 61b; Joiion § 65b), Inf. cstr. + Préfix und Suffix von bgd
(vgl. THAT, 1, Sp. 261ff.; ThWAT, 1, Sp. 507ff.), ‘treulos handeln gegen’ (+ &%
vgl. Brockelmann § 106h); nicht die Gesinnung (daB er die Frau satt hat; vgl.
Vulg.: si spreverit eam, ‘falls er sie verachtet’) steht zur Debatte, sondern das
Recht (die Verfahrensweise tastet die Rechtsposition der Frau an). Zu den
unterschiedlichen rabbinischen Interpretationen s. Mek., III, 25f.

21,9-11 Um folgende Situation geht es in 21,9: ein Familienhaupt kauft fiir seinen
Sohn eine Konkubine; in 21,9 geht es nicht um eine Frau, die er anfinglich fiir
sich selber bestimmt hatte und dann Konkubine seines Sohne wurde (so Raschi,
Holzinger, Baentsch). Dies mufte fiir anstéBig gehalten werden. Nicht angedeutet
wird, was genau eine Behandlung als Tochter beinhaltete. Wird davon in 21,7.8
gesprochen? Darf er sie eventuell einem anderen Israeliten verkaufen, was zur




84 KAPITEL 1V

Folge haben konnte, dal er sie spiter wieder loszukaufen muBite? Oder ist eine
bevorzugtere Position gemeint? Mul} sie als eigene Tochter, als freie Frau
betrachtet werden? MuB er ihr einen Brautschatz mitgeben? (s. TzUR). Wer ist
das Subjekt von ‘sh, ‘behandeln’? Der Sohn? So Nachmanides, der der Ansicht
ist, daB das Recht der Tochter in 21,10 beschrieben wird. Es liegt aber auf der
Hand, auch hier an den Herrn als Subjekt zu denken.

Jij ‘adennd (Sam.Pent.: j'dnh), ‘sie bestimmt’, ndmlich als Konkubine, vgl.
TPsl: Isjr brjh, ‘fir das Bett seines Sohnes’; Vulg.: desponderit eam, ‘er sie
verlobt mit’, mispat (s. 21,1), vgl. Gen. 40,13; Jdc. 18,7; I Reg. 18,28. TO, TPsl:
‘Téchter Israels’ (vgl. Mek., I1I, 27); Symm.: tév veaviddov, ‘von den jungen
Frauen’, offenbar ist gemeint: eine bessere Behandlung, als sie fir Tochter
vorgeschrieben ist (vgl. 21,7); sie ist eine vollig freie Frau (vgl. Salvesen*, S.
102). ‘sh + I, *behandeln’ (s. 20,23; vgl. z.B. 5,15; 14,11; 17,4).

‘aheercet, Derivat von 'hr, “hinten sein’ (vgl. THAT, 1, Sp. 110ff.; ThWAT, 1,
Sp. 218ff.); TPs): ‘eine andere Tochter Israels’; eine Nebenfrau oder eine Frau
mehr im allgemeinen? (vgl. Ibn Esra). lgh (s. THAT, 1, Sp. 875ff.; ThWAT, 1V,
Sp. 588ff.), ‘nehmen’, sc. zur Frau (vgl. z.B. 2,1; 6,20.23.25);'? das Verb wird
ferner im Bundesbuch mit unterschiedlichen Nuancen gebraucht: ‘wegnehmen’
(21,14), ‘annehmen’, ‘sich begniigen mit’ (22,10), ‘in Empfang nehmen’ (23,8).
16, reflexiv (Ges-K § 135i; Joiion § 146k); nicht ‘fir seinen Sohn’ (so z.B.
Dasberg); s. bereits Vulg., die eine abweichende Interpretation bietet: nimmt der
Vater eine andere Frau fiir seinen Sohn, dann mufl er die Verheiratung der
abgewiesenen Frau regeln und darf ihr die Kleider und den Preis (Geld fiir den
Verlust) ihrer Jungfernschaft nicht verweigern.

§'er, ‘Fleisch’, die Fleischbestandteile des Korpers (vgl. Ps. 78,20.27); hier
offensichtlich Bezeichnung von Nahrung allgemeiner Art."* Vielleicht ist tats#ch-
lich auch konkret ‘Fleisch’ gemeint (vgl. I Sam. 1,5). In jedem Fall gilt: die Frau
darf fortan nicht benachteiligt werden. Das Suffix ‘ihr’ bezieht sich natiirlich auf
die erste Frau (Raschi). &°s#it (Derivat von ksh, ‘bedecken’ [vgl. ThWAT, 1V, Sp.
27211.]), ‘Bedeckung’; in 21,10 zur Bezeichnung von Kleidung, in 22,26 zur
Bezeichnung des Oberkleides (vgl. 22,25);"* TPsJ: tkjth’ (vgl. FTY), TNf: tksjth
(vgl. FTh), ‘Zierat’, ‘Juwelen’.

‘ond, ist Hapax legomenon, das gewohnlich als ‘Geschlechtsgemeinschaft’
interpretiert wird;"® diese Interpretation geht auf die LXX zuriick (kei tfv
optAiav avtfic) und findet sich auch in den Targumen, TPs): wm jjlh; TNT:
wm'lh wmpgh lwwth, vgl. FT und s. auch Mek., III, 27ff.; in der Mek. wird

12 Vgl. J. Scharbert, “Ehe und Eheschliessung in der Rechtssprache des Pentateuch und
beim Chronisten”, in: Studien zum Pentateuch (FS W. Komfeld), Wien usw. 1977, S. 213-
225

" Vgl. ThWAT, V1, Sp. 931ff; Dhorme*, S. 7, 9; Johnson*, Vitality, S. 37ff.; s. auch
D. Lys, FT 36 (1986), S. 163-204.

1t Vgl. H.W. Honig, Die Bekleidung des Hebrders, Ziirich 1957, S. 16.

'* Die Ableitung von ‘mh II oder III oder von ‘@, ‘Zeit', ist strittig (s. die Lexika). C.J.
Labuschagne, in: THAT, 11, Sp. 337, bringt den Begriff in Zusammenhang mit ‘nh I: die
positive Reaktion der Frau wird vorausgesetzt (vgl. Hos. 2,17 und s. auch Hos. 2,23f).




EXODUS 21,1-11 85

ubrigens auch §'érah interpretiert als ‘Geschlechtsgemeinschaft’ und ‘onatah als
‘Nahrung’; Nachmanides bezog bereits die drei Begriffe von V. 10b auf die
eheliche Gemeinschaft; auch ein moderner Ausleger hat dies getan. R. North, V'T
5 (1955), S. 204-206, versteht den Vers wie folgt: ‘he shall not curtail her
physical satisfaction, her honorable standing in the harem, or her right of parent-
hood’ (S. 206). Die alte Interpretation von ‘ond wird von modernen Autoren
geteilt — wenn auch mit unterschiedlicher Argumentation, s. z.B. Ehrlich und
A. Deem, JSS 23 (1978), S. 28f. —, wurde aber auch in Zweifel gezogen. S.M.
Paul*, S. 57ff. (ders., JNES 28 [1969], S. 48-53), weist darauf hin, daB das Recht
auf Geschlechtsgemeinschaft nirgends in den Gesetzestexten des Alten Orients
fixiert wurde, und konkludiert aufgrund mesopotamischer Texte, daB das Recht
auf Ol angedeutet sei.'® W. von Soden, UF 13 (1981), S. 159f., behauptet, daB
man einem freien Mann nicht vorschreiben kénne, mit wem er Umgang hat und
versteht ‘ond als Derivat von ‘wn mit der Bedeutung ‘Wohnung’. Siehe bereits
Raschbam und Cassuto. F.J. Stendebach zufolge hat diese Deutung viel Wahr-
scheinlichkeit fiir sich (in: ThWAT, VI, Sp. 246). Es darf nicht iibersehen werden,
daB der Status einer Frau durch Mutterschaft und die Anzahl Kinder bestimmt
wird (vgl. Gen. 30,1; I Sam. 1,4ff)). In einem ansonsten ‘frauenfreundlichen’ Text
ist das Recht auf Geschlechtsverkehr nicht unpassend. Drei (vgl. Houtman*,
Exodus, 1, S. 62) Voraussetzungen miissen erfiillt werden, wenn die Heirat eine
vollwertige Heirat sein will.

gr' + Akkusativ (vgl. ThWAT, 11, Sp. 70ff.; E.F. Sutcliffe, Bib 30 [1949], S.
791f.), ‘verkiirzen’. LE § 28; CH § 148 bestimmen, dafl ein Mann, wenn er eine
(freie) Frau dazunimmt, weil seine erste Frau an einer Krankheit leidet, er seiner
ersten Frau unterhaltspflichtig bleibt.

‘én, Negation im Nominalsatz (vgl. 22,9.13 und s. Ges-K § 1521, u)."” *Geld’,
das hebriische kescef, ‘Silber’, ist ein hochgeschitztes, kostbares Metall, das als
Zahlungsmittel (21,32; 22,16) verwendet wird und so auch die Bedeutung ‘Geld’
hat (21,11.34; 22,6.24); es kann auch ‘Eigentum’ (21,21) und ‘Ertrag’ (21,35)
bedeuten." TPsJ beinhaltet eine Ergidnzung: sie muB aber einen Scheidebrief
(vgl. Dtn. 24,1) erhalten (vgl. Mek., I1I, 30). Bei ‘den drei” muB nicht gedacht
werden an die drei in 21,10 genannten Pflichten (Nahrung usw.; so z.B. Dillmann,
Baentsch, te Stroete); s. bereits Mek., III, 29f.: sie muB die Frau des Herrn oder
dessen Sohn werden oder freigekauft werden (vgl. Raschi; Nachmanides). Es sind
die Vorschriften von 21,8-10 gemeint: wenn der Herr sie dennoch an ein ‘fremdes
Volk” verkaufen will (21,8), wenn er sie nicht behandelt wie eine Tochter (21,9),
wenn er sie in bezug auf Kleidung usw. kurzhilt (so explizit TPsJ; vgl. Mek., III,

' Vgl. Hos. 2,7; Koh. 9,7f. und s. bereits E. Oren, Tarb 33 (1964), S. 317.

'7'S. weiter THAT, 1, Sp. 127ff; J. Carmignac, “L’emploi de la négation '8 dans la
Bible et 4 Qumran”, RdQ 8 (1972-75), S. 407-413; Th.C. Vriezen, “Opmerkingen over
gebruik en betekenis van de negatie ‘ajin - 'én”, in: Ubersetzung und Deutung (FS AR.
Hulst), Nijkerk 1977, S. 187-203.

'S, zu 20,23 und N. Heutger, “Geld in altbiblischer Zeit”, DBAT 23/24 (1987), S. 186-
190; R. Kessler, “Silber und Gold, Gold und Silber. Zur Wertschitzung der Edelmetalle im
Alten Israel”, BN 31 (1986), S. 57-69.




86 KAPITEL IV

29f.), dann hat sie das Recht auf Freiheit. Die Freilassung der Frau ist nicht an
einen Termin gebunden, wie dies bei einem Sklaven der Fall ist (21,2).

4.2 Kommentar

4.2.1 Dem Abschnitt 21,2-6 liegt folgende Vorstellung zugrunde: die
israelitische Volksgemeinschaft besteht aus freien Biirgern. Ein Israelit
darf sein Biirgerrecht nur fiir eine begrenzte Zeit verlieren. Er besitzt das
Recht auf Freiheit. Eine Ausnahme hiervon kann nur aufgrund einer
bewuBiten Entscheidung erfolgen. 21,7-11 zufolge verhilt es sich aber
anders mit einer gekauften bzw. verkauften israelitischen Frau. Als
‘Besitz’ kann sie von einem Herrn in die Hinde eines anderen iibergehen.
Ihr Recht ist nicht primér ein Recht auf Freiheit, sondern ein Recht auf
Versorgung.

21,1-11 fallt nach 21,1, das als Einleitung aller Vorschriften von
Ex. 21-23 gedacht ist, in zwei durch ki mit der Funktion einer konditiona-
len Priposition' eingeleitete Teile auseinander (21,2.7). Der erste Teil
(21,2-6) bezieht sich auf das Verhiltnis des hebridischen Sklaven ( ‘®baed
[21,2.5.7);* vgl. den Gebrauch des Verbes ‘bd [21,2.6; vgl. z.B. 20,9;
34,21], das das Verrichten von Tétigkeiten bezeichnet, die mit [schwerem]
korperlichen Einsatz verbunden sind) zu seinem Herrn (‘adén/“donim
[21,4.5.6])," der zweite Teil auf das Verhiltnis der (hebriischen) Skla-
vin (‘amd, 21,7; vgl. z.B. 20,10.17; 21,20.26f.32)** zu ihrem Herrn
(21,8). Die Frage steht zentral, ob der Sklave und die Sklavin das Recht
auf Freiheit haben; vgl. den Gebrauch von js’ (vgl. THAT, 1, Sp. 755ff;

" Im Bundesbuch leitet i im Unterschied zu ‘im (s.u.) die allgemeinen Bestimmungen
ein (s. jedoch auch 22,24f). Zu ki s. A. Aejmelacus, “Function and Interpretation of A7 in
Biblical Hebrew”, JBL 105 (1986), S. 193-209; A. Schoors, “The Particle '2”, OTS 21
(1981), S. 240-276.

* ‘@beed ist derjenige, der zu gehorchen hat und Befehle des 'adon ausfihren muB. Im
Begriff iiberwiegt die Konnotation ‘Unfreiheit’ nicht, und auch impliziert der Begriff als
solcher nicht die Zugehorigkeit zu einer bestimmten Klasse. Im Bundesbuch begegnet
‘wbeed ausschlieBlich mit der Bedeutung ‘Unfreier’, ‘Sklave’ (vgl. auch 21,20.26f). S.
THAT, 11, Sp. 182ff.; ThWAT, V, Sp. 982ff.; Riesener (Anm. 2).

2 ‘adon (21,5) und der Plur. “dénim (21.4[2x].6.8.32 [pluralis majestatis oder Hoheits-
plural; s. Ges-K § 124i, 145h; Brockelmann § 19¢, 50f, 59¢]) werden im Bundesbuch
verwandt zur Bezeichnung des Herm, des Sklavenmeisters; ha'adén als Titel fur JHWH
(23,17; vgl. 34,23). S. THAT, 1, Sp. 31ff.;; ThWAT, 1, Sp. 62ff.

2 So wie ‘®beed einen untergeordneten Mann bezeichnet, bezeichnet ‘amd die unterge-
ordnete Frau (vgl. z.B. 2,5; Nah. 28), im engeren Sinn die abhingige, unfreie Frau. S.
weiter K. Engelken, Frauen im Alten Israel, Stuttgart usw. 1990, S. 127ff; E. Lipinski,
ZAH 7 (1994), S. 12-16. ben-'amd in 23,12 (vgl. Gen. 21,10.13; Jud. 9,18; Ps. 86,6,
116,16) ist nichts mehr als ein Synonym zu ‘ebed. Vgl. F.C. Fensham, “The Son of a
Handmaid in Northwest Semitic”, V7 19 (1969), S. 312-321.



EXODUS 21,1-11 87

ThWAT, 111, Sp. 795ft.), ‘ausziehen’, in 21,2.3(2x).4.5.7(2x).11. 21,2 und
21,7 beinhalten die allgemeine Regel zu dem Verhaltensmuster, wie in
bezug auf den Sklaven bzw. die Sklavin zu verfahren ist. In 21,3-6.8-11
wird dargelegt, wie in besonderen Fillen, beschrieben in mit (w*) 'im mit
der Funktion einer konditionalen Priposition* eingeleiteten Sitzen,
gehandelt werden muf.

4.2.2 Anmerkungen zur Sklaverei

Die Sklaverei gehorte im alten Israel genauso wie im Alten Orient zu den
etablierten Institutionen.”® DaB sie bestand, wurde als normal betrachtet
und stand nicht zur Diskussion.

Aus verschiedenen Griinden konnte ein Mensch dazu verurteilt sein, als
Sklave zu leben. Er, besonders aber sie (vgl. Num. 31,7.9.18), konnte in
einem Krieg gefangen genommen und als Sklave verschleppt werden
(Dtn. 21,10-14; I Sam. 30,3; I Reg. 20,39; II Reg. 5,2; II Chr. 28,8ff).
Man konnte auch entfithrt und als Sklave verkauft (vgl. Gen. 37,28;
Ex. 21,16; Dtn. 24,7) oder als Sklave geboren werden (vgl. Gen. 14,14;
17,12.23.27; Ex. 21,4; Lev.22,11; 25,44-46; Jer.2,14). Armut und
Schulden konnten die Ursache dafiir sein, daB Eltern ihre Kinder ver-
kauften oder Schuldner sich in Schuldsklaverei begaben (s. 4.2.4). Skla-
ven waren also nicht nur Menschen fremder Abstammung, sondern oft
genug die eigenen Landsleute und Volksgenossen. Sklaverei impliziert
eine Reduktion des Menschen zu einem Stiick Besitz eines anderen.
Sklaven konnen in einem Atem mit dem Vieh genannt werden
(Gen. 12,16; 20,14; 24,35; 30,43).

Uber die Praktik der Sklaverei in Israel ist wenig bekannt. Es wird die
Auffasung vertreten, dafl das Schicksal eines Sklaven in der Regel
ertrdglich war und in jedem Fall akzeptabler als eine unversorgte Existenz
der Armen in Freiheit (vgl. de Vaux*, 1, S. 154f; Thiel*, S. 158).
Heinisch, S. 289f., meint sogar, da3 es dem Sklaven in Israel, insbesonde-
re dem israelitischen Sklaven besser erging als dem Sklaven in der
Umwelt Israels aufgrund der gemeinschaftlichen Religion und des Be-
wubBtseins der Blutsverwandtschaft. Solch ein Standpunkt ist nur moglich,
wenn der Charakter der Vorschriften (s.0. 2.16-17) verkannt und die
prophetische Kritik negiert wird. In jedem Fall kann konstatiert werden,
daB Sklaven sehr unsanft behandelt werden konnten (vgl. 21,20f.26f;
I Sam. 30,13.15) und offensichtlich des ofteren davonliefen (vgl.

8. dazu Brin*, S. 52ff; C. van Leeuwen, “Die Partikel ox”, OTS 18 (1973), S. 15-48.
* Vgl. ABD, VI, S. 58ff; IDB, 1V, S. 383ff.; van der Ploeg; Thiel*, S. 156ff; de
Vaux*, I, S. 145ff.




88 KAPITEL IV

Gen. 16,6; Dtn. 23,16.17; 1 Sam. 25,10; I Reg. 2,39f; s. auch Jdc. 11,3;
I Sam. 22,2). Viele Sklavenhalter werden wenig Mitgefithl mit dem
beklagenswerten Dasein ihrer Sklaven gehabt haben. Es werden wohl nur
wenige Sklavenhalter wie Hiob gewesen sein, die einen Sklaven oder eine
Sklavin als Mitmenschen und im Prinzip ihren Herren gleichwertig
betrachteten (Hi. 31,13.15; vgl. Prov. 17,5; 22,2; Koh. 7,21f.; Mal. 2,10).

Hiob legt an den Tag, daB er ein NormbewuBtsein in bezug auf die
Behandlung von Sklaven besaB. Das BewuBtsein, daf} die Behandlung von
Sklaven einer Ethik bedurfte, daB der Sklave mehr war als nur ein Stiick
Besitz, tritt uns auch in den Vorschriften des Bundesbuches entgegen. Die
Versklavung des (minnlichen) Sklaven wird zeitlich begrenzt (21,2).
Gegen eine exzessive Ziichtigung oder MiBhandlung von Sklaven sind
Sanktionen formuliert (21,20f.26f.). Die Vorschriften intendieren nicht die
Aufhebung der Sklaverei, sondern deren Linderung. Differenzierung
gehort entsprechend der Vorstellung des AT zur geschaffenen Welt. Hiob
zufolge verschwindet jegliche Differenzierung und eben auch der Unter-
schied Herr-Sklave im Totenreich, der Nicht-Welt, der Gegenwelt des
Grabes (Hi. 3,19). Paulus zufolge ist sie in Christus aufgehoben
(Gal. 3,26-29; Kol. 3,10f.; vgl. im AT Joel 3,1f). Das Institut der Sklave-
rei stellte er jedoch nicht zur Diskussion (vgl. I Kor. 7,21-24; Eph. 6.5;
Kol. 3,22-25; 4,1; I Tim. 6,1; Tit. 2,9f.; vgl. auch I Petr. 2,18-25).°

Relativ wenig Information bietet uns das AT iiber die Sklaverei. Besser
dokumentiert ist sie aber in der Umwelt Israels, insbesondere in Mesopo-
tamien.?®

4.2.3 Anmerkungen zur Position der Frau

Nicht alle Frauen sind gleich und gleichwertig. Der Status und Wert einer
freien Frau unterscheidet sich betrichtlich von der einer Sklavin. Die
gesellschaftliche Ungleichheit bestimmt auch die Vorschriften tiber sie im
Bundesbuch (s. 21,20f.26f. neben 21,22ff; vgl. Lev. 19,20-22 neben
Lev. 20,10; Dtn. 22,22). Innerhalb der Kategorie der Unfreien findet sich
eine gleiche Behandlung von Mann und Frau (21,20.26.32), mit Aus-
nahme der Sklavin, die Konkubine ist (21,7). Die Ungleichheit von 21,2-
11 fehlt in Dtn. 15 in Ubereinstimmung mit der Betonung der Gleichheit

3 Idealistische Texte aus dem AT, wie 21,2-11; 21,26f; Dtn. 15,12-18; 23,15f,, spielen
keine Rolle in Paulus” AuBerungen iiber Sklaven. Vgl. M. Davies, “Work and Slavery in the
New Testament. Impoverishments of Traditions”, in: Rogerson (s. 4.1.1), S. 315-347 (S.
338ff), und s. auch Augustins Berufung auf das NT (s. 2.23 Anm.).

g zB. W. Bicksler, Slavery Documents of Old Babylonia, Ann Arbor 1973; Cardinelli,
passim.



EXODUS 21,1-11 89

von Mann und Frau im Deuteronomium (s. z.B. 17,2-5).

Der Status der Tochter eines freien Israeliten unterscheidet sich von der
seiner eigenen Frau. Der Vater kann nach Gutdiinken iiber seine Tochter
verfiigen und sie verkaufen (21,7). Dieses Recht steht ihm in bezug auf
seine Frau nicht zu. Uber die Verehelichung seiner Tochter entscheidet er
allein (21,15f.).

Uber das Verhiltnis der freien Frau zu ihrem Ehemann ldBt sich aus
dem AT wenig ableiten. In den Vorschriften steht das Verhéltnis des
Israeliten zur Frau seines Mitbiirgers zur Debatte (20,14.17), das Verhlt-
nis zu seinen Eltern (20,12; 21,15.17), zur Witwe (22,21-23), aber ein
Verhaltensmuster beziiglich der eigenen Ehefrau fehlt (zur Konkubine s.
21,8-11) — einzig die Scheidung ist geregelt (Dtn. 24,1; vgl. Emmerson,
S. 382ff.) — ebenso wie (wie in an Ménner gerichtete Vorschriften nicht
anders zu erwarten ist) eine Verhaltensregel fir Ehefrauen. Doch finden
sich indirekte Hinweise hierzu (vgl. Num. 5,11ff.; Dtn. 22,13-27). Ebenso
wie die anderen Glieder der Familie unterstand die Ehefrau in der patriar-
chalen israelitischen Gesellschaft der Autoritét ihres Mannes (vgl. 21,22).
Dies schlieBt nicht aus, daB sie einen besonderen Platz an der Seite ihres
Mannes als dessen Gegeniiber, Stitze und Halt sowie Stellvertreter
einnahm (Gen. 2,18-23; vgl. z.B. 1Sam. 25,14ff; | Reg. 214ff;
Prov. 31,10ftf.).

Das Priestertum war den Minnern vorbehalten, die Prophetie nicht
(15,20; Jdc. 4,4; 11 Reg. 22,14; Jes. 8,3; Neh. 6,14), ebensowenig wie der
Besitz von Macht iiber verborgene Krifte (s. zu 22,17). Beim offiziellen
Kultus oblag offensichtlich den Minnern die Verantwortlichkeit (23,17;
Dtn. 16,16), doch schloB dies eine groBe Beteiligung der Frauen
(35,22.25f29; 36,6) und ihre Partizipation (15,20; Dtn. 12,12.18;
16,10f.13f.) nicht aus (vgl. auch 38,8; I Sam. 2,22; Il Reg. 23,7). Ge-
genwirtig wird die Rolle der Frau in der Familienreligion, dem Hauskul-
tus (vgl. 21,6) hervorgehoben (s. z.B. Bird; van der Toorn [s. 4.1.2],
5. 3211 \u.a)).

4.2.4 Die Vorschriften von 21,2-11 beziehen sich auf Volksgenossen, die
in Sklaverei geraten sind, nicht aber auf Sklaven fremdlédndischer Her-
kunft. Ein Israelit konnte, weil er nicht in der Lage war, seine Schulden
zu begleichen, gezwungen sein, sich selbst zu verkaufen (Lev. 25,39;
Dtn. 15,12; vgl. Am. 2,6; 8,6 und s. R. Kessler, VT 39 [1989], S. 13-22).
Er konnte auch gerichtlich verkauft werden (22,2). Kinder, besonders
Midchen, konnten aus Not von ihren Eltern verkauft werden (21,7; vgl.
IT Reg. 4,1; Neh. 5,5). U.a. aufgrund der Parallelitdt von Ex. 21,2 und Ex.
21,7 (Tochter) meint Chirichigno, S. 220ff., 246, 282, dafl der Schuld-
sklave von 21,2 eine von dem Schuldner abhingige Person, ein Sohn, sein




90 KAPITEL [V

muB. Den Selbstverkauf eines Familienhauptes hilt er fiir ausgeschlossen.

In Ex. 21 wird eine unterschiedliche Behandlung eines Sklaven und
einer Sklavin in bezug auf die Linge der Schuldsklaverei vorgeschrieben.
Ich will erst auf die Vorschriften iiber den Sklaven eingehen. Als allge-
meine Regel gilt, dal der Sklave nach sechs Jahren wieder ein freier
Mann war. Im besonderen wird die Position der Ehefrau des Sklaven
betrachtet. Vorausgesetzt wird, daB die Frau der Besitz des Mannes ist
(vgl. 20,17; 22,15f). Allerdings gilt das Besitzrecht des Mannes 21,2-6
zufolge nur, wenn der Mann schon verheiratet gewesen war, bevor er in
Sklaverei geriet. In diesem Fall stehen ihm die #ltesten Rechte zu, und
seine Frau zieht mit ihm nach sechs Jahren aus (21,3). Wenn jedoch der
Sklave von seinem Herrn eine Sklavin erhalten hat, dann stehen dem
Sklavenhalter die dlteren Rechte zu, und die Frau bleibt mit ihren Kindern
(vgl. Gen. 17,12-17.27; Lev. 22,11; lJer. 2,14) der Besitz des Herrn. In
diesem Fall mu} der Sklave seine Frau und Kinder zuriicklassen (21,4).
In 21,5.6”” wird beschrieben, wie ein Sklave handeln soll, der sich in
solch einer Situation befindet und der gesicherten Existenz bei seinem
Herrn und seiner Frau und seinen Kindern anhiéngt. Er muB8 6ffentlich
erkldren, daf} er von seinem Recht auf Freiheit absieht (21,5). Daraufhin
mul} mittels eines Rituals seine Entscheidung fiir die lebenslange Sklave-
rei, fir den dauerhaften Aufenthalt im Hause seines Herrn, bekriftigt und
wirksam gemacht werden (21,6).

4.2.5 Beim Ritual miissen wir etwas lidnger stehenbleiben. Uber die
Interpretation verschiedener Elemente des Rituals gehen die Meinungen
auseinander. Die handelnde Person ist der Sklavenhalter. Er muB3 zunichst
den Sklaven zu ha“/ohim bringen. GemiB einer Interpretation, die schon
in LXX, Pesch. und den Targumen anzutreffen ist und lange Zeit die
Auslegung beherrscht hat (s. z.B. KJV: ‘the judges’) und bis in heutige
Zeit ihre Verfechter gefunden hat (z.B. Ehrlich), sei mit hd*“Iohim das
Gericht, die Richter gemeint (s. auch Auslegung 22,7f.27). Kann 'lhjm als
Bezeichnung fiir Menschen gebraucht werden? Man hat die Meinung
vertreten, daB ‘'/hjm in einer Reihe von Passagen, wie Gen. 6,2.4;
Ex. 22,7, Ps. 58,2; 82,1.6; 138,1, Menschen bezeichne, und zwar Richter,
Magistraten, Notabeln. Diese Ansicht ist nicht haltbar. Vielleicht kann an
einer einzigen Stelle /hjm einen sehr auBergewdhnlichen Menschen
bezeichnen (Ps. 45,7f.; | Sam. 2,25; vgl. C. Houtman, ZAW 89 [1977],
S.412-417). In Gen. 6,2.4 usw. ist '/hjm allerdings Bezeichnung fiir
gottliche Wesen oder Himmelsbewohner.

Behauptet wird, dall s ™“Iohim ‘Gott’ bedeute und ‘zu Gott bringen’

¥ Nach Brin*, 8. 23f, widerspiegelt 21,5f. eine spitere Entwicklung in der Gesetzge-
bung.



EXODUS 21,1-11 91

gleichbedeutend sei mit ‘ins Heiligtum bringen’ (Dillmann); vgl. Aus-
driicke wie ‘Gott suchen’ (Gen. 25,22; Ex. 18,15; Ps. 77,3) = Gott im
Heiligtum befragen, ‘vor Gottes Angesicht erscheinen’ (z.B. Ps. 42,3) =
das Heiligtum besuchen. Unterstellt wird, dafl der Sklave ins Heiligtum zu
einem oder mehreren Kultfunktiondren gebracht wurde, die dort Gott
reprasentierten (vgl. Dtn. 19,17 und auch Dtn. 1,17). Die Auffassung, dal
h'lhjm als Bezeichnung des nahegelegenen Heiligtums fungiere, geniefit
die Zustimmung verschiedener Exegeten (z.B. Bohl, Heinisch, te Stroete,
Fensham, Childs). Brongers, S. 323, typisiert das Heiligtum explizit als
JHWH-Heiligtum. Der Sklave habe dort vor der Priesterschaft nach-
driicklich erklirt, fortan im Haus seines Herrn bleiben zu wollen.

Ferner wurde die Ansicht vertreten, dall /4’'/hjm den Hausgott oder die
Hausgotter bezeichne, vergleichbar den romischen Laren und Penaten, den
Gottern, denen die Sorge fiir das Haus und Zubehor anvertraut war.”
Auch fiir die Auffassung, h'lhjm sei eine Bezeichnung fiir das Heiligtum,
wurde auf auBerbiblische Texte verwiesen. Aus CE §§ 36f. (vgl. ANET,
S. 163; TUAT, 1, S. 36f.) haben einige Ausleger geschlossen, daB} die in
21,6 und 22,7 beschriebenen Handlungen beim Eingangstor des Heilig-
tums erfolgt sein muBten (vgl. Jer. 26,10).”

Manchmal wird ein Unterschied zwischen der urspriinglichen Bedeutung
der verwendeten Formulierung und der Art und Weise, wie sie in Israel
verstanden worden sei, gemacht. So meint Cassuto, da} ‘zu Gott bringen’
ein stereotyper Ausdruck fiir zum Gerichtshof bringen sei (wo urspriing-
lich Gottesbilder standen). Hyatt meint, da die Kanaander urspriinglich
an Hausgotter oder die Gotter des Lokalheiligtums gedacht haben, dal
aber in Israel A’lhjm auf JHWH bezogen gewesen sei. Auch andere
rechnen mit einer urspriinglich polytheistischen Bedeutung, die in den
Hintergrund getreten sei, nach der Inkorporation des Textabschnittes in

* Die Auffassung, daB A'lhjm den Hausgott bezeichne, vertreten z.B. F. Schwally, ZAW
11 (1891), S. 181f. (ein vorviterliches Bildnis, ein Terafim), Noth, Michaeli. DaB h'lhjm
Hausgotter meint, wird u.a. von Eerdmans*, S. 128; Beer; W.H. Schmidt, THAT, I, Sp. 156,
vertreten. Unterstiitzung fir die Hausgotter-Interpretation findet C.H. Gordon, JBL 54
(1935), S. 134-141, in den Nuzi-Texten. Die darin genannten ilani, bei denen der Eid
abgelegt wird, setzt Gordon auf eine Ebene mit den 'lhjm (Terafim) von 21,6; 22,7f. A.E.
Draffkorn, JBL 76 (1957), S. 216-224, differenziert zwischen ilani als Hausgotter (vgl. 21,6)
(S. 219ff) und ilani als Gotter der Gemeinschaft; auf letztere sei 22,7f. zu beziehen
(S. 217ff). Vgl. zu den Nuzi-Texten auch Rouillard-Tropper, S. 351ff.; van der Toorn,
S. 219f,; Loretz, UF 24 (1992), S. 133-178.

¥ F.C. Fensham, JBL 78 (1959), S. 160-161, und O. Loretz, Bib 41 (1960), S. 167-175.
Spiter hat Loretz seinen Standpunkt nuanciert (s. UF 24 [1992], S. 158f)) und geéindert (s.
“Ahnen- und Gotterstatuen-Verbot™, S. S01ff., 505 [mit '/hjm sind Ahnenbilder gemeint]).




92 KAPITEL IV

die Sinai-Proklamation von JHWHs Willen.*

4.2.6 Um einen fundierten Standpunkt einnehmen zu kénnen, miissen
erst die iibrigen Handlungen des Rituals in die Betrachtung einbezogen
werden. Der Sklavenhalter muBl den Sklaven zur Tiir oder zum Tiirpfosten
bringen. Die Frage erhebt sich: bei welcher Tiir? Das Stadttor als Sitz der
Richter (Ibn Esra) kommt nicht in Frage. Entscheidet man sich fiir die
Auffassung ‘bei Gott’ = ‘im Heiligtum’, dann kann man an die Tiir des
Heiligtums denken (z.B. te Stroete, Fensham, Childs), aber auch an die
Tiir des Sklavenhalters (z.B. Bohl, Heinisch). In letzterem Fall miiite man
annehmen, daB das Ritual teils beim Heiligtum und teils nach dem
Verlassen desselben beim Haus durchgefiihrt wurde. Welcher Ort pafit am
besten? Um diese Frage beantworten zu kénnen, miissen wir niher auf die
Handlung eingehen, die bei der Tiir ausgefiihrt werden muB.

Ein Pfriem muflt vom Sklavenhalter durch das Ohr des Sklaven gesto-
chen werden. Um ein Sklavenmal am Ohr des Sklaven befestigen zu
konnen? (z.B. Hyatt). Der Brauch, Sklaven zu kennzeichnen, ist aus
Israels Umwelt’' bekannt, nicht aber aus dem AT. Oder ausschlieBlich,
um ihn mit einem Zeichen der Horigkeit zu markieren? (z.B. Dillmann,
Cassuto). Solche Zeichen sind sinnvoll bei Sklaven, die weglaufen wollen,
nicht aber bei einem Sklaven, der den ausgesprochenen Wunsch zum
Bleiben ge#duBert hat. Wie dem auch sei, bei dieser Auffassung kann die
Tiir des Heiligtums oder des Hauses gemeint sein. Bei genannter Interpre-
tation bleibt undeutlich, warum die Handlung bei der Tiir ausgefiihrt
werden mull. Weil das Holz einen guten Untergrund bildet, um das Ohr
durchstechen zu kénnen? (Cassuto). Solch eine Interpretation ist ziemlich
prosaisch. Oder beabsichtigt das Durchstechen nicht so sehr, den Sklaven
buchstéblich als Sklaven zu markieren, sondern hat bildhafte Bedeutung?
Wird seine Horigkeit symbolisch zum Ausdruck gebracht? (z.B. Béhl,
Heinisch). In diesem Fall liegt nahe, daB die Handlung im Haus des
Sklavenhalters erfolgt. Ubrigens wird der Sklave ja kein Tempeldiener,
sondern bleibt Haussklave.

Das Ohr wird an der Tiir oder dem Tiirpfosten durchbohrt. So wird
symbolisch zum Ausdruck gebracht, daB der Sklave mit seinem Ohr,
seinem Gehorsam, von nun an mit dem Haus seines Herrn verbunden ist.
Damit ist der Wunsch des Sklaven (21,5) erfiillt. Er ist mit dem Haus
verbunden, mit seinem Herrn als dem Haupt des Hauses. Wenn dieser

'S, z.B. te Stroete zu 22.8; H.W. Jungling, Der Tod der Gdtter, Stuttgart 1969, S. 27
Anm. 14; Paul*, S. 50f.

I vgl. B.A. Brooks, “The Babylonian Practice of Marking Slaves”, J40S 42 (1922),
S. 80-90; Mendelsohn, S. 42ff.; ders., IDB, 1V, S. 385; Cardellini, S. 48ff., 78, 86f., 10l,
116 ua.



EXoDus 21,1-11 93

sterben sollte, bleibt die Verbindung bestehen. Das Durchbohren des Ohrs
als symbolische Handlung kann nur sinnvoll beim Haus situiert werden.
MuB man sich den Ablauf etwa so vorzustellen, daB im Heiligtum die
Vereinbarung zwischen dem Herrn und dem Sklaven vor Gott ratifiziert
und daraufhin die Horigkeit des Sklaven noch einmal symbolisch beim
Haus zum Ausdruck gebracht wird? Bei einer solchen Vorstellung bleibt
unklar, warum das Ritual beim Haus ausgerechnet bei der Tiir vollzogen
werden muBl. Versteht man Aa“I[ohim als ‘Hausgott’ bzw. ‘Hausgotter’,
dann ergibt die Situierung der Handlung bei der Tiir des Hauses Sinn: die
Tiir ist der Ort, wo die Hausgottheit(en) sich befand(en). Kurzum, es
scheint nahezuliegen, daf3 das gesamte Ritual beim Haus, im Beisein des
Hausgottes bzw. der Hausgotter ausgefiihrt wurde.” Der zweite Satz mit
whiggiio, ‘er soll ihn also bringen’, ist als Explikation des ersten Satzes
zu verstehen.

Die Ausfithrung des Rituals im Beisein der Hausgottheit(en) bei der Tiir
bedeutet, da die Hausgottheit(en) Zeuge(n) der Verbindung ist/sind, die
zwischen dem Sklaven und dem Haus des Herrn zuwege gebracht wurde.
Deutlich ahistorisch ist die Interpretation von Sprinkle*, S. 57ff. Er faft
die ‘Gotter’ als ‘ancestor figurines’ auf, aber versteht das Ritual als
symbolische Handlung, mit der die Aufnahme des Sklaven in die Familie
seines Herrn umschrieben wird. Von ihm/ihnen wird Uberwachung der
Vertragsbedingungen erwartet. Insbesondere hatte dies fiir den Hausherrn
und Sklavenhalter Konsequenzen. Er ist vertraglich mit dem Leben des
Sklaven verbunden, auch wenn dieser alt und dkonomisch wertlos gewor-
den ist. Bricht der Sklave sein Wort und lauft weg, dann gerit er auBer-
halb des Machtbereichs der Hausgottheit(en). Bricht der Sklavenhalter die
Abmachungen, dann wird er beim Hinein- und Hinausgehen seiner
Wohnung, dem Machtgebiet der Hausgottheit(en), stets an sein unmorali-
sches Verhalten erinnert werden, und dann wird sich sein Haus von einem
Schutzraum zu einem Ort der Gefahr wandeln.”

* Van der Toorn, S. 209f, situiert die #rdfim im innersten Raum des Hauses, im heder.

™ Zu einem guten Verstindnis ist es von Bedeutung zu bedenken, dab nach antikem
BewuBtsein die Turdffoung eine Grenze zwischen zwei Welten bildet, die den Bewohnern
freundliche, beschirmende Sphire des Hauses und die AuBenwelt mit seinen bedrohlichen,
bosen Michten. Um diese drauBen vor die Tiir zu halten, wurden Amulette und Bildnisse
von (Schutz)Gottern oder von monsterartigen Gestalten bei der Turdffnung angebracht und
beschworende Formeln auf die Tirpfosten und die Oberschwelle geschrieben (vgl. Jes.
57,8), s. ERE, IV, S. 846ftf.; G. van der Leeuw, Phdnomenologie der Religion, Tiibingen
1970°, S. 448f. Die Vorschrift von Dtn. 6,9; 11,20 hat diesen Brauch zum Hintergrund.
Ebenso der Brauch unter orthodoxen Juden, eine Mezuzah an den rechten Turpfosten
anzubringen (s. zB. EJ, XI, Sp. 1474ff; JE, VIII, S. 531f; vgl. auch 429), und die
Gewohnheit unter Christen, iiber oder bei der Tiir ein Kruzifix zu befestigen. Die Geschichte
lehrt, daB sowohl der Mezuzah als auch dem Kruzifix apotropdische Kraft zuerkannt wird.




94 KAPITEL 1V

4.2.7 Bisher haben wir die Frage offengelassen, ob bei ha*lohim an
einen oder mehrere Hausgotter gedacht werden mufl. Gibt es eine argu-
mentative Entscheidung? In 22,7f. wird h'lhjm auf #hnliche Weise
gebraucht wie in 21,6, in 22,8 als Subjekt einer verbalen Mehrzahlform.
Nun gibt es verschiedene Passagen im AT, in denen '/hjm als Subjekt
eines pluralischen Verbs fungiert und wo zumindest erwogen werden
kann, 'lhjm als Singular aufzufassen (Gen. 20,13; 31,53; 35,7; Ex. 32,4.8;
[ Sam. 4,8; Il Sam. 7,23). Dies konnte dafiir sprechen, den Begriff in
21,6; 22,7f. als Bezeichnung einer einzelnen Gottheit zu verstehen. Die
Interpretation der betreffenden Texte ist allerdings oft problematisch (vgl.
auch R. Rendtorff, ZAW 106 [1994], S. 14-21). ’lhjm erweckt dort den
Eindruck, eine vage und allgemeine Gottesbezeichnung zu sein und in
jedem Fall keine konkrete Bezeichnung fir JHWH oder eine spezifische
Gottheit. So liegt es vielleicht am ehesten auf der Hand, hd*“iohim als
‘Gotter’ zu verstehen. Die Interpretation ‘Gottheit’ ist allerdings nicht
ausgeschlossen.*

Ist es moglich, eine konkrete Vorstellung von ha™lohim zu erhalten?
'lhim kann zur Bezeichnung von einem oder mehreren Géotterbildern
verwendet werden (z.B. 20,23; 32,31; vgl. ThWAT, 1, Sp. 301). Daran
wird auch in 21,6; 22,7f. gedacht werden miissen. Gibt es eine noch
konkretere Vorstellung? Wir konstatierten bereits, dal 4 '/hjm gleichge-
setzt ist mit den rrafim (s. 4.2.5). Gewdohnlich denkt man dabei an
Bildnisse der Hausgotter, der Laren und Penaten, im engeren Sinn an
Bildnisse der Vorfahren, der Manen.* Eine Identifizierung der trpjm mit
Bildern der vergottlichten Ahnen wird von Rouillard-Tropper, S. 356f.,
und van der Toorn, S. 211, 215, 222, hervorgehoben. Eine Gleichsetzung
von frpjm mit ‘[hjm ist nicht unmdglich. In diesem Zusammenhang kann
darauf gewiesen werden, daB die trpjm im Zusammenhang einer Orakel-
befragung genannt werden (Ez. 21,26; Sach. 10,2; vgl. auch Jdc. 18,5;
Hos. 4,12). In 22,8 wird von h'lhjm ein Ausspruch erwartet. '[hjm wird
an einigen Stellen als Bezeichnung fiir frpjm verwendet (Gen. 31,30
neben 31,19.34f., und Jdc. 18,24 neben 17,5; 18,14.17.20). Ist diese
Identifikation plausibel?

frafim (Gen. 31,19.34f.; Jdc. 17,5; 18,14ff; I Sam. 15,23; 19,13.16;

Blut am Tirrahmen kann diese Funktion auch erfiillen (vgl. 12,7; Ez. 45,19). Vgl. Hout-
man*, Exodus, II, S. 176.

* Sie wird wa. von J. Davenport, 4 Study of the Golden Calf Tradition in Exodus 32,
Ann Arbor 1973, S. 57ff., vertreten.

® 8. z.B. ERE, 1, S. 445, 449; F. Schwally, Das Leben nach dem Tode, GieBen 1892,
S. 35ff; W.O.E. Oesterly & T.H. Robinson, Hebrew Religion, London 19372, S. 100f;
R. Brinker, The Influence of the Sanctuaries in Early Israel, Manchester 1946, S. 62ff; ein
Zusammenhang zwischen r*fa’im und frafim wird hierbei vorausgesetzt.



EXODUS 21,1-11 95
II Reg. 23,24; Ez. 21,26; Hos. 3,4; Sach. 10,2) ist ein vielbesprochener
Begriff. Eine eingehende Besprechung kann an dieser Stelle nicht geboten
werden.*® Ich will nur einige Punkte herausgreifen. Ist trpjm beziiglich
seiner Form ein Plural, aber beziiglich seiner Bedeutung ein Singular?
(vgl. Ges-K § 24b, 145i; Joiion § 136d und auch A. Jirku, Bib 34 [1953],
S. 80). In I Sam. 19,13.16 bezeichnet trpjm ziemlich sicher einen einzigen
Gegenstand, offensichtlich ein menschformiges Gebilde oder eine Biis-
te.’” Angesichts der in ISam. 19 geschilderten Situation ist iibrigens
nicht auszuschlieBen, dafl das Bild theriomorph war (das Bild von
Jdc. 17-18 wurde Jdc. 18,291f. zufolge in Dan aufgerichtet, das spiter
jedenfalls das Zentrum des Stierkultes war; s. I Reg. 12,28f). Auch in
Gen. 31 kann ein Bild gemeint sein. Rahels Tragsessel (Gen. 31,34) bot
sicher die Moglichkeit, ein Bild von einigem Umfang zu verbergen. Im
itbrigen versteht man in Gen. 31 trpjm oft als echten Plural. Einige Male
wird trpjm im Zusammenhang mit ‘'eféd (s. Houtman*, Exodus, III, S.
464ff.) gebraucht (Jdc. 17-18; Hos. 3,4). Auch in diesem Zusammenhang
wird neben anderen Auffassungen die Interpretation ‘Bildchen’ (bei
Divinationen) verteidigt.**

4.2.8 In bezug auf 21,6; 22,7f. ist erwdhnenswert, dal E. Sellin der
Meinung ist, daB #rpjm ein Spottname sei, der von den Gegnern des
Gotzendienstes gebraucht wurde.”” Auch andere hidngen dieser Meinung
an. So wurde der Term in Zusammenhang gebracht mit toréf, ‘Obszoni-
tit’, und rph, ‘schwach sein’. (vgl. I. Low, MGWJ 73 [1929], S. 314,
488, und A. Lods, ERE, VII, Sp. 1416). Lods ist der Ansicht, daB} trpjm
zur Bezeichnung diverser anstoBerregender Gegenstinde dienen kann.
Sellin ist jedoch der Ansicht, daB ein urspriingliches '/Ajm zur Bezeich-
nung eines JHWH-Bildes seit der Zeit Hoseas und Jesajas durch ein
Spottwort ersetzt worden sei. In einigen Texten, so auch 21,6; 22,7f., sei
‘Ihjm verwendet worden, weil der Begriff nicht mehr als ‘Bild’ interpre-
tiert wurde.*

Die Frage, ob Sellins Interpretation plausibel ist, mdchte ich unbe-

% 8. ferner DDD, Sp. 1588ff; THAT, 11, Sp. 10571f.; Schroer*, S. 136ff, und die unter
4.4.1 genannten Artikel von Rouillard & Tropper und van der Toorn. Im Zusammenhang
mit Hausgdtzen s. auch C. Epstein, Qad 13 (1980), S. 10f; P. Pack & S. Yeivin &
C. Epstein, Qad 14 (1981), S. 129f; J. Huehnegard, CBQ 47 (1985), S. 428ff.

* Anders W.E. Bamnes, JThS 30 (1928-29), S. 177-179: mit trpjm seien stets Bildchen
gemeint, auch in 1 Sam. 19; vgl. auch S. Smith, JThS 33 (1931-32), S. 33-36; P.R. Ack-
royd, ET 62 (1950-51), S. 378-380.

¥ 8. z.B. Th.C. Foote, “The Ephod™, JBL 21 (1902), S. 27ff.; van der Toorn, S. 213.

¥ “Efod und Terafim”, JPOS 14 (1934), S. 185-193.

“ Spiter modifizierte Sellin seine Auffassung in bezug auf trpjm etwas; s. “Zu Efod und
Terafim”, ZAW 55 (1937), S. 296-298.




96 KAPITEL 1V

antwortet lassen. Diskutabel ist m.E., ob sich hinter trpjm ein JHWH-Bild
verbirgt. Man gewint eher den Eindruck, daB mit trpjm niedere gottliche
Wesen gemeint sind, die eventuell zwischen Gott und den Menschen eine
Vermittlerposition einnahmen (vgl. Konig*, GAR, S. 257). Doch kann
man aufgrund der These Sellins die Frage stellen, ob mit #'/hjm in 21,6;
22,7f. JHWH gemeint sei, der durch ein Bild reprisentiert wird. In
Jde. 17,31f. wird von der Verfertigung eines JHWH-Bildes fiir ein Privat-
heiligtum erzihlt, das allerdings auch von anderen als dem Eigentiimer
gebraucht wurde (Jdc. 18,5f.). Dessen Inventar und Priester wurden quasi
‘ibernommen’, um im Stammesheiligtum zu fungieren (Jdc. 18,14ff,; s.
bes. V. 19f.30). Das Bild in Ex. 21; 22 ist nicht mit dem von Jdc. 17-18
identisch. In Ex. 21; 22 wird man eher an Hausgotter als an den National-
gott JHWH zu denken haben.

LaBt sich meine Auffassung aufrechterhalten, wenn auf den Kontext im
weiteren Sinne geachtet wird? Die Bestimmungen sind Bestandteil der
Proklamation von JHWHs Willen, der 20,3.23 zufolge exklusive Hingabe
seiner Verehrer fiir sich fordert. Ex. 21,6; 22,7f. werden wohl als Rudi-
mente einer Volksreligiositit, genauer gesagt einer Familienreligion bzw.
eines Hauskultes betrachtet werden miissen, die in den Schriften der
offiziellen israelitischen Religion erhalten geblieben sind. Die Annahme
scheint plausibel, dafl die Religion Israels mehrschichtig war und die
Hausreligion ein Substrat der israelitischen Religion war, die in den
Augen derer, die sie praktizierten, nicht im Streit mit der Verehrung
JHWHs als Israels Gott war.*' Maben denke in diesem Zusammenhang,
daB geméB romisch-katholischer Auffassung die Heiligenverehrung keinen
Angriff auf die Position Gottes darstellt und daB auch der strikt mono-
theistische Islam eine Heiligenverehrung kennt (vgl. TRE, XIV,
Sp. 641ff)).

Ex. 21,6 und 22,7f. beinhalten Rudimente einer Familienreligion. Sie
konnten in der Uberlieferung weiterexistieren, da die strikt monotheisti-
sche Redaktion des Pentateuch ha™“/ahim offenbar nicht mehr im Sinn
von ‘Gétter’, sondern als ‘Richter’ interpretierte.

4.2.9 Dtn. 15,12-17 beinhaltet eine Neuinterpretation von Ex. 21,2-11.
Ich will auf einen ausfiihrlichen Vergleich beider Passagen verzichten und

"' Vgl. R. Albertz, Personliche Frommigkeit und offizielle Religion, Stuttgart 1978; ders.,
Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, 1, Gottingen 1992, S. 143ff; J. Con-
rad, “Welche Bedeutung hatte die Familie fur die Religion Altisraels?”, ThLZ 105 (1980),
S. 481-488; J.B. Segal, “Popular Religion in Ancient Israel”, JJS 27 (1976), S. 1-22; van
der Toorn (s. 4.1.2), S. 33ff; ders., “Ancestors and Anthroponyms. Kinship Terms as
Theophoric Elements in Hebrew Names”, Z4W 108 (1996), S. 1-11; ders., Family Religion
in Babylonia, Syria & Israel, Leiden usw. 1996, S. 181ff.



EXODUS 21,1-11 97

beschrianke mich auf die Beschreibung der markantesten Unterschiede.

1. Dtn. 15 fordert eine gleiche Behandlung von Mann und Frau, wenn
diese in Schuldsklaverei geraten sind (15,12.17). So erkldrt sich das
Fehlen eines Pendant von Ex.21,3.4.7-11 in Dtn. 15. Ubrigens erheben
sich Fragen beziiglich Dtn. 15. Gerechnet wird offenbar nur mit der
Anwesenheit von israelitischen Sklaven, nicht aber mit fremdldndischen
Sklaven auf Lebenszeit und den von diesen geborenen Kindern, so dafB
die Frage, wie gehandelt werden muf}, wenn ein Israelit eine Sklavin auf
Lebenszeit heirat, nicht ins Blickfeld riickt. Ferner spielt auch die Tat-
sache, daB die Sklavin von 21,7-11 Nebenfrau ist, keine Rolle. Offen-
sichtlich geht das Verhiltnis Herr-Sklavin nicht tiber das eines Arbeits-
verhiltnisses hinaus (s. hierzu z.B. 21,4.26f.; die dort genannte Sklavin ist
keine Konkubine), so dal3 der Weggang nach sechs Jahren keine Schei-
dung impliziert. DaB sich ein Mann eine Nebenfrau kéauflich erwirbt, wird
offenkundig als unpassend erachtet (vgl. Dtn. 21,10-14).

2. Das sakrale Ritual von Ex. 21,6 ist im Deuteronomium sikularisiert
und zu einer rein sdkularen symbolischen Handlung geworden (15,16.17).
ha*lohim fehlt, fiir einen Hausgott (bzw. Hausgotter) ist kein Platz im
Deuteronomium, in dem die Einheit Gottes (6,4f) und die Einheit des
Kultortes (Kap. 12) zentral stehen. Auch die m‘ziizd, der Tiirpfosten, wird
nicht genannt. Er wird an anderen Stellen sehr wohl genannt, nicht aber
als Ort, wo das Bildnis aufgestellt ist, sondern als Ort, wo Textworte
niedergeschrieben werden miissen (Dtn. 6,8f.; 11,18ff.). Der Turpfosten
hat eine neue Funktion erhalten.*?

3. Dtn. 15 fordert eine recht humane Behandlung fiir Sklaven bzw.
Sklavinnen, die nach sechs Jahren Dienst ausziehen. Ex. 21 zufolge darf
vom ausziehenden Sklaven keine Bezahlung gefordert werden (V. 2; vgl.
V. 11). Dtn. 15 fordert unter Verweis auf Israels Aufenthalt in Agypten
eine sehr groBziigige und royale Behandlung der ausziehenden Sklaven.
Beim Abschied miissen sie mit Geschenken iiberladen werden.

Eine besondere Beleuchtung der Schuldsklaverei eines Volksgenossen
bietet Lev. 25,39-46. Ebenso wie aus Dtn. 15,12 tritt auch aus Lev. 25,39
eine andere Sicht tiber den betroffenen Volksgenossen als aus Ex. 21,2
entgegen: der Volksgenosse ist nicht das Objekt der Transaktion, sondern
Subjekt; er verkauft sich selbst (vgl. Japhet, S. 70ff). GemiB Lev. 25
darf der Volksgenosse — iiber die Frau wird nicht explizit gesprochen —

2 Zu mzizd s. ThWAT, 1V, Sp. 801ff; O. Keel, “Zeichen der Verbundenheit. Zur
Vorgeschichte und Bedeutung der Forderungen von Deuteronomium 6,8f. und Par.”, in:
Mélanges D. Barthélemy, Fribourg/Gottingen 1981, S. 159-240; C. Schedl, “Die Mezizah-
Texte in den Hohlen von Qumran™, in: Megor Hajjim (FS G. Molin), Graz 1983, S. 291-
305.




98 KAPITEL IV

nicht als Sklave im eigentlichen Sinn behandelt werden (25,39f.42); ein
Israelit darf nur Nichtisraeliten als Sklaven halten (25,44.45.46). Ebenso
wie Dtn. 15 fordert Lev. 25 eine humane Behandlung, u.a. unter Verweis
auf Israels Aufenthalt in Agypten (25,42f.46). GemiB Lev. 25 hat der in
Sklaverei geratene Sklave mit seiner Familie im Jubeljahr das Recht auf
Freiheit (25,40f.). Seine Schuldsklaverei davert daher maximal fiinfzig
Jahre. Uber den Wunsch des Sklaven, bei seinem Herrn zu bleiben, wird
nicht gesprochen. Die Frage ist nicht relevant, weil der Betroffene im
Jubeljahr auch seine viterlichen Besitztiimer zuriickerhiilt.

4.2.10 Das Bild in Ex. 21 ist ziemlich realistisch, in Dtn. 15 und
Lev. 25 aber idealistisch. Ebensowenig wie Ex. 21 mit Dtn. 15 harmoni-
siert werden kann (anders Sprinkle*, S. 51f., 69, 198 u.a.), ist Dtn. 15 mit
Lev. 25 zu harmonisieren. Vorschldge, die Unebenheiten zwischen den
Abschnitten zu erkldren, befriedigen nicht. Ich gebe einige Beispiele. Da
Lev. 25 dem Israeliten den Ankauf eines Volksgenossen als Sklaven
untersagt, wurde ‘@beed ‘ibri, ‘ein hebriischer Sklave’, in Ex. 21,2 nicht
als ‘irgendein israelitischer Sklave’ interpretiert, sondern als ein Israelit,
der einen Diebstahl begangen hat und zum Verkauf verurteilt wurde (vgl.
22,2; so z.B. TPs] zu 21,2; Mek., III, 3; Raschi). Die Frau der betreffen-
den Person wird in TPsJ] 21,3 betont als israelitische Frau bezeichnet. Sie
muBl von der Frau in 21,4 unterschieden werden. Diese wird als Nichtis-
raelitin betrachtet und hat daher kein Recht auf Freiheit (Lev. 25,44-46;
vgl. Mek., IIl, 9f.; Raschi). Eine Harmonisierung ist auch in der LXX zu
21,7 spiirbar: ’amd, ‘Sklavin’, wurde mit oixétic iibersetzt, ha“badim,
‘die Sklaven’, aber mit ai dobAer, ‘die Sklavinnen’ (vgl. auch Vulg.);
indem verschiedene Begriffe verwendet werden, wird ein Unterschied
zwischen der israelitischen Sklavin, der oikétic, einerseits, und anderer-
seits den nichtisraelitischen Sklavinnen (Sklaven) gemacht (vgl. Frankel*,
S.91).* Vorausgesetzt wird, daB Erstgenannte nicht als echte Sklavin
behandelt werden darf wie die Letztgenannten (vgl. Lev. 25). Nun wird
aber in 21,7 im Zusammenhang mit den echten Sklaven vom Auszug
gesprochen. Wie 14Bt sich dies erkldren? GemaB Mek., IlI, 23, bezieht
sich der SchluB von 21,7 auf eine besondere Situation: die nichtisraeliti-
schen Sklavinnen (Sklaven) wurden miBhandelt und haben darum das
Recht auf Freiheit (vgl. 21,26f.). Auch TPsJ beinhaltet diese Interpretation
und bietet nihere Informationen zur israelitischen Sklavin: sie muf ein
Junges Midchen sein (jiinger als zwdlf Jahre); sie darf nicht weggehen
wie die kanaanitischen Sklaven (vorausgesetzt wird, daB Volksgenossen
nicht miBhandelt werden), wohl aber im Sabbatjahr, beim Anbruch der

* Zu Symmachus’ Ubersetzung: ol mpoedetoetar mpoédevow SovAikry, s. Salvesen®,
S. 101f, 218, 237.



EXO0DUS 21,1-11 99
Pubertit, im Jubeljahr, beim Tod ihres Herren und bei Bezahlung von
Geld (vgl. 21,8 und s. Mek., IIl, 18ff., 30f.; Raschi; ganz anders Nachma-
nides).

Zuletzt sei noch ein Vorschlag neueren Datums genannt: in 21,7 sei
eine Frau gemeint, die nicht bloB fiir die Arbeitsverrichtung bestimmt ist
(und daher nicht nach sechs Jahren freikommt), sondern zugleich Neben-
frau ist (und darum fiir immer bleiben muB) (s. z.B. Keil, Gispen, aber
auch schon Nachmanides). Argumentiert wird, dal Lev. 25 eine Ergin-
zung zu Ex. 21 und Dtn. 5 biete: auch der Sklave mit dem durchbohrten
Ohr erhilt im Jubeljahr die Freiheit.**

4.2.11 AuBerhalb des Pentateuch wird zweimal von einer Freilassung
von Schuldsklaven gesprochen. Implizit in Neh. 5. Aus 5,10-13 darf
konkludiert werden, daB auf Veranlassung von Nehemia augenblicklich
die jiidischen Schuldsklaven (Neh.5,5.8) freigelassen wurden. Auf
Vorschriften aus dem Pentateuch wird nicht Bezug genommen. Explizit
wird Dtn. 15 in Jer. 34,14 zur Sprache gebracht. Jer. 34,3-11.14-16
berichtet iiber eine kollektive Freilassung von sowohl hebrdischen Min-
nern als auch Frauen (34,9) aus Schuldsklaverei. Die Gleichzeitigkeit der
Freilassung ist auffallend. Gewohnlich nimmt man an, daB in Ex. 21 und
Dtn. 15 vorausgesetzt wird, daB die Freilassung aus Schuldsklaverei
individuell erfolgte, sechs Jahre nach der Indienstnahme der betreffenden
Person, und daB keine Beziehung bestehe zwischen der Freilassung und
dem an den Zyklus von sieben Jahren gebundenen Institut des Sabbatjah-
res (s. 23,10f). Sonst, so behauptet man, wiirde die Vorschrift einem
MiBbrauch Vorschub leisten: durch Schuldsklaverei kurz vor dem Sabbat-
jahr kénnte sich jemand ganz einfach seiner Schulden entledigen; und wer
wiirde solch einen Sklaven kaufen wollen? (z.B. Heinisch zu 21,2).
Schwerer wiegt, daB in Dtn. 15,18 explizit von einer Arbeitsperiode von
sechs Jahren gesprochen wird. In diesem Licht kann man zur Annahme
neigen, daB in Jer. 34 sekundir eine Beziechung zu Dtn. 15 hergestellt
wurde und die Initiative von Zedekia zur Freilassung der Sklaven
(Jer. 34,1) nicht aus dem Wunsch resultierte, die Tora-Bestimmung des
Mose zu verwirklichen. Ubrigens ist es nicht unmaéglich, daB gema$ der
Redaktion des Deuteronomium die Freilassung von Sklaven im Sabbatjahr
erfolgen muB (vgl. Lev.2540: kollektive Freilassung im Jubeljahr).
Jedenfalls folgt Dtn. 15,12-18 unmittelbar auf die Vorschrift zum Sabbat-
jahr. So kann vermutet werden, daB ein Zusammenhang zwischen Schuld-
erlal und Freilassung besteht (vgl. Dtn. 31,10f. und s. Phillips, S. 57ff.).

* So bereits Josephus, Ant., IV, 273 und zB. TPsl zu 21,6; Mek., III, 17; Raschi. Zum
Verhiiltnis Ex. 21/Dtn. 15/Lev. 25 s. z.B. die unter 4.1.1 genannten Werke von Chirichigno
(S. 3541t.), Japhet, Kaufman, Weingreen.




100 KAPITEL IV
Sollte dies der Fall sein, kann man die These verteidigen, daB Dtn. 15 den
Hintergrund fiir Zedekias Initiative bildete (Sarna, S. 146ff.; vgl. Cardelli-
ni, 8. 312ff.). In Ex. 21 fehlt allerdings in jedem Fall der Zusammenhang
zwischen der Freilassung von Sklaven und dem Sabbatjahr. Die Freilas-
sung trigt individuellen Charakter (vgl. Lemche, VT 26 [1976], S. 45;
ders., BN 25 [1984], S. 70).

Ferner ist es nicht unmoglich, dal der Verweis auf Dtn. 15 in Jer. 34
sekundér ist (vgl. Lemche, V'T 26 [1976], S. 51ff.). Zur Debatte steht die
Frage nach dem Charakter der Vorschriften. Sind sie ‘Staatsgesetze’? (zur
Frage s. 2.2.16-18). Falls dies nicht zutreffend ist, kann man aus der
Tatsache, daB in den historischen und prophetischen Biichern nicht auf die
Vorschriften hingewiesen wird, keine SchluBfolgerungen ziehen iiber die
Zeit ihres Entstehens.*

4.2.12 Auch CH kennt die Situation, dal zur Begleichung von Schulden
weitreichende Mafinahmen getroffen werden miissen (§§ 117-119) (vgl.
Cardellini, S. 78ff.). § 117 nennt den Fall eines freien Biirgers, der wegen
Schulden (nicht mit seiner eigenen Arbeitskraft bezahlt, sondern) seine
Ehefrau, Tochter oder seinen Sohn fiir Geld (ana kaspim) hergibt oder
Gldubiger durch Arbeitsleistung die Schuld zuriickzuzahlen; festgelegt
wird, dal sie nach drei Jahren Arbeit im vierten Jahr in Freiheit entlassen
werden miissen. §§ 118f. handeln von der Dienstbarkeit von Sklaven und
Sklavinnen und dem Verkauf einer Konkubine durch einen freien Biirger
im Fall von Schulden.

Die Bestimmungen versetzen uns in die mesopotamische Gesellschafts-
ordnung, wo Menschen einem Gliubiger als Pfand gegeben wurden, um
ihre Arbeitskraft einzusetzen fiir mazzazanum, die Dienst-Antichrese zur
Bezahlung von Zins und Tilgung, und fur kis§arum, die Dienstbarkeit zur
Tilgung von Schulden, und wo Menschen fiir Geld verkauft wurden.
Ammisaduga (ca. 1650 v.Chr.)* rithmt sich, daB er Schuldnern und
ihren Frauen und Kindern, die in solch einer Situation verkehrten, die
Freiheit verliech (Edikt § 20). Sklaven und Sklavinnen in den gleichen
Umstédnden, versagt er allerdings das Recht auf Freiheit (§ 21). Beim
Verkauf von Personen waren offenkundig Dritte im Spiel, die aus der
Begleichung von Schulden einen lukrativen Beruf gemacht haben. Sie
beglichen die Schulden bei den Gldubigern und exploitierten die Schuld-
sklaven. CH §§ 117-119 richtet sich wahrscheinlich gegen solche Ma-
chenschaften. Ein Riickkauf muflte zumindest theoretisch moglich sein

> Wie dies zB. M. David, “The Manumission of Slaves under Zedekiah”, OTS 5 (1948),
S. 63-79, tut (vgl. auch Cardellini, S. 357fT).
* Vgl. FR. Kraus, Ein Edikt des Konigs Ammi-saduga von Babylon, Leiden 1958.




EXODUS 21,1-11

(vgl. CH § 119 im Fall der Konkubine). S. ferner Stol, S. 11ff.

Der Verkauf einer Tochter als Konkubine des Kédufers und Sklavin von
dessen Frau ist aus Mesopotamien bekannt (vgl. Stol, S. 15). Der Standes-
unterschied zwischen Frau und Nebenfrau kann laut LE §§ 25f; CH
§§ 170f. Konsequenzen fiir die Frage haben, ob und in welchem Ausmal}
die jeweiligen Sohne der Frauen Recht auf die Hinterlassenschaft des
Vaters besitzen. Die Sohne der Sklavin diirfen in jedem Fall nicht von
den Sohnen der Frau zur Dienstbarkeit gezwungen werden (vgl. Cardelli-
ni, S. 88f)).

Im Zusammenhang mit 21,7-11 wurde als Vergleich auf einen aus Nuzi
bekannten Vertragstyp gewiesen, den tuppi martuti u kallatuti, aus dem
ersichtlich wird, dafl ein Vater das Recht hatte, seine Tochter gegen
Bezahlung adoptieren zu lassen. Der Adoptivvater konnte das Midchen
selbst heiraten, aber sie auch an wen auch immer er wollte geben. Dies
konnte sein eigener Sohn sein oder ein adoptierter Sohn oder ein Sklave.
In letzterem Fall wurde vertraglich festgelegt, daB sie zeit ihres Lebens
dem Haushalt ihres Adoptivvaters zugehorte. Wie es scheint, kann von
einer echten Parallele keine Rede sein.”’

7 Vgl. Paul*, S. 52f; B.L. Eichler, “Nuzi and the Bible. A Retrospective”, in: H. Beh-
rens v.a. (Hg.), DUMU-Ee-DUB-BA-A (FS A.W. Sjoberg), Philadelphia 1989, S. 107-119
(S. 116ff).




KAPITEL V

VERLETZUNG DER KORPERLICHEN INTEGRITAT
ANDERER LEUTE

5.0 EINLEITUNG

21,12-32 kann als ganzes unter den Nenner ‘Verletzung der kérperlichen
Integritdt anderer Leute’ gebracht werden. Verschiedene Formen von
Gewalt, ausgeiibt in unterschiedlichsten Situationen und an diversen
Kategorien von Personen, werden aufgelistet. Im verwendeten Vokabular
klingt bereits die Thematik durch. ‘Schlagen’ (nk# hi., s. 21,12.15.18f26;
vgl. auch 22,1)' und ‘stoBen’ (ngh, s. 21.28f.31[2x].32; vgl. auch 21,36;
ngp, s. 21,22; vgl. auch 21,35) spielen eine wichtige Rolle in diesem
Abschnitt.

Ein Schlag oder StoB wird allzu schnell so hart ausgefiihrt, daB ein
Mensch ernsthafte Verwundungen oder bleibende Verletzungen davon-
tragen oder gar zusammenbrechen kann. So wundert es nicht, daB die
Begriffe ‘Tod” und ‘téten’ einige Male im betreffenden Textabschnitt
fallen, um die Folge einer Gewalttat gegen einen Menschen zu beschrei-
ben (21,12.18[+ Negation].20.28f; vgl. auch 22,1 und s. den Gebrauch
von Arg in 21,14) und um die Strafe fiir solch eine Tat zu bezeichnen.?
Eigentliches Ziel der Vorschriften ist die Ehrfurcht vor der korperlichen
Integritdt und dem Leben anderer. 21,12-32 kann wie folgt eingeteilt
werden:

1. 21,12-17: Fille einer Verletzung der kérperlichen Integritit anderer,
die der Téter mit dem Tod bezahlen mu83.

2. 21,18-27: Fille, in denen die Todesstrafe nicht anzuwenden ist.

! “Schlagen’ wird im Hinblick auf Handgreiflichkeiten gebraucht (z.B. 2,13; 21,18f), das
Erteilen von Korperstrafen (z.B. 2,11; 5,14.16; 21,20.26), die Anwendung von Gewalt
(21,15; 22,1). In 21,12.20; 22,1 wird explizit gesagt, daB auf das Schlagen der Tod folgt.
Hiufig hat nkh hi. die Bedeutung ‘totschlagen’ (Gen. 4,15; 8,21; Ex. 2,12; Lev. 24,17f21
usw.). Vgl. ThWAT, V, Sp. 445ft.

* mot wird im Bundesbuch fiir das Sterben von Menschen als Folge einer MiBhandlung
gebraucht (21,12.18.20), als Folge von Verwundungen, die durch ein Tier verursacht werden
(21,28; vgl. 21,29), oder als Folge eines iiber sie verhzngten Todesurteils (21,14), verschie-
dentlich unter Verwendung der Formel mot jimat (s. bereits 2.7) zur Bezeichnung des
StrafmaBes (21,12.15-17; 22,18). Es wird auch fur das Sterben von Tieren auf natiirliche
oder nicht niher beschriebene Weise (22,9.13) gebraucht und fir das Sterben eines Tieres
als Folge von Verwundungen, die durch ein anderes Tier verursacht werden (21,35f). Vgl.
THAT, 1, Sp. 893ff,; ThWAT, 1V, Sp. 763ff.



EXODUS 21,12-14 103

3. 21,28-32: ein Fall, wo die korperliche Integritit eines anderen durch
ein Haustier verletzt wurde.

Im vorliegenden Abschnitt werden ab 21,18 die allgemeinen Vorschrif-
ten mit wki (21,18.20.22.26.28 [s. 4.2.1]; vgl. die masoretische Eintei-
lung: s‘tiimd vor 21,18 usw.; p‘tihd vor 21,28 [einige MSS: s*nimd; vgl.
Perrot*, S. 66]), die Beschreibung besonderer Situationen mit (w*)’im
(21,19.21.23.27.29f.32 [s. 4.2.1]; vgl. den Gebrauch von 6 in 21,31)
eingeleitet. In 21,12-17 werden die allgemeinen Vorschriften eingeleitet
mit einem Partizipialsatz (s. 2.7) und abgeschlossen mit einer mét jiimat-
Formel; s. 21,12.15-17 (vgl. die masoretische Einteilung; s*timd vor
21,12.15.16.17); die Beschreibung von besonderen Situationen mittels
wa “Seer (21,13) und wki?

5.1 VORSATZLICHER UND NICHT VORSATZLICHER TOTSCHLAG (21,12-14)
5.1.1 Literatur

A.G. Auld, “Cities of Refuge in Israelite Tradition”, JSOT 10 (1978),
S. 26-40; R.G. Bindschedler, Kirchliches Asylrecht (Immunitas ecclesia-
rum localis) und Freistitten in der Schweiz (KRA 32, 33), Stuttgart 1906;
H. Bolkestein, Wohltdtigkeit und Armenpflege im vorchristlichen Altertum,
Utrecht 1939; G. Le Bras, “Asile”, DHGE, 1V, Sp. 1035-1047; A. Bulme-
rincqg, Das Asylrecht in seiner geschichtlichen Entwickelung beurtheilet
vom Standpunkte des Rechtes und dessen volkerrechtliche Bedeutung fiir
die Auslieferung fliichtiger Verbrecher, Dorpat 1853 (Reprint Schaan/
Liechtenstein 1983); J.C. Cox, The Sanctuaries and Sanctuary Seekers of
Medieaval England, London 1911; R. Dann, “Ueber den Ursprung des
Asylrechts und dessen Schicksale und Ueberreste in Europa”, Zeitschrift
fiir deutsches Recht und deutsche Rechtswissenschaft 3 (1840), S. 327-
368; L. Delekat, Asylie und Schutzorakel am Zionheiligtum. Eine Untersu-
chung zu den privaten Feindpsalmen, Leiden 1967; A. Ducloux, Ad
ecclesiam confugere. Naissance du droit d’asile dans les églises (IV*-
milieu du V* s.), Paris 1994; F. Dunand, “Droit d’asile et refuge dans les
temples dans I’Egypte lagide”, in: Hommages a la mémoire de S. Saune-
ron, Le Caire 1979, S. 77-97; W. Fauth, “Asylon”, KP, 1, S. 670-671; L.
Fuld, “Das Asylrecht im Althertum und Mittelalter”, ZVRW 7 (1887), S.
102-157, 285-296; M. Gijswijt-Hofstra, Wijkplaatsen voor vervolgden.
Asielverlening in Culemborg, Vianen, Buren, Leerdam en lJsselstein van

 Zur Einteilung und Komposition s. besonders Osumi*, S. 39ff, 47ff., 213ff.; Otto*,
Wandel, 24ff., 6I1ff.; ders.*, Rechtsgeschichte, S. 138ff.; Schwienhorst-Schénberger*,
S. 39ff,, 47ff., 213ff.




104 KAPITEL V
de 16de tot eind 18de eeuw, Dieren 1984; M. Greenberg, “The Biblical
Conception of Asylum”, JBL 78 (1959), S. 125-132; J.C. Greenfield,
“Asylum at Aleppo. A Note on Sfire III, 4-7”, ScrHie 33 (1991), S. 272-
278 (= Ah, Assyria ... [FS H. Tadmor]); O. Hennsler, Formen des Asyl-
rechts und ihre Verbreitung bei den Germanen, Frankfurt a.M. 1954; E.
Herman, “Zum Asylrecht im byzantinischen Reich”, OrChP 1 (1935), S.
204-238; ders., “Asile dans ]’Eglise Orientale”, DCC, 1, Sp. 1084-1089;
J.R. Hertzler, “The Abuse and Outlawing of Sanctuary for Debt in Seven-
teenth-Century England”, HistJ 14 (1971), S. 467-477; C. Houtman, Het
altaar als asielplaats, Kampen 1990; P. Landau, “Asylrecht III. Alte
Kirche und Mittelalter”, TRE, IV, S. 319-327; H. Langenfeld, Christia-
nisierungspolitik und Sklavengesetzgebung der romischen Kaiser von
Konstantin bis Theodosius 11, Bonn 1977; H. Leclercq, “Droit d’asile”,
DACL, IV/2, Sp. 1549-1565; M. Lohr, “Das Asylwesen im Alten Testa-
ment”, SKG.G 7/3 (1930), S. 177-217; E. Liiddeckens, “Asylrecht”, L4, I,
Sp. 514-516; J. Milgrom, “Sancta Contagion and Altar/City Asylum”, in:
Congress Volume Vienna 1980 (VT.S 32), Leiden 1981, S. 278-310; L.R.
Misserey, “Asile en Occident”, DCC, I, Sp. 1089-1104; N.M. Nicolsky,
“Das Asylrecht in Israel”, Z4W 48 (1930), S. 146-175; B. van Oeveren,
De vrijsteden in het Oude Testament, Kampen 1968; A. Rofé, “The
history of the cities of refuge in Biblical law”, ScrHie 31 (1986), S. 205-
239; E. Schlesinger, Die griechische Asylie, Diss. GieBen 1933;
G.K. Schmelzeisen, “Das Asyl in der germanisch-deutschen Rechts-
geschichte”, GWU 29 (1978), S. 295-307; M. Siebold, Das Asylrecht der
rémischen Kirche mit besonderer Beriicksichtigung seiner Entwicklung auf
germanischem Boden (Universitas-Archiv 36, Historische Abteilung 4),
Miinster i.Westf. 1930; P. Timbal Duclaux de Martin, Le droit d’asile,
Paris 1939; J. de Vaulx, “Refuge”, DBS, IX, Sp. 1480-1510; P. Welten,
“Asyl im Widerstreit. Zur Geschichte von Vorstellung und Praxis”, BThZ
9 (1992), S. 217-230; L. Wenger, “Asylrecht”, RAC, 1, Sp. 836-844;
G. Wildeboer, “Het asylrecht in de Mozaische wetgeving”, Tijdschrift
voor Strafrecht 8 (1894), S. 197-209; H. WiBmann, “Asylrecht I. Religi-
onsgeschichtlich”, TRE, IV, S. 315-318; F. von Woess, Das Asylwesen
Agyptens in der Ptolemderzeit und die spdtere Entwicklung. Eine Einfith-
rung in das Rechtsleben Agyptens besonders der Ptolemdierzeit, Miinchen
1923.

5.1.2 Ubersetzung
21,12 “Wer einem anderen einen solchen Schlag versetzi, daf} er stirbt,

muf3 hingerichtet werden.
13 Fiir den Fall, daf er (der Totschliger) es jedoch nicht auf dessen




EXODUS 21,12-14 105

(das des anderen) Leben abgesehen hatte und seine Hand ausrutschte,
weil er sich selbst nicht unter Kontrolle hatte, weise ich (JHWH) dir
einen heiligen Ort an. Dorthin kann er seine Zuflucht nehmen.

14 Aber sollte jemand gegen einen anderen mit dreister Gewalt aufge-
treten sein und es darauf anlegt haben, ihn gezielt zu ermorden, dann
mupt du ihn (wenn er nach seiner Tat seine Zuflucht am heiligen Ort
genommen hat) von meinem Altar entfernen, damit er hingerichtet werden
kann’.

5.1.3 Exegetische Anmerkungen

21,12 i§ (s. 21,7), obwohl das Objekt 'i§ im allgemeinen Sinn eine Bezeichnung
fiir ‘jemand’ sein kann (z.B. Ges-K § 139d; Joiion § 147b), ist anscheinend (s.u.)
sowohl das implizierte Subjekt als auch das Objekt ein Mann (s. ferner die
Differenzierung in 21,18-32). In TPsJ ist ‘ein Israelit oder eine Israelitin® Objekt.
Vgl. Lev. 24,17 'is ist Subjekt und kol-neefws 'adam ‘irgendein menschliches
Wesen’ Objekt, und s. die Diskussion in Mek. III, 32f., und bei Raschi zur Frage,
wie es sich verhilt, wenn eine Frau oder ein Kind Objekt oder Subjekt ist. Auch
Frauen veriibten zuweilen einen Mord, zwar nicht aus roher Gewalt, sondern in
weiser Uberlegung (Jael, Judit; s. Ide. 4,17ff.; Jud. 8ff.). nkh hi., ‘schlagen’, wird
in TO und TPs] ausdriicklich als ‘t6ten’ expliziert.

21,13 Zu “$eer als Einleitung eines Konditionalsatzes s. z.B. Ges-K § 159¢c;
Joiion § 167j; [a' sadd stellte offenbar bereits die alten Ubersetzer vor Schwierig-
keiten; s. z.B. LXX: 6 8& oby £xav, ‘aber er dies nicht wollte’; Vulg.: qui autem
non est insidiatus, ‘aber er keinen Anschlag plante’, und des weiteren Aq., Symm.
(&dAxev; vgl. Salvesen*, S. 102f.), die Targume und die Diskussion bei Raschi;
der Passus ist offensichtlich eine verkiirzte Form des Ausdrucks /0" sadd 'wt-naf$o
Igahtah (vgl. | Sam. 24,12). MuBl sadii s*'adénii in Thr. 4,18 wie folgt verstanden
werden: sie haben es auf unser Leben abgesehen, sobald wir einen Tritt vor die
Tiir setzen? sadii wird abgeleitet von sdh oder swd (s. die Lexika). S. ferner den
Gebrauch von s‘dijjd, ein Derivat von sdh, in Num. 35,20.22.

ha’eelohim, zum Gebrauch des Artikels s. z.B. Ges-K § 126r; Joiion § 137n. 'nh
pi., s. die Lexika. Bei jad kann man auch an eine Hand mit einem Gegenstand
denken (vgl. Houtman*, Exodus, |, S. 28). Ausdriicklich wird in der LXX (vgl.
Frankel*, S. 86), der Vulgata und TO, TPsJ, TNf hervorgehoben, daB das
Ungliick der Wille JHWHs gewesen sei (so wie anderenorts in den Targumen der
Gottesnamen JHWH fir ha™lohim verwendet wird). So lautet z.B. die LXX:
&AAE 0 Bedc mapédwkev eig Tac xelpag adtod, ‘aber Gott (ihn) in seine Hinde
iibergeben hat’. Solch eine Ubersetzung stimmt mit der Interpretation von Philo®
und der rabbinischen Auslegung iiberein: das Opfer verdiente den Tod; es war
jemand, der seiner gerechten Strafe entkommen war, z.B. wegen Mangel an

* De fuga et inventione, 65, 66, 93; De specialibus legibus 3.120-122.




106 KAPITEL V

Zeugen (Mek. III, 35; Raschi).

w'samti (s. 21,1), ‘weise ich (JHWH)’; Pesch.: ‘bd (3.Sing.; ist Gott oder Mose
Subjekt? Vgl. Dtn. 4,41). Zum Vorschlag (aufgrund der Textiiberlieferung der
Pesch.), dall smt (Israel als Subjekt; vgl. Dtn. 19,2 u.a.) gelesen werden miisse, .
Delekat, S. 299.

Da im Zusammenhang mit 21,13 von einem Altar die Rede ist (21,14), wird
mit magdém eine heilige Stitte gemeint sein.’ Mit dem Gebrauch des Singular
(Fka, “dir’, in 21,13 und tiggahcennii, ‘muBt du ihn entfernen’ in 21,14; vgl. z.B.
20,3.4 usw.) korreliert der Gebrauch des Singular magém. Die verwendete
Formulierung schlieft die Existenz mehrerer heiliger Stitten — Bohl iibersetzt
‘Orte’ in 21,13 —, die als Asylstitten fungiert haben, nicht aus.®
In der LXX wird als Subjekt von nws (vgl. THAT, 11, Sp. 47ff.; ThWAT, V, Sp.
307ff.), ‘fliichten’, expizit 6 dovedoag, ‘der Totschliger’, genannt.

21,14 Zu zwd hi. s. TRWAT, 11, Sp. 550ff. Ehrlich, S. 349, schligt vor, Jjazom
(von zmm, ‘planen’, ‘sinnen’) zu lesen. Arg (vgl. TRWAT, 11, Sp. 483ff.), ‘ermor-
den’, bezeichnet das Toten als gewalttitige, blutige Handlung, wobei Menschen
(zB. 2,14f; 5,21; 21,14; 23,7; 32,27) oder JHWH (z.B. 4,23; 13,15; 22.23;
32,12) Subjekt sein konnen. ‘ormd, s. ThWAT, VI, Sp. 387ff. Beim Altar (miz-
béah) handelt es sich um einen Brandopferaltar (vgl. 20,24). Es ist das fiir den
heiligen Ort konstitutive Element. Ein Gebéude vermag dies nicht zu vermitteln
(vgl. 3.2.11)." tiggaheennii, zur 2.Pers. s. 21,2. Zu Igh, “entfernen’, s. 21,10.

In 21,14 kann vorausgesetzt sein, daB der Asylsuchende die Horner des Altars
ergreift (vgl. I Reg. 1,51f.; 2,28). ‘Hoérner’ befanden sich laut der Beschreibung
von Ex. 25-40 an den vier Ecken des Brandopferaltars (27,2[2x]; 29,12; 38,2[2x])
und am Rauchopferaltar (30,2.3.10; 37,25.26) des Ladeheiligtums (vgl. Lev.
4,25.30.34; 8,15; 9,9; 16,18 und s. Jer. 17,1; Am. 3,14; Ez. 43,15.20; Ps. 118,27).
Mit den Hornern sind offensichtlich die emporragenden (so explizit TPsJ und
TNf) Ecken (s. Ez. 41,22 neben Ez. 43,15.20) an der Oberseite des Altars
gemeint. Solche an der AuBenseite senkrechten und oben in einem Punkt ausmiin-
denden Ornamente, die mehr oder weniger an Horner erinnern, jedoch massiver
und breiter als echte Horner sind, trifft man bei den in Ausgrabungen in Paléstina
gefundenen Rauchopferaltiren sowie auf dem aus Beerscheba stammenden
Brandopferaltar an (s. BRL, S. 9f., 192, 318 [Abbildungen auf S. 8]; Weippert*,
S. 448, 623f.). Entsprechend den Aussagen des AT erfiillen die Horner eine

’ Anders z.B. van Ocveren, S. 91, 146, 153. In TNf ist magom (harmonisierend; vgl.
Num. 35) erldutert als grj §izbh, ‘Asylstadt’; vgl. Mek. II1, 36; Raschi: bereits in der Wiiste
galt der Wohnort der Leviten (vgl. Num. 35,6) als Asylbezirk, namlich ihr Wohnbereich
rundum das Ladeheiligtum (vgl. auch z.B. TzUr).

¢ Anders z.B. Nicolsky, S. 148; E. Nielsen, Schechem, Kopenhagen 1955, S. 209f.

" In den Targumen (s. TPsJ, TNf, FT) wird ‘Altar’ nicht als Asylstitte verstanden,
sondern wird aus der Formulierung ‘vom Altar’ der SchluB gezogen, daB dieser Versteil sich
auf den Hohepriester (so TNf, FT) bzw. den Priester (so TPsJ) wihrend seiner Titigkeiten
beziehe: die Bestimmung bezieht sich also auf den diensttuenden (Hohe-)Priester! S. auch
Mek., IlI, 37f.; ExR. 30,16; Raschi; TzUR.




EXODUS 21,12-14 107

Funktion innerhalb der Asylpraktik (I Reg. 1,51f,; 2,28) und im Kultus (29,12;
30,10 usw.). Sie stellen den heiligsten Bestandteil des Altars dar, den Berithrungs-
punkt mit dem, was heilig ist, ja zu dem Heiligen selbst. Werden die Homer des
Altars abgeschlagen, ist er entweiht, seiner Kraft beraubt und kann seine Funktion
nicht mehr erfiillen (Am. 3,14). Und wenn ein Text auf die Horner eingraviert ist,
impliziert dies, daB er fortwihrend die Beachtung des Heiligen genieB3t (Jer. 17,1).

Was auch immer die genaue Bedeutung der Horner sein mag, in jedem Falle
sind sie ein Symbol fiir Kraft. Ein hornéhnliches Ornament ist daher eine passen-
de Form fiir einen Ort, der eine Konzentration heiliger Kraft darstellt. So impli-
ziert ein Kontakt mit den Hornern den Kontakt mit dem Heiligen selbst (vgl.
Houtman*, Exodus, 111, S. 436ff.).

Der hebr. Text ist elliptisch. In der LXX folgt nach 86A¢ (Ubersetzung von
b* ‘ormd) die Zufiigung xai katadiyy, ‘und er Asyl sucht’.

5.1.4 Kommentar

5.1.4.1 Die Sammlung von Vorschriften iiber die Verletzung der korperli-
chen Integritit wird erdffnet mit einem allgemeinen Ausspruch iiber den
radikalsten Angriff auf die Integritit des anderen, den Totschlag (21,12).
Ein Mann — das beschriebene Vergehen ist ein typisches Méannerdelikt
(vgl. 2,13; 21,18.22; Dtn. 25,11; Jes. 58,4) —, der einem anderen Mann
einen solchen Schlag versetzt, daB er daraufhin stirbt, ist des Todes
schuldig. Die Ménner, um die es sich dabei handelt, sind freie Israeliten
mit allen Biirgerrechten (s. daneben Num. 35,15).® Das beschriebene
Delikt findet im freien Umgang zwischen Menschen statt, in unterschied-
lichsten Situationen.” Man kann z.B. an einen Streit denken, der mit
Handgreiflichkeiten gepaart einhergeht — wobei ein Stein (vgl. 21,19)
oder ein Stock (vgl. 21,20) zur Hand genommen wird — und fatal endet.
Solche Streitigkeiten treten selbst unter Freunden auf (Sach. 13.6),"
wenn z.B. Alkohol im Spiel ist (vgl. Prov. 23,29ff.35). In jedem Fall
wird ein Handgemenge unterstellt, wobei moglicherweise zur Erhohung
der Schlagkraft von einem Gegenstand Gebrauch gemacht wird. Die
Regel ist in solch einem Fall, dafl der Totschldger seine Tat mit dem Tod
zu bezahlen hat, entsprechend dem Vergeltungsprinzip (vgl. Gen. 9,5f;

% Die Auffassung von u.a. Niehr*, S. 45, und Otto*, Ethik, S. 36, 67, daB Ex. 21,12 den
innerfamilifren Blutfall regelt, wihrend der interfamilitre Tétungsfall unter die Institution
der Blutrache fillt, ist nicht iiberzeugend. Voraussetzung fiir die Annahme dieser Auffassung
ist die Annahme, daB 21,13f. eine Erganzung ist.

* Die Bestimmung bezieht sich nicht auf eine Gewalttat gegen Eltern (Ex. 21,15), auf
Gewalt (Korperstrafen) gegen Sklaven (Ex. 2,11; 5,14.16; 21,20.26), Gewalt aus Notwehr
gegen Einbrecher (Ex. 22,1f) oder Gewalt im Kriege (II Sam. 2,22ff,; 21,16f21; 23,20f)).

" pg‘6hi (Ex. 21,14) kann die Bedeutung ‘sein Freund’, ‘sein Gefihrte’ (vgl. Ex. 2,13)
haben; vgl. 6.4.4.1.




108 KAPITEL V

Lev. 24,17.21 und s. 5.4.5).
Dem allgemeinen Ausspruch von 21,12 liegt die u.a. im Dekalog
(20,13) genannte Maxime

‘Du sollst keinen Mord begehen’

zugrunde. Wir verweilen kurz dabei.

In 20,13 wird der Prohibitiv von rsh qal gebraucht, einem von verschie-
denen Verben fiir ‘téten” im Hebrdischen (vgl. Arg [s. 21,14] und mwt hi.
& 504!

rsh kann verwendet werden, sowohl um einen ungewollten Totschlag
als auch einen vorsitzlichen Mord zu bezeichnen (in den Textpassagen
iiber Asylgewidhrung; s. Num. 35; Dtn. 4; 19; Jos. 20f.). Sogar die
Vergeltung eines vorsitzlichen Mordes wird mit rsh ausgedriickt
(Num. 35,27.30). Die Dekalogsformulierung hat wohl besonders den Fall
eines vorsitzlichen Mordes vor Augen. Denn ein apodiktisch formuliertes
Verbot eines ungewollten Totschlags ist nicht funktional. Ein Mensch
kann freilich das Verbot, keinen Totschlag zu begehen, unterschreiben,
aber in einem Wutanfall auBer sich geraten und einen anderen umbringen.
Zwar ist es moglich, einem Menschen vorzuhalten, daB er Situationen
vorzubeugen hat, in denen infolge von Nachlissigkeit jemand ums Leben
kommen kann (vgl. 21,29; Dtn. 22,8). Es ist allerdings zu bezweifeln, ob
das Verbot auf solch eine Prévention gerichtet ist. Es richtet sich in jedem
Fall gegen einen direkten, gewalttitigen und unrechtmiBigen Totschlag;
gegen denjenigen, der seinen wehrlosen Mitmenschen aus HaB (Num.
35,20f.) oder, weil er sich zum Richter aufspielt, aus dem Weg riumt
oder bei einem (Raub-)Uberfall tétet (Hos. 6,9; vgl. Jdc. 9,25; Jer. 41,7;
I Makk. 9,37ff.; Lk. 10,25ff.; Sib. II1,235).

In den Targumen (TPsJ, TNf, FT", PT"“) wird das Verbot explizit und
ausfiihrlich auf Mord bezogen. Die Israeliten werden gewarnt, keine
Mobrder und auch keine Helfershelfer fiir Mord zu sein, da dies zur Folge
hat, dal auch ihre Nachkommen daran schuldig werden. Das Schwert
wird als Mittel der Vergeltung genannt (vgl. Mt. 26,52 und s. fiir das
talionische Prinzip im Zusammenhang mit 20,13 auch Pseudo-Philo,
XI,11; XLIV,10).

Es ist sehr wohl moglich, daB sich das Verbot auch gegen den indirek-
ten Totschlag richtet, der als Folge von Intrigen oder asozialer Handlung

" rsh wird mit Ausnahme von Prov. 22,13 stets mit dem Menschen (der Israelit) als

Subjekt und als vorausgesetztes Objekt gebraucht (s. ThWAT, VII, Sp. 652ff); hier wird,
wie ofter, das Objekt nicht explizit genannt (s. hingegen TO: + nps). Vgl. H.G. von Mutius,
“Das Totungsrecht des Dekalogs bei Samuel ben Meir”, Jud 36 (1980), S. 99-101.




EXODUS 21,12-14 109

eintritt — also auch gegen denjenigen, der einen Justizmord begeht
(I Reg. 21,19) oder auf andere Weise seinen Mitmenschen in einen
todlichen Wiirgegriff nimmt (Ps. 94,6; Hi. 24,14; Sir. 34,25f.; vgl. auch
Dtn: 22,26; Jdc. 20,4ff.; Jes:1,21; Jer. .7,9;"Hos. 4.2 ‘und s z.B. Lev.
19,14; 11 Sam. 11,14ff.). Erwdhnenswert in diesem Zusammenhang ist,
daB Ibn Esra das Verb auch auf das Toten durch das Gift der Zunge
bezieht, d.h. durch iible Nachrede und falsches Zeugnis.

5.1.4.2 Die Person, auf die 20,13 zielt, ist der Mensch, der den Tod
seines Mitmenschen anstrebt und so die Gesellschaft unterminiert. Dal3
diese bliihen kann, dafiir ist der Respekt vor der korperlichen Integritit
des Mitbiirgers und seiner Familienangehorigen eine der primaren Voraus-
setzungen.

20,13 stellt eine apodiktische und absolute Regel fiir die Beziehung des
freien Israeliten zu seinem Mitbiirger dar (und, wenn man so will, dem
‘Halbbiirger’; vgl. Num. 35,15). Es ist als Bestandteil des Dekalogs ein
soziales, von JHWH autorisiertes Verbot fiir die Volksgemeinschaft.
Anderenorts findet sich ein negatives Urteil iiber den Totschlag eines
Menschen als solchen mit der religiésen Motivierung, dal der Mensch
Bildtrager Gottes ist (Gen. 9,6), und wird Totschlag in religioser Sicht als
Quelle der ‘Verunreinigung’ des Landes betrachtet (z.B. Num. 35,33f;
Dtn. 19,10; 21,7ff.). Von verschiedenen Auslegern wird Gen. 9,6 als
Hintergrund fiir das Verbot gesehen (z.B. Nachmanides, Calvin, Keil,
Ehrlich, Jacob). Doch ist dies, wie bereits angedeutet, zweifehaft.

Wie mit jemandem verfahren werden mul, der das Verbot von 20,13
negiert, wird nicht gesagt. Ebensowenig wird der Fall beriicksichtigt, in
der jemand ums Leben gekommen ist, wo aber kein oder zumindest kein
deutlich nachzuweisender Vorsatz zum Totschlag anzutreffen ist (s. hierzu
21,12-14.20£.22f.; 22,1f,; vgl. auch 21,18f).

Das Gebot bezieht sich nicht auf den Vollzug der Todesstrafe als
Resultat einer ordentlichen Rechtspflege (vgl. z.B. 21,12-17) und ebenso-
wenig auf das Téten von Menschem im Krieg (vgl. z.B. Dtn. 7,2; 20,17,
I Sam. 15,3; II Sam. 8).

Génzlich auBerhalb des Blickfeldes liegen die Fragen, ob Abortus (vgl.
21,22), Euthanasie und das Schlachten von Tieren (Vegetarismus) erlaubt
sind oder nicht. Auch Selbstmord ist offensichtlich nicht im Verbot
inbegriffen. Es ist gegen Mord als Vergehen gegen die Gemeinschaft
gerichtet. Im alten Israel kam, wie auch anderswo in der Antike,'* Selbst-
mord vor. Einige Fille von Selbstmord werden im AT beschrieben, ohne
daB hieriiber (explizit) ein Urteil gefillt wird. Offensichtlich wurde ein
durch Selbstmord herbeigefiihrtes Lebensende als heroisch und tragisch

' Siehe A.J.L. van Hooff, Zelfdoding in de oudheid, Nijmegen 1992.




110 KAPITEL V

betrachtet (Jdc. 9,54; 16,23-30; I Sam. 31,4; II Sam. 17,23; I Reg. 16,18;
vgl. auch Mt. 27,5)."

Der Gedanke, dafl direkter oder indirekter Totschlag ein groBes ge-
sellschaftliches Ubel darstellt, ist nicht genuin israelitisch (vgl. jedoch
Weish. 14,25), sondern findet sich auch in der Umwelt Israels (vgl. van
der Toorn*, S. 15f,, und s. 2.6,8,17).

5.1.4.3 Fragen in bezug auf Todesstrafe, Kriegsfilhrung usw. wurden in
der Geschichte der Auslegung stets im Zusammenhang mit 20,13 an-
gefiihrt. Wir milssen uns hier damit begniigen, diesen Sachverhalt ledig-
lich zu konstatieren. Auch kann nur gestreift werden, daB fiir die oft
weitreichende Aktualisierung beim NT angekniipft wurde. Dort wird von
Jesus das Leben im Konflikt mit dem Bruder oder eine Beleidigung als
ebenso schlimm oder sogar drger betrachtet als Totschlag (Mt. 5,21f)).
Von Jakobus wird das Verbot von 20,13 auf jede Form von Barmher-
zigkeit gegeniiber dem Armen bezogen (s. Jak.2,9.11 im Licht von
2,5f.13). In IJoh. 3,15 wird derjenige, der seinen Bruder haBt, als
Totschldger qualifiziert. Im Anschluff an das NT ist das Verbot von 20,13
zu einem Gebot herangewachsen, den Mitmenschen zu lieben (vgl.
Lev. 19,17f; Mt. 22,39). Calvin z.B. interpretiert den Totschlag von
20,13 als jegliche Gewalttat gegeniiber und MiBhandlung am Mitmen-
schen; hierunter fillt auch die geistige Gewalt gegeniiber dem Mitmen-
schen, jede Form von zugefiigter Qual und Unterdriickung, innere Boswil-
ligkeit und HaB. Er versteht dariiber hinaus das Verbot in positivem Sinn
als Gebot, das Leben des Néchsten zu schiitzen und ihn liebzuhaben. Wer
sich nur damit begniigt, das Bise zu unterlassen, negiert seiner Meinung
nach das Verbot. Auch in Frage 105-107 des Heidelberger Katechismus
ist das negative Verbot breit ausgearbeitet und auf die Wurzeln des Tots-
chlags bezogen. Ferner ist das Verbot in ein positives Gebot transformiert
mit der Zielsetzung, da3 man alles unternehmen muB, das Leben des
Mitmenschen, auch wenn es der eigene Feind ist, zu fordern und auch
sich selbst (vgl. Lev. 19,18) keinen Schaden zuzufiigen. Zugleich wird die
Position der Obrigkeit zur Sprache gebracht (vgl. Rém. 13.4).

5.1.4.4 Dem allgemeinen Ausspruch von 21,12 folgen nihere Bestim-
mungen." Grundlage ist die Differenzierung zwischen Mord und Tot-
schlag; d.h. es wird zwischen vorsitzlichem und nicht vorsitzlichem
Totschlag sowie zwischen Mord und affektivem Totschlag unterschieden.

" Vgl. V. Lenzen, “Selbsttotung in der Bibel. Fiir eine Ethik der Licbe zu den Leiden-
den”, BiKi 47 (1992), S. 87-93.

" Zur Auffassung, 21,13-14 sei spitere Zufiigung, s. zB. F.C. Fensham, “Das Nicht-
Haftbar-Sein im Bundesbuch im Lichte der altorientalischen Rechtstexte”, JNWSL 8 (1981),
S. 17-33 (8. 19, 21); Schwienhorst-Schonberger*, S. 38ff.




EXODUS 21,12-14 111

Auf letzteres zielt 21,13 ab, da mit der Moglichkeit gerechnet wird, daf
der Totschldger den Tod des anderen nicht beabsichtigte und seine Tat
veriibte, als er nicht mehr ganz bei Sinnen oder klarem Verstand war.
Man hat hier an Totschlag aufgrund von Raserei, Wutanfall oder Trun-
kenheit zu denken.

Der Mann wufite nicht, was er tat. Im Hebrdischen wird dies durch die
Formulierung w*ha “Ichim ’innd ['jadé, die im Kontrast zu b“‘ormd in
21,14 steht, ausgedriickt. Mit letztgenanntem Ausdruck ist gemeint: nicht
aus Affekt, sondern vorsitzlich, {iberlegt, nicht von Emotionen, sondern
vom Intellekt geleitet (vgl. Prov. 1,4; 8,5.12)."" Durch den Gebrauch von
ha™lohim'® — hier im Munde von JHWH (vgl. z.B. 31,3; 35,31) —
wird zum Ausdruck gebracht, daB der Totschldger sich nicht in der
Gewalt hatte. Eine externe Macht hatte ihn im Griff und leitete seine
Hand."

Dieser Satzteil darf nicht auf die Goldwaage der Dogmatik gelegt
werden. Fiir weitreichende SchluBfolgerungen ist hier kein Raum. So
wurde z.B. der Schlufl gezogen, daB sich im Text das BewuBtsein wider-
spiegele, daB alle Ereignisse unter der Kontrolle JHWHs erfolgen und der
Tod des Betreffenden eine verdiente Strafe sei (so Cole), der nicht
vorsitzliche Totschlidger ein Instrument in Gottes Hand sei und Gott daher
fiir dessen Schutz Vorkehrungen trifft (bei van Oeveren, S. 70).

Manchmal glaubt man, daB ha™“lohim ‘innd [Ijadé zum Ausdruck
bringen will, daB der Totschlag aufgrund eines verhingnisvollen Zusam-
mentreffens stattfand.'® Doch interpretiert man dabei die Passage zu

15 In Mek., III, 36, und von Raschi wird hervorgehoben, daB durch Fhargé, ‘um ihn zu
ermorden’, in 21,14 die Aussage auf einen durchdachten Mord beschrinkt wird, wéhrend
andere vorsitzliche Handlungen ausgeschlossen sind, selbst wenn diese zum Tod fiihren
(zB. aufgrund #rztlicher Behandlung, GeiBelung durch den Gerichtsdiener, Ziichtigung
durch den Vater oder Lehrer).

'® Ygl. R. Rendtorff, “’El als israelitische Gottesbezeichnung”, ZAW 106 (1994), S. 4-21
(S. 15).

17 Zur Auffassung, daB ein Betrunkener nicht weiB, was er tut, und von einer Gottheit
oder einem Geist in Beschlag genommen wurde und daher selbst nicht mehr verantwortlich
gemacht werden kann, s. z.B. E. Westermarck, The Origin and Development of the Moral
Ideas, 1, London 1906, S. 277ff; 11 1908, S. 344f. Auch Raserei und Geisteskrankheiten
wurden einer externen Kraft zugeschrieben. So ist in 1 Sam. 16,14ff. dic Rede von der riah
ra‘d me'ét jhwh und der riah “Iohim rda‘d (vgl. ISam. 19,9), die Saul antreibt. Zum
Gebrauch von *I6him und jhwh als Bezeichnung des rétselhaften, geheimnisvollen und
furchteinfloBenden Charakters bestimmter Phianomene s. Houtman*, Himmel, S. 272ff.

" S. zB. Gispen; Cassuto. Vgl. auch z.B. te Stroete: ‘.. dat hij zichzelf niet onder
controle had. Het is wat wij een ongeluk of boos toeval noemen’ (‘... daB er sich selbst
nicht unter Kontrolle hatte. Es ist das, was wir ein Ungliick oder bosen Zufall nennen’). S.
ferner auch Bohl: ‘... de Godheid (want de vrome Israéliet schrijft niets toe aan het blinde
toeval) ..." (‘... die Gottheit [denn der fromme Israelit schreibt nichts dem blinden Zufall




112 KAPITEL V
stark im Lichte von Dtn. 19, wobei der zugrunde liegende Kontrast mit
b*‘ormd nicht beriicksichtigt wird.

Tritt eine wie oben beschriebene Situation ein, dann kann der Tot-
schldger die Flucht zu einer Asylstitte'® ergreifen, die von JHWH be-
stimmt wurde, ndmlich einen durch einen Altar ausgewiesenen Ort, einen
heiligen Ort. Vorausgesetzt wird, daB3 sich eine solche Asylstitte in der
nédheren Umgebung des in 21,12-14 angesprochenen Israeliten befindet —
demzufolge gab es mehrere Asylstitten (vgl. 20,24) — und der Asylsu-
chende sich in der Nihe des Altars aufhilt, indem er nun den Altar selbst
oder die Homer davon beriihrt, unter den Schutz von JHWH gestellt ist

zu] ..."). Zum Gegensatz ‘Siinde der Hand’ — ‘Siinde des Kopfes’ in der hethitischen
Gesetzgebung s. Sick*, S. 94ff.

" Unter Asyl versteht man den an einem bestimmten Ort oder auf einem bestimmten
Gebiet gewahrten Schutz vor Bedrohung, Bestrafung, Verfolgung und Gewalt gegenilber
jenen Personen, die dorthin ihre Zuflucht genommen haben. Der Schutz wird durch die
jeweils herrschende Autoritit gewdhrleistet. Man genieBt den Schutz also nicht automatisch.
Ob Asyl gewihrt wird, hingt von dem ortlich herrschenden Asylrecht, den Bestimmungen
und der Praxis im Hinblick auf die Gewihrung des Asyls ab. Bei Recht haben wir sowohl
an institutionalisiertes Recht wie an Gewohnheitsrecht zu denken. Mit dieser Definition ist
das Thema eingegrenzt. So fallen u.a. folgende Bereiche aus dem Blickfeld der Untersu-
chung: Gastfreiheit, konigliche Duldung von Fliichtlingen in der Gesellschaft — die
Thematik der gérim im AT — oder die Aufnahme von auslindischen politischen Fliichtlin-
gen am Hof durch einen Firsten (z.B. I Sam. 22,3f; 27,1ff; Il Sam. 1337; I Reg.
11,14f£.40). In der Studie von Lohr und dem Artikel von de Vaulx wird ‘Asyl’ im weiteren
Sinne verstanden. Natiirlich ist das Gastrecht und das Asylrecht miteinander verwandt (vgl.
Bulmerincg, S. 33f). Im Laufe der Geschichte haben die unterschiedlichsten Orte die
Funktion einer Asylstitte erfullt: Einerseits heilige Stitten, Tempel, Kirchen und sakrale
Plitze im weiteren Sinne wie Kloster, Friedhdfe, Wohnungen von Geistlichen und Ordens-
leuten, so z.B. dem Johanniterorden und dem Deutschen Orden — im Hinblick auf das dort
gewihrte Asyl kann man von religiosem Asyl sprechen —, andererseits profane Orte wie
Stadte, Stadtteile, Gerichts- und Marktplatze, Entbindungsheime und in spaterer Zeit
Botschafisgebdude — im Hinblick auf das dort gewihrte Asyl kann man von weltlichem
Asyl sprechen. S. zu den diversen Asylstitten in Europa z.B. die Studien von Bindschedler
und Schmelzeisen und ferner R.C. van Caenegem, “Geschiedenis van het strafrecht in
Vlaanderen van de XI° tot de XIV® eeuw”, VVAW.L 19 (1954), S. 61ff,, 248ff; VVAW.L 24
(1956), S. 72ff.; Gijswijt-Hofstra, S. 18ff. Typisch fiir die Asylstitten ist, daB sie eine
relative Autonomie besitzen. Die Autoritit wird durch eine oder mehrere Personen ausgeiibt,
die im Hinblick auf die Autoritit des sie umgebenden Gebietes souverén sind. Beziiglich der
heiligen Bezirke gilt, daB sie als Doméne einer Gottheit gelten. Die Autoritit obliegt dann
denjenigen, die diese Gottheit repriisentieren. Unser Interesse gilt in erster Linie den heiligen
Stitten als Asylorten. Ich mdchte dem noch hinzufiigen, daB im AT — vgl. die darin
genannten Freistidte — auch das Phdnomen einer sdkularen Asylgewshrung anzutreffen ist.
SchlieBlich sei noch gesagt, daB das Ortliche Asyl in engem Zusammenhang mit dem
personlichen Asyl steht (vgl. Dann, S. 327ff, 358f.; Siebold, S. 3ff)). Der Schutz ist zwar
an eine bestimmte Stitte gebunden, aber seine Wirksamkeit ist von der Vollmacht jener
Person abhingig, deren Autoritét dorthin ausstrahlt; im Falle der heiligen Stitten ist es die
Autoritit der Gottheit und ihrer Reprisentanten.




EXODUS 21,12-14

und sich damit auBerhalb der Reichweite seiner Verfolger befindet.

Ausdriicklich wird nur dem nicht vorsétzlichen Totschlidger das Recht
auf Asyl zuerkannt. Wer bei klarem Verstand, geplant, aus Gewinnsucht
oder Rache, gewaltsam einen anderen, z.B. seinen eigenen (politischen)
Gegner oder Rivalen oder den eines anderen liquidiert (vgl. z.B.
Dtn. 27,24f.; 11 Sam. 4,5ff.; 13,28f,; 20,8ff.), kann keinen Anspruch auf
Asyl erheben, sondern mufl ohne Pardon hingerichtet werden (21,14; vgl.
22>

5.1.4.5 Der Abschnitt 21,12-14 wirft Fragen auf. Wie wurde z.B.
festgestellt, ob der Asylsuchende bona fide war, und wer trat gegen mala
fide Asylsteller auf? Aufgrund von Psalmstudien wurde die Meinung
vertreten, dal das Zionsheiligtum als Asylstitte fungierte. Im Lichte von
Vergleichsmaterial zur Asylpraktik des hellenistischen Agyptens wurde
dann eine Asylpraktik des Zionstempels rekonstruiert. Dort, so meint man,
sei die RechtmiBigkeit der Asylflucht von der Priesterschaft beurteilt
worden. Ordale, Gottesurteile, mantische Praktiken, Inkubation, Beobach-
tung des Opferfeuers und Pfeilorakel sollen bei der Feststellung der (Un)-
Schuld des Asylsuchenden eine wichtige Rolle gespielt haben.?’ Auch
wurde die Ansicht vertreten, daB der Asylsuchende erst nach einer
eidesstattlichen Erkldarung seiner Unschuld seinen Zutritt zur Asylstitte
erhalten habe.*

DaB auf solch eine Weise die (Un-)Schuld des Asylsuchenden von
Ex. 21 festgestellt wurde, ist zu bezweifeln. Das Ordal z.B. hitte eine
Funktion erfiillen kénnen, wenn jemand eines Deliktes beschuldigt wurde,
wo Zeugen fehlten (22,6ff.; Num. 5,11ff,; zum Ordal s. 6.4.4.2). Im Falle
des Asylsuchenden von Ex. 21 ist jedoch sonnenklar, daB er den Tot-
schlag begangen hat. Zeugen dieser Tat sind offensichtlich vorhanden
(vgl. Num. 35,30). Ein Urteil iiber seine Geistesverfassung zur Tatzeit
muf} daher festgestellt werden. Erfolgte dies mittels einer Gottesbefragung
oder indem eine Unschuldserklirung von seiten der Betroffenen eingefor-
dert wurde? So wie die Dinge liegen, muB3 wohl das Urteil aufgrund von
Untersuchungen der dufleren Umstidnde, unter denen das Delikt stattfand,
ermittelt worden sein (vgl. Fensham [Anm. 14], S. 21, 23). Der Befund
von 21,13 weist in diese Richtung. Dafiir spricht auch die Prozedur
beziiglich der Anerkennung eines Asylsuchenden aufgrund von Totschlag,

* Criilsemann*, S. 206, betont, daB die Unterscheidung zwischen vorsitzlicher und nicht
vorsitzlicher Tétung ein Vorgang von hdchstem rechtsgeschichtlichen Gewicht ist. Fiir eine
aufschluBreiche Parallele weist er auf die griechische Gesetzgebung Drakons (7.Jh. v.Chr.).

2 Delekat, S. 44ff., 57ff., 67ff, 264, 266, 312 u.a.; s. ebenfalls S. 167f.

2 Siehe Gaster*, S. 491, 797f. Wer einen falschen Eid schwor, so glaubte man, wiirde
von der Gottheit getdtet werden.




114 KAPITEL V

wie dies in den atl. Passagen iiber die sog. Asylstddte dargelegt ist
(Dtn. 4,41-43; 19,1-13; Num. 35,9-34; Jos. 20,1-9). In diesen Passagen,
die jiinger als das Bundesbuch sind, wird ein Asylrecht propagiert, das
teils als Verfeinerung teils als Korrektiv zu dem im Bundesbuch geltenden
Recht anzusehen ist.* Hierzu einige Ausfithrungen.

Der auffallendste Unterschied in den Passagen zu den Asylstddten im
Vergleich zum Bundesbuch ist folgender: Stidte — nicht heilige Stitten
— erfiillen die Funktion eines Zufluchtsortes fiir Totschldger.”* Entspre-
chend der Theologie der Textkorpora, zu denen die betreffenden Passagen
gehoren, ist innerhalb der legitimen Religion Israels nur ein einziges
Heiligtum (D/P) zugestanden, dessen Heiligheit peinlich genau unversehrt
zu erhalten getrachtet wurde (P). Letzteres impliziert, da3 Asylsuchende
wegen ihrer Bluttat als Unreine (vgl. z.B. Jes. 1,15; 59,3; Thr. 4,14),
ebenso wie iibrigens auch Laien im allgemeinen, vom Altar abgehalten
werden miissen (vgl. Num. 18,22).%® Heilige Stétten kdnnen nicht mehr
linger die Funktion von Asylstitten erfilllen. Dies bedeutet allerdings
nicht den Verlust der Asylinstitution. Asylstddte, die auf Veranlassung
von JHWH eingerichtet wurden (Num. 35,9-11; Dtn. 19,2; Jos. 20,1),
haben deren Aufgabe zu erfiillen.

Ich kehre zum Ausgangspunkt der Fragestellung zuriick, ndmlich wie
die Geistesverfassung eines Totschldgers ermittelt wurde,”® und richte

2 Num. 35 wird zum Priesterkodex gerechnet. Jos. 20 wird als Mischung von P- und D-
Elementen betrachtet. Zum Verhiltnis von Bundesbuch zu D und P und zum Verhiltnis von
D zu P, sowie dem gesamten Fragenkomplex der Datierung dieser Textkorpora, s. 2.19,20.
Vor allem von judischer Seite wird die Reihenfolge P - D verteidigt. S. zu letzterem
beziiglich der Passagen iiber die Asylstddte Greenberg; Milgrom, S. 299ff. (die Konzeption
von P beziiglich der Asylstidte stamme aus salomonischer Zeit; D kannte die Einrichtung
eines Asylaltars bereits nicht mehr).

* Die Ansicht von Delekat, S. 260f, 294, daB die Asylstiadte Stadte mit einem Heiligtum
gewesen seien und in Wirklichkeit das Tempelareal als Zufluchtsstitte fungierte — so dall
von einer Diskrepanz keine Rede sein konne (vgl. z.B. Cole, S. 167: magom eine der
Asylstidte von Num. 35,6) —, ist unbegriindet. Dasselbe gilt auch fiir den Vorschlag von
M. Haran, Temples and Temple-Service in Ancient Israel, Oxford 1978, S. 121, Anm. 5, daB
Stadt und Altar nebeneinander als Asylort fungiert hitten (s. auch Sprinkle*, S. 83f).
magém in Ex. 21,13 beziehe sich dann auf die Asylstadt, Ex. 21,14 hingegen — steigernd —
auf den Altar, der als wirksameres Asyl betrachtet wurde.

3 Der Kontakt mit dem Altar steht einzig dem Priester zu; s. Ex. 28,43; 30,20; Lev. 2,8
usw.; vgl. auch Lev. 21,21.23 und s. Num. 18,1ff. DaB Blutvergiefien die Heiligkeit antastet,
ist auch aus dem Umstand ersichtlich, daB der Feldherr David das Heiligtum nicht errichten
durfte (I Chr. 22,8; 28,3). S. auch unten 5.1.5.

2 Es ist hier nicht die Absicht, detailliert die unterschiedlichen Passagen zum Asylrecht
zu vergleichen und ausfiihrlich auf das Phinomen der Asylstéidte einzugehen. S. hierzu van
Oeveren (mit Lit); Delekat, S.290ff.;; de Vaulx, Sp. 1494ff, 1505f, und die in der
Literaturliste genannten Artikel von Auld, Milgrom (S. 299ff.), Rofé¢ sowie R. Schmid,



EXODUS 21,12-14 115

den Blick besonders auf Dtn. 19 und Num. 35.” In beiden Passagen
werden Kriterien genannt, die es bei der Beurteilung eines Asylsuchenden
zu beriicksichtigen gilt.

Dtn. 19 gibt ein von Ex. 21 abweichendes, anschauliches Beispiel eines
Falles von Totschlag. Nicht das Beispiel eines Hitzkopfes oder Trunken-
boldes, der nicht wuBte, was er tat,”® sondern das eines ordentlichen,
fleiBigen Biirgers, der beim Holzhacken so munter draufhaut, daB das
eiserne Beilblatt vom Axtstiel davonfliegt und der Vorfall ein fatales
Ende nimmt (Dtn. 19,4.5). In einer solchen Situation kann kaum die Rede
von einer bosen Absicht sein. Die dufleren Umstdnde plddieren zugunsten
des Asylsuchenden. Die Umstinde, unter denen der Totschlag erfolgte,
miissen gemiB Dtn. 19 das Kriterium fiir eine Beurteilung bilden. Nicht
bloB die Umsténde wihrend des Ungliicks sind hier entscheidend, sondern
auch die personliche Vorgeschichte der Betroffenen muB beriicksichtigt
werden. Wenn das Opfer ein Feind des Totschldgers gewesen ist, kann
verstindlicherweise angenommen werden, daB die Tat vorsitzlich aus-
gefithrt wurde. Sollte dies nicht der Fall gewesen sein, gilt der Tot-
schldger als redlich®® und hat Anspruch auf Asyl (Dtn. 19,4.6.11; vgl.
Dtn. 4,42; Jos. 20,5).

Auch entsprechend der Vorschriften in Num. 35 miissen die dufleren
Umstidnde in Betracht gezogen werden. Ob ein feindschaftliches Verhilt-
nis vorlag oder nicht, ist ein Kriterium in der Entscheidung, ob es sich
um nicht vorsitzlichen Totschlag oder um Mord handelt (Num. 35,20.
21.22.23). Doch ist es nicht das einzige Kriterium. So gilt es auch, das
corpus delicti in die Erwidgungen einzubeziehen (vgl. Dtn. 19,5). Wenn
dies ndmlich wirklich ein Mordwerkzeug ist, dann mufl die Moglichkeit
eines vorsitzlichen Totschlages umso emnsthafter ins Auge gefaf3t werden
(Num. 35,16-23; vgl. auch Jos. 20,3.9).

Alles in allem betrachtet scheint der Gedanke gerechtfertigt, da3 auch
im Falle von Ex. 21 aus der Untersuchung ersichtlich werden muf, ob
von einer vorsétzlichen Tat die Rede ist oder nicht. Explizit wird in 21,14
ausgesagt, daB3 sich die Untersuchung auf die Verfassung des Totschligers

ThWAT, 1V, Sp. 1132-1137.

7 Die Reihenfolge ergibt sich einzig und allein aus dem Umstand, daB letztgenannter
Abschnitt der ausfiihrlichste ist.

* Der Satzteil mit hg “lohim fehlt in Dtn. 19 und in Num. 35. Die Formulierung wurde
offenbar als wenig addquat empfunden und das AuBer-Sinnen-Sein als unpassendes
Kriterium betrachtet, um jemandem eine Unzurechnungsfihigkeit zu bescheinigen.

2 Ein Gewerbeaufsichtsamt war damals noch unbekannt. Eine Untersuchung nach
Zustand und Instandhaltung von Werkzeugen erfolgte nicht. Wohl beinhaltet die atl.
Gesetzgebung Sanktionen im Falle grober Fahrlissigkeit beim Hausbau (Dtn. 22,8) oder der
Instandhaltung einer Zisterne (Ex. 21,33f). Vgl. Westbrook*, S. 59ff., 68ff.




116 KAPITEL V

wihrend der Tat zu richten hat — war er bei klarem Verstand oder auBer
sich? Dieses Kriterium ist jedoch nicht hieb- und stichfest. In Num. 35
und Dtn. 19 werden noch andere Kriterien angelegt, nimlich die Einstel-
lung des Titers vor der Tat und, falls ndtig, das Tatwerkzeug. Diese
miissen in die Beurteilung miteinbezogen werden.

5.1.4.6 Wer fithrte die Untersuchung durch? Aus Din. 19 gewinnt man
den Eindruck, daB die Altesten des Wohnortes des Totschldgers mit dieser
Aufgabe betraut wurden (Dtn. 19,12). Nach Jos. 20,4 waren die Altesten
der Asylstadt jene fiir die Gewdhrung von Asyl beauftragten Autorititen.
Kurzum, gemiB der in den genannten Passagen begegnenden Vorstellung
war die biirgerliche Obrigkeit flir das gute Funktionieren des Asylrechtes
verantwortlich. Laut Num. 35,24.25 (vgl. Num. 35,12; Jos. 20,6) oblag
diese Aufgabe der ‘édd des Wohnortes des Totschldgers, d.h. der durch
die gemeinschaftliche Verbundenheit mit JHWH zusammengehaltenen
Rechts- und Kultusgemeinschaft.

In Ex. 21 ist der heilige Ort die Asylstiitte. Hat man daraus den Schluf}
zu ziehen, daB die Nachforschungen durch einen oder mehrere Kultus-
funktionire oder Tempelbeamte angestellt wurden?*® Ist aufgrund der
Verlegung des Asyls vom Altar zur Stadt die Aufgabe der Geistlichkeit
aus den Hinden genommen? Die Annahme liegt nahe, daf die in 21,13.14
angesprochenen Personen auch als diejenigen anzusehen sind, die die
Untersuchung durchzufithren haben. Kultusfunktionére werden im Bun-
desbuch nicht genannt. Die darin erwihnten religiosen Gebrauche werden
zum Teil im Haus und offensichtlich von Laien ausgeiibt (21,6; 22,7f.).
Kurzum, die Untersuchung oblag hochstwahrscheinlich der ortlichen
Gemeinschaft oder ihrer Reprisentanten.

In Dtn. 19 (s. V. 6.12) und Num. 35 (s. V. 12.19.21.24.25.27; vgl.
Jos. 20,3.5.9) ist die Hinrichtung des vorsdtzlichen Totschldgers die
Aufgabe des go'el haddam. Gewishnlich ist man der Ansicht, daBl auch in
Ex. 21 seine Funktion als Henker implizit vorliegt.”' Da die in 21,12
verwendete Phrase mdt jiimat auch in 21,15.16.17 erscheint, wo offen-
sichtlich eine Hinrichtung von seiten der Volksgemeinschaft oder deren
Reprisentanten intendiert ist, driingt sich die Frage auf, ob nicht auch in
21,12.14 daran gedacht werden muB (vgl. Dtn. 17,7; 21,21).** Dann liegt

™ yel. z.B. Wildeboer, S. 205; Nicolsky, S. 158; Westbrook*, S. 78, Anm. 165,

3 Z.B. Pedersen*, I-II, 1926, S. 396; de Vaulx, Sp. 1503, und bes. Westbrook*, S. 47ff.,
78; Schwienhorst-Schonberger*, S. 224, 230 (vgl. die Diskussion auf S. 222ff)).

32 Giehe Lohr, S. 211, und z.B. Bohl; Beer und bes. A. Phillips, Ancient Israel’s Criminal
Law, Oxford 1970, S. 100ff;; vgl. ders., “Another Look at Murder”, JJS 28 (1977), S. 105-
126 (S. 111f). Auch in Num. 35,16.17.18 findet sich die Phrase mdr jumdat. Dort ist
offensichtlich eine Hinrichtung durch den go 'él haddam unterstellt (s. V. 19).



EXODUS 21,12-14

eine Exekution durch Steinigung®® auf der Hand.

Der Verfolger des Totschldgers wird in Ex. 21 nicht genannt. Wohl
aber in Num. 35 und Dtn. 19. Er wird als go'él haddam bezeichnet. Oft
iibersetzt man mit ‘Blutrédcher’. Hinter solch einer Ubersetzung steht der
Gedanke, dafl die Blutrache als alte und weitverbreitete Institution auch
im alten Israel praktiziert wurde.** ‘Blutricher’ ist jedoch keine adidquate
Bezeichnung fiir go’el haddam. Gemeint ist jener Verwandte, dem die
Verantwortlichkeit obliegt, das Blut zu °‘lgsen’, ndmlich durch den
gewaltsamen Tod.** Betrachtet man seine Rolle in Dtn. 19 und besonders
in Num. 35, mufl konkludiert werden, daB sie nicht auf Vergeltung und
Rache abzielt, sondern auf die Siihne des vergossenen Blutes (Num.
35,33.34; Dtn. 19,13; vgl. Dtn. 21,1-9). Blut ist die Ursache der Verun-
reinigung. Wenn keine Reinigung oder Sithne stattfindet, ruiniert die mit
dem Blut freigewordene Macht das Leben von Land und Volk (s. Hout-
man*, Exodus, 1, S. 400f.). Mit seiner Verfolgung des Totschlédgers setzt
sich der go’el haddam daher fiir das Wohl seiner Sippe und der gesamten
Volksgemeinschaft ein.

In Num. 35 und Dtn. 19 begegnen wir der theologischen Reflexion iiber
die Bedrohung von vergossenem, ungesithntem Blut. Ausgehend von
diesem Verstindnis mul die Rolle des Verfolgers gedeutet werden. In
Ex. 21 fehlt diese Reflexion. Die Vorschrift von Ex. 21 will in erster
Linie der Lynchjustiz’® entgegentreten und legt die Verantwortlichkeit
fiir die Rechtspflege in die Hinde der Volksgemeinschaft oder ihrer Re-
priasentanten. Damit wird beabsichtigt, der Gerechtigkeit eine sichtbare
Form zu geben. Num. 35 und Dtn. 19 haben auch zum Ziel, die Selbstju-
stiz auszuschlieBen und der Gerechtigkeit Gestalt zu verleihen. In diesen
Textabschnitten kommt durch den Gedanken, daB wvergossenes Blut
gesithnt werden muB, explizit auch das Wohl von Land und Volk ins
Blickfeld.

** Vgl. z.B. ThWAT, V, Sp. 9451T; Boecker*, S. 31f; Pedersen*, I-II, S. 427f. S. ferner
die rabbinische Auslegung: ‘Tod durchs Schwert’ (TPsJ [auch in 21,14]; Mek., III, 34
[durch Erwiirgen, Steinigen oder Enthaupten?]).

¥ S. z.B. van Oeveren, S. 14f, 89, 158ff, 227ff. Zur Blutrache im alten Israel s. K.H.
Singer, Alttestamentliche Blutrachepraxis im Vergleich mit der Ausiitbung der Blutrache in
der Tirkei. Ein kultur- und rechtshistorischer Vergleich, Frankfurt usw. 1994.

¥ S. z.B. H. Christ, Blutvergieflen im Alten Testament, Basel 1977, S. 126ff. Phillips,
Criminal Law, S. 103ff., und ders., JJS 28 (1977), S. 111ff, betrachtet den go’el haddam
sogar als offiziellen Verfolger, der im Namen der Gemeinschaft handelt, und betont, daB
seine Funktion eng verbunden ist mit der Einrichtung der Asylstidte (in Ex. 21 wird er
allerdings nicht genannt).

* Die Verwendung des Begriffes ‘Blutrache’ ist unzureichend. S. z.B. Phillips, JJS 28
(1977), S. 112f.; Westbrook*, S. 77, Anm. 157; vgl. auch van Oeveren, S. 14f., 227ff.




118 KAPITEL V

5.1.4.7 Wie bereits angedeutet, muBte durch Nachforschungen festge-
stellt werden, ob ein Asylsuchender Recht auf Asyl hatte oder nicht.
Wurde das Urteil, wenn dies zugunsten des Totschldgers ausfiel, von
seiten der Geschiddigten akzeptiert? Konnte der nicht vorsdtzliche Tot-
schldger problemlos in die Volksgemeinschaft zuriickkehren? Dtn. 19
berichtet nichts iiber die Aufenthaltsdauer in der Asylstadt. In Num. 35
wird von einem langjéhrigen Aufenthalt des anerkannten Asylsuchenden
in der Asylstadt gesprochen, und zwar bis zum Tode des Hohepriesters,
wobei impliziert wird, daB man auBerhalb der Asylstadt vogelfrei war
(Num. 35,25-29; vgl. Jos. 20,6). Setzt nicht auch Ex. 21 einen ldngeren
Aufenthalt an der Asylstétte, nimlich im heiligen Bezirk, voraus? Langer-
fristige Aufenthalte von Asylsuchenden auf dem Tempelterrain sind aus
Agypten bekannt’” und wurden auch im Hinblick auf den Zion vertre-
ten.*® In solch einem Fall miifte man annehmen, daB der Asylsuchende
Tempeldiener wurde, niedrige Aufgaben wie die eines Holzhackers oder
Wassertragers verrichtete, die Funktion eines Tiirstehers, Nachtwéchters
oder Tempelsingers erfiillte oder seine Dienste den Tempelbesuchern
feilbot, um so seinen Lebensunterhalt zu sichern. Doch ist angesichts der
einfachen Gesellschaftsordnung, die das Bundesbuch voraussetzt, nicht
wahrscheinlich, daB ein Asylsuchender lingere Zeit im Schutz des Altars
verblieb. Im Lichte der spéteren Asylpraktik liegt es ndher, daB in Ex. 21
mit Verhandlungen zwischen den Benachteiligten, der Familie des Opfers,
und dem Asylfliichtling gerechnet wird, so daB sich die Beziehungen
wieder normalisieren konnten. DaBl dies mittels materieller Zuwendungen
erzielt wurde,” ist nicht auszuschlieBen (vgl. 21,30.32 und s.
5.7.42.3)." DaB man auf diese Weise eine Vereinbarung zu erreichen
suchte, ist aus dem Umstand ersichtlich, daf in Num. 35,32 ausdriicklich
gegen solch eine Praxis Stellung genommen wird (vgl. auch Num. 35,31
und s. 35,26f.). Aus Num. 35,31 ist ersichtlich, daB es auch im Fall von
vorsétzlichem Totschlag geschehen konnte, dal durch Geldzahlungen die
Familie des Opfer entschiadigt wurde (vgl. II Sam. 21,4) und die Sache
damit erledigt war. Es wurde nun behauptet, dafl ein Widerstand gegen
solch eine Gewohnheit bezeichnend fiir P sei (vgl. auch Lev. 24,17.21)
und im alten Israel, genauso wie anderenorts im Alten Orient, die Ver-

* Siehe von Woess, S. 142ff, 237ff.; L. Delekat, Katoche, Hierodulie und Adoptions-
Jreilassung, Miinchen 1964.

3 Z.B. von Delekat (s. 5.1.1), S. 194ff, 262ff.

* Es lieBe sich auch denken, daB die Verwandten beim Opfern eines Tieres zu schworen
hatten, daB sie das iiber den Totschlager ausgesprochene Urteil respektieren wiirden (vgl.
I Reg. 1,50fF).

% Zur in der Gesetzgebung des Alten Orients erwihnten Sitte, mittels Geldleistung oder
auf andere Weise — auch mittels Personen — Schuld zu begleichen, s. Sick*, S. 169ff.



EXODUS 21,12-14 119

wandten eines Ermordeten, deren Anklage auf vorsitzlichen Totschlag
rechtens war, die Wahl zwischen einer Vergeltung oder einer Einigung
durch Abfindung hatten.*' 21,12 sei dann nicht im exklusiven Sinne zu
verstehen, sondern impliziere auch eine andere Losung des Rechtsfalles,
so daB iibersetzt werden miisse: ‘er darf zu Tode gebracht werden’.*
M.E. kann 21,12 nur im exklusiven Sinne verstanden werden, wobei der
Text eine Abfindungsregelung im Falle von Mord ausschlieBt. In dieser
Hinsicht besteht dann keine Diskrepanz zwischen 21,12 und Num. 35,31
(vgl. z.B. Paul*, S.6lff.). Die Interpretation ‘darf’ ist beziiglich der
Formulierung von 21,12-14, wo Extreme gezeichnet werden, unpassend.

Num. 35 zufolge versteht sich der Aufenthalt in der Asylstadt nicht als
Zeitdauer, in der sich die erhitzten Gemiiter wieder beruhigen kénnen, so
daB das angespannte Verhidltnis wieder hergestellt werden kann. Die
‘Bluttheologie’ (s. 5.1.4.6) beherrscht die betreffenden Verse. Es muflte
vermieden werden, daBl der Totschldger in die Gesellschaft zuriickkehrt,
ohne dafl das vergossene Blut des Opfers gesithnt wurde. Versohnung
kann einzig durch das Blut des Tiaters oder den Tod des Hohepriesters
erreicht werden.”

Riickblickend mochte ich in bezug auf das Verhiltnis von Ex. 21 -
Num. 35 - Dtn. 19 folgendes resiimieren: In Ex. 21 ist die Asylstitte ein
heiliger Ort; in Dtn. 19 eine Stadt. Die Asylgewdhrung hat ihren sakralen
Charakter verloren. Man konnte hierbei von einer Sdkularisierung des
Asylrechts sprechen.** In Num. 35 ist die Stadt ebenfalls eine Asylstitte,
doch trégt ungeachtet dessen das Asylrecht dort einen sakralen Charakter,
da es sich um eine Levitenstadt handelt (Num. 35,6) und Verséhnung
erforderlich ist, auch fiir das Blut, das nicht vorsitzlich vergossen wurde.
Wollte man fiir Num. 35 eine Entstehungszeit nach Dtn. 19 annehmen,
konnte man von einer (Re-)Sakralisierung des Asylrechts sprechen.*®

! Siehe Westbrook*, S.47ff, 77ff; vgl. auch B.S. Jackson, “Reflections in Biblical
Criminal Law”, in: Essays in Jewish and Comparative Legal History, Leiden 1975, S. 25-63
(S. 411f).

2 Wir beriihren hier ein prinzipielles Problem. S. dazu 2.14.

** Zur nicht unumstrittenen Bedeutung vom Tod des Hohepriesters s. z.B. Nicolsky,
S. 168ff.; van Oeveren, S. 162. Zur stellvertretenden Funktion des Hohepriesters s. auch
Ex. 28,38.

# 8. z.B. Nicolsky, S. 162f,, 172. Zu einer anderen Sicht in bezug auf das Verhiltnis
von Ex. 21 zu Dtn. 19 5. zB. van Qeveren S. 223 (seit alters bestand neben dem sakralen
Asylrecht ein mehr oder weniger sikularisiertes Asylrecht); Phillips, Criminal Law, S. 101f,
106 (die Asylstddte gehen auf Konig David zuriick; nicht die Kultzentralisation, sondern die
Forderung nach einer besseren Asylregelung sei das Motiv gewesen); Milgrom, S. 305ff.

% Vel C. Houtman, “Sikularisation im Alten Israel?”, ZAW 108 (1996), S. 408-425.
Vgl. I Chr. 19,5-11 (Sakralisierung der Rechtsprechung; s. auch Din. 17,8fT).




120 KAPITEL V
5.1.5 Asyl an heiliger Stdtte

Nachdem wir 21,12-14 im Zusammenhang mit anderen Passagen zum
Asylrecht untersucht haben, méchte ich nun die Aufmerksamkeit auf ein
Element in 21,12-14 richten, das im Licht anderer Angaben im AT ins
Auge fillt.

Asyl wird am heiligen Ort gesucht, einem Ort, der in sehr besonderer
Weise mit einer Gottheit verbunden ist. Der Asylflucht liegt die Vorstel-
lung zugrunde, daB die Gottheit Schutz gewdhrt. Die Ehrfurcht vor der
Heiligkeit dieser Statte mufl die Verfolger davon abhalten, sich des
Fliichtigen zu bemichtigen. In Zusammenhang mit der Unantastbarkeit
der Asylstitte und damit des Asylfliichtlings verweist man auf Hinweise
zum Charakter heiliger Stitten, wie sie z.B. von den préislamitischen
Arabern* bekannt sind. Wer oder was auch immer den heiligen Bezirk
betritt, fillt der Gottheit anheim und wird somit sakrosankt. In diesem
Zusammenhang wird auch auf folgende Aussage aus 29,37 hingewiesen:
‘Wer auch immer mit dem Altar in Berithrung kommt, soll heilig sein’
(vgl. 30,29; Lev. 6,11.20).7

Betrachtet man 21,12-14, gewinnt man nicht den Eindruck, daf der
Asylsuchende durch seinen Verbleib an der Asylstitte bedingungslos
sakrosankt wurde und ihm daher automatisch Schutz gewihrt werden
muBte.*® Erweist es sich, daB er ein Morder ist, muB er aus dem Altarbe-
reich entfernt werden. Wer diese Aufgabe zu verrichten hat, macht sich
keines Sakrilegs schuldig, sondern fithrt damit eine géttliche Bestimmung
aus.

Ebensowenig impliziert 29,37 eine allgemeine und selbstverstindliche
Korrelation zwischen Heiligkeit und Schutz. Die als GesetzmiBigkeit
formulierte Aussage darf dem Kontext zufolge (s. auch den Kontext von
30,29; Lev.6,11.20) nicht im allgemeinen Sinn verstanden werden,
sondern mufl auf Aaron und seine Séhne, d.h. auf den Hohepriester und
die Priester, bezogen werden. Sie muf} offensichtlich (in 29,37 betrifft es
eine abschlieBende Formulierung) als eine Warnung an ihre Adresse
verstanden werden, ausschlieBlich im geheiligten Zustand vor den Altar

% Siehe J. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums, Berlin/Leipzig 19272, S. 52, 54f,
105ff.;; W. Robertson Smith, Lectures on the Religion of the Semites, London 1894,
S. 148ff; vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 148ff. Zur religibsen Scheu als Ursprung des
religitsen Asyls s. z.B. Dann, S. 327ff.

47 Siehe Delekat, S. 52, 208, 210, 259, 307f

“ So wie z.B. auch die Gegenwart eines heiligen Schreins nicht automatisch die Prisenz
von JHWH, dem Heiligen, bedeutet (s. I Sam. 4,3).



EXODUS 21,12-14 121

zu treten.*® Der Text gehort zu dem Korpus (P), in welchem die Institu-
tion der Asylstidte propagiert wird und der Altar nicht als Asylstitte
fungiert. Nur vorschrifismiBig geweihte Priester diirfen in Kontakt mit
dem Altar kommen. Entsprechend der in diesem Textkorpus vertretenen
Vorstellung ist jeder Ubergriff auf die Heiligkeit des Heiligtums lebens-
gefihrlich (28,43; 30,20f.; Lev. 10; 16,2.13; 22,9; Num. 4,15.19.20; 16-
17; 17,28; 18,3.22).°° Darum ist die Moglichkeit ausgeschlossen, daB ein
Totschléger, selbst wenn es sich um nicht vorsétzlichen Totschlag handeln
sollte, Zuflucht beim heiligen Altar nimmt. Das Blut macht ihn unrein, so
daB er nicht befugt ist, den heiligen Bezirk zu betreten.’' Die Asylstadt
ist seine Bestimmung. Dort hat er sich aufzuhalten, bis eine Versohnung
erwirkt ist.

Ginzlich anders verhilt es sich mit der in 21,12-14 beschriebenen
Situation. Der Altar ist fiir jedermann zugénglich. Sogar fiir den, der
vorsitzlich jemanden erschlagen hat. DaB ein Mensch mit unschuldigem
Blut an den Hinden den Altar entweiht, wird nicht gesagt. Ein Morder
wird lediglich als Asylfliichtling ohne Recht auf Asyl charakterisiert.

Es kann konstatiert werden, daB das in Ex. 21,12-14 zugrunde liegende
Bild auffallend weltlich ist. Was man aufgrund anderer atl. Passagen
erwarten wiirde, sicher im Falle des vorsitzlichen Totschldgers, ndmlich
eine Konfrontation zwischen dem Heiligen und Unheiligen (vgl.
19,12f.21f.24; Lev. 10; Num. 4,15; 16-17; I Sam. 6,19; II Sam. 6,6f.),”
findet nicht statt. Der Mérder bleibt ungeachtet der Berilhrung mit dem
Altar am Leben. Er wird nicht von einem gottlichen Gerichtsschlag
getroffen, sondern von Menschenhand abgefiihrt und hingerichtet.”

Geht man von der iiblichen Stoffdatierung des Pentateuch aus, muf

* Anders Milgrom, S. 282ff; seiner Meinung nach bezieht sich die Aussage gar nicht
auf Personen und miisse deshalb wie folgt iibersetzt werden: ‘alles, was den Altar beriihrt,
... Diese Interpretation trifft man bereits in der rabbinischen Auslegung an und wurde in
jidischen Ubersetzungen aufgenommen; zuweilen begegnet sie auch in christlichen
Ubersetzungen.

308, hinsichtlich des zum Inneren hin zunehmenden Grades an Heiligkeit eines Heilig-
tums Haran (Anm. 23), S. 175ff.; P.P. Jenson, Graded Holiness. A Key to the Priestly
Conception of the World, Sheffield 1992, S. 89ff.

*! Vgl. auch Philo, De specialibus legibus 1.158fF.; 3.120ff.

32 Vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 3511f; ders.*, Exodus, 11, S. 451, 459.

* Anders Delekat, S. 161, 264, 308f: die Berithrung mit dem Altar ist zugleich ein
Gottesurteil; der schuldbeladene Asylfliichtling wird innerhalb weniger Stunden, Tage oder
Wochen sterben; denn der Asylsuchende erhielt solange nichts zu essen und zu trinken, bis
Gott sich durch ein Zeichen fiir ihn ausgesprochen hatte. Blieb eine Reaktion Gottes aus,
lieB man ihn verhungern. Ginzlich abgemagert und geschwicht trug man ihn, bevor er ganz
zusammenbrach — er durfte doch durch seinen Tod den Altar nicht entweihen! —, von dort
weg, damit er an einem profanen Ort krepieren konnte.



122 KAPITEL V

festgehalten werden, daB die Akzentuierung der Heiligkeit des Altars
spiteren Datums ist und im &ltesten Textabschnitt eine magisch-dynami-
sche Vorstellung im Hinblick auf die Heiligkeit nicht gegeben ist. Die
Vorstellung, die man als typisch fiir die ilteste Phase der Asylpraktik
erachtet (s. Hennsler, S. 12ff.), ist im Bundesbuch (schon) nicht (mehr) zu
finden.

Bei der Beurteilung von 21,12-14 darf schlieBlich auch die Tatsache
nicht auler acht gelassen werden, daB die Passage keine Darstellung der
Asylpraxis im alten Israel wiedergibt, sondern — innerhalb einer Geset-
zessammlung — sich dem Ziel verpflichtet weiB, eine brauchbare Asyl-
praktik zu entwerfen, die sich durch Gerechtigkeit auszeichnet. Das
Wissen um den MiBbrauch von Asylstitten fithrte offensichtlich zur
Formulierung dieser Vorschrift. Aus der Unterscheidung zwischen einem
vorsdtzlichen und nicht vorsitzlichen Totschlag ist zu schlieBen, daB sich
unter den Asylsuchenden auch Verbrecher befanden und daB dies als nicht
tragbarer Zustand angesehen wurde.

21,12-14 zufolge gestaltet sich die gewiinschte Rechtspraktik wie folgt:
nur der nicht vorsitzliche Totschliger hat Anspruch auf Asyl; der Mérder
muB hingerichtet werden.

Die Anwendung dieser Vorschrift wird in der Praxis zu folgender
Situation fuihren: ein Totschldger hat nach seiner Tat abzuwigen, ob er als
nicht vorsétzlicher Totschliger betrachtet werden wird; scheint ihm diese
Moglichkeit realistisch, flieht er zum Altar. Wenn er seine Chancen gleich
Null einschitzt, wird er versuchen, seinen Verfolgern durch Flucht ins
Ausland zu entkommen und die wenig beneidenswerte Position eines
ger’ einer Exekution vorzuziechen — da Interpol und bis ins einzelne
geregelte Auslieferungsbestimmungen zwischen Vélkern, die u.a. die
Auslieferung wegen Kapitalverbrechen®® vorsehen, in seiner Welt unbe-
kannt waren.

* So zB. Mose (Ex.2,11-22), dessen Gewalttat vielleicht auch einen politischen
Hintergrund hatte, namlich als Signal zum AufStand gemeint war.

¥ Beziiglich Auslieferungen, dem Gegenstiick zur Asylgewshrung (vertragsgemaB wird
an bestimmten Orten kein Asyl gewihrt), wird manches in hethitischen Vertréigen aus dem
2.Jt. geregelt. Bei den auszuliefernden Personen handelt es sich offensichtlich um politische
Fliichtlinge und Bevolkerungselemente der unteren sozialen Schicht. S. bei Lohr, S. 78ff.
Von Auslieferungen zeugen auch die Alalach-Texte (s. ANET, S. 531f). Zum Ausliefe-
rungsverbot s. Dtn. 23,16f.



EXODUS 21,12-14 123

5.1.6 Die Asylpraxis im alten Israel

Wie bereits angedeutet, bezieht sich 21,12-14 wahrscheinlich auf eine
wiinschenswerte Rechtspraktik. Sie muf3 nicht unbedingt kongruent mit
der tatséichlichen Rechtspraxis gewesen sein. Auch Num. 35 und Dtn. 19
beschreiben eine angestrebte Rechtspraktik und haben utopischen Charak-
ter. Alle drei Passagen beziehen sich auf Asylflucht im Falle von Tot-
schlag. So dringt sich die Frage auf, wie sich die Asylpraxis im alten
Israel gestaltete. Suchte man auch in anderen Situationen als Totschlag
Asylschutz? Wieviel Asylstitten existierten eigentlich? Erzielte eine
Asylflucht den gewiinschten Effekt?

Untersuchungen zum Phinomen Asyl im AT fithrten dazu, eine Reihe
von Plitzen als Tempelasylstitten zu identifizieren.® Studien zu den
Psalmen fiihrten zu der These, dafi das Zionsheiligtum als Asylstitte
fungierte.’” Aus unterschiedlichen Motiven heraus sollen Asylsuchende
dorthin gefliichtet sein. Unter ihnen sollen sich Schuldner, hauptséchlich
Tagelohner ohne Grund und Boden, die Auspeitschung oder Schuldsklave-
rei befiirchten muBten, befunden haben, in Schwierigkeiten geratene
selbstdndige Bauern, suspendierte Péchter, die des Diebstahls und Mein-
eids bezichtigt waren, sowie Personen, die wegen Einbruch, Ehebruch,
falschem Zeugnis, Schidigung des Nachbarn und anderer, #hnlicher
Vergehen angeklagt waren.™

Strittig ist jedoch, ob diese atl. Stellen solch eine Interpretation rechtfer-
tigen.® Tatsdchlich finden sich im AT lediglich zwei unverkennbare

% Delekat, S. 260f., 270ff., 322ff, zufolge konnen nahezu sicher folgende Orte als
Asylstitten - betrachtet werden: das Zionsheiligtum (I Reg. 1,50f; 228ff; Neh. 6,10,
I Makk. 10,43), die Prophetenunterkunft (?) in Rama (I Sam. 19,18), die Heiligtiimer in
Beerscheba (I Reg. 19,3), Betel (II Reg. 2,2ff; vgl. Am. 7,10f.), Jericho (Il Reg. 2,4ff),
auf dem Karmel (Il Reg. 19-15; vgl. Am. 9,3) und Nob (Ps. 52,1; I Sam. 21,8). Ferner
erfiillten wahrscheinlich alle Heiligtiimer in Israel, solange sie existierten, die Funktion einer
Asylstitte. Seiner Meinung nach gab es in den Asylstédten von Dtn. 4; 19; Num. 35; Jos. 20
Heiligtimer; diese erfullten mit dem umgebenden Terrain die Funktion einer eigentlichen
Asylstitte. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 1I, Minchen 1968°, §. 335,
behauptet, daB die b'né hann‘bi’'im in den Erzdhlungen von Elischa in II Reg. 2ff. Asylsu-
chende gewesen seien, die sich zum dortigen Heiligtum aus dkonomischen oder religitsen
Griinden gefliichtet hatten. Zu Texten, die die Existenz des Asylrechts im alten Israel
beweisen sollen, s. auch van Oeveren, S. 128ff.

57 S. besonders die Monographie von Delekat; vgl. de Vaulx, Sp. 1499f.

5% Siche Delekat, S. 173f, 179fF., 219, 261f. u.a.

* Lediglich 1 Makk. 10,43 spricht explizit von (der Gewdhrung von) Asylrechten im
Jerusalemer Heiligtum (vgl. Josephus, Ant. 13.5). In der intertestamentiren Literatur wird
iibrigens die Unschindbarkeit des Heiligtums hervorgehoben. S. z.B. Il Makk. 3,12; Philo,
Legatio ad Gaium, 346. In Il Makk. 4,33f. ist die Rede von einer Asylflucht nach Daphne




124 KAPITEL V

Zeugnisse einer Asylpraxis im alten Israel. Beide beziehen sich auf
Asylflucht nach einer politischen Niederlage und beide erfolgten in der
Zeit von Salomos Regentschaft. Wir werden die betreffenden Passagen,
die sich durch eine lebensechte Darstellungsweise auszeichnen, niher in
Augenschein nehmen.

Im ersten Beispiel flieht Adonia, der Sohn Ko6nig Davids, der versucht
hatte, wihrend des Machtvakuums, das durch die Senilitit seines Vaters
entstanden war, sich des Thrones seines Vaters zu bemichtigen (I Reg.
1,5ff.), zur heiligen Stitte, nachdem offenbar geworden war, da3 sein
Coup miBlungen war und sein Rivale Salomo sich die Krone sichern
konnte. So wie in heutiger Zeit verfolgte Politiker ihre Zuflucht in
Botschaftsgebduden einer ihnen wohlgesonnenen Macht nehmen, suchte
Adonia, als sein Leben unmittelbar bedroht war, Schutz bei den Hérmern
des Altars (I Reg. 1,50-53).°° Der Ort schien ihm Sicherheit zu bieten;
von dort aus konnte er mit Salomo iiber seine eigene weitere Zukunft in
Unterhandlung treten. Er fordert von Salomo die eidesmiBige Zusage, dal}
er nicht hingerichtet werden wiirde. Der junge Konig sichert ihm die
Freiheit unter der Bedingung zu, daB er sich von weiteren politischen
Aktivitdten distanzieren werde (wagte Salomo angesichts einer méchtigen
Adonia-Partei im Lande kein rigoroses Auftreten gegen seinen gestiirzten
Rivalen?).

Im zweiten Beispiel — wieder ist die Rede von einer versuchten
Machtergreifung Adonias, doch diesmal mit fatalem Resultat fiir alle seine
Mitstreiter (I Reg. 2,23ff.) — fliichtet Joab, der Anfiithrer der Adonia-
Partei, nach der gescheiterten Palastrevolte zum Altar (I Reg. 2,28).°'
Dort findet er aber nur zeitlich begrenzten Schutz. Benaja, der Mann, der
kurz zuvor Adonia liquidiert hat, schreckt davor zuriick, den Befehl
Salomos, Joab am Altar zu erschlagen, auszufiihren. Er versucht, Joab
vom Altar wegzulocken, doch ohne Erfolg. Joab durchschaut den Plan
und erdffnet ihm, daB er an heiliger Stitte sterben mochte. Mit seiner
Antwort will Joab die Atempause, die er aufgrund der Heiligkeit der

bei Antiochia. Zur Interpretation von ‘Asyltexten’ aus dem Psalter, wie z.B. Ps. 23,6; 27.4;
36,8, s. z.B. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 1, Miinchen 1966°, S. 409, 415f.;
H.-I. Kraus, Theologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 1979, S. 200f. Zur Kritik an der
Studie von Delekat s. z.B. R. Tournay, RB 78 (1970), S. 99f,; T. Penna, Bib 51 (1970),
S. 576-579; W. Beyerlin, Die Rettung der Bedringten in den Feindpsalmen der Einzelnen
auf institutionelle Zusammenhdnge untersucht, Gottingen 1970, S. 44ff. u.a. (s. Register).

® Der Altar wird nicht nzher bestimmt. Offensichtlich handelt es sich um den Altar im
‘Zelt JHWHs’ (vgl. I Reg. 2,28). So explizit LXX"*,

‘" Die LXX enthdlt in 1 Reg. 2,29 eine Erweiterung von Joabs Fluchtmotiv. Auf die
Frage Salomos, warum er zum Altar gefliichtet sei, antwortet Joab: ‘Weil ich dich fiirchtete,
nahm ich meine Zuflucht beim Herrn’.



EXODUS 21,12-14 125

Stitte genieBt, verlingern. Er hofft, daB Salomo davon absehen wiirde,
ihn beim Altar erschlagen zu lassen, und bereit sein wiirde, in Unterhand-
lungen iiber seine Zukunft zu treten. Sein Plan wird vereitelt. Benaja, der
es nicht wagte, ohne ausreichende Riickendeckung vom Konig Blut am
Altar zu vergieBen,”” war dazu sehr wohl bereit, als Salomo ihm aus-
driicklich den Befehl dazu gab (I Reg. 2,29-31.34).

Aus diesen beiden Passagen ist ersichtlich, daBB der Altar in der Praxis
jedenfalls relativen Schutz bieten konnte. Offensichtlich bestand eine
Scheu, Menschen mit Gewalt von dort wegzureilen oder dort eine
Gewalttat zu veriiben. Verfolger schienen vor einem Sakrileg zuriick-
zuschrecken. So erhilt der Asylfliichtling eine Atempause, die er dazu
beniitzen kann, mit der ihm nachstellenden Partei mittels Unterhandlungen
einen Vergleich anzustreben. Doch gelingt dies nicht immer. Aus unter-
schiedlichen Griinden — im Falle politischer Machtkdmpfe z.B., um den
Bestrebungen einer rivalisierenden Partei definitiv ein Ende zu bereiten —
kann sich ein Verfolger iiber seine Scheu vor der Heiligkeit des Asyls
hinwegsetzen, um so die Verfolgung auch bis dorthin fortsetzen zu
konnen.

Dal} Joab im Asyl erschlagen wurde, wird iibrigens in | Reg. 2 nicht als
Sakrileg dargestellt, das begangen wurde, um einen gefdhrlichen Oppo-
nenten auszuschalten, sondern wird als Begleichung einer alten Rechnung,
ndmlich das durch Joab unschuldig vergossene Blut, gezeichnet (I Reg.
2,5£.31-33). Kurzum, I Reg. 2 zufolge wurde Joab nicht wegen seiner
Beteiligung an Adonias Aufstand erschlagen, sondern wegen seiner
belasteten Vergangenheit. Nicht aufgrund der Angelegenheit, weswegen er
ins Asyl fliichtete, sondern aufgrund fritherer Verbrechen wurde — so
stellt es [ Reg. 2 dar — die RechtmiBigkeit der Asylflucht Joabs in Frage
gestellt.” Implizit betont die Erzdihlung, daB fiir einen vorsitzlichen
Totschldger das Asyl kein Zufluchtsort sein darf. In dieser Hinsicht
stimmt die in I Reg. 2 gegebene Motivation fiir Joabs Exekution mit der

% Dadurch wire der heilige Ort entweiht worden. Vgl. I Reg. 11,15 =11 Chr. 23,14. Zu
einem Mord im Jerusalemer Tempel s. I Chr. 24,21 (vgl. Mt. 23,35). Zu einem Massaker in
einem Baalstempel s. Il Reg. 10,25. Zu cinem Sakrileg s. auch z.B. Jdc. 9,46ff; | Sam.
22,171,

 Die Ansicht wird verteidigt, daB der Text von I Reg. 2 vielschichtig und retuschiert sei
und sowohl antisalomonisches (Salomo hat sich eines Sakrilegs schuldig gemacht) und
prosalomonisches Material (Salomo fihrt den Willen seines Vaters aus und vollzieht das
rechtmiBige Urteil) beinhalte. S. z.B. E. Wiirthwein, Die Erzdhlung von der Thronnachfolge
Davids — theologische oder politische Geschichtsschreibung?, Zurich 1974, S. 11ff;
F. Langlamet, “Pour ou contre Salomon? La rédaction prosalomienne de I Rois, I-I”, RB 83
(1976), S. 321-379, 481-528; K.W. Whitelam, “The defence of David”, JSOT 29 (1984),
S. 61-87 (mit Lit.).




126 KAPITEL V

Vorschrift aus Ex. 21 iiberein. Betreffs des Hinrichtungsortes (am Altar)
ist I Reg. 2 in Streit mit Ex. 21 (s. V. 14). Dieser Umstand sowie die
Tatsache, dal der Konig selbst eingriff, spricht gegen die Auffassung, die
von Salomo ergriffenen MaBnahmen als Befolgung der Vorschrift von
Ex. 21 zu betrachten.*® Wie es sich darstellt, erfolgte eine Asylflucht,
wie sie in [ Reg. 1-2 beschrieben ist, aufgrund eines Gewohnheitsrechts.
In Ex. 21 wird das Asylrecht als von JHWH gefordert gezeichnet und
trigt daher den Charakter einer besonderen Offenbarung (vgl. 2.17).

Die Rolle des Konigs in [ Reg. 1-2 fillt ins Auge. Beidemal trifft er die
Entscheidung. Reprisentanten der Geistlichkeit werden zwar genannt,
doch sind diese dem Konig vollkommen horig. Den Priester Abjatar
verbannt er (I Reg. 2,26.27). Zadok wird von ihm in gleicher Weise zum
Priester bestellt, wie Benaja zum Truppenkommandeur erhoben wird
(I Reg. 2,35). Die beschriebene Situation kénnte man etwas anachroni-
stisch als die einer Staatskirche bezeichnen. Das Asyl unterliegt der
Staatsmacht.”” In einer solchen Situation kann das Asyl, zumindest als
Zufluchtsort fiir die politische Opposition, nicht florieren.®® Dafiir ist
eine Dialektik zwischen Staat und Kirche erforderlich.

Es kann geschluBSfolgert werden, dal unzweideutige Angaben zur Praxis
der Asylflucht zum Altar im alten Israel rar sind. Dafl das Asylrecht zu
den Themen diverser Gesetzeskorpora gehort, kann jedoch als Indiz dafiir
gewertet werden, da3 die Asylflucht bei Totschlag kein unbekanntes
Phinomen war. I Reg. 1-2 zufolge wurde auch nach einer gescheiterten
Machtergreifung Zuflucht zum Altar genommen. Asylflucht im alten
Israel aufgrund einer Notlage wird nicht auf die zwei explizit im AT
genannten Situationen beschrénkt gewesen sein.

5.1.7 Asyl auflerhalb Israels
Der Brauch, Zuflucht an einem heiligen Ort zu suchen, geht auf iltere

Zeit zuriick und war weit verbreitet. So z.B. in der antiken Welt, dem
alten Griechenland und der hellenistischen Welt.” Relativ viele Informa-

" Eine Beziehung zwischen Ex. 21,14 und I Reg. 2,28ff. schen NumR. 23,13 (vgl. Ginz-
berg*, IV, S. 125ft.; VI, S. 278f)) und u.a. van Qeveren, S. 131; Childs, S. 470.

% Milgrom, S. 305ff., erklart Salomo sogar zu demjenigen, der den Altar als Asylstitte in
Israel abschaffte und das Institut der Asylstidte als Konzession (in einer Zeit von Blutrache)
an dessen Stelle treten lieB.

% Regimegegner konnen ihr Heil dann besser anderenorts suchen (s. I Reg. 11,40; vgl.
I Reg. 18,13; Jer. 26,24).

 Sieche Bulmerincg, S.29ff; Siebold, S.22ff; Schlesinger, passim; Bolkestein,
S. 243ff;; Wenger, Sp. 836ff.; Fauth, Sp. 670f.; de Vaulx, Sp. 1485ff. Es wird angenommen
(Bulmerincq, S. S1ff; Siebold, S. 26ff; Fauth; Wenger, Sp. 839f), daB im alten Rom der




EXODUS 21,12-14 127

tionen iiber eine ununterbrochene Periode besitzen wir aus dem hellenisti-
schen Agypten. Die Gewohnheit muB dort allerdings auch schon verbrei-
tet gewesen sein.®® Quellen aus dem alten Mesopotamien fehlen.”” Hin-
gegen wird in der ugaritischen Literatur einmal auf das Heiligtum als
Asylstitte angespielt (s. KTU 1.19.iii:47; vgl. Gaster*, S. 491.).”

In der antiken Literatur wird ein negatives Bild von den Asylstitten in
der hellenistischen Welt gezeichnet: aufgrund ihrer liberalen EinlaBpolitik
seien es Sammelbecken von Schuldnern und Verbrechern (Houtman, S.
70ff.). Der Umstand, daB im AT die Asylgewédhrung an Bedingungen
gekniipft ist (Ex. 21,13.14) wird auf diesem Hintergrund als ein Kennzei-
chen der Religion Israels dargestellt (vgl. z.B. De Vaulx, Sp. 1504, 1507,
vgl. auch van Oeveren, S. 132, 157), ja, selbst als eine ‘radikale Erneue-
rung’ gegeniiber der in der Antike herrschenden Praxis.”' Eine derglei-
che Darstellung beruht, wie es scheint, auf der fehlenden Unterscheidung
von Recht (Ideal) und Praxis. In der Griechisch-Rémischen Welt war die
EinlaBpolitik in der Praxis haufig, vor allem in den Augen der herrschen-
den Autoritit, recht liberal. Uber die Praktizierung im alten Israel haben
wir nur diirftige Informationen. Das AT konfrontiert uns hauptséchlich
mit einem Idealbild der Asylgewdhrung.

Vorbilder der Asylflucht zum Heiligtum fehlen im NT. Die Kirchenge-
schichte hingegen ist voll davon. Jahrhundertelang war die kirchliche

heilige Ort als Asylstitte unbekannt gewesen sei. Unter gricchischem EinfluB habe dann das
Asylrecht in Rom Eingang gefunden.

%% Siehe von Woess, S. 33ff.; Liiddeckens, Sp. 514-516.

® Aus der kirchlichen Asylpraxis (s.u.) wird ersichtlich, da die Bedrohung durch
Gléubiger eine der vielen Hintergriinde fir eine Asylflucht war. Uber finanzielle Ver-
schuldungen und die damit verbundenen Probleme in Mesopotamien sind wir bestens
unterrichtet. Sieche Stol (s. 4.2.1). Doch fehlen allerdings Hinweise zur Asylflucht aufgrund
von Schulden. Ein nicht vorhandenes Asylwesen wird oft in Zusammenhang mit der
Existenz einer intakten Rechtspflege und einer starken Zentralgewalt gebracht (z.B. van
QOeveren, S. 156, 184ff). Hier kann noch ergénzt werden, daB oftmals eine Korrelation
zwischen dem Asylinstitut und dem Institut der Blutrache gesehen wird (z.B. Lohr, S. 177;
van Qeveren, S. 14, 227). DaB keine Asylmdglichkeiten bestanden, wird in diesem Zusam-
menhang mit dem Hinweis erklért, daB es auch keine Blutrache gab (z.B. Siebold, S. 8, 27).
Sowohl das eine als auch das andere ist umstritten.

™ Greenfield, S. 272ff., verteidigt die Auffassung, daB der Sefire I1I-Text, 4-7 (KAI 224;
vgl. TUAT, 1, S. 186f) eine Anspielung auf Aleppo als Asylstitte enthélt.

™ So Milgrom, S. 309, Anm. 84; Criisemann*, S. 207. Vgl. Wildeboer, 197, 209, und
auch A. Causse, Du groupe ethnique a la communauté religieuse, Paris 1937, S. 139f. Als
etwas radikal Neues kann man vielleicht das Institut der Asylstidte bezeichnen. Weltliches
Asylrecht ist meines Wissens aus dem Alten Orient nicht bekannt (die Vorbilder von
Nicolsky, S. 160ff., datieren offensichtlich aus spiterer Zeit). Wahrscheinlich bestand es in
Israel lediglich auf dem Papier.




128 KAPITEL V

Asylgewihrung ein lebendiges Institut.”” In der Ostkirche nahm sie bis
zum Untergang von Konstantinopel 1453 einen bedeutenden Platz ein. In
der Westkirche blieb das kirchliche Asylrecht auch nach dem Untergang
des Westromischen Reiches am Ende des 5.Jh. ein lebendiges Institut. Ab
dem 14.Jh. geriét es dort in Verfall. Es verschwindet in Lindern, die sich
fir die Reformation entscheiden. Am Ende des 18.Jh., mit der franzosi-
schen Zeit, ist es iiberall abgeschafft oder ungebriuchlich geworden (s.
z.B. Dann, S. 354ff.; Bulmerincq, S. 104ff.). Wohl gehort das Asylrecht
nach dem heute geltenden kanonischen Recht Roms noch stets zum
Bestand ihrer Rechte.” Eine Beschreibung des Altars als Asylplatz in
der Geschichte der Kirche und eine Diskussion der Frage nach dem
Ursprung des kirchlichen Asylrechts geht iiber den Rahmen dieser Arbeit
hinaus (s. dazu Houtman, S. 45ff.). Ich merke hier noch lediglich an, daB
ein Fortwirken des Asylrechts des AT im Asylrecht der Kirche offen-
sichtlich fehlte. Das AT iibte anscheinend keinen EinfluB aus beim
Entstehen des kirchlichen Asylrechts. Wohl zieht sich, was die Asylpraxis
betrifft, eine Linie durch, vom AT ausgehend durch die Kirchengeschich-
te. Joab starb beim Altar. Ob ihm Menschen vorangegangen sind, wissen
wir nicht mit Sicherheit. Wohl wissen wir mit Sicherheit, daB ihm viele
gefolgt sind (Houtman, S. 75f.).

5.2 ELTERNMIBHANDLUNG UND MENSCHENRAUB (21,15-17)

Nach der Vorschrift iiber den Totschlag (21,12-14) folgen drei Regeln
iber weniger radikale, aber dennoch so schwere Angriffe auf die Inte-
gritit des anderen, daB diese in gleicher Weise wie Totschlag geahndet
werden miissen. Die Vorschriften stehen isoliert. Im MT werden sie durch
ein s“nimd markiert (fehlt bei 21,16 in BHS; vgl. Perrot*, S. 68). Thema-
tisch sind 21,15 und 21,17 jedoch miteinander verbunden. Beide Verse
handeln vom respektlosen Verhalten gegeniiber betagten Eltern. Sie
umschlieBen eine Vorschrift tiber Menschenraub. Die Reihenfolge der
Verse weicht in der LXX von der des MT ab. 21,16 steht dort an dritter
Stelle nach den thematisch miteinander verbundenen Versen 21,15 und
21,17. Wenig iiberzeugend ist der Vorschlag, daB die Reihenfolge im MT
vom Grad der Schwere des Vergehens bestimmt wurde, d.h. da das
schwerste Delikt (MiBhandlung) an erster Stelle genannt und das geringste

™ Zur kirchlichen Asylgewihrung und -recht s. Bindschedler, Ducloux, Cox, Herman,
Langenfeld, Timbal Duclaux de Martin u.a.; s. 5.1.1.
™ Corpus Iuris Canonici (canon 1179); vgl. Misserey, Sp. 1102f; Landau, S. 326f,




EXODUS 21,15-17 129

(Verfluchen) zuletzt genannt wird (vgl. Cazelles*, S. 52).* An Schwere
stehen die genannten Delikte einander nicht nach. Aus praktischen
Gesichtspunkten behandle ich 21,15.17 zusammen.

5.2.1 Elternmifshandlung (21,15.17)
5.2.1.1 Literatur

R. Albertz, “Hintergrund und Bedeutung des Elterngebots im Dekalog”,
ZAW 90 (1978), S. 348-374; G. Blidstein, Honor thy Father and Mother,
New York 1976; R. Bohlen, Die Ehrung der Eltern bei Ben Sira. Studien
zur Motivation und Interpretation eines familienethischen Grundwertes in
Sfrihhellenistischer Zeit, Trier 1991; A. de Buck, “Oudertrots, kinderplicht
en de klacht van een kinderloze”, JEOL 11 (1949-50), S. 7-15; L. Diirr,
Die Wertung des Lebens im Alten Testament und im antiken Orient,
Miinster in Westf. 1926; O. EiBfeldt, “Sohnesplichten im Alten Orient”,
Syr 43 (1966), S. 39-47 = KS, IV, S. 264-270; Th.M. Falkner & J. de
Luce (Hg.), Old Age in Greek and Latin Literature, Albanany, New York
1989; M.V. Fox, “Aging and Death in Qohelet 127, JSOT 42 (1988), S.
55-77; J.C. Greenfield, “Adi baltu — Care for the Elderly and its Re-
wards”, AfO Beiheft 19 (1982), S. 309-316; J.F. Healy, “The pietas of an
Ideal Son in Ugarit”, UF 11 (1979), S. 353-356; O. Kaiser, “‘Und dies
sind die Geschlechter...’. Alt und jung im Alten Testament”, in: Zur
Aktualitit des Alten Testaments (FS G. Sauer), Frankfurt am Main usw.
1992, S. 29-45; J. Klein, “The ‘bane’ of Humanity. A Lifespan of One
Hundred Twenty Years”, Acta Sumerologica 12 (1990), S. 57-70; B.
Lang, “Altersversorgung, Begribnis und Elterngebot”, ZDMG Suppl. 3.1
(1977), S. 149-156; ders., “Altersversorgung in der biblischen Welt”, in:
Wie wird man Prophet in Israel?, Disseldorf 1980, S. 90-103; O. Loretz,
“Das biblische Elterngebot und die Sohnespflichten in der ugaritischen
Aght-Legende”, BN 8 (1979), S. 14-17; ders., “Stelen und Sohnespflicht
im Totenkult Kanaans und Israels”, UF 21 (1989), S. 241-246; J. Maier,
“Die Wertung des Alters in der jiidischen Uberlieferung der Spatantike
und des frithen Mittelalters”, Saec 30 (1979), S. 355-364; A. Malamat,
“Longevity. Biblical Concepts and Some Ancient Near Eastern Parallels”,
AfO Beiheft 19 (1982), S. 215-224; E. Otto, “Biblische Altersversorgung

™ vgl. auch Sprinkle*, S. 79, der hinzufiigt: ‘The penalty for each case is the same,
implying that each offense is just bad as murder’. Sprinkle meint selbst, daB 21,15-17 als
ganzes gesehen von derselben Thematik handelt. Er denkt, daB Kinder und junge Menschen
héufig das Objekt von Menschenraub waren und ihre Eltern das Opfer davon. So schluBfol-
gert er: ““stealing a person” is typically an offense against parents’ (S. 76).




130 KAPITEL V

im altorientalischen Rechtsvergleich”, ZABR 1 (1995), S. 83-110; M.
Pelling & R.M. Smith (Hg.), Life, Death and Elderly, London 1989; J.
Scharbert, “Das Alter und die Alten in der Bibel”, Saec 30 (1979), S.
338-354; ders., “Die Altersbeschwerden in der dgyptischen, babylonischen
und biblischen Weisheit”, in: Lingua restituta orientalis (FS 1. Assfalg),
Wiesbaden 1990, S. 289-298; W. Schottroff, “Alter als soziales Problem
in der hebrdischen Bibel”, in: Was ist der Mensch...? Beitrdge zur
Anthropologie des Alten Testaments (FS H.W. Wolff), Miinchen 1992, S.
61-77.

5.2.1.2 Ubersetzung

21,15 'Und wer seinen Vater oder seine Mutter schldgt, muf3 gewall-
sam zu Tode gebracht werden.

17 Und wer seinen Vater oder seine Mutter schmdhlich behandelt, muf
gewaltsam zu Tode gebracht werden’.

5.2.1.3 Exegetische Anmerkungen

21,15.17 Das unmoralische Verhalten gegeniiber den Eltern wird mit zwei
Begriffen beschrieben, nkh hi. (s. 5.0) in 21,15 und g// pi. in 21,17. Hierzu gilt es
einige Bemerkungen zu machen.

Mit ‘schlagen’ wird der Gebrauch von Gewalt allgemeiner Art bezeichnet. Vor-
ausgesetztes Subjekt ist eine erwachsene Person — er ist kirperlich seinen Eltern
ebenbiirtig — und zwar ein (der #lteste) Sohn, der sich einer Handgreiflichkeit
schuldig macht, eine typisch minnliche Eigenheit (s. 21,13). Er miBhandelt,
verletzt die von ihm abhingigen Eltern karperlich.” Eine Passage aus dem
ugaritischen Baal-Text (KTU 1.3,20ff.) — die Gotterwelt spiegelt die Menschen-
welt wider — offenbart, daB Gewalt gegen Eltern im Alten Orient nicht unbekannt
war: die Gottin (!) Anat droht ihrem Vater Ilu, ihm so auf seinen Kopf zu schla-
gen, daB Blut von seinem grauen Haar tropfe (vgl. Korpel*, S. 118).

Das vorausgesetzte Subjekt von 21,15 ist auch das Subjekt von 21,17.7 Worin
besteht das Vergehen nun genau? g/l pi. (s. THAT, 11, Sp. 641ff.; ThWAT, VII,
Sp. 40ff.) wird hier (vgl. auch Lev. 20,9; Dtn. 27,16) gewshnlich verstanden als
‘verfluchen’ (vgl. LXX: 6 xakoAoyadv; Vulg.: qui maledixerit, “wer schmiht’,
‘wer verflucht’; TO, TPsJ: wdjlwt, ‘und wer verflucht’; s, aber FTV: wdj mbzj,

” In der rabbinischen Auslegung wird ‘schlagen’ wie folgt verstanden: um die Todes-
strafe anwenden zu konnen, muB eine Korperverletzung vorliegen (z.B. Mek., III, 42f;
bSan. 84b, 85b; Raschi); bei MiBhandlung der Eltern wird die Todesstrafe auch dann
gefordert, wenn der Schlag nicht todlich war (s. aber 21,12).

™ In Lev. 20,9 ist 'i§ Subjekt. In Mek., III, 47, war dies AnlaB zu der Frage, ob die
Bestimmung nicht auch fiir die Frau gelte; der Begriff schlieft, Raschi zufolge, in jedem
Fall den Minderjdhrigen als Subjekt aus.




EXODUS 21,15-17 131
‘und wer verachtet’). Ist die Verwiinschung ausreichend fiir die Todesstrafe?”’
gll pi. bezeichnet das Gegenteil von kbd pi., das in 20,12 (s.u.) gebraucht wird.”
Dies spricht dagegen, g// pi. hier, wie in z.B. Lev. 19,14, zu verstehen als das
Aussprechen einer Verfluchung gegen machtlose Menschen, die sich nicht
dagegen wehren konnen (vgl. Ps. 38,14f.), und spricht dafiir, g// pi. als ‘schméh-
lich behandeln’ zu interpretieren (vgl. z.B. Ehrlich; Cassuto). Diese Bedeutung
palit gut zu g/l pi. in Lev. 20,9; Prov. 20,20; 30,11, fiir g// hi. in Ez. 22,7 und fiir
glh hi. in Dtn. 27,16. Genannte Texte beziehen sich alle auf das Verhalten von
Kindern (Sohnen) in bezug auf ihre betagten Eltern. Konkret kann an die Situati-
on gedacht werden, daB Eltern ihrem Schicksal iiberlassen oder gar vertrieben
werden. Neben den genannten Texten aus dem Buch der Spriiche haben wahr-
scheinlich auch andere daraus Bezug auf das verwerfliche Verhalten von Kindern
ihren Eltern gegeniber (Prov. 10,1; 15,20; 17,21.25; 19,26; 23,22; 28,24; 30,17).
w* 'immé, zu waw mit der Bedeutung ‘oder’ s. Joiion § 175a; Brin*, S. 101f;
vgl. LXX, Vulg. und auch Mek., III, 47f. In der rabbinischen Auslegung wird mét
Jjimat in 21,15 aufgefaBt als Exekution durch Erwiirgen mit einem Stoffband (z.B.
Mek., 111, 43f.; bSan. 84b), in 21,17 als Exekution durch Steinigen (Mek., I1I, 49;
bSan. 66a); vgl. Dtn. 21,21 und z.B. Josephus, Contra Apionem, 11, 206.

5.2.1.4 Kommentar

5.2.1.4.1 Zu einem guten Verstindnis von 21,15.17 ist es erforderlich, uns
in die Stellung der Betagten und Alten im alten Israel zu vertiefen. Wir
tun das anhand einiger Beobachtungen zum Elterngebot im Dekalog (Ex.
20,12; Dtn. 5,16), das in der Exodus-Version wie folgt lautet:

‘Du sollst deinen Vater und deine Mutter mit Respekt behandeln,
damit die Dauer deines Aufenthalts lang sei
in dem Land, das JHWH, dein Gott, dir zum Besitz stellen wird’.

5.2.1.4.2 Das Gebot (vgl. auch Lev. 19,3a) handelt nicht von der Pflicht
(junger) Kinder, sich der elterlichen Autoritdt zu unterwerfen, sondern
richtet sich an Erwachsene, an diejenigen, die in einer patriarchalen
Gesellschaft die Autoritdt innerhalb des Familienverbands ausiiben. Sie,
die (iltesten) Sohne, miissen, wenn ihre Eltern die Autoritit aus den
Hinden gegeben haben und nicht mehr fihig sind, fiir sich selbst zu
sorgen, ihnen WNahrung, Kleidung und Obdach gewdhren (vgl.
St VR 126F . 727 Tob-4:3f ;5. 183 Iubl 35, 14T b¥ev“65b) und sie

" GemiB rabbinischer Auslegung ist dies der Fall, wenn bei der Verfluchung der
Gottesname gebraucht wurde (z.B. TPsJ; Mek,, 1II, 48f).

™ In Mt. 15,4 sind 20,12 und 21,17 zu einer zweiteiligen Vorschrift kombiniert worden.
In Dtn. 27,16 ist in der LXX (6 ampalwv) und Vulg. (qui non honorat) qlh hi. so
iibersetzt, daB ein Zusammenhang mit 20,12 entstanden ist.




132 KAPITEL V

nach ithrem Tod wiirdig bestatten (vgl. Gen. 47,29f; Tob. 4,3f.; 6,15;
14,11ff.; siehe hingegen Num. 6,7; Mt. 8,21f. und Ez. 44,25).” Texte
aus der Umwelt Israels, die das Verhiltnis von Kindern zu ihren Eltern
beleuchten, machen diese Interpretation plausibel.®

Das AT beinhaltet einige Fille beispielhafter Versorgung der Eltern
(und iibrigen Familienmitgliedern) (Gen. 45,10f; 47,12; 50,21; Jos.
2,13.18; 6,23; 1 Sam. 22,3). Der Kontakt mit der Totenwelt ist im AT
verboten (Lev. 19,31; 20.6,27; Dtn. 18,11). Eine Versorgung der Eltern,
die sich, wie aus Israels Umwelt bekannt,®' iiber den Tod hinaus er-
streckt, gehort deshalb im AT nicht zu den Kindern auferlegten Pflichten.
Natiirlich ist damit nicht gesagt, daB eine Versorgung der Toten im alten
Israel nicht praktiziert wurde.®

Wie bereits angedeutet sind mit Vater und Mutter die betagten Eltern
gemeint. Konkret geht es um die Eltern des freien Israeliten, an die die
Vorschrift gerichtet ist. In bezug auf die Versorgung der betagten Eltern
wurde im alten Israel ein Ideal gehegt, das nicht nur in Gesetzestexten,
sondern auch in anderen Literaturgattungen anzutreffen ist. Im Spriiche-
buch wird ein respektvolles Verhalten den Eltern gegeniiber propagiert
(Frox. 10,1; 15,20; 17.6.21:25; 19867 20,20; 23.02:-2824:"30,11.17).
Auch hier ist an ein respektvolles Verhalten den betagten Eltern ge-

" “Vater’ und ‘Mutter’ (vgl. THAT, I, Sp. Iff., 173ff; ThWAT, 1, Sp. 1ff), die Eltern,
sind in 20,12 Objekt von kbd pi., ‘ehren’, ‘mit Respekt behandeln’ (erkennen, daB eine
Person von Bedeutung ist; vgl. z.B. I Sam. 2.29; 15,.30; Il Sam. 10,3); s. dazu THAT, 1, Sp.
T94MT.; ThWAT, IV, Sp. 13ff. Der Imperativ kabbéd wird in der LXX mit tipe iibersetzt
(vgl. Mt. 15.4.6; 19,19; Eph. 6,2); 1 Tim. 5,3 (vgl. Act. 6,1) macht deutlich, daB es die
Bedeutung ‘im Unterhalt versehen mit’ haben kann; bereits in Mek., IIl, 257, wird eine
konkrete Interpretation geboten: Essen, Trinken und saubere Kleidung zukommen lassen.
Vater und Mutter werden auf eine Linic gestellt. In Lev. 19,3 wird als erstes die Mutter
genannt. Ist die Reihenfolge dort durch die harte Realitéit bestimmt: die Position der Mutter
als Witwe (s. 7.2.4.7) ist noch bedauernswerter als die des betagten Vaters? Oder wird
vorausgesetzt, daB das Band zwischen Sohn und Mutter enger ist als zwischen Vater und
Sohn (Polygamie)? In der LXX, Vulg., Pesch. ist die Reihenfolge, wie gewdhnlich, Vater-
Mutter’.

* §. fiir Agypten de Buck, fir Mesopotamien Greenfield, Lang und Otto, sowie fiir
Ugarit Healy und Loretz; der ugaritische Aqhat-Text nennt eine Reihe von Sohnespflichten,
worunter sich auch Hilfe im Falle von Trunkenheit findet (KTU 1.17,25ff); KTU 1.114
(vgl. C.H. Gordon, JNES 35 [1976], S. 261f) erzahlt von der Fiirsorge fiir den Vater in der
Gotterwelt; es betrifft den betrunkenen und ins Koma gefallenen Gott Ilu; vgl. Korpel*,
§. 332, 405; gemdB M. Margalit, The Ugaritic Poem of Aghat, Berlin/New York 1989,
§. 276f., ist in beiden Fillen dic Rede von legitimer, religioser Trunkenheit.

" S. 2.B. K. Spronk, Beatific Afterlife in Ancient Israel and in the Ancient Near East,
Neukirchen-Vluyn/Kevelaer 1986.

% 8. z.B. L. Wichter, Der Tod im Alten Testament, Stuttgart 1967, S. 181ff; B.B.
Schmidt, Israel’s Beneficent Dead. Ancestor Cult and Necromancy in Ancient Israelite
Religion and Tradition, Tiibingen 1994,




EXODUS 21,15-17 133

geniiber oder der betagten, verwitweten Mutter gedacht. Die verwendete
Terminologie macht eine konkrete Interpretation notwendig. So meint z.B.
bzh, ‘nicht respektieren’, in Prov. 15,20, daB die verwitwete Mutter ihrem
Schicksal iiberlassen wird; dasselbe ist der Fall bei bwz in Prov. 23,22;
bei g/l pi., ‘schmihlich behandeln’, in Prov. 20,20 kann man konkret
denken an ein Fortjagen unter Verfluchung und Kraftausdriicken. An
zumindest einer Stelle in der prophetischen Literatur wird das respektvolle
Behandeln des Vaters als selbstverstidndlich typisiert (vgl. Jes. 1,2f)). Es
geht um Mal. 1,6 (kbd wird gebraucht; vgl. Ex. 20,12). Aus der Tatsache,
daB in einem Atem fiiber das Verhiltnis Knecht-Herr gesprochen wird,
muB gefolgert werden, daB zur respektvollen Behandlung auch die
materielle Versorgung gehort. DaBl es auch in der Zeit des NT als eine
Pflicht betrachtet wurde, fiir die Eltern zu sorgen, ist aus Joh. 19,27
ersichtlich. Adoption und Levirat konnten im Falle von Kinderlosigkeit zu
einer ad4quaten Altersversorgung verhelfen (s. dazu Otto, S. 97-110).

5.2.1.4.3 Der breite Umfang, in dem das Thema der Haltung gegeniiber
betagten Eltern behandelt wird, indiziert, dal der Respekt ihnen ge-
geniiber in der Praxis offensichtlich des ofteren fehlte (z.B. Gen. 9,20ff;
27,18ff.; 35,22; 49,3f.). Schon zu Lebzeiten des Vaters kann der Streit um
seinen Platz ausbrechen, wenn er krank oder senil ist (I Reg. 1), aber
auch schon frither, wenn seine Autoritit schwindet (Il Sam. 15,2-4;
16,21f; vgl. den ugaritischen Keret-Text KTU 1.16:VL25ff.). Der Proto-
typ des schlechten Sohnes ist wohl Nadin in der Achiqar-Erzdhlung, die
in einer aramiischen Version in Elephantine iiberliefert wurde (Uberset-
zung in Charlesworth*, II, S. 479-507), aber auch in anderen Ubersetzun-
gen bekannt ist (vgl. ABD, IV, S. 929f.; IDB, 1, S. 68f.). Nadins respekt-
loses Verhalten kommt treffend in folgendem ihm in den Mund gelegten
Ausspruch zum Ausdruck:

‘My father Ahikar is grown old, and stands at the door of his grave,
and his intelligence has withdrown and his understanding is dimin-
ished’.

(syrische Ubersetzung 3,1; s. Charles,® II, S. 740).

In Mi. 7,6 wird respektloses Verhalten als Zeichen des Chaos und des
Zerfalls der Gesellschaft gekennzeichnet (vgl. Mt. 10,21.34f.; Mk. 13,12;

¥ RH. Charles (Hg.), The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament in
English, Oxford 1913.




134 KAPITEL V

Lk. 12,53; I Hen. 56,7).%* Auf unmoralisches Verhalten Eltern gegeniiber
wird in 21,15.17 ndher eingegangen. Es ist so schwerwiegend, daB hierfiir
die Todesstrafe gefordert wird (vgl. 2.2.21,22).

5.2.1.4.4 Betrachten wir kurz die Kennzeichen des Alters und die
Situation der Betagten. Betagt ist die Frau, wenn sie nicht mehr gebéren
kann, und der Mann ungefihr ab seinem sechzigsten Lebensjahr. Nicht
viele erreichen dieses Alter. Ein noch héheres Alter (Ps. 90,10) muf als
Ausnahme gewertet werden. Die mittlere Lebenserwartung fiir besser
Situierte wird ungefdhr bei fiinfundvierzig Jahren gelegen haben (vgl.
Scharbert, S. 342f.; Wolff*, S. 177ff). Fiir die sozial Schwicheren und
Sklaven wird die Lebenserwartung deutlich geringer gewesen sein.

Verschiedene Aspekte des Alters kommen im AT zur Sprache, wobei
die negativen recht ausfiihrlich thematisiert werden. Altern geht Hand in
Hand mit physischen Verdnderungen und Riickschritten. Das Haar wird
grau (Gen. 42,38; 44,29.31; Dtn. 32,25 usw.; in Prov. 16,31; 20,39 ist
dies ein Ehrenzeichen). Blindheit (Gen. 27,1.2; 48,10; I Sam. 4,14f;
Tob. 2,10; vgl. auch Joh. 21,18), Taubheit (Lev. 19,14),*° Fettleibigkeit
(I Sam. 4,18), Schwiche (vgl. I Reg. 1,1-4) und andere Leiden (I Reg.
15,23; II Chr. 16,12) kénnen einen Menschen treffen. Der Verlust von
sexueller Potenz und der Moglichkeit, Kinder zu gebiren, kennzeichnen
das Alter und das nahende Lebensende (Gen. 17,17; 18,11f,; II Reg.
4,14ff; Ruth 1,12; Lk. 1,7.18; vgl. Gen. 19,31ff). Der Mensch wird
unproduktiv und darum weniger wertgeachtet (vgl. Lev. 27,1-7). Leicht
kann er uniiberlegte Taten begehen (I Reg. 11,4; 13,11f.). Das Verhalten
seiner Kinder kann ihn bedngstigen (I Sam. 2,12ff.22ff.; 8,1ff.; II Sam.
11-I Reg. 1). Er kann verbittert werden (Ruth 1,20f) und unter Leid
gebiickt gehen (Gen. 37,34f.; 42.38; 44,29.31; Sir. 30,24). Er kann
vereinsamen (vgl. Ps. 71,9.18; Hi. 19,13ff.) und infolge geringerer oder
verlorengegangener Geschiftsfihigkeit leicht das Opfer von Betrug,
Verschwiorung, Armut und Unterdriickung werden (vgl. Ps. 69,30.34;
86,1f.; Hi. 24,4ff.). Kurzum: das Alter kann fiir einen Menschen eine
groBe Last und Priifung sein.

¥ In Mi. 7,6 wird nbl pi. gebraucht, wobei der Sohn Subjekt und der Vater Objekt ist;
unklar ist, ob auch das Element des Auslieferns an das Schicksal anzutreffen ist. Der Bruch
mit den Eltern oder der Verwandtschaft wird iibrigens nicht immer negativ gezeichnet. Er
kann auch e¢ine Folge der volligen Hingabe an JHWH sein (Dtn. 33,9; vgl. Ex. 32,25ff;
I Reg. 19,20f.2; Jer. 16,7). Siche auch Mt. 8,21f; Lk. 14.26; vgl. Mt. 10,37; die Nachfolge
Jesu flihrt zu neuen ‘Verwandtschafts’-Verhiltnissen und Verantwortlichkeiten (Mk. 3,311F.
Par. und s. auch Lk. 18,28f).

¥ “Taub sein’ und ‘blind sein’ werden hiufig zusammen genannt (4,11; Jes. 29,18; 35,5;
42,18f.; 43,8). Ist jemand blind und taub, ist er praktisch von der Welt, in der er lebt,
abgeschnitten.




EXODUS 21,15-17 135

Neben der negativen Betrachtung des Alters findet sich auch eine
andere, sogar positive Sicht. So braucht das Alter nicht zwingend den
Verlust der Geschiftsfihigkeit zu bedeuten (Gen. 24,1; Dtn. 34,7;
Jos. 13,1; 23,1f.). Ein klarer Geist (Gen. 48,19) und ungetriibtes Einschit-
zungsvermogen (II Sam. 19,35-38) konnen dem Menschen bis ins hohe
Alter erhalten bleiben. Das Alter wird assoziiert mit Weisheit (z.B.
Hi. 12,12.20; 15,10; 32,6.9; I Reg. 12,6ff. und s. auch Dtn. 32,7; [ Sam.
28,4; Dan. 7,9.13; I Hen. 46,1.2; 47,3; usw.), moralischem BewuBtsein
(Jdc. 19,16f.20.22) und infolgedessen Ansehen (Prov. 16,31; 20,29;
Hi. 29,8).

Dem muf} hinzugefiigt werden, daB man sich dessen bewul3t war, daf3
das Alter nicht automatisch Weisheit mit sich bringt (I Reg. 11,4;
13,11ff.; Hi. 12,12; 32,9; Koh. 4,13; Sir. 25,2; 42,8; Weish. 3,17; 4,8f.16;
8,10; Tit. 2,2f)). Offensichtlich ist der Gedanke, daBl ein alter weiser
Mann noch in hohem Alter handlungs- und geschéftsfihig ist und um
seiner Erfahrung und Einsicht von jedermann respektiert wird, das
Idealbild des freien israelitischen Biirgers hinsichtlich seiner Altentage. In
diesem ldealbild ist das Alter ein Zeichen des Gesegnetseins. Das Bild ist
ein Bestandteil der alttestamentlichen Sicht in bezug auf die gesegnete,
harmonische Gesellschaft. Das Kennzeichen hierfiir ist u.a. das Vorhan-
densein von Alten als einer der Bevilkerungsschichten (23,26; Jes.
6520.22; Sach. 8.4; Jer.; 31,13 und - s. "auch 51 Hen: :359:. 10,17:
Jub. 23,27ff.). Fehlen die Alten, ist dies ein Zeichen des Gerichts (I Sam.
2,31f). U.a. in Dtn. 5,33; 8,1; 16,20 usw. wird eine Beziehung geschaffen
zwischen dem Tun von JHWHs Willen und dem Erhalten von Segen,
einem langen Leben; in Prov. 3,2.16; 4,4.10.22; 9,10f.; 13,14 usw. wird
eine Beziehung gekniipft zwischen dem Tun von ‘Weisheit’ und dem
Erhalten von Segen und langem Leben. Eine kritische Reflexion iiber den
vorausgesetzten Zusammmenhang findet sich v.a. in Weish. 2,17f.; 4,7-
11.16; 5,15; I Hen. 102,6ff.

5.2.1.4.5 Warum miissen Eltern mit Respekt behandelt werden? So
konnte man fragen. Das AT thematisiert das Verhéltnis von Kindern zu
ihren Eltern in Vorschriften JHWHs (20,12; 21,15.17; Lev. 20,9;
Dtn. 5,15; 21,18-21; 27,16). So kann die Antwort lauten: Gott will es!
Die in Aussicht gestellte Belohnung fiir die Befolgung seines Willens
(20,12; Dtn. 5,13) zielt wohl darauf, dem Appell zum Respekt Kraft zu
verleihen; die von Gott vorgeschriebene Strafe fiir respektloses Verhalten
(21,15.17; Lev. 20,9; Dtn. 21,18-21; vgl. Dtn. 27,16) war wohl als
Hemmnis gedacht, sich daran schuldig zu machen. In den relevanten
Passagen der Spriiche wird Gott nicht direkt genannt. Eine konkrete
Strafe (s. z.B. 21,15.17) wird nicht erwéhnt. Die katastrophalen Folgen
von unmoralischem Verhalten Eltern gegeniiber miissen die Menschen




136 KAPITEL V

davon abhalten, sich daran schuldig zu machen (Prov. 20,20; 30,17).
Auch wird die Pflicht zur Versorgung der betagten Eltern mit der Aussa-
ge motiviert, daB der Vater der Erzeuger ist (Prov. 23,22; vgl. Achiqar
2,18,78; s. Charles, I1, S. 732, 738) und die Mutter das Kind ausgetragen
und zur Welt gebracht hat (Sir. 7,27f.; Tob. 4,4; vgl. Weisheit des Ani
[ANET, S. 421a]). Der dahinterliegende Gedanke ist, daB man etwas von
dem zuriickgeben muf}, was die Eltern an Sorge und Erziehung investiert
haben. Liebe wird als Motiv nicht genannt.** Die Verpflichtung zum
Respekt gilt offensichtlich unabhingig davon, wie harmonisch die Bezie-
hung ist. Die Verwirklichung dieser Pflicht wird nicht immer von ganzem
Herzen erfolgt sein (vgl. z.B. Prov. 19,18; Sir. 41,7) und manchmal nicht
durchzufithren gewesen sein.

Sicherlich gab es Bessergestellte, die es sich erlauben konnten, fiir ihre
abgewirtschafteten Eltern eine Pflegeperson zu betrauen (vgl. I Reg. 1,1-
4). Doch war so etwas allerdings die Ausnahme. Wenn man bedenkt, daB
Eltern zuweilen gezwungen waren, ihre Kinder zu verkaufen (s. 4.2.4),
dann muB ernsthaft mit der Mdoglichkeit gerechnet werden, daB Sohne
nicht oder nur mit Mihe in der Lage waren, ihre betagten Eltern zu
versorgen. Es wird Situationen gegeben haben, in denen die Versuchung
grol} war, den alten Vater oder die alte Mutter ihrem Schicksal zu iiber-
lassen. Ez. 5,10 beschreibt einen noch grausameren Zustand: vom Hunger
getrieben, essen Kinder ihre Viter auf (vgl. Mi. 3,3).*’

Der Gedanke, daB der Respekt den betagten Eltern gegeniiber ein hohes
ethisches Verhalten kennzeichnet, findet sich auch in Israels Umwelt. Den
Hintergrund hierfiir bildet das Ideal einer stabilen Gesellschaft. Im AT
wird die Forderung, die Eltern zu versorgen, als Element einer besonderen
(in den Gesetzen) und allgemeinen (in der Weisheitsliteratur) Offenbarung
vorgestellt (s. 2.6-8,17).

5.2.1.4.6 Bisher war nur die Rede von der Sorge fir die Betagten als
Aufgabe der Schne, als Familienangelegenheit. Aber wurde sie auch als
eine gesellschafiliche Aufgabe und als soziales Problem gesehen? Respekt
Alten gegeniiber wird von jedem Israeliten erwartet (Lev. 19,32; vgl.
I Tim. 5,1; Weisheit des Ani [ANET, S. 420b], Weisheit des Amenemope
[ANET, S. 422a; TUAT, 111, S. 228]; Achigar 2,80 [Charles, II, S. 739]).
Doch impliziert dies nicht, daB respektloses Verhalten nicht vorkam
(IT Reg. 2,23ff.; I Bar. 4,15; 11l Makk. 4,5). Solch ein Verhalten wird als

* Siehe jedoch auch Tob. 3,10: die Uberlegung, ihrem alten Vater kein Leid zuzufiigen,
bestimmt Saras Handeln. Vgl. auch Pseudo-Philo, XI, 9.

¥ Vgl. M. Oeming, “Ich habe einen Greis gegessen’. Kanibalismus und Autophagie als
Topos der Kriegsnotschilderung in der Kilamuwa-Inschrift, Zeile 5-8, im Alten Orient und
im Alten Testament”, BN 47 (1989), S. 90-106.




EXODUS 21,15-17 137

ernst und bedrohlich betrachtet. Wenn eine junge Person einem alten,
geehrten Mann frech begegnet (Jes. 3,5), gilt dies als Zeichen von Anar-
chie und Desintegration der Gesellschaftsordnung (vgl. Jes. 3,4.12).
Riicksichtslosigkeit gegeniiber Alten ist eine Form von Unbarmherzigkeit
(Dtn. 28,50; lJes. 47,6; Thr. 4,16; 5,12). Ferner: wenn eine Familie es
versdumt, fur die Versorgung ihrer betagten Eltern aufzukommen, hat dies
zur Folge, daBl der Betagte wie von selbst zu einem gesellschaftlichem
Problem wird. Vorschriften in bezug auf Behinderte in der Gesellschaft
gelten natiirlich auch fiir behinderte Alte (z.B. Lev. 19,14). Dasselbe gilt
fiir Vorschriften, die die Sorge fiir den Armen thematisieren (z.B. 22,24;
23.6.11; Lev. 19,9f.). Dem kann hinzugefiigt werden, dall bei ‘der Witwe’
oft an die iltere Frau gedacht werden muB} (s. 7.2.4.7). In Weish. 2,10
werden die Armen, Witwen und Hochbetagten in einem Atemzug als
Opfer der Gottlosen genannt.

Es muB die Schlufifolgerung gezogen werden, daB die Versorgung von
Alten nicht als eine besondere, selbsténdige gesellschaftliche Aufgabe
gesehen wurde. Allgemeine soziale Vorschriften gelten auch ihnen.
Obengesagtem kann noch zugefiigt werden, daB so etwas wie eine allge-
meine Rentenversicherung unbekannt war. Zwar kam es vor, da Men-
schen aufgrund groBer Verdienste oder anderer Griinde vom Konig geehrt
wurden und eine Art Staatsrente erhielten (II Sam. 19,31ff; II Reg.
2527ff.; Jer. 40,1ff)). Von Sklavenhaltern wurde offensichtlich erwartet,
dal} sie ihrem Personal das Gnadenbrot gewihrten (vgl. 21,6).

5.2.1.4.7 In der Auslegungsgeschichte verstand man 20,12 als eine
Vorschrift, den Eltern zu gehorchen. Sowohl jingere als auch &ltere
Kinder wurden als Adressaten betrachtet. Das im Grundtext gebrauchte
kbd pi., das gewodhnlicht mit ‘ehren’ iibersetzt wird (vgl. z.B. Vulg.:
honora patrem tuum et matrem tuum), wurde iibrigens breiter aufgefalt
als ‘gehorchen’: Respekt und Zuneigung, aber auch Versorgung der
Eltern, wenn diese #lter wurden — das Element, das in der obengenannten
Auslegung stark akzentuiert wurde —, wurden als Aspekte von ehren
betrachtet (s. z.B. BB; Calvin, Calmet, Keil, Gispen). Oft legitimierte man
die RechtmiBigkeit dieser Vorschrift mit dem Argument, daB die Eltern
Reprisentanten Gottes seien. Nicht blof das ‘ehren’ erhielt ein breiteres
Verstdndnis, sondern auch das Objekt. Die Vorschrift wurde auch auf
andere Personen bezogen, die als Autoritdtstriger Gottes im abgeleiteten
Sinne geachtet wurden, wie etwa die weltliche oder kirchliche Obrigkeit,
also ‘alle, die iiber mich gestellt sind’ (Heidelberger Katechismus, Frage
104; vgl. Calvin). Obwohl die Notwendigkeit, sich diesen Autorititen zu
unterwerfen, betont wurde, auch wenn deren Ausiibung zu wiinschen
iibrig lieB, wurde die Vorschrift von 20,12 nicht als ein absolutes Gebot
verstanden. Der Autoritdt der Machthabenden und dem Gehorsam ge-




138 KAPITEL V

geniiber den ihnen Unterworfenen ist, so behauptete man, eine Grenze
gesetzt durch das Gebot, Gott mehr zu gehorchen als den Menschen
(Act. 5,29). Ferner: im Zusammenhang mit der Besprechung der Vor-
schrift wurde in der Regel nicht bloB iiber die Pflichten der Kinder
gesprochen, sondern auch das Thema Erziehung beriihrt. Die Eltern haben
die Pflicht, ihre Kinder zu ermahnen (vgl. I Sam. 3,13) und einzufiihren
in den Dienst des Herrn (z.B. Ps. 78,3f.).

20,12 folgt unmittelbar auf Vorschriften iiber das Verhéltnis zu JHWH.
Dies war fiir die Auslegung von Bedeutung. Die Vorschrift hat sozusagen
die Ausstrahlung der vorhergehenden Direktiven iibergenommen und
wurde zumindest in bestimmten Uberlieferungen zu den Vorschriften der
ersten Gesetzestafel gerechnet. U.a. aufgrund seiner Position im Dekalog
wurde der Schlufl gezogen, dafl im vorliegenden Gebot die Eltern auf eine
Linie mit Gott selbst gestellt werden — sie seien an der Schopfung ihrer
Kinder mitbeteiligt (s. Raschi zu Gen. 4,1; Nachmanides) — oder, zumin-
dest in ihrer Funktion als Bildtréger Gottes, seine Reprdsentanten genannt
werden (z.B. Keil, Jacob). Der Respekt dem Schopfer gegeniiber miisse
auch ihnen bewiesen werden. Mangelnder Respekt den Eltern gegeniiber
miisse in gleicher Weise bestraft werden wie fehlende Ehrfurcht ge-
geniiber Gott (s. 21,17 neben Lev. 24,15; vgl. Mek., 111, 258).

Wie bereits angedeutet, ist 20,12 priméir eine Sozialvorschrift. Das
Thema Gehorsam gegeniiber denen, die mit Autoritit bekleidet sind, also
den Vorgesetzten, steht in 20,12 nicht zur Diskussion. Nicht iibersehen
werden darf hierbei, dal die im Dekalog angesprochene Person der
erwachsene, freie Israelit ist. Dies stellt nicht in Abrede, daB im alten
Israel die Autoritdt der Eltern, insbesondere des Vaters (s. z.B. 22,15;
Prov. 1,§; 4,1; usw.), und anderer Vorgesetzter (22,27; Dtn. 17,12;
II Sam. 16,9; I Reg. 2,8f.; Prov. 24,21; Koh. 10,20; vgl. auch Mt. 22,21;
Rém. 13,1ff; Kol. 3,18ff.; Eph. 6,1ff.; I Petr. 2,18ff.) heilig war, wie dies
auch im Alten Orient der Fall war (vgl. van der Toorn*, S. 13ff.). In
letzteren Zusammenhang ist erwdhnenswert, daB die Beachtung des
‘Elterngebots’ typisiert wird als Frucht der natiirlichen Gefiihls, als
Folgen der Stimme des Blutes (s. z.B. Calvin).

5.2.1.4.8 Aus Obenstehendem ist deutlich geworden, daf die Stellung
der Betagten und Alten im alten Israel oft nicht beneidenswert war.
Welches Schicksal ihnen widerfahren konnte, offenbart 21,15.17. Hieraus
wird ersichtlich, daB es geschehen konnte, daB betagte Eltern fortgejagt
wurden. Solch ein Verhalten gegeniiber seinen Eltern galt als so unmora-
lisch, daB derjenige, der sich daran schuldig machte, sein Leben verwirk-
te, weil er die Grundfesten der Gesellschaft antastete (vgl. 2.17,21,22).
Unmoralisches Verhalten gegeniiber betagten Eltern wird auch im NT
verurteilt (Mt. 15,5; Mk. 7,11).




EXODUS 21,15-17 139
21,15.17 evozieren gemeinsam folgendes Bild: Eltern werden mit
korperlicher und verbaler Gewalt vor die Tir gesetzt (vgl. Prov. 19,26
und s.0., 5.2.1.3).

In 21,15.17 wird nicht angedeutet, wer den unmoralischen Sohn zur
Verantwortung rufen und bestrafen muB.*® Ist dies die Aufgabe der
Volksgemeinschaft oder ihrer Reprdsentanten? (vgl. 21,12-14).
Dtn. 21,18-21 beschreibt eine Situation, in der Eltern gegen ihren Sohn in
Aktion treten mit der Folge, daB sein Verhalten eine 6ffentliche Angele-
genheit wird und dieser infolgedessen exekutiert wird.** Ist dies auch in
21,15.17 gemeint? Dies ist nicht sicher. Wohl erachte ich es als mdglich,
daB Dtn. 21,18-21 eine wenn auch nicht strikte Parallele zu 21,15.17
darstellt und einen Fall von respektlosem Verhalten gegeniiber in die
Jahre gekommenen Eltern beschreibt.

Der betreffende Sohn ist offensichtlich mehr als nur ein schwererzieh-
barer junger Mann, der das Vermdgen seiner Eltern auf den Kopf haut (so
Albertz, S. 366). Der Umstand, dafl die Rede von ‘seiner Stadt’ und
‘seinem Ort’ ist (Dtn. 21,19f.), indiziert, daB der Sohn eine erwachsene
Person ist (vgl. Lk. 15,11-32). Die Frage taucht auf: warum greifen die
Eltern ein? Weil das Verhalten ihres Sohnes gegen die allgemeine soziale
Norm verstoBt und damit die Gesellschaft untergréibt? Oder treten sie fiir
ihre eigenen Interessen ein? Ist der Hintergrund vielleicht folgender:
durch das asoziale Verhalten des Sohnes verelenden die Eltern (vgl.
Prov. 23,20f.), wobei er die Ursache dafiir ist, da} sie ihre Altentage in
kiimmerlichen Verhiltnissen fristen miissen (vgl. Prov. 28,7; 29,3).

Wie vollig anders ist im Vergleich zur Reaktion der Eltern in Dtn. 21
die Reaktion des Vaters — allerdings nach der Umkehr des Sohnes — im
Gleichnis vom verlorenen Sohn (Lk. 15,11-32). Von Eltern, die gegen
ihren Sohn vorgehen miissen, ist auch in Sach. 13,3 die Rede (vgl.
Dtn. 13,9; 18,20). Doch liegt dort eine andere Sachlage vor.

Verschiedene Bestimmungen des CH thematisieren respektloses Verhal-
ten gegeniiber (Pflege-)Eltern (§§ 168f., 192f.). So findet sich uv.a. die
Bestimmung, daB die Hand des Sohnes, der den Vater geschlagen hat,
abgeschnitten werden muf3 (§ 195). Von Entehrung und Verkauf eines
Sohnes in die Sklaverei, der mit seinen Eltern gebrochen hat, ist in einem
sumerischen Gesetz die Rede (YBC 2177; s. ANET, S. 526a).*

5.2.1.4.9 Eltern sollen vor ihren Kindern geschiitzt werden. In bezug

8 Zu dieser Frage s. z.B. Schwienhorst-Schonberger*, S. 217ff.

* Zu dieser Passage s. E. Bellefontaine, “Deuteronomy 21,18-21. Reviewing the Case of
the Rebellious Son”, JSOT 13 (1979), S. 13-31. Zum rebellischen Sohn als Motiv in einem
hethitischen Text s. Th.P.J. van den Hout, BiOr 47 (1990), Sp. 425f.

% g ferner Paul*, S. 64, 66f.; Yaron*, S. 155ff,



140 KAPITEL V

auf den Schutz der Kinder vor ihren Eltern, eine Errungenschaft des
modernen Rechtsstaates, enthilt das AT keine Bestimmungen. Allerdings
gibt es solche mit Bezug auf den wehrlosen Nichterwachsenen, die Waise
(s. 7.2.4.7). DaB} Eltern sich um ihre Kinder sorgen, wird als ‘natiirlich’
vorausgesetzt (z.B. Jes. 49,15; Ps. 103,13). Allerdings wulite man zu gut,
daB widernatiirliches Verhalten dem Menschen nicht fremd ist (vgl.
Ps. 27,10). II Reg. 6,28f. zufolge kénnen Menschen in duBerster Not dazu
kommen, ihre eigenen Kinder zu essen.’’ Die Forderung an Eltern und
Kinder, sich gegenseitig zu respektieren, wie dies im NT formuliert ist
(Eph. 6,1ff; Kol. 3,21f.), findet sich im AT nicht.

5.2.2 Menschenraub (21, 16)
5.2.2.1 Literatur

A. Alt, “Das Verbot des Diebstahls im Dekalog”, KS, I, Miinchen 1953,
S. 332-340; H. Klein, “Verbot des Menschendiebstahls im Dekalog?
Priifung einer These Albrecht Alts”, VT 26 (1976), S. 161-169; J.P.
Lettinga, “Sprachliche Erwigungen zum Text der Zehn Gebote. 2. Teil”,
Fundamentum 2 (1990), S. 33-50.

5.2.2.2 Ubersetzung

21,16  ‘Und wer jemanden entfithri, muf3, ungeachtet ob er ihn bereits
verkauft hat oder er (die entfiihrte Person) noch in seinem Besitz ange-
troffen wird, gewaltsam zu Tode gebracht werden’.

5.2.2.3 Exegetische Anmerkungen

21,16 w'goneb, Part. qal von gnb, gemeint ist ein freier Israelit, der einen
Mitbiirger ‘stiehlt’, d.h. ihn widerrechtlich seiner Freiheit beraubt und um des
Gewinns willen ins Ausland als Sklave verkauft (vgl. Gen. 37,25ff.; 40,15). Die
Wurzel gnb, ‘stehlen’ (21,16.37 [qal]; 22,6 [pu.]; 22,11 [ni.]), begegnet mit den
Derivaten gannab (22,1.6.7), ‘Dieb’, und g‘nébd (22,2f)), ‘das Gestohlene’; die

' S. auch Lev. 26,29; 28,56f; Jer. 19,9; Ez. 5,10; Thr. 2,20; 4,10; Josephus, Bell. Jud.,
IV, 201ff. Als Topos wihrend groBler Not war Kannibalismus auch in Israels Umwelt
bekannt; s. J.C. Greenfield, “Doves’ Dung and the Price of Food. The Topoi of II Kings
6:24-7:2”, in: Storia e tradizioni di Israele (FS J.A. Soggin), Brescia 1991, S. 121-126;
S. Lasine, “Jehoram and the Cannibal Mothers (2 Kings 6:24-33). Solomon’s Judgement in
an Inverted World”, JSOT 50 (1991), S. 27-53; M. Oeming, BN 47 (1989), S. 90-106. Zu
Kinderopfern s. 7.3.4.4.




EXODUS 21,15-17 141

Wurzel bezieht sich auf eine heimlich verrichtete Handlung (vgl. II Sam. 21,12; II
Reg. 11,2) und kann als Verb sowohl mit einem Menschen (z.B. Gen 40,15; Ex.
21,16) als auch mit einem Gegenstand oder Tier (21,37; 22,6.11) gebraucht
werden (s. ThWAT, 11, Sp. 41ff.). 'i§, ‘jemand’, meint einen israelitischen Mitbiir-
ger; vgl. LXX: ‘jemand von den Séhnen Israels’; dhnlich TO, TPsl; die Auswei-
tung griindet auf der Harmonisierung mit Dtn. 24,7; gemiB A. Aejmelaeus, ZAW
99 (1987), S. 83ff., hatte der Ubersetzer der LXX bereits einen harmonisierten
Text vor sich. Die LXX beinhaltet zugleich, ebenfalls auf der Grundlage von
Dtn. 24,7, die Ausweitung koi xatadvvaoctedoag abtov, ‘und ihn als Sklaven
behandelt’. In Mek., III, 44f., wird, wie in anderen Fillen auch, die Frage
aufgeworfen, ob die Vorschrift auch dann gelte, wenn das Subjekt eine Frau und
das Objekt eine Frau oder ein Kind ist; die Antwort ist bejahend (vgl. auch
Raschi). #im‘karé, ‘und er ihn verkauft hat’ (zu mkr s. 21,7), der Satz beginnt mit
einer Partizipialkonstruktion und wird nun mit einem finiten Verb fortgefiihrt
(Ges-K § 116x; Jotion § 119r). w*nimsa’, ‘und er angetroffen wird’ (ms' ni., in
Verbindung mit Diebstahl auch in 22,1.3.6.f.; vgl. THAT, 1, Sp. 922ff.; ThWAT,
IV, Sp. 1043ff.), gingig ist die Auffassung, daB der entfithrte Mann Subjekt ist
(Subjektwechsel). In Dtn. 24,7 ist der Entfiihrer Subjekt. So kénnte man erwigen,
ob nicht gemeint ist: *oder ertappt wird’ (vgl. 22,1.6f.), d.h. wihrend er ihn (den
Entfithrten) ‘noch in seinem Besitz’ (5°/add) hat.

bjads (vgl. 22,3), in TPsJ zu Recht interpretiert als ‘in seinem Besitz’ (vgl.
Mek., III, 45). In der rabbinischen Auslegung wird unter der Fragestellung, wann
genau die Todesstrafe anzuwenden ist, iber die Frage diskutiert, auf wen das
Suffix sich bezieht (s. dazu z.B. Nachmanides und Jacob). Auf die entfiihrte
Person (‘in seiner Hand’ = auf seinem Grundbesitz; der Mann ist von dessen
Geldnde noch nicht weggefithrt) oder auf den Kaufer (wenn der Mann verkauft
ist, liegt der iiberzeugende Beweis vor; so Nachmanides) oder auf den Entfiihrer?
(so Raschi). Westbrook*, S. 119, ist fiir die Auffassung eingetreten, daB der
Kéufer gemeint sei. Er behauptet, daB die Rede von einem Subjektwechsel sei und
(auch) den Kéufer die Todesstrafe treffe.

Das Wahrscheinlichste ist, daB der Verkdufer gemeint ist. Zwar ist es so, daB
w'nimsa’ b’jadé zumindest durch seine Stellung nach dm‘karé auffillt. Die zwei
aufeinanderfolgenden waw haben wahrscheinlich die Bedeutung von ‘sei es ... sei
es’ (s. Joiion § 167b Anm., 175b; Williams § 433). Sollte dies der Fall sein,
wiren zwei verschiedene Situationen gezeichnet, die in einer, wie es scheint,
unlogischen Reihenfolge stehen. Aus diesem Grund wurde wnimsa’ b‘jadé als
Texterweiterung betrachtet, wodurch die Vorschrift eine breitere Anwendung
erhielt. Nicht blofl, wenn der Verkauf vollzogen und damit das Delikt bewiesen
wurde, sondern auch dann schon, wenn der Entfithrer seinen schnéden Plan noch
nicht ausgefiihrt hat, ist er voll schuldig und entkommt nicht der Strafverfol-
gung.”? Dagegen konnte man einbringen, daB in der Praxis gerade der Verkauf

 Vgl. Fishbane*, S. 188f, 221, 241f; Brin*, S. 24ff, 49; s. jedoch auch Schwienhorst-
Schonberger*, S. 220ff., 237; B.M. Levinson, “The Case for Revision and Interpolation
within the Biblical Legal Corpora”, in: ders.*, S. 37-59 (S. 44ff)).




142 KAPITEL V

oft nicht zu beweisen war. Jedenfalls muBl angenommen werden, daB die entfiihrte
Person auf den Transport geschickt wurde, um weit weg von seinem Zuhause als
Sklave zu dienen, und nie wieder gesehen wurde. Sein spurloses Verschwinden
lieB verschiedene Erkldrungen zu (vgl. Gen. 37,20.31ff.). So befremdet es nicht,
daB in der Vulg. w'nimsa’ b‘jadé tbersetzt wurde mit convictus noxae, ‘von
Schuld iiberzeugt’ (die Schuld des Entfiihrers war erwiesen). Hierbei mul ergéinzt
werden, daB stdrker als der Verkauf jemandem gegen seinen Willen festzuhalten
einen {iberzeugenden Beweis fiir jemandes boswillige Absichten gegeniiber seinem
Mitbiirger liefert.

So kann gefragt werden, ob 21,16 nicht wie folgt iibersetzt werden muf: ‘und
er ihn zu verkaufen versucht, aber er (die entfiihrte Person) noch in seinem Besitz
angetroffen wird, dann ...> (vgl. Holzinger). In jedem Fall ist die Situation hier
anders als im Fall von Viehdiebstahl. Wenn das Vieh noch im Besitz des Diebes
angetroffen wird, ist die Strafe milder als wenn der Dieb seine Beute bereits
verkauft oder geschlachtet hat (21,37; 22,3). Der Grund hierfiir ist, daB im ersten
Fall Zweifel iiber die eigentliche Absicht des ‘Besitzers’ bestehen kénnen.
Jemand, der ein Stiick Vieh eines anderen bei sich hat, braucht nicht unbedingt
ein Dieb zu sein. Wer einen freien Menschen gegen seinen Willen festhilt, ist
sehr wohl ein Dieb. Ein gestohlenes Tier kann keine Aussage machen, ein
entfithrter Mensch jedoch wohl.

Die Todesstrafe wird in TPs] interpretiert als Todesstrafe durch Erwiirgen mit
einem Stoffband (vgl. Mek., III, 45f.; Raschi).

5.2.2.4 Kommentar

Der Verkauf und Handel mit Menschen war in der antiken Welt (vgl.
I Tim. 1,10) und auch im alten Israel akzeptiert. Freie Biirger konnten
wegen Schulden gezwungen sein, ihre Freiheit aufzugeben, oder konnten
diese im Krieg verlieren (s. 4.2.2,4). Beides wurde nicht als widerrechtli-
che Freiheitsberaubung betrachtet und deshalb geduldet. Als inakzeptabel
und unmoralisch wurde jedoch Menschenraub betrachtet, niamlich die
gewaltsame oder arglistige Entfilhrung eines freien Biirgers, um ihn als
Sklaven ins Ausland zu verkaufen. Die Freiheit eines Biirgers war heilig.
Einen freien Mann gegen seinen Willen zu versklaven, war ein ernsthaftes
soziales Vergehen, das mit der schwersten Strafe vergolten werden muBte
(vgl. 2.21,22).%

** Auch 20,15 wurde als Vorschrift gegen Menschenraub verstanden. Die bereits aus der
rabbinischen Literatur (z.B. Mek., IIl, 46f, und s. auch Raschi, Nachmanides, anders
hingegen Ibn Esra) bekannte Auffassung wurde mit Nachdruck von A. Alt verteidigt. Dabei
wird vorausgesetzt, daB das urspriinglich gemeinte Objekt von 20,15 ein Mann, ein Mensch
ist. Die fir diese Auffassung angefihrten Argumente sind nicht zwingend (vgl. z.B.
Lettinga, S. 44ff). 20,15 ist ein allgemeines Verbot von Diebstahl, nidmlich die sich
widerrechtliche, heimliche, ohne daB der Eigentiimer es weib und ohne seine Zustimmung,
Aneignung oder Schadenszufiigung an jemandes Besitz; auch Menschenraub fillt darunter.




EXODUS 21,15-17 143

Das Thema ‘Menschenraub’, das im AT auch in Dtn. 24,7 aufgegriffen
wird, findet sich auch in Gesetzestexten aus Israels Umwelt. CH § 14
fordert die Todesstrafe, wenn ein awilum das Kind eines awilum entfiihrt.
In HG § 19 wird eine sehr hohe Entschidigung vorgeschrieben fiir die
Entfithrung eines freien Mannes oder einer freien Frau. Auch Sklaven
wurden gestohlen (vgl. HG §§ 20f.).* Das Phinomen des Menschen-
bzw. Frauenhandels konnte sich bis heute aufrechterhalten.

5.3 MIBHANDLUNG INFOLGE STREITEREI (21,18-19)
5.3.1 Ubersetzung

21,18 ‘Aber wenn Minner miteinander Streit suchen und jemand mit
einem Stein oder einer Faust einen anderen einen so starken Schlag
versetzt, daf3 er zwar nicht stirbt, aber doch ans Bett gebunden ist (dann
braucht er nicht auf gewaltsame Weise zu Tode gebracht werden).

19 Falls er wieder auf die Beine kommt und drauffen herumlauft, wenn
auch auf seiner Kriicke sich stiitzend, dann ist derjenige, der den Schlag
versetzt hat, frei. Nur muf er eine Ersatzleistung fiir die unfreiwillige
Ruhezeit geben und die Bedingungen fiir die Genesung schaffen’.

5.3.2 Exegetische Anmerkungen

21,18 jribun® (vgl. jarsi‘un in 22,8), Impf. qal von rjb, ‘streiten’, mit dem
Derivat rib, ‘Rechtsstreit’ (23,2f.6); vgl. THAT, II, Sp. 771ff.; ThWAT, VII, Sp.
496ff.; Bovati*, S. 30ff. u.a. ‘Ménner’, LXX und Pesch.: ‘zwei Minner’, an sich
ist es durchaus moglich, daB neben dem Mann, der schlug, und dem Opfer des
Streites mehr Ménner beteiligt waren. Es geht um freie Israeliten. Sam.Pent.:
whkn (Plur.” anstelle des Sing.; vgl. LXXP), beide Méanner gebrauchen Gewalt.
‘cebeen, ‘Stein’, s. 20,25. 6, ‘oder’, s. 21.4.

Die Bedeutung von 'egraf (21,18, Jes. 58,4) ist unsicher. Géngig ist die
Ubersetzung ‘Faust’ (z.B. K6W, HAL, Ges.'*) aufgrund der Bedeutung des Terms
im Mittelhebrdischen und in den Versionen (LXX, Aq., Pesch., TPsJ, TNf, FT,
PT*; vgl. Mek., III, 52). TO liest kwrmjz', das von Nachmanides als *Klumpen
Erde’ verstanden wurde, aber von anderen als Faust. Unter Verweis auf TO ist
auch die Ubersetzung ‘Kniittel’, ‘Stock’ (5S) gewihlt worden. Siehe ferner
Ges-B: ‘Erdscholle’ (Derivat von grf); KBL: ‘Besen, Schaufel, Rechen’ (aufgrund
des Arabischen). Fiir die Auffassung, daB ein WurfgeschoB oder ein Gegenstand
gemeint sei, spricht das Fehlen des Artikels oder des Personalpronomens. Da die
Bestimmung der Bedeutung unsicher ist, folge ich der traditionellen Auffassung.

% 8. ferner Paul*, S. 65f.; Westbrook*, S. 122; Yaron*, S. 146ff.
% Zu den alten Ubersetzungen s. Salvesen*®, S. 103.




144 KAPITEL V

Im Sam.Pent. fehlt jede Andeutung, mit welchem Mittel die Gewalttat ausgeiibt
wurde, so daB nur in recht allgemeinem Sinn gesprochen wird. Die Gewaltmittel
werden lediglich beispielhaft genannt, was aber keine restriktive Kraft hat (vgl.
die Diskussion in Mek., III, 52).

MuB aufgrund der Nennung des verwendeten Tatwerkzeuges der SchluB
gezogen werden, daBl der Mann den anderen vorsitzlich (vgl. Num. 35,16ff;
Dtn. 19,41) korperlich verletzen oder gar ermorden wollte? Offensichtlich geht es
nicht um eine Fehde, die ausgefochten wurde (vgl. Dtn. 19,4.6.11; Num. 35,20-
23), sondern um einen auBer Kontrolle geratenen Streit, bei dem jemand sich
nicht mehr zu beherrschen wei und einen Stein oder einen anderen Gegenstand,
der gerade in seiner Nihe liegt, ergreift, um den anderen damit zu treffen. Von
Vorsitzlichkeit ist dann keine Rede. Sie wire jedenfalls schwerlich nachzuweisen.
Schenker*, S. 35f.,, behauptet, daB, wenn auch keine Rede von Vorsitzlichkeit ist,
in jedem Fall doch eine Absicht vorgelegen habe, nimlich willentlich dem
anderen einen Schaden zuzufiigen. Dies ist zweifelhaft. Jemand, der auBer sich
vor Wut ist, weil} nicht, was er tut.

Jamiit, ‘er stirbt’, s. 5.0. npl, ‘fallen’ hat hdufig eine negative Konnotation;
‘fallen’ steht ‘aufrecht stehen’ gegeniiber (vgl. 21,19) als Machtlosigkeit ge-
geniiber der Handlungsfahigkeit (vgl. 21,18.33); ‘fallen’ kann bedeuten, daf
jemandes Kraft definitiv gebrochen ist: “‘umkommen’ (s. z.B. 19,21; 32,28); vgl.
ThWAT, 1V, Sp. 521ff. miskab (vgl. z.B. Lev. 15,4£.21.23f.26), ‘Ruhelager’ (vgl.
auch 22,26f.). Das Bett als ein Gestell war im Vorderen Orient ein Luxusgegen-
stand (vgl. BHH, 1, Sp. 235f; BRL, S. 228ff.). TO paraphrasiert: ‘und dem
Nichtstun (/bwtln, vgl. TO’s Ubersetzung von $ibfé in 21,19) verfillt’; TPsJ: ‘und
krank wird’; TNf: ‘und auf dem Krankenbett zurechtkommt’ (vgl. FT).

21,19 gwm, ‘aufstehen’; ‘stehen’ setzt im Gegensatz zu sitzen und liegen eine
Aktivitit voraus: die Kraft, tiber die ein Mensch verfiigt, ist wirksam und durch-
zieht ihn. Kann ein Mensch nicht (auf)stehen, sei es durch duBere Umstinde (z.B.
10,23), sei es als Folge korperlicher UnpéBlichkeit (21,19), bedeutet das fiir ihn,
daB er zur Machtlosigkeit gezwungen ist, eines der schlimmsten Dinge, die ihm
widerfahren kann (vgl. z.B. Jes. 26,14.19; 43,17; Ps. 18,39; 20,9; 38,11; Hi. 14,12
und s. THAT, 11, Sp. 635ff.; ThWAT, VI, Sp. 1252ff.); hik hitp., ‘umhergehen’,
‘spazieren’ (vgl. THAT, 1, Sp. 486ff.; TRWAT, 11, Sp. 415ff., LXX mit explizitem
Subjekt 6 &vBpwmog. fuls, “draulen’, ist ein Substantiv zur Bezeichnung des
Raumes auBerhalb des Hauses (z.B. 12,46), die ‘StraBe’ (z.B. Jes. 51,23; Jer.
37,21) oder ‘das offene Feld’ (z.B. Ps. 144,13). mice ‘neet, ‘Stab” (vgl. Houtman*,
Exodus, 1, 8. 28ff.), Jacob behauptet, daB der Stab zur normalen Ausriistung jedes
Mannes gehorte (vgl. Gen. 38,18); wie dem auch sei, aus der expliziten Nennung
hier mufl doch konkludiert werden, daf der Mann noch nicht fest auf den Beinen
war (vgl. Sach. 8,4). TO paraphrasiert: / bwrjjh, ‘in Gesundheit’ (vgl. Mek., III,
53; Raschi; anders Nachmanides). ngh ni, ‘ungestraft bleiben’, ‘frei ausgehen’;
vgl. z.B. Num. 5,19.28-31; Prov. 6,29; 19,5.9; 28,20 und s. THAT, II, Sp. 101ff.;
ThWAT, V, Sp. 591ff. raq, ‘nur’, Partikel, die gebraucht wird, um Minderung,
Einschrinkung, Ausnahme, Bedingung, Vorbehalt und desgleichen zum Ausdruck




EXODUS 21,18-19 145

zu bringen.*®

Feebeet (wird sowohl als ein Derivat von j§b [so KBL] als auch von §bt [zo Ges-
B, BDB] aufgefaft), eine (erzwungene) Periode des Stillsitzens, der Arbeitsunter-
brechung; Cazelles*, S. 53f., versteht §ibté als ‘seine Wohnung’ und behauptet
unter Verweisung auf HG § 10 (s. 5.3.3.4), daB urspriinglich gemeint sei: “fiir
seine Wohnung muB er eine Person zur Verfiigung stellen, um ihn zu versorgen’;
F.C. Fensham, VT 10 (1960), S. 333-335, schldgt vor, ebenfalls nach Analogie
von HG § 10, $ibté als ‘in seinem Platz’ zu verstehen, d.h. eine Person mull zur
Verfiigung gestellt werden, um das Opfer zu ersetzen. ntn (s. 21,4), ‘geben’, hier
gebraucht im Sinne von ‘Ersatzleistung geben fiir’; TNf, PT* konkret: ‘den Lohn
(geben) fiir seine Zeit des Nichtstuns’; TPsJ: (Ersatzleistung geben) fiir die
Periode, in der er nicht arbeiten konnte, fiir sein Leiden, den Schaden und den
Mangel’ (vgl. Mek., III, 54).

w'rappé jrappé, ‘und die Bedingungen fiir die Genesung schaffen’ (zu rp’ pi s.
zB. auch Ez. 34,4; Sach. 11,16);”" TO, konkret: w’'gr 'sj’ j§lim, ‘und den
Arztlohn muB er bezahlen’ (vgl. Mek., III, 55); in LXX und Vulg. ist der
Verbalsatz wiedergegeben mit kei té& iatpeia bzw. ef impensas in medicos, ‘die
Kosten fiir die Arzte’, und zum zweiten Objekt von jitten geworden; dasselbe ist
der Fall in TPsJ, TNf und PT*: ‘und den Arztlohn’ (TPsJ: + ‘bis er genesen ist’;
TNf, PT*: + *der ihn versorgt hat’). Siehe auch Pesch. und vgl. Prijs*, S. 10.

21,19b bezieht sich auf die Periode, in der das Opfer ans Bett gebunden ist und
im Haus bleiben muB. Sobald der Mann wieder drauBen erscheint, ist der Téter
nicht mehr zur Ersatzleistung verpflichtet.

5.3.3 Kommentar

5.3.3.1 In 21,18 wird folgendes Bild gezeichnet: zwei oder mehrere
Miénner geraten in Streit miteinander, z.B. iber die Nutzung von Wei-
deflichen oder eines Brunnens (Gen. 13,7; 26,29). Wéhrend des Wortge-
fechtes ergreift plotzlich einer der Beteiligten in seiner Aufregung einen
Stein und gebraucht ihn als Wurfgeschofl oder versetzt dem anderen einen
solchen Faustschlag, daB der Mann verwundet wird und ans Bett gefesselt
ist und seiner Arbeit daher nicht mehr nachkommen kann. 21,19 versetzt

% ygl. B. Jongeling, OTS 18 (1973), S. 97-107, C.HJ. van der Merwe, “The Old
Hebrew ‘Particles’ 'ak and rag (in Genesis to 2 Kings)”, in: W. Gross u.a. (Hg.), Tex,
Methode und Grammatik (FS W. Richter), St. Ottilien 1991, S. 297-311.

T Vgl. THAT, 11, Sp. 803ff.; ThWAT, VI, Sp. 617ff;; F. Rosner, Medicine in the Bible
and the Talmud, New York 1977, S. 103ff; Th. Struys, Ziekte en genezing in het Oude
Testament, Kampen 1968, S. 393ff.; zur Rolle des Arztes, des Mannes, der mit Hilfe von
Krédutern, Salbe, Verband und Messer eine Genesung zu bewerkstelligen sucht, s. z.B. J.
Hempel, “Ich bin der Herr, dein Arzt”, ThLZ 82 (1957), Sp. 809-826; W.Th. in der Smitten,
“Patient und Arzt. Die Welt des Kranken im Alten Testament”, Janus 61 (1974), S. 103-
129; van der Toorn*, S. 69f. (+ Lit.); vgl. auch B. Kollmann, “Gottliche Offenbarung
magisch-pharmakologischer Heilkunst im Buch Tobit”, ZAW 106 (1994), S. 289-299.




146 KAPITEL V

den Leser in die Zeit etwas oder sehr viel spéter nach dem Vorfall und
bietet eine Situationsbeschreibung, wie sie nach einer MiBhandlung oft
eintritt: die mihandelte Person hat sich erholt und kann am 6ffentlichen
Leben wieder teilnehmen; auf die Frage, ob und in welcher Weise der
Téter in einer solchen Situation fiir seine Tat verantwortlich gemacht
werden kann, wird eine Antwort gegeben.

21,19 bietet eine Vorschrift beziiglich einer einzigen konkreten Situati-
on, die entsprechend dem skizzierten Vorfall eintreten kann. Andere
Fragen konnen aufgeworfen werden, zum Beispiel: wie muB mit dem
Téter verfahren werden, wenn das Opfer zu Hause seinen Verletzungen
erliegt oder bleibend invalide wird und seiner Arbeit nicht mehr oder nur
noch begrenzt nachkommen kann? Behauptet wird, daB, sollte der Mann
trotzdem sterben, die Vorschrift von 21,12 anzuwenden sei und im Falle
von Invaliditdt entsprechend dem Talio-Prinzip (21,23-25) verfahren
werden miisse (so bereits Raschi und s. z.B. Schenker*, S. 35f.). Diese
Auffassung wurde im Zusammenhang mit der These verteidigt, daB der
Text urspriinglich wie folgt strukturiert gewesen sei: 21,18.19.23-25.
22.20.21.26.27 (z.B. Baentsch). Der Umstand, daB hierfiir eine Textrekon-
struktion erforderlich ist, ist der schwache Punkt der These (vgl. Schwien-
horst-Schonberger*, S. 53).

5.3.3.2 Gemdl rabbinischer Interpretation muB w‘niggd wie folgt
verstanden werden: der Titer soll frei von der Todesstrafe sein (TPsJ),
d.h. der Mann, der nach seiner Gewalttat in Gefangenschaft gehalten
wurde, wird freigelassen, wenn das Opfer sich von seinen Verwundungen
erholt; die Todesstrafe erhilt er jedoch, sollte das Opfer zu Hause auf
seinem Bett den Verwundungen erliegen (vgl. Mek., III, 53f; Raschi:
Nachmanides; Jacob).

An diese Interpretation kniipft G. Schmitt an: der Titer sei, sobald das
Opfer wieder am 6ffentlichen Leben teilnehmen kann, frei, d.h. frei von
Blutschuld. Von diesem Moment an kann der Titer fiir seine Tat nicht
mehr verantwortlich gemacht werden; sollte der Mann danach dennoch
sterben, kann er diesbeziiglich nicht in die Verantwortung genommen
werden; eine kausale Beziehung zwischen der Gewalttat und dem Tod
darf dann nicht mehr gelegt werden. Wihrend der Zeit, in der das Opfer
sich im Haus aufhalten muB, besteht fir den Téter Unsicherheit in bezug
auf sein Schicksal. Solange das Opfer noch am Leben ist, besteht fiir ihn
Hoffnung auf Freiheit, aber auch die Bedrohung, hingerichtet zu werden.
Erst in dem Moment, in dem der Beweis fiir die Genesung der miBhan-




ExoDUs 21,18-19 147

delten Person erbracht wird, kann er sich seines Lebens sicher sein.”

5.3.3.3 Bei der Interpretation spielt das Verhaltnis von 21,18 zu 21,19
eine Rolle. Bezeichnet der mit w'ki eingeleitete V. 18, wie iiblich, die
allgemeine Regel und der mit ’im eingeleitete V. 19 einen bestimmten
konkreten Fall? (z.B. Holzinger). Schwienhorst-Schonberger*, S. 53f.,
behauptet, daB ’‘im hier temporal zu verstehen sei. Wie gebréuchlich,
betrachtet auch er den Satz mit w'nigqd als Nachsatz zu dem w*ki-Satz:
‘aber wenn..., dann ist derjenige, der..., frei (von Blutschuld und Ver-
pflichtungen gegeniiber dem Opfer), sobald er (das Opfer) ...".

M.E. liegt es eher auf der Hand, daB 'im auf die im Bundesbuch
gebriuchliche Weise gebraucht wird (dazu s.0., 4.2.1) . Folgendes gilt es
hierbei zu bedenken: nach Delikten, die mit der Todesstrafe geahndet
werden (21,12-17), folgen Delikte, fiir die keine Todesstrafe gefordert
wird (21,18-27). So kann gefragt werden, ob 21,18 nicht eine Ellipse ist
und ob der implizite Nachsatz andeutet, dal in der beschriebenen Situati-
on die Todesstrafe nicht anzuwenden ist, im Unterschied zu der von z.B.
21,15.17, wo das Opfer ebenfalls nicht stirbt, aber dennoch die Todes-
strafe gefordert wird. Nicht iibersehen werden darf, dafl die allgemeine
Bestimmung sich auf den Fall bezieht, daB jemand die Gewalttat iiberlebt
(und nicht auf den Fall, daff jemand danach stirbt, s. 21,12). In bezug auf
solch eine Situation beschreibt 21,19 einen konkreten, offensichtlich oft
eintretenden Fall. w'nigqd verstehe ich wie folgt: der Téter ist frei von
den auf ihn ruhenden Verpflichtungen, nimlich die ausgefallenen Einkom-
men und die Pflege- und Genesungskosten zu erstatten (21,19b).

Beachtet muBl werden, daB hier die Rede ist von einem Streit und daf
‘wo zwei sich streiten, nicht einer allein Schuld hat’. Dies hat fiir die
Beurteilung des Téters und die Festlegung des Strafmafes Konsequenzen.
Wenn das Opfer einer Gewalttat, die wihrend eines Streites begangen
wurde, am Leben bleibt, dann kommt die Todesstrafe als adiquates
StrafmaB nicht in Betracht. Das Opfer war an der Sache aktiv beteiligt,
und nicht unschuldiger Zuschauer (vgl. 21,22). Beide sind verantwortlich
fiir den Streit. Darum paft eine Bufie oder Bestrafung nach dem Talio-
Prinzip hier nicht. Der Titer hat das Recht, dal die Umstidnde, unter
denen der Vorfall eintrat, in die Beurteilung miteinbezogen werden. Was
von ihm sehr wohl gefordert werden kann, ist, daB er dem Opfer eine
Kompensation anbietet fiir den erlittenen Schaden und die Unkosten, die
er hatte.

Aus 21,19b kann konkludiert werden, daB der Titer die Pflicht hatte,

* G. Schmitt, “Ex. 21,18f. und das rabbinische Recht”, in: W. Dietrich uv.a. (Hg.),
Theokratia (FS K.H. Rengstorff), Leiden 1973, S. 7-15; s. auch Schwienhorst-Schionberger*,
S. 52ff.




148 KAPITEL V

den Schaden zu vergiiten, den das Opfer seit dem Moment der Gewalttat
erlitten hatte. In 21,19 wird angedeutet, daB die Verpflichtung erlischt,
sobald das Opfer sich wieder erholt hat, so daB er am 6ffentlichen Leben
teilnehmen kann. Was aber, wenn ein Opfer bleibend invalide geworden
ist? Dann ist der Téter permanent zur Kompensation und Versorgung des
Geschidigten verpflichtet. Und wenn das Opfer auf seinem Krankenbett
stirbt? 21,19b beinhaltet eine Indikation fiir die Art der Regelung, die
zwischen den betroffenen Familien auch in solch einem Fall getroffen
werden kann (vgl. 21,30 und s. CH §§ 207f.; HG § 174).

5.3.3.4 Ahnliche Vorschriften finden sich auch in der Umwelt Israels.
In CH § 206 wird bestimmt, daB derjenige, der einen anderen im Streit
verwundet, nachdem er unter Eid erklirt, daB er den anderen nicht
mutwillig geschlagen hat, lediglich die Arztkosten zu iibernehmen braucht
(vgl. Sick*, S. 101f., 202ff).

In dem Fall, daB das Opfer seinen Verwundungen erliegt, muB} der
Téter einen Geldbetrag zahlen, dessen Hohe von dem gesellschaftlichen
Status des Opfers abhingig ist (CH §§ 207f). HG § 10A beschreibt
ebenfalls den Fall, daBl jemand einen anderen verwundet und bettligerig
macht, ohne daf allerdings die Ursache genannt wird: gefordert wird eine
Vergiitung fiir den erlittenen Schaden in Form einer Person, die die
Arbeit des Opfers verrichtet, sowie die Begleichung der Arztkosten; die
Vergiitung ist befristet; sie lauft aus, sobald der Betroffene wieder gesund
ist; er erhdlt dann noch einen Geldbetrag, und damit ist die Angelegenheit
erledigt. HG § 174 schreibt eine Vergiitung in Form einer Person fiir den
Fall vor, daB jemand wihrend einer Schlagerei getétet wird.”

5.4 MIBHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN MIT TODES-
FOLGE (21,20-21)

5.4.1 Ubersetzung

21,20  ‘Aber wenn jemand seinen Sklaven oder seine Sklavin mit einem
Stock so schldgt, daf} er unter seinen Hcinden stirbt, dann muf} sein Tod
unbedingt vergolten werden.

21 Falls er jedoch (nach der Ziichtigung) ein oder zwei Tage normal
auf den Beinen ist (und dann pl6tzlich stirbt), dann darf sein Tod nicht
vergolten werden. Es betrifft schlieflich seinen eigenen Besitz .

» 8. ferner RLA, VI, S. 173ff; Otto*, Kdrperverletzungen; Paul*, S. 67f, 103; West-
brook*, S. 39.




EXODUS 21,20-21 149

5.4.2 Exegetische Anmerkungen

21,20 nkh hi., ‘schlagen’, s. 5.0. i§ meint hier den israelitischen Besitzer des
Slaven oder der Sklavin (vgl. 21,2b), den Sklavenherrn (vgl. 21,4.5.6.32). 6,
‘oder’, s. 21,4. bassebet, ‘mit einem Stock’ (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 28ff.),
mit Artikel (vgl. Ges-K § 126r; Joiion § 137m), d.h. der Stock, der normalerweise
zur Ausrilstung eines Sklavenhalters gehort. Der Term ist fir die Situation
bezeichnend: der betreffende Gegenstand ist keine Mordwaffe (vgl. 21,18;
Num. 35,16ff.), sondern ein Werkzeug, mit dem Sklaven zur Ordnung angehalten
werden (vgl. z.B. II Sam. 7,14; Prov. 13,24 und s. auch Num. 22,27). bassebeet
fehlt in Sam.Pent. mit der Folge, da der Vers einen allgemeinen Charakter erhielt
(vgl. auch Mek., III, 58; Raschi). 21,20 richtet jedoch den Blick auf eine sehr
spezifische Situation. #met, “und stirbt’, s. 5.0. tahat jadé, ‘unter seiner Hand’,
LXX, Vulg.: ‘unter seinen Handen’; auch das deutsche Idiom erfordert den Plural
‘Hinde’; gemeint ist, daB der Sklave unter den Stockschligen an der Stelle stirbt,
an der der Vorfall stattfand, und nicht einige Zeit spiter an einem anderen Ort
(vgl. 21,21a).

nagom jinnagém, Inf. abs. qal + Impf. ni. (vgl. z.B. Jollon § 123p, 176m;
Waltke & O’Connor § 35.2.1d) von ngm, das im Bundesbuch ferner nur noch in
21,21 (ho.; vgl. allerdings Waltke & O’Connor § 22.6b) zu finden ist. ngm qal
versteht man gewohnlich als ‘Rache nehmen an’, ‘sich rdchen’ (s. THAT, II,
Sp. 106ff.; ThAWAT, V, Sp. 602ff.). Die Bedeutung von ngm in 21,20f ist
umstritten.'” Subjekt von jinnagém und nagom in 21,20 ist offensichtlich nicht
der Titer und ebensowenig das Opfer (Peels, S. 71), sondern die Tat = der Tod
des Sklaven (vgl. Holzinger).

21,21 ‘ak, ‘jedoch’, Partikel, die nach der gingigen Auffassung affirmative,
einschrinkende und so auch adversative Bedeutung hat; s. z.B. K&Syn § 351b,
372b, 387d; Williams § 388, 389, und auch N.H. Snaith, V'T 14 (1964), S. 221-
225: auf jeden Fall ‘there is an idea of contrariness, exception, restriction, and
even contradiction” (S. 225), wenn auch nicht immer im selbem MaB. jom ‘6
jomajim, ‘ein oder zwei Tage’ (vgl. dazu Brin*, S. 96), wird in TPs] verstanden
als ‘ein Zeitraum von 24 Stunden’, und zwar seit dem Moment des Vorfalls (vgl.
Mek., III, 61; Raschi; Nachmanides); den Sklavenhalter trifft die Strafe, wenn das
Opfer am Tag des Vergehens oder in der darauffolgenden Nacht stirbt. Zu jém
(Sing. auch in 22,29; 23,12; Plur. jamim in 22,29; 23,12.15.26) s. ThRWAT, 111, Sp.
559ff.

‘md, ‘stehen’ (vgl. THAT, 11, Sp. 328ff.; ThWAT, VI, Sp. 194ft.), bezeichnet
hier im iibertragenen Sinne ‘am Leben bleiben’ (vgl. in 9,16 die Verwendung von
‘md hi., ‘auf den Beinen halten’, ‘am Leben halten’; vgl. I Reg. 15,4); es wird
von Nachmanides im strikten buchstiblichen Sinne verstanden; selbst wenn der
Sklave am zweiten Tag stirbt, sich aber nicht aufrecht halten konnte, liegt ein Fall

10 Siehe H.G.L. Peels, The Vengeance of God, Leiden 1995, S. 71ff.,, und s.u. 5.4.33.




150 KAPITEL V
von Totschlag ‘unter seiner Hand’ vor. Schwienhorst-Schionberger*, S. 64f.,
umschreibt ‘md als ‘Dienst tun’; gemeint sei, daB der Sklave augenscheinlich
keine ernsten Verletzungen davongetragen hat (vgl. 21,25f.) und er wie gewohnt
seiner Arbeit nachgehen kann. Von Vredenburg und Bohl wird ‘md als ‘aufstehen’
und die Zeitbestimmung als terminus post quem interpretiert: wenn der Sklave
nach einigen Tagen wieder genesen ist (vgl. 21,19), dann findet keine Bestrafung
statt, weil der Sklave sein Eigentum ist. Diese Interpretation ist, vorausgesetzt,
daB sie grammatikalisch moglich ist (der Akkusativ der Zeit wird gebraucht),
nicht so sinnvoll. MuBl der Herr bestraft werden, wenn der Sklave lingere Zeit
arbeitsunfihig ist? Zur Diskussion steht die Frage, wann ein Herr fir den Tod
seines Sklaven verantwortlich gemacht werden kann und wann nicht. kaspd, ‘sein
Geld’ (s. 21,11), vielleicht als Subjekt zu verstehen (vgl. Holzinger).

5.4.3 Kommentar

5.4.3.1 Ebenso wie 21,2-11 handelt 21,20-21 vom Sklavenrecht. Im
Unterschied zu 21,2-11 gelten die Vorschriften von 21,20-21 sowohl! fiir
den Sklaven als auch die Sklavin (s. 4.1-3). 21,20 nennt die allgemeine
Regel; 21,21 beschreibt die Situation, in der die Vorschrift von 21,20
nicht anzuwenden ist. Die Passage wurde vielfach besprochen (s. beson-
ders Schwienhorst-Schonberger*, S. 59ff.) und stellt den Exegeten vor
verschiedene Probleme.

Bezieht sich die Vorschrift auf israelitische Schuldsklaven, auf nichtis-
raelitische Sklaven oder auf beides? In TPsJ werden der Sklave und die
Sklavin explizit als ‘kanaanitisch’ identifiziert (vgl. auch TNf 21,22
Randbemerkung; Mek., III, 57f.; Raschi; Nachmanides). Auch unter
modernen Auslegern (z.B. Dillmann, Heinisch) wird die Auffassung
verteidigt, daB Nichtisraeliten gemeint seien (vgl. Lev. 25,44f). Andere
denken an Sklaven im allgemeinen'' oder spezifisch an israelitische
Schuldsklaven.'” M.E. findet sich jedenfalls kein Anhaltspunkt, aus-
schlieBlich an fremdlandische Sklaven zu denken. DaB die Sklaven nicht
als ‘hebriische’ bezeichnet werden (vgl. 21,2), schlieBt nicht aus, daB der
Blick insbesondere auf israelitische Sklaven gerichtet ist. Es besteht kein
Grund zur Annahme, daB sie in Schuldsklaverei als vollwertige Mitbiirger
betrachtet wurden (und daher 21,12 und nicht 21,20 auf sie anzuwenden
sei) und sie die Bezeichnung ‘Besitz’ (21,21) als anstoBig empfanden.

5.4.3.2 Beschreibt 21,20 den Fall von absichtlichem Totschlag und
21,21 einen Fall von unabsichtlichem Totschlag? Die Frage wird zustim-

"' Z.B. Holzinger, Baentsch, Noth und Peels, a.a.0., S. 73f.
1 ZB. Cazelles*, S. 54; Cardinelli (s. 4.1.1), S. 258ff., 265ff.; Schwienhorst-Schonber-
ger*, S. 62ff.; Westbrook*, S. 89ff.




EXO0DUS 21,20-21 151}

mend beantwortet.'”® Es ist unwahrscheinlich, daB ein Sklavenhalter
sich selbst bewuBt schidigen will (vgl. 21,21b). M.E. bleibt die Fragestel-
lung, ob Absicht bzw. Vorsitzlichkeit im Spiel war oder nicht (vgl.
21,13-14), in 21,20-21 auBer Betracht. Ebensowenig geht es hier um die
Frage, ob der Gebrauch eines Stockes zum Verpriigeln von Sklaven
erlaubt ist. Die Vorschrift bezieht sich auf einen Sklavenhalter, der auf
maBlose und barbarische Weise den Stock hantiert. Solch eine Grausam-
keit iiberschreitet die Anstandsregel der Zucht, deren Ausgangspunkt darin
besteht, daB Ziichtigung darauf abzielt, jemanden dazu zu bewegen, sein
Leben zu bessern (vgl. Prov. 10,13; 13,24; 19,25; 22,15; 23,13f,; 26,3;
29,17), und nicht als MiBhandlung gemeint ist. Er darf, wenn er sich
nachweislich an brutalem Verhalten schuldig gemacht hat, nicht unbehel-
ligt bleiben. Dies ist der Fall, wenn ein Sklave unter seinen Stockschlégen
zusammenbricht (21,32).

Voraussetzung fiir eine Bestrafung ist, da} @iber die Schuldfrage kein
Zweifel besteht. Stirbt der Sklave einige Zeit nach einer gnadenlosen
Abreibung, dann bestehen Zweifel und kann ein klarer, iiberzeugender
Beweis, daB der Tod in Kausalzusammenhang mit der Tat des Sklaven-
herrn steht, nicht erbracht werden. Die Moglichkeit, dafl der Sklave eines
natiirlichen Todes gestorben ist, kann nicht mehr ausgeschlossen werden.
Umso mehr, weil der Herr durch den Verlust einer Arbeitskraft ge-
schidigt ist — und damit in gewissem Sinne fiir seine eventuelle Schuld
am Tod bereits gestraft wurde —, besteht dann kein Grund, strafrechtliche
Schritte gegen ihn einzuleiten (21,21).

21,20 zieht eine Grenze in bezug auf das Besitzrecht (21,21b) des
Sklavenherrn und zielt auf einen Schutz der Sklaven. Ein Sklavenhalter
muB sich vergegenwirtigen, da ein Sklave nicht bloB ein Besitzgegen-
stand ist, sondern auch ein Mensch/Volksgenosse, und darum hat er bei
einer Bestrafung Maf zu halten. 21,20 zielt darauf ab, grausamem Verhal-
ten gegenilber Sklaven entgegenzutreten. Ubrigens begrenzt 21,21 die
priventive Kraft von 21,20. Die Bestimmung schiitzt den Sklavenherrn
und nimmt den Anreiz weg, sich gegeniiber dem Sklaven von der Grenze
dessen fernzuhalten, was ungebiihrlich ist (s. jedoch auch 21,26-27).
Unbestreitbar bleibt sein Recht auf handgreifliche Ermahnungen.

5.4.3.3 Welchen Charakter trigt die in 21,20b vorgeschriecbene Bestra-
fung? Welche Strafe mufl im Falle des erwiesenen schuldhaften Todes
auferlegt werden? Die Interpretation von ndgom jinnagem ist umstritten.
Die Auffassung ist alt, daff der Schuldige hingerichtet werden muf}. Der
Sam.Pent. liest auch hier (vgl. 21,12-17) die Formel mdt jiimat und in

1% U.a. von Noth; Otto*, Rechisgeschichte, S.138f; Peels (Anm. 100), S.72f;
Cardinelli (s. 4.1.1), S. 259f., 268.




152 KAPITEL V

21,21 jiimat anstelle von jugqam (vgl. auch SamT). Sehr explizit formu-
liert TPsJ: er muB zum Tod durchs Schwert (Enthaupten) verurteilt
werden (vgl. Mek., III, 60; Raschi; Nachmanides). Auch unter modernen
Exegeten fand die Auffassung Anhinger, daB mit nagom jinnagém die
Todesstrafe gemeint sei. Cassuto betont, daB8 der Sklave hier als menschli-
ches Wesen, der nach dem Bilde Gottes geschaffen ist, betrachtet wird
und im Falle von Totschlag eines Sklaven die gleiche Strafe verhingt
werde wie im Falle von Totschlag eines freien Menschen (21,12). Doch
ist der Sklave nicht génzlich dem Freien gleich. Sein Herr hat das Recht,
ihn zu ziichtigen, und genieBt hierfiir Rechtsschutz im Fall von indirektem
Totschlag. In dieser Weise duBert sich auch Paul*, S. 69f. Beide betonen,
daf in der Gesetzgebung des Alten Orients eine hohe Wertschitzung eines
Sklavenlebens, wie dies 21,20 zugrunde liegt, nicht anzutreffen ist.

Mehrere Exegeten'* fassen die Aktion gegen den Schuldigen explizit
als ‘Blutrache’ auf; Schenker erwigt die Moglichkeit, daB die Rechtsge-
meinschaft eine Rolle bei deren Ausfiihrung spielte, in jedem Fall dann,
wenn der betroffene Sklave ein Auslinder war, da dessen Verwandte —
falls diese vorhanden waren — kein Recht hatten, eine Klage einzurei-
chen. Lipinski will im Fall eines ausldndischen Sklaven mit immanenter
oder gottlicher Rache rechnen. Peels (Anm. 100), S. 73f,, erachtet in allen
Fillen die Rechtsgemeinschaft fiir die Rechtspflege verantwortlich.

TPs] (s.0.) @uBert sich sehr explizit. Andere alte Ubersetzungen sind
zuriickhaltender. Deutlich ist jedoch, daB die Ubersetzer an einen ordentli-
chen Rechtsgang dachten; LXX: &ikn éxdiknbitw, ‘er muB bestraft
werden mit einer Verurteilung’; Vulg.: criminis reus erit, ‘er soll des
Vergehens schuldig sein’; in TO wurde zur Ubersetzung von ngm von der
Wurzel djn, “verurteilen’ (vgl. auch Pesch.) Gebrauch gemacht; FT® bietet
die Ubersetzung: miqns’ jignjs, ‘er muf eine BuBe erhalten’ (vgl. auch
PT*, TNf Randbemerkung und s. FTY). Auch verschiedene modemne
Ausleger sind der Ansicht, daB die gemeinte Strafe sicher nicht die
Todesstrafe sei. Es miisse eine richterlich verfiigte (geringe) Strafe sein
(z.B. Keil, Dillmann, Heinisch, Childs) oder eine im Heiligtum zu
bezahlende BuBle (z.B. Holzinger, Baentsch).

Der Umstand, daB nicht die mét jiimar-Formel gebraucht wird, spricht
dafiir, daB nicht an Exekution, sondern an eine andere Strafe gedacht war.
Ferner wird die Tatsache, daB der Sklave sein Eigentum ist (21,21b) —
dies spielt eine Rolle bei der Beurteilung des in 21,21 beschriebenen
Falles —, bei der Festlegung des StrafmafBes bei einem nachweislichen
Fall von Totschlag eine Rolle gespielt haben. Auch in 21,26f.32 ist der

" U.a. Noth; Fensham; Cazelles*, S. 54; Cardinelli (s. 4.1.1), S. 258f; Crilsemann*, S.
181f; Schenker*, S. 58; E. Lipiniski, ThWAT, V, Sp. 605f.




EXODUS 21,20-21 153

Wertunterschied zwischen einem Sklaven und einem Freien ein Faktor in
der Ermittlung des StrafmaBes. In 21,20 wird bestimmt, dafl das Argu-
ment, dal der Herr Kapital in den Sklaven investiert hat (21,21b), ihm
keinen Freibrief zur exzessiven Ziichtigung liefert.

5.4.3.4 Eine vollig neue Interpretation von rnagom jinnagem bietet
Westbrook*, S. 89ff. Er versteht die Formel im Licht von CH § 116, wo
eine stellvertretende Strafe gefordert wird: sollte eine aufgrund von
Schuld in Schuldhaft gegebene Person im Haus des Glédubigers infolge
von Schlidgen oder anderen MifShandlungen sterben, dann mufl der Sohn
des Gldubigers getitet werden; betrifft es einen Sklaven, kann eine
Geldleistung Geniige tun. Westbrook meint, dafl 21,20 einen in Schuldhaft
gegebenen freien Israeliten im Auge hat und daf} der Gldubiger, sollte das
Opfer ein Midchen sein, mit dem Tod seiner Tochter gestraft werden
miisse, und wenn der Schuldner selbst das Opfer ist, dal dann der Gléubi-
ger dies mit seinem eigenen Tod bezahlen miisse, usw. Auch in bezug auf
21,21b bietet Westbrook, S. 99f., eine neue Interpretation: ‘but it (i.e. the
revenge) is his money (i.e. the debt)’ (S. 100). Seiner Meinung nach geht
der Herr nicht vollkommen frei aus: wenn der Sklave nach einigen Tagen
stirbt, dann verfillt sein Recht auf Riickzahlung der Schuld, aufgrund
derer die betreffende Person als Sklave in Schuldhaft genommen wurde.

Schwienhorst-Schonberger*, S. 66f., 70, weist Westbrooks Interpretati-
on von 21,21 ab, indem er auf CH § 115 verweist, wo bestimmt wird,
daB im Falle des natiirlichen Todes der Gldubiger, dessen Geisel eines
natiirlichen Todes stirbt, keinen Anspruch auf Vergiitung mehr stellen
kann. Er versteht den SchluB von 21,21 wie folgt: ‘denn um sein Geld
geht es hierbei’, d.h. der Glaubiger kann jetzt, wo der Schuldsklave
gestorben ist, seinen Anspruch auf Schuldriickzahlung nicht mehr geltend
machen (vgl. CH § 116). Allerdings akzeptiert er Westbrooks Meinung,
wonach 21,20 von einer ‘stellvertretenden Talio’ (S. 68ff.) handelt. Er
behauptet, daB in Dtn. 24,16 die betreffende Praxis kritisiert werde
(S. 74). Wie originell die Ansicht von Westbrook auch immer sein mag,
so ist sie doch zuwenig iiberzeugend (vgl. Peels [Anm. 100], S. 75), um
iibernommen werden zu konnen. In den vorangegangenen Versen biif3t
stets der Titer selbst fiir seine Tat.

Alles in allem erscheint es m.E. am plausibelsten, daB in 21,20 eine
Verurteilung zur jeweiligen Strafe (nicht aber Todesstrafe) durch die
Rechtsgemeinschaft gemeint ist.

Die Abweisung des Standpunkts von Westbrook und Schwienhorst-
Schonberger impliziert, daB eingerdumt werden muf}, da8 Parallelen von
21,20-21 zu Codices aus dem Alten Orient fehlen (vgl. Paul*, S.78;
Yaron*, S. 285, Anm. 111). In HG §§ 3-4 wird eine Ersatzleitung vorge-
schrieben fiir den Fall, daf8 jemand den Sklaven oder die Sklavin eines




154 KAPITEL V

anderen so schligt, daB er/sie stirbt (vgl. Cardinelli [s. 4.1.1], S. 127f).

5.5 EINE SCHWANGERE FRAU ALS OPFER EINES HANDGEMENGES
(21,22-25)

5.5.1 Literatur

J. Bastiaens, “‘Oog voor oog, tand voor tand’. Over ver-geld-ing en
verzoening (Mt 5,38-39)”, in: W. Weren u.a. (Hg.), Bij de put van Jacob,
Tilburg 1986, S. 72-97; T. Broer, “Zur Wirkungsgeschichte des Talio-
Verbots in der Alten Kirche”, BN 66 (1993), S. 24-31; C. Carmichael,
“Biblical Laws of Talion”, HAR 9 (1985), S. 107-126; N.L. Collins,
“Notes on the Text of Exodus XXI 227, VT 43 (1993), S. 289-301;
R.N. Congdon, “Exodus 21:22-25 and the Abortian Debate”, BS 146
(1989), S. 132-147; F. Crilsemann, “‘Auge um Auge ...’ (Ex. 21,24f).
Zum sozialgeschichtlichen Sinn des Talionsgesetzes im Bundesbuch”,
EvTh 47 (1987), S. 411-426; F.J. Dolger, “Das Lebensrecht des ungebore-
nen Kindes und die Fruchtabtreibung in der Bewertung der heidnischen
und christlichen Antike”, AuC 4 (1934), S. 1-61; J. Ellington, “Miscar-
riage of Premature Birth?”, BiTr 37 (1986), S.334-337; T. Frymer-
Kensky, “Tit for Tat. The Principle of Equal Retribution in Near Eastern
and Biblical Law”, B4 43 (1980), S. 230-234; R. Fuller, “Exodus 21:22-
23. The Miscarriage Interpretation and the Personhood of the Fetus”,
JETS 37 (1994), S. 169-184; H.W. House, “Miscarriage or Premature
Birth. Additional Thoughts on Exodus 21:22-25”, WThJ 41 (1978),
S. 108-123; S. Isser, “Two Traditions. The Law of Exodus 21:22,23
Revisited”, CBQ 52 (1990), S. 30-45; B.S. Jackson, “The Problem of
Exod. XXI 22-5 (Tus Talionis)”, VT 23 (1973), S. 273-304; H.-W. Jiing-
ling, “‘Auge fiir Auge, Zahn fir Zahn’. Bemerkungen zu Sinn und
Geltung der alttestamentlichen Talionsformeln”, ThPh 59 (1984), S. 1-38;
S. Lafont, “Ancient Near Eastern Laws. Continuity and Pluralism”, in:
Levinson*, S. 91-118 (S. 110ff); S.E. Loewenstamm, “Exodus XXI 22-
25”, VT 27 (1977), S.352-360 (kritische Besprechung von Jacksons
Aufsatz); B. Maarsingh, “Het ius talionis en 1 Kon. 21:19b”, in: Vruchten
van de Uithof (FS H.A. Brongers), Utrecht 1974, S. 88-99; Ph.J. Nel,
“The Talion Principle in Old Testament Narratives”, JNWSL 20 (1994), S.
21-29; Y. Osumi, “Brandmal fiir Brandmal. Eine Erwigung zum Talions-
gesetz im Rahmen der Sklavenschuldbestimmungen”, AJBI 18 (1992), S.
3-30; E. Otto, “Die Geschichte der Talion im Alten Orient und Israel”, in:
D.R. Daniels u.a. (Hg.), Ernten, was man scit (FS K. Koch), Neukirchen-
Vluyn 1991, S. 101-130; ders., “Town and Rural Countryside in Ancient
Israelite Law. Reception and Redaction in Cuneiform and Israelite Law”,




EXODUS 21,22-25 155

JSOT 57 (1993), S. 3-22; ders., “Korperverletzung im hethitischen und
israelitischen Recht. Rechts- und religionshistorische Aspekte”, in: B.
Janowski u.a. (Hg.), Religionsgeschichtliche Beziehungen zwischen
Kleinasien, Nordsyrien und dem Alten Testament, Freiburg/Gottingen
1993, S. 391-425; J.M. Sprinkle, “The Interpretation of Exodus 21:22-25
(lex talionis) and Abortion”, WThJ 55 (1993), S. 233-253; K.A. Tang-
berg, “The Evaluation of the Unborn Life in Israel and the Ancient
Middle East”, SJOT 1 (1987), S. 51-65; R. Westbrook, “Lex Talionis and
Exodus 21, 22-25, RB 93 (1986), S. 52-69.

5.5.2 Ubersetzung

21,22 ‘Wenn aber Mcnner raufen und sie dabei eine schwangere Frau
so schwer stofien, daf} ihre Leibesfrucht abgeht, sie selbst aber keine
todlichen Verletzungen davontragt, dann muf eine Geldbufe in der Hohe
auferlegt werden, wie der Ehemann der Frau von ihm (dem Titer)
Jfordert. Er mufi also fiir die Fehlgeburt bezahlen.

23 Falls sie jedoch tidliche Verletzungen davontrdgt, dann mufSt du
Leben als Entschidigung fiir Leben geben;

24 (in anderen Fillen) ein Auge als Entschédigung fiir ein Auge, einen
Zahn als Entschddigung fiir einen Zahn, eine Hand als Entschddigung fiir
eine Hand, einen Fufl als Entschddigung fiir einen Fufs,

25 ein Brandmal als Entschddigung fiir ein Brandmal, eine offene
Wunde als Entschddigung fiir eine offene Wunde, eine Quetschung als
Entschddigung fiir eine Quetschung’.

5.5.3 Exegetische Anmerkungen

21,22 Dieser Vers wird auf dhnliche Weise eingeleitet wie 21,18. LXX liest auch
hier ‘zwei Minner’; vgl. auch Pesch. und s. Collins, S. 299f. Zu nsh ni,'”
‘raufen’, s. z.B. 2,13; Lev. 24,10; Dtn. 25,1; Il Sam. 14,6. ngp, ‘stoBen’, mit einer
schweren Verletzung als Folge (vgl. 21,35; Ps. 91,12; Prov. 3,23 und s. ThWAT,
V, Sp. 227ff.), es besteht kein Grund, mit Daube*, S. 108, an ecinen gezielten
Angriff zu denken. ’i$§d meint die Ehefrau eines freien Israeliten (s. SchluB von
21,22 und vgl. 21,3). hard, ‘schwanger’, s. ThWAT, 11, Sp. 495ff. was" i (s’ qal
[s. 4.2.1], hier mit der Bedeutung ‘hervorgehen’, ‘zum Vorschein kommen’),
Sam.Pent.: wjasa’, sg. mit w'ladd, ‘ihr Kind’, als Subjekt (vgl. Collins, S. 296);
auch in den alten Ubersetzungen ist der auffallende Plural j*/adeha, ‘ihre Kinder’,
als Sing. tibersetzt (s. LXX, Vulg., Pesch., die Targume); in der Pesch. sind die
Minner Subjekt: sie treiben die Frucht ab; in der Vulg. einer der Ménner: ‘und
(jemand) verursacht eine Fehlgeburt’; der Plur. bringt den unbestimmten Charak-

1% ygl. J. Barr, Comparative Philology, Oxford 1968, S. 262f.




156 KAPITEL V

ter der bezeichneten Angelegenheit zum Ausdruck (vgl. KoSynt § 264c; Joiion
§ 136j; Schwienhorst-Schonberger®*, S. 96ff.). Die Ansicht von Schenker*,
S. 43f,, daB w'jas* il j*ladeeha sich auf eine Fehlgeburt mit anschlieBender Kinder-
losigkeit beziche, ist unbegriindet. Fensham behauptet, daB ‘asén in 21,21 einen
korperlichen Schaden bezeichne, aufgrund dessen die Frau keine Kinder mehr
bekommen kénne. Die Frage, ob die Frau noch fruchtbar ist, wird nicht behandelt.
Zudem kann man dariiber erst nach Verlauf einiger Zeit zu einem Urteil kommen,
wobei ein schliissiger Beweis eine entwickelte medizinische Wissenschaft erfor-
dert. Collins, S. 294, liest w*lé, ‘ihm’ (dem Fotus), anstelle wlo’. ‘ands je‘anes,
Inf. abs. qal + Impf. ni. (vgl. Joiion § 176m; Brockelmann § 93; Waltke &
O’Connor § 35.2.1d) von ‘n§, ‘eine (Geld-)BuBe auferlegen’ (vgl. Dtn. 22,19;
I1 Chr. 36,3). Collins schlidgt vor zu lesen: ‘Gnes ba“Scer je'anes, ‘a fine on
whoever will be punished’ (S. 297f). Das Verb §jt qal (vgl. ThWAT, VII,
Sp. 1296ff.), ‘legen’, ‘setzen’ wird im Bundesbuch mit unterschiedlichen Nuancen
gebraucht: ‘feststellen’ (23,31), “auflegen’ (21,22 + ‘al; vgl. §jt ho. [oder Passiv
des qal, s. Ges-K § 53u; vgl. Joiion § 58] in 21,30 [2x]), ‘gemeinsame Sache
machen mit’ (23,1 + jad ‘im). ba'al (s. 21,3), Ehrlich: der Ehemann ist zwar
grammatisches, nicht aber sachliches Subjekt; das Gericht bestimmt die Ver-
giitung, wobei der gesellschaftliche Status des Mannes beriicksichtigt wird (fiir
einen Reichen ist der Verlust schwerwiegender als fiir einen Armen). ntn,
‘bezahlen’, s. 21.4.

21,23 w'natatah, ‘dann muBt du geben’; Ehrlich schligt vor, w*natan, ‘dann muf}
er geben’, zu lesen (vgl. LXX, Pesch., Vulg. und s. 21,19.32); die 2.Pers. sing.
begegnet jedoch des dfteren (21,2.13.14; 22,17.20 usw.). Umstritten ist, wer die
angesprochene Person ist. MLE. ist gemeint: der Israelit, den es angeht; hier
kommt allein der Mann in Frage, der die Frau tédlich verwundet hat. Bezieht man
die Aussage auf die Richter (Jacob, Cassuto) oder die ortliche Autoritdt, dann
wire man gezwungen, nin als ‘anwenden’ (ndmlich das Prinzip ‘Leben um
Leben’) oder ‘festsetzen’ (ndmlich ‘Leben um Leben’) zu verstehen oder West-
brooks vollig abweichender Interpretation zuzustimmen: 21,22-23 beziehe sich auf
die Situation, daB der Titer unbekannt ist und die ortliche Autoritit daher
verpflichtet ist, den Schaden zu vergiiten (S. 65; vgl. Schwienhorst-Schénberger*,
S. 87, 99, 1071f., 1221f). nefes, im Bundesbuch gebraucht zur Bezeichnung von
‘Leben’ (21,23.30) und ‘der Gefiihle’ (23,9; vgl. Prov. 12,10); vgl. Houtman*,
Exodus, 1, S. 41f. Zu tahat s. zB. Waltke & O’Connor § 11.2.15b.

21,24 ‘gjin, ‘Auge’, Sehorgan (vgl. auch 21,26). Sen, ‘Zahn’, ist in 21,24.27
Bezeichnung fiir ‘Z#hne’; es entsteht Schaden am GebiB. regel (s. ThWAT, VII,
Sp. 330ff.), *Fuf}’, ein fiir die Mobilitdt des Menschen unentbehrliches Kaorperteil
(vgl. zB. II Sam. 4,4; 9,3.13; 19,26).

21,25 In 21,25 finden sich drei unterschiedliche Begriffe fiir Verwundungen, die
zweifellos exemplarisch gemeint sind. Ihre Bedeutung ist nur annihernd festzu-
stellen. k“wijjd (Sam.Pent.: mkwh; vgl. Lev. 13,24) ist hapax legomenon: ‘Brand-
mal’ (SS, KBL, HAL), vielleicht aber auch ‘Brandwunde’ (K6W), ‘Brandflecken’




EXODUS 21,22-25 157

(Ges-B). peesa’ und habbiird finden sich auch in Gen. 4,23; Jes. 1,6; Prov. 20,30
in dieser Kombination. pesa' weist auf eine Schlagwunde (vgl. I Reg. 20,37,
Cant. 5,7); unklar ist, ob eine offene Verletzung (Dasberg) oder eine Quetsch-
wunde (KBL) gemeint ist; habbird wird ndher typisiert als ‘Strieme’ (vgl. Ges-B,
Ko6W, HAL) oder als ‘Beule’ (KBL: ‘Quetschwunde, [bunte] Beule’); vgl. auch
SS: ‘Beule, Strieme’. Wahrscheinlich deuten alle sieben in 21,24-25 genannten
Begriffe auf bleibende Schidden hin, die nicht genesen oder mit der Zeit ver-
schwinden (vgl. Schenker*, S. 48).

5.5.4 Kommentar

5.5.4.1 Die Situation, auf die sich 21,22 bezieht, ist mit der in 21,18
vergleichbar: nach einem aufler Kontrolle geratenen Wortgefecht kommt
es zu einer Rauferei. 21,18.19 behandelt die Frage, was zu tun ist, wenn
einer der beiden raufenden Minner verletzt wird. 21,22.23 beschreibt
einen anderen Fall: die sich priigelnden Raufbolde treffen eine schwange-
re Frau — eine aus dem Kreis der Zuschauer oder eine Passantin oder
eine Frau, die sich zwischen beide stellen wollte (II Sam. 14,6), oder eine
Frau, die ihrem Mann zu Hilfe eilte (vgl. Dtn. 25,11) —, stoflen sie oder
treten sie zu Boden; oder auch: Raufbold A will Raufbold B einen harten
Schlag verpassen, aber B weill diesem gerade noch auszuweichen und
Frau C, die hinter B stand, trifft die volle Wucht des Schlages und
erleidet so eine Fehlgeburt. Es wird sogar mit der Moglichkeit gerechnet,
daB sie ihren Verletzungen erliegt oder bleibende Verstiimmelungen
zuriickbehilt. Aus verschiedenen Griinden kann die Angelegenheit nicht
wie der Fall in 21,18f. geklart werden. Der Fotus ist tot. Medizinische
Hilfeleistungen konnen den alten Zustand nicht wiederherstellen. Uberdies
ist das Verhéltnis zwischen den Betroffenen nicht dasselbe wie in 21,18f.
Dort ist die Rede von freien Ménnern, die miteinander raufen. Hier geht
es um eine Frau, d.h. eine einem freien Mann angehorende Person, die
zufillig in einer nicht durch sie verursachten Situation beteiligt ist.
Besonders der Umstand, daBl das Opfer einer anderen Person zugehort, ist
fir die Beurteilung des Falles relevant. Mittels einer Besprechung einer
Reihe von Fragen, die die Passage aufwirft, werde ich meine Sicht
- beziiglich der Vorschrift entfalten. Es sei hier noch erwihnt, dal der Fall
nicht an den Haaren herbeigezogen ist. Viel stirker als in unserer Ge-
sellschaft beherrschten schwangere Frauen das damalige Strafienbild. Die
Chance, daB eine nicht schwangere Frau aufgrund einer Schligerei von
Miénnern ernsthaft verletzt wird, ist relativ geringer.

5.5.4.2 Zunichst wollen wir den problematischen Begriff p“/ilim am
Schlufl von 21,22 beleuchten. p®lilim ist Plur. von *pdlil (Ex 21,21,
Dtn. 32,32; Hi. 31,11), das nur als Plur. vorkommt und als Derivat von
pll (s. THAT, 11, Sp. 427ff.; ThWAT, VI, Sp. 606ff.) betrachtet wird. Die




158 KAPITEL V

Bedeutung ist unsicher und umstritten.'*

Einer alten Interpretation zufolge, die noch stets vertreten wird (s. z.B.
Keil, Noth, Cassuto, te Stroete, Jackson, S. 277ff.), sind mit den p®/ilim
‘(Schieds-)Richter’ gemeint. biflilim wird in TO mit mmjmr djnj’, ‘ent-
sprechend der Aussage der Richter’ tibersetzt (dhnlich TPsJ und s. Mek.,
III, 66), in TNf mit 7/ pwm jjjnjn, ‘entsprechend dem Beschluf3 der
Richter’ (dhnlich PT*), in LXX mit petd dfidpatog, ‘mit (richterlicher)
Bestimmung’, in Vulg. mit et arbitri iudicarint, ‘und die Schiedsrichter
urteilen’, dhnlich auch Pesch. Vorausgesetzt wird, daB den Richtern
aufgetragen ist, die Angemessenheit des auferlegten Bufigeldes zu beurtei-
len, und sie verhindern miissen, daB der geschidigte Ehemann nicht zuviel
fordert, oder auch daB sie die Entschddigungszahlungen beaufsichtigen.
Josephus zufolge (Ant., IV, 278) mufte den Richtern eine Bulie bezahlt
werden und dem Ehemann Schadensersatz. K. Budde verwirft die Inter-
pretation ‘Richter’, da sie der Aussage widerspricht, dafl der Ehemann die
BubBe festlegt; iiberdies kann die Priposition 4° nach nfn im Kontext kaum
anders als ein &° praetii verstanden werden (Delitzsch*, S. 110: lies ka);
er schldgt vor, ban‘falim (Plur., korrelierend mit j*/adeha) zu lesen: der
Téter muB eine Entschidigung fiir die Fehlgeburt zahlen.'"” Buddes
Vorschlag hat u.a. bei Baentsch, Ehrlich, Beer Zustimmung gefunden.

Auch andere haben nach einer passenden Interpretation von p‘lilim
gesucht. Einige'” bringen p// mit dem arabischen falla zusammen.'”
Obwohl ihre Ansichten in manchen Punkten stark voneinander abweichen,
stimmen sie im Hinblick auf die p®/ilim in 21,22 tiberein: die p‘lilim sind
‘die Zerbrochenen’ = die j*/adim der Frau. D.R. Ap-Thomas behauptet
jedoch, dafl die Bedeutung ‘brechen’ keine primire Bedeutung ist: seiner
Meinung nach haben sich p// und mp/ aus derselben Wurzel mit der
Bedeutung ‘fallen’ entwickelt, weshalb die von Budde vorgeschlagene
Textdnderung erforderlich sei; pflilim trage die Bedeutung
‘Fehlgeburt’.'"® E.A. Speiser ist der Ansicht, daB die Ubersetzung in der
LXX: ‘according to estimate’, abgesehen von der Frage, ob die Uberset-
zung auf MutmaBungen beruht oder eine alte Tradition reprisentiert, eine
korrekte Interpretation von biflilim darstellt.""' Westbrook gibt aufgrund
des Kontextes p‘lilim die Bedeutung von ‘allein’ und behauptet, daB der

10 Vgl. K. Heinen, Das Gebet im Alten Testament, Rom 1971, S. 119, 121f.

7 «“Bemerkungen zum Bundesbuch”, ZAW 11 (1891), S. 99-114 (S. 106ff).

" P A.H. de Boer, De voorbede in het Qude Testament, Leiden 1943, S. 127f., und
M.D. Goldman, “The Root pll and its Connotation with Prayer”, ABR 3 (1953), S. 1-6.

' Vel. J.L. Palache, Semantic Notes on the Hebrew Lexicon, Leiden 1959, S. 59f.

10 “Notes On Some Terms Relating to Prayer”, FT 6 (1956), S. 225-241 (S. 231f).

"' “The Stem PLL in Hebrew”, JBL 82 (1963), S. 301-306 (S. 302f).




EXODUS 21,22-25 159

SchluB von 21,22 andeute, daB ausschlieflich der Téter fiir die auferlegte
Bufle zur Verantwortung gezogen wird (S. 58ff.). Als Reaktion auf seine
Interpretation wurde von A. Berlin die Auffassung verteidigt, dalB3 p// die
Grundbedeutung ‘accountable, responsible, liable’ habe.''? Sie iibersetzt
biflilim mit ‘as the culpable party’ (S. 347). Otto erachtet eine Verbin-
dung mit dem akkadischen palilum, ‘Wichter’, als wahrscheinlich.'”

Obenstehende Ubersicht illustriert die Unsicherheit im Hinblick auf die
Bedeutung von p‘lilim. Die Interpretation ‘Richter’ ist unwahrscheinlich.
Der Kontext spricht dafiir, p/ilim auf die abgegangene Leibesfrucht oder
auf den geschitzten Wert derselben zu beziehen. In jedem Fall soll so
verfahren werden, daBl der geschidigte Ehemann nicht nach Belieben
Schadensersatz verlangen kann, sondern Faktoren wie z.B. dem Ent-
wicklungsstadium des Fétus oder dem Umstand, ob er bereits Vater eines
Sohnes war oder nicht, Rechnung zu tragen hat.

5.5.4.3 Von groBer Bedeutung fiir das Verstindnis von 21,22f. ist die
Interpretation von ‘asdn. Der Begriff 'asén (Gen. 42,4.38; 44,29; Ex.
21,22-23) zielt auf ein Ungliick mit todlichem Ausgang ab (HAL). Oft
wird ’asdn, offensichtlich im Hinblick auf 21,24-25, im allgemeinen Sinn
als ‘Verletzung’ (z.B. KoW) verstanden, allerdings zu Unrecht (s.
5.4.5.2). Im MT wird nicht explizit angegeben, worauf sich w'lo’ jihjeh
‘ason bezieht. Auf den F6tus oder die Frau? In TPs), wo ’asén mit mwt’,
‘Tod’ iibersetzt wird (vgl. auch TO), wird sowohl in 21,22 als auch in
21,23 der Satz auf die Frau bezogen (vgl. Mek., 111, 65, 66); dasselbe ist
der Fall in der Vulg.: sed ipsa vixerit, ‘sie jedoch am Leben bleibt’ (Ex.
21,22); sin autem mors eius fuerit subsecuta, ‘wenn jedoch ihr Tod
eintritt’ (Ex 21,23). Hingegen wird in der LXX ’‘ason auf den Fotus
bezogen -und iibersetzt mit (uf) £Eeikoviopévov, ‘(nicht) geformt’. Die
Ubersetzung impliziert, daB die Entwicklungsphase des Fotus ausschlagge-
bend fiir das StrafmaBl ist. Wenn die Frucht noch keine menschliche
Gestalt tragt, kann eine Bulle Geniige leisten; hat der Fotus jedoch
menschliche Gestalt, dann trifft den Titer die Todesstrafe (vgl.
2312y

In der LXX wird vorausgesetzt, daB der Fétus nach dem Abortus tot ist.
Der Vorfall von 21,22 wird jedoch auch als ein Fall von Friihgeburt
interpretiert. So meint Jackson, daB die von ihm rekonstruierte Urversion
den Fall einer Friihgeburt beschreibe und sich ’'dsén auf den Fiotus

"2 “On the Meaning of pll in the Bible”, RB 96 (1989), S. 345-351.

" Siehe Otto*, Korperverletzungen, S. 120f.; ders.,, “Korperverletzung im hethitischen
und israelitischen Recht™, S. 392.

" vgl. Prijs*, S. 10f, und s. Isser (mit einer Ubersicht der frithen Auslegungsge-
schichte).




160 KAPITEL V

beziehe; aufgrund einer Texterweiterung sei ‘Frithgeburt’ zu ‘Fehlgeburt’
geworden und 'dsén auf die Frau bezogen worden (S. 292f., 301). Andere
vertreten die Auffassung, daB der gegenwirtige Text einen Fall von
ausgeldster Frithgeburt beschreibe. In diesem Zusammenhang wurden die
Aussagen mit ‘asén auf die Situation bezogen, daB Mutter und Kind
unverletzt blieben (der Téter muBB BuBe bezahlen) oder aber Schaden
genommen haben (der Téter wird gemidB dem Talionsprinzip gestraft).
Diese Auffassung ist u.a. von Keil, Cassuto, Durham vertreten worden
und im Zusammenhang mit der Diskussion um die RechtmiBigkeit des
Abortus provocatus (auf Abortus steht in 21,22 nicht die Todesstrafe) von
House verteidigt worden (S. 123; vgl. auch Ellington, S. 337; Kaiser*,
S. 168ff.) mit der SchluBfolgerung, daB die Passage auf keinerlei Weise
Abortus legitimiere. Dies ist richtig. Die Frage nach der Legalitit steht in
diesem Abschnitt iiberhaupt nicht zur Debatte. M.E. ist auch nicht von
einer Frithgeburt die Rede. In diesem Fall besteht kein Grund zur Zahlung
von Schadenersatzleistungen. Kommt das Kind lebend zur Welt, erleidet
der Ehemann der Frau keinerlei Schaden. Vorausgesetzt wird, daB der
Fotus tot ist. Im Altertum war ein zu friith geborenes Kind gleichzusetzen
mit einem totgeborenen Kind. Die geforderte BuBe ist eine Vergiitung fiir
den Verlust des Kindes im statu nascendi (so explizit TPsJ; vgl. Mek.,
111, 65).

5.5.44 Aus dem Umstand, dal eine Bufie auferlegt wird, kann ge-
schlossen werden, dal das unabsichtliche Verursachen einer Fruchtabtrei-
bung, wobei das Kind tot zur Welt kommt, nicht als Totschlag geahndet
wird. Das Ungliick wird erst dann zum Totschlag, wenn die Mutter die
Fruchtabtreibung nicht tiberlebt. Hierauf bezieht sich 21,23. Kurzum, die
allgemeine Regel von 21,22 behandelt den Fall einer Frau, die ihre Frucht
zwar verliert, selbst aber am Leben bleibt, 21,23 den Fall, daB die Frau
stirbt.

MuB aus 21,22-23 geschlossen werden, daB einem ungeborenen Kind
ein geringerer Wert zuerkannt wurde als einem zur Welt gebrachten
Menschen? Diese Schlufifolgerung ist durchaus gerechtfertigt. Doch muf3
hierbei bedacht werden, daBl auch dem geborenen Leben nicht derselbe
Wert zugesprochen wird; das Leben eines Sklaven ist geringer eingestuft
als das eines freien Mannes (z.B. 21,28-32 und s. Lev. 27,1-8). Hier geht
es um die Frage, wann jemandem ein Totschlag zur Last gelegt werden
kann und wann nicht (vgl. z.B. 21,28-29). Aus 21,22 muB geschlossen
werden, daB das Verursachen einer Fruchtabtreibung, wobei das Kind tot
geboren wird, nicht als Totschlag qualifiziert werden kann. Von Totschlag
ist erst dann die Rede, wenn es sich um ein lebensfihiges Kind handelt
(vgl. Mek,, II1, 63).

Die Tat wird als Fall von Schaden betrachtet, welche dem Ehemann der




EXODUS 21,22-25 161

Frau zugefiigt wurde. Das Wachstum seiner Familie ist dadurch ge-
schmilert, und ein angemessener Ausgleich ist deshalb angebracht. Stirbt
die Frau, handelt es sich um Totschlag und mul ‘Leben als Entschidi-
gung fiir Leben’ gegeben werden (Ex 21,23). Ist damit nun gemeint, daf}
die Vorschrift von 21,12 angewandt und der Titer hingerichtet werden
muB? Diese Ansicht wurde oft vertreten (so explizit TPsJ; vgl. Mek., III,
67; Josephus, Ant., 1V, 278). Konnte sich der Tater dann darauf berufen,
daB er sich nicht eines vorsitzlichen Totschlags schuldig gemacht hatte?
(Ex 21,13). Doch darf hierbei nicht iibersehen werden, daBl es sich in
21,12-14 um den Totschlag eines freien Mannes handelt; hier aber vom
Tod einer freien verheirateten Frau die Rede ist, d.h. von einer Person,
die einem anderen, ihrem Mann, angehort. Er erleidet einen schweren
Schaden durch den Verlust seiner Frau. So gilt es in Erwégung zu ziehen,
ob mit ‘Leben um Leben’ nicht gemeint ist, daB das Leben der Frau des
Titers fiir das Leben des geschiddigten Mannes gegeben werden mufl (vgl.
CH § 210). Dem Téter widerfihrt, was er dem anderen angetan hat, und
seine Familie wird im selben Mafe geschwicht wie die des geschiddigten
Mannes.  Wird vorausgesetzt, dal der Tater iiberdies auch noch die
verlorengegangene Frucht zu ersetzen hat? (vgl. MAG A § 50). Der
rabbinischen Exegese zufolge ist dies nicht beabsichtigt (Mek., III, 63,
66). Diese Auslegung basiert jedoch auf der Prdmisse, daB der Titer
selbst seine Tat mit dem Tod zu biiBen hat. Ferner ist das Talionsprinzip
in bezug auf die Frau anwendbar, beziiglich des Foétus normalerweise
nicht.

Ex 21,22-23 beschreibt die Situation einer schwangeren Frau, die das

" Opfer einer Rauferei wurde. Doch kann die Frage gestellt werden: wie ist
zu verfahren, wenn eine nicht schwangere Frau das Opfer ist? Vorgeschla-
gen wurde, daB in solch einem Fall, abhingig von der Art des Ausgangs,
die Vorschriften von 21,12 und 21,18-19 angewandt werden (Cassuto).
Betrachtet man den Textzusammenhang, liegt es nahe, daB3 in solchen
Fillen das Talionsprinzip (Prinzip der stellvertretenden Talion) Anwen-
dung fand (vgl. 21,24-25) (s. 5.5.5.1). 21,12-14.18.19 beinhalten typische
an Minner gerichtete Vorschriften, die angewandt werden, wenn in einer
Situation wie der von 21,22 sich ein Mann unter den Umstehenden einen

Schlag zuzieht. Der Mann wird dadurch augenblicklich zum Beteiligten.

5.5.4.5 An dieser Stelle mochte ich einige Anmerkungen zum Verhilt-
nis von 21,22-23 und 21,12-14 und 21,18-19 machen. Bei der Bestim-
mung des Verhiltnisses zwischen den Passagen wird manchmal die
Typisierung ‘vorsétzlich’ und ‘nicht vorsdtzlich’ verwendet. So meint
Schwienhorst-Schonberger*, dal es in 21,22-23 im Unterschied zu
21,12.14 und 21,18 um das nicht vorsitzliche Zufiigen einer Verletzung
gehe (8. 102f,, 106, 115f., 121; vgl. z.B. Cassuto, Jacob). Er widerspricht




162 KAPITEL V

Paul*, der der Ansicht ist, da das Talionsprinzip in den Fillen anzuwen-
den sei, in denen Vorsitzlichkeit im Spiel war (S. 67f., 74). 21,22-23
diirfe nicht auf eine Ebene mit auBerbiblischen Vorschriften zum Thema
schwangere Frau, die das Opfer einer unfreiwilligen Fruchtabtreibung
geworden ist, gestellt werden (s. 5.5.4.7). In den betreffenden Vorschrif-
ten gehe es um die Frau als Opfer einer vorsétzlichen Tat.

Schenker*, S. 41f., betont hingegen, da der Schlag, obwohl er nicht
die beabsichtigte Person trifft, dessen ungeachtet als vorsitzlich charakte-
risiert werden miisse und hierbei zumindest ‘von teilweiser oder obliguer
Absicht’ die Rede sei. M.E. steht die Frage, ob es sich um eine vorsitz-
liche Tat handelte oder nicht, in 21,22-25 gar nicht zur Debatte und ist
fur die Beurteilung der Passage irrelevant; nicht weil in der geschilderten
Situation schwierig zu entscheiden ist, ob Vorsitzlichkeit im Spiel war,
sondern weil der Blick einzig und allein auf den entstandenen Schaden
und die Frage gerichtet ist, wie Genugtuung geleistet werden kann. Wie
gesagt, die Frau wird aus dem Blickwinkel ihrer Zugehorigkeit zum Ehe-
mann betrachtet.

Die verschiedenen Ansichten zum Verhiltnis der diversen Unter-
abschnitte von 21,18-32 untereinander und zu 21,12-14 kranken daran,
daB nicht hinreichend ins Auge gefaBt wird, daB die im Bundesbuch
Angesprochenen die freien israelitischen Grundbesitzer sind (s. dazu 2.13;
vgl. auch Marshall*) und andere Personen (Frauen, Sklaven, Kinder, Be-
sitzlose) als die freien Mitbiirger stets aus der Perspektive ihrer Zuge-
horigkeit bzw. Abhingigkeit vom freien Israeliten gesehen werden.
Beriicksichtigt man jedoch, an wen das Bundesbuch gerichtet ist, besteht
kein Grund z.B. zur Annahme einer Diskrepanz zwischen 21,22-23 und
21,12-14."" Ebensowenig gibt es dann Veranlassung anzunehmen, daf
das Bundesbuch eine talionische Korperstrafe in Fillen ohne Todesfolge
ausschliefit zugunsten ersatzrechtlicher Regelungen und eine talionsartige
Sanktion ‘Leben um Leben’ lediglich in Fillen der Korperverletzung mit
Todesfolge als anwendbar erklirt, wihrend diese Anwendung dann
nochmals durch das Asylrecht von 21,13f. eingeschrinkt wird, das eine
Uberlebensmoglichkeit ersffnet im Falle der nicht vorsitzlichen Korper-
verletzung mit Todesfolge (Otto, “Geschichte der Talion”, S. 117-121,
127£).

' So schluBfolgert G. Brin, “The Development of Some Laws in the Book of the
Covenant”, in: H. Graf Reventlow & Y. Hoffiman (Hg.), Justice and Righteousness. Biblical
Themes and Their Influence, Sheffield 1992, S. 60-70, aus dem Umstand, daB in Ex.
21,22-23 die Todesstrafe angewandt wird, auch wenn von keiner vorsitzlichen Absicht die
Rede ist, wihrend in Ex. 21,12-14 in solch einer Situation die Todesstrafe nicht vollstreckt
wird, daB das Bundesbuch aus Teilen besteht, die von verschiedenen Autoren und aus
verschiedenen Zeiten stammen (S. 60f, 69).




EXODUS 21,22-25 163

Riickblickend verleiht, wie ich meine dargelegt zu haben, die Auffas-
sung, daB 21,23-25 von stellvertretender Talion handelt, dem Kasus der
schwangeren Frau als Opfer eines Handgemenges einen plausiblen Sinn.
Die Frage, ob die stellvertretende Talion im Bundesbuch begegnet, wurde
bereits thematisiert und ist von Westbrook*, S. 89ff., und in Anschluf} an
ihn von Schwienhorst-Schonberger*, S. 68ff., zustimmend beantwortet
worden. Sie sehen sie jedoch in einem anderen Text prisent. Von ihnen
ist die hinsichtlich der Bedeutung umstrittene Formel nagom jinndgém am
Ende von 21,20 im Licht von CH § 116 interpretiert worden, wo eine
stellvertretende Strafe gefordert wird, falls eine aufgrund von Schuld in
Schuldhaft iibergebene Person im Haus des Glaubigers infolge von
Schligen oder anderen MiBhandlungen stirbt; handelt es sich beim Opfer
um einen Sohn, muB der Sohn des Glidubigers getotet werden; ist ein
Sklave betroffen, kann man es bei einer finanziellen Entschidigung
belassen. Westbrook nimmt an, daB es sich in 21,20 um einen in Schuld-
haft gegebenen freien Israeliten handelt und der Gliubiger wie folgt
bestraft werden muB: falls das Opfer ein Midchen ist, die Tochter des
Schuldners, muB der Gldubiger mit dem Tod seiner Tochter bestraft
werden; falls der Schuldner selbst das Opfer ist, mufl der Glaubiger seine
Tat mit dem eigenen Leben einbiiBen, usw.''® Diese Interpretation ist
zwar originell, aber kaum haltbar (s. 5.4.3.4). Nach meiner Uberzeugung
ist der Abschnitt 21,22-25 ein plausibler Zeuge dafiir, dafl eine stellver-
tretende Talion als eine Form der Vergeltung im Bundesbuch besteht.'”

5.5.4.6 Obwohl die Frage der Legitimitdt von Abortus in 21 nicht zur
Debatte steht, wurde die Passage im Laufe der Zeit immer wieder zur
Beurteilung von Abortus provocatus herangezogen (vgl. auch 5.4.4.1). Die
Ubersetzung der LXX hat eine Rolle in der Diskussion um die Frage
gespielt, in welcher Phase der Entwicklung der Embryo als Mensch
betrachtet werden kann. Aus dem AT l4Bt sich nicht entnehmen, wie
freiwilliger Abortus eingestuft wurde. Die Rechtsbestimmungen aus dem
Alten Orient haben mit Ausnahme von MAG § 53 stets Bezug auf
Fruchtabtreibung als Folge eines Ungliicks. Im antiken Altertum betrach-
tete man im allgemeinen Abortus provocatus als moralisch verwerflich.
Die christliche Kirche qualifizierte Abortus provocatus als Mord, eine

"o 7ur stellvertretenden Talion s. auch CH §§ 210, 229f.

"7 Vgl. Daube*, S. 105f, nach dessen Meinung der jetzige Text gegen die Praxis der
stellvertretenden Talion gerichtet ist. Die Talion, Vergeltung des Téters mit gleicher Miinze,
habe den Platz der urspriinglichen stellvertretenden Talion eingenommen.




164 KAPITEL V

Siinde, die den Menschen in die Hélle bringt.''®

5.5.4.7 In Rechtsbestimmungen aus der Umwelt Israels wird wiederholt
der Fall einer unfreiwilligen Fruchtabtreibung als Folge eines durch einen
anderen zugefiigten Schlages behandelt. Eine konkrete Situationsbeschrei-
bung wie in 21,22 (Rauferei) fehlt. Die Frage, ob der StoB vorsitzlich
oder nicht erfolgte, bleibt unberiicksichtigt mit Ausnahme zweier sumeri-
scher Vorschriften, in denen fiir (nicht vorsitzliches) Stoen und (geziel-
tes) Schlagen verschiedene Vergeltungen gefordert werden.'” In der
Regel wird in den Vorschriften ein konkreter Betrag gefordert (s. jedoch
MAG A §§ 50, 52), dessen Hohe vom gesellschaftlichen Status der Frau
abhéngt (im Bundesbuch wird einzig die schwangere freie Frau genannt;
die Sklavin bleibt unberiicksichtigt). Die Vergiitung ist hoher angesetzt,
wenn es sich um die Fruchtabtreibung einer Biirgerin handelt, als wenn
eine Sklavin das Opfer wird usw. (s. LE Il 2>-13’; CH §§ 209-214;
MAG A §§ 21, 50-52; HG §§ 17-18). In MAG A § 21 wird neben einer
GeldbuBe noch eine zusitzliche Strafe genannt: 50 Stockschlige (vgl.
auch § 52) und einen Monat Zwangsarbeit fiir den Konig. In HG §§ 17-
18 wir das Alter des Fétus zum Ausgangspunkt genommen, die Hohe der
Vergiitung festzulegen. Die Vergiitung fiir ein ausgetragenes Kind ist
zweimal so hoch wie fiir einen halbausgetragenen Fotus. Auch wird der
Fall besprochen, da die betreffende Frau daran stirbt. In CH wird einzig
fir das Leben der Tochter eines Biirgers ‘Leben um Leben’ gefordert
(§ 210; vgl. § 230). Fiir Frauen von geringerem Stande ist eine Geldleis-
tung ausreichend (§§ 212, 214). In § 210 wird nicht das Leben des Titers
gefordert, sondern das seiner Tochter (stellvertretende Bestrafung). In LE
III 7-8* hingegen ist der Tod des Titers vorgeschrieben. Dies ist auch in
MAG A § 50 der Fall. In dieser Vorschrift wird auch der Tod des Taters
gefordert, sollte der Ehemann der betroffenen Frau noch keinen Sohn
haben. Stellt es sich heraus, daB der Fétus ein Midchen war, ist eine
Vergiitung ausreichend. Abortus provocatus wird in MAG A § 53 behan-
delt. Die Sanktionen sind streng. Die Frau muB, selbst wenn sie an den
Folgen des Abortus stirbt, gepfihlt werden und darf nicht begraben
werden.'*°

" Fir ausfiihrliche Informationen zur Beurteilung des Abortus in der Antike und der
christlichen Kirche s. Dolger und auch E. Stempflinger, in: HWDA, 1, Sp. 121ff; M. Stol,
Zwangerschap en geboorte bij de Babyloniérs en in de Bijbel, Leiden 1983, S. 13ff; BH.
Stricker, De geboorte van Horus, 111, Leiden 1975, S. 267ff.

"'YOS 128 (§§ 1-2); Ubersetzung in ANET, S. 525b; vgl. z.B. Otto, “Town and Rural
Countryside”, S. 7f.

" 8. ferner (auch zur korperlichen Verstimmelung im allgemeinen) Otto*, Kérperver-
letzungen, S. 251t; ders., “Town and Rural Countryside”, S. 7ff.; Paul*, S. 70ff; Yaron*,
S. 286ff.; Westbrook*, S. 40, 61ff.




EXODUS 21,22-25 165
5.5.5 Ex 21,22-25 und das ius talionis

5.5.5.1 In 21,23-25 wird entsprechend dem ius talionis, dem Prinzip, ‘mit
gleicher Miinze’ heimzuzahlen, Vergeltung gefordert. Ist im buchstib-
lichen Sinn ‘Leben fiir Leben’, ‘Auge um Auge’ usw. gemeint? Josephus
zufolge (4nt., 1V, 278, 280) muBte beim Tod der Frau der Tater hinge-
richtet werden, doch konnte im Falle einer Verletzung auf Wunsch eine
finanzielle Regelung unter den Beteiligten zugestanden werden. In der
rabbinischen Auslegung bezieht sich ‘Auge um Auge’ usw. auf die
Vergiitung des Wertes des Auges usw. in Geld (vgl. TPsJ); der entschei-
dende Punkt ist, ob ‘Leben um Leben’ auch als Vorschrift zur finanziellen
Vergiitung verstanden werden kann (vgl. Mek., III, 67; Raschi). Jacob
hebt hervor, daB einzig die letztere Interpretation die richtige sei
(S. 657ff.). Auch verschiedene neuere Exegeten sind der Ansicht, daB
21,23-25 nicht wortlich verstanden werden miisse, sondern von einer
Vergiitung im Wert des betroffenen Lebens (vgl. 21,30), Auges usw.
handele.'?' Anderer Ansicht sind Criisemann und Schenker*, S. 48ff.
Ihrer Meinung nach bezieht sich 21,23 auf die Hinrichtung des Téters.
Crilsemann betrachtet 21,24f. als Texterweiterung, das Ergebnis einer
Sozialkritik, die sich gegen den MiBbrauch der kasuistischen Rechts-
bestimmungen des Bundesbuches richte und aus dem 8.Jh. stamme; in
jener Zeit, als die Machtigen mittels Geldleistungen in allerlei Féllen zu
einem Vergleich kommen konnten oder die Rechtspflege beeinflufiten,
wurde durch 21,24-25 die Gleichbehandlung von gesellschaftlich Schwa-
chen und Starken propagiert; die Anwendung des ‘Auge um Auge’ usw.
nehme auch den Reichen die Moglichkeit, mit Geldzahlungen einen
Vergleich anzustreben, und wirke zudem praventiv (S. 426; vgl. auch
ders.*, Tora, S. 175fF).

Auch mir scheint es naheliegend, daB 21,23-25 buchstiblich verstanden
werden muBl. MLE. ist der Zusammenhang zwischen 21,22-23 und 21,24~
25 keinesfalls lose, wie Criisemann voraussetzt, sondern hat 21,23-25 eine
spezifische Bedeutung fiir die Frau. Nicht die Vergeltung des Lebens, des
Auges usw. des Titers wird gefordert, sondern das Leben usw. seiner
Frau. Der gleiche Idealismus, der 21,26-27 zugrunde liegt — die MiB-
handlung eines Sklaven oder einer Sklavin stellt einen Grund zur Freilas-
sung dar —, beherrscht auch 21,23-25: grofle Sorgfalt ist beziiglich Leib
und Leben der Frau des Mitbiirgers geboten; wer mit dieser Bestimmung
in Konflikt gerit, soll dies durch den Verlust oder die Verstimmelung
seiner eigenen Frau zu spiiren bekommen. So kehrt das Gleichgewicht

120 g zB. Jingling, S.36; Westbrook, S. 66; Sarna; Schwienhorst-Schonberger*,
S. 100f.




166 KAPITEL V

zwischen den betroffenen Parteien wieder ein; die Vorschrift ist vor allem
préventiv (vgl. Dtn. 19,20) und richtet sich dagegen, daB der kostbarste
Besitz eines Mannes angestastet wird: seine Frau, die ihm Kinder zu
schenken vermag.

Das ius talionis findet sich auch in Lev. 24,18-20; Dtn. 19,21. Inwie-
weit es in der Rechtspraxis durchgefiihrt wurde, ist unklar. Sicher ist, daB
das Talionsprinzip in den wechselseitigen menschlichen Beziehungen eine
wichtige Rollte spielte und noch stets spielt (4,23; 12,29; Jdc. 1,6f;
15,10f; 1 Sam. 15,33; I Reg. 21,19; II Reg. 10,24; Ez. 16,59; Ob. 15f;
Hab. 2,8; Hi. 2,4)'* und Geld in einem ProzeB neben anderen Dingen
oft dasjenige Mittel war und ist, um der Androhung der Talion zu ent-
kommen (vgl. I Reg. 20,39). In der Bergpredigt wollte Jesus die zwar
gerechte, aber auch barbarische Vergeltung von Bosem mit Bésem
durchbrechen (Mt. 5,38f.; vgl. auch Koran 5,45).'%

5.5.5.2 21,23-25 stellt uns vor die Frage nach dem Ort des ius talionis
in der Rechtsentwicklung.'” Der Begriff ius talionis entstammt der
romischen Rechtssprache und bezieht sich dort auf die Vergeltung einer
zugefligten bleibenden Kérperverletzung; dafir wird eine Vergeltung
gefordert, die mit dem zugefiigten Schaden identisch ist; die Moglichkeit
einer finanziellen Regelung ist nicht ausgeschlossen. Gingig war die
Theorie, daB} das ius talionis als Reaktion auf die Praxis der ziigellosen
Rachsucht gedacht war: wegen einer Wunde wird der Titer nicht erschla-
gen (Gen. 4,23f)), sondern ihm wird mit ‘gleicher Milnze’ heimgezahlt; so
sei die Rachsucht eingedimmt und kanalisiert worden; die Einfiihrung
einer finanziellen Vergeltung fir die geschidigte Partei sei der folgende
Schritt in der Rechtsgeschichte gewesen. Eine Pramisse dieser Theorie ist,
daB das ius talionis einen primitiven Charakter trage. Da die iltere
Gesetzgebung im Alten Orient'” sehr wohl eine finanzielle Vergeltung
kennt, nicht aber das ius talionis, wihrend das ius talionis im jiingeren
CH begegnet (s. §§ 196-201, wo es jedoch auf den awilum, den freien
Biirger, beschrinkt bleibt), wird nun die Auffassung vertreten, daB die
Einfithrung des ius talionis als Innovation betrachtet werden miisse. Fiir
den zugefiigten korperlichen Schaden sei das ‘Auge um Auge, Zahn um
Zahn’ eine gerechtere Strafe als die Option einer doch stets etwas will-
kuirlichen finanziellen Vergiitung. Uberdies komme die Talion der Rechts-

" Vgl. N.A. Schuman, Gelijk om gelijk. Verslag en balans van een discussie over
goddelijke vergelding in het Oude Testament, Amsterdam 1993,

'™ Vgl. dazu G.M. Zerbe, Non-Retaliation in Early Jewish and New Testament Texts,
Sheffield 1993.

' S. dazu bes. Jingling, S. 10ff, und zB. Otto, “Geschichte der Talion”, S. 107ff;
ders.*, Ethik, S. 73ff.; Paul*, S. 75ff; Yaron*, S. 26ff.

'3 Zur Ubersicht s. Jungling, S. 6ff.




EXODUS 21,22-25 167

gleichheit zugute: die Reichen und Méchtigen wiirden dadurch abgehalten
werden, die Schwicheren zu miBhandeln, wenn das Zufiigen einer Verlet-
zung nicht mit Geld vergiitet werden kann.

Ob das ius talionis im CH tatséchlich eine Neuheit ist, ist nicht unum-
stritten. Jiingling betrachtet es als uraltes Relikt einer altertiimlichen
Rechtsauffassung (S. 14). Inwieweit die Talion, wie sie in 21,23-25
gefordert wird, in der Rechtspraxis angewandt wurde, ist aufgrund man-
gelnder Fakten nicht zu bestimmen. Wohl kann festgehalten werden, daf3
im Bundesbuch, vorsitzlicher Mord ausgeklammert (s. 21,12-14) —
Todesstrafe fiir Mord ist iibrigens keine Talion im strikten Sinne (s.0.) —,
eine starkes Bestreben anzutreffen ist, den angerichteten Schaden durch
Kompensation, oft mit talionsartigem Charakter, zu regeln (s. bes. 21,33-
22,16). Dem kann noch hinzugefiigt werden, dafl die Verstiimmelungs-
strafe im AT einen untergeordneten Platz einnimmt (vgl. Dtn. 25,12 und
s. auch Prov. 30,17).'*® Alles in allem betrachtet ist es unumgénglich,
etwas griindlicher auf den Ort und die Funktion von 21,23-25 einzugehen.

5.5.5.3 ‘ason zielt (s. 5.5.4.3) m.E. auf einen Unfall mit tddlichem
Ausgang ab. Bei dieser Entscheidung mull das Verhiltnis von 21,22-23 zu
21,24-25 ndher betrachtet werden. 21,23 schlieBt sich gut an 21,22 an:
hier wird die Mdglichkeit erortert, daff die Frau den Verletzungen erliegt,
die ihr bei der Rauferei zugefiigt wurden. Im Anschluff an 21,23 wird
eine Reihe von Verletzungen genannt, die nicht alle zu der geschilderten
Situation passen (z.B. ‘Brandmal’). Die Tatsache, daB verschiedene
Verwundungen aufgez#hlt werden, u.a. leichte (‘ein Zahn’), hat dazu
gefiihrt, daB 'asén mit ‘andere, weitere Verletzungen’ iibersetzt wurde (in
21,22 neben der Fruchtabtreibung).'”” ‘dsén ist ein umstrittener Begriff.
Westbrook meint sogar, daf mit 'dsén ein von einem nicht bekannten
Titer verursachter Schaden gemeint sei (S. 56f.). Dieser Ansicht wurde
von Osumi*, S. 113f., und Schwienhorst-Schonberger*, S. 89ff., 117f,
widersprochen; letzterer vertritt die Auffassung, dal ‘asén nicht nur den
todlichen, sondern auch den nicht tédlichen Schaden meine. So auch
Schenker*, S. 43. Doch ist dies im Lichte der Verwendung dieses Be-
griffs in Genesis wenig wahrscheinlich.'*

Zuweilen wird die Auffassung vertreten, dal 21,23-25 urspriinglich
nach 21,19 angeordnet war und die Talionsregel eigentlich auf die
streitenden Minner anzuwenden war, wenn diese sich Verletzungen
zuzogen, nicht aber auf die schwangere Frau, die in ein Handgemenge

1% g daneben z.B. CH §§ 192-195, 218, 226, 253; MAG §§ 4, 5, 8, 9 und s. G. Ries,
RILA, VI, S. 173-178.

127 ¢ 7 B. NV: ‘zonder ander letsel’; NEB: ‘no further hurt’.

'*® Vgl. Otto, “Town and Rural Countryside”, S. 15.




168 KAPITEL V

geriet. Als Verwundung pafit ‘Brandmal’ jedoch ebensowenig zu einem
Handgemenge von Minnern. Ubrigens wire die Talion hier keine adiqua-
te Strafe, wenn von einer gemeinsamen Schuld die Rede ist, wie dies so
oft bei einer Rauferei der Fall ist. 21,23-25 gehort zu 21,22, wobei 21,23
sich 21,22 anschlieft.

Ex 21,22-23 148t noch einige Fragen offen: wie muB verfahren werden,
wenn sich die Frau Verwundungen zugezogen hat? Um diese Frage zu
beantworten, wurde im Anschlu an die Formulierung von 21,23b von
einer bereits existierenden, stereotypen Reihe Gebrauch gemacht. In
diesem Zusammenhang ist zu erwigen, ob 21,23-25 eine spitere Zu-
fugung, d.h. eine ndhere Entfaltung zu 21,22 ist, oder 21,24-25 eine
spitere Zufiigung, d.h. eine Entfaltung zu 21,22-23 ist.'"” Wie dem auch
sei, 21,24-25 kann nicht so einfach aus dem vorliegenden Text herausge-
nommen werden, sondern ist mit 21,26-27 verbunden. Auge und Zahn
sind auch dort Beispiele, obgleich nicht in einer Talionsvorschrift. Was
21,23-25 angeht, muB m.E. beriicksichtigt werden, daB die Talionsregel
im Bundesbuch nicht als allgemeine Regel prisentiert wird, sondern in
einem speziellen Fall angewandt wird auf die bei einer Rauferei verwun-
dete Frau, d.h. einer Person, die einem anderen, ihrem Ehemann, zu-
gehort.

5.6 MIBHANDLUNG EINES SKLAVEN ODER EINER SKLAVIN MIT DARAUS
RESULTIERENDEM BLEIBENDEM KORPERSCHADEN (21,26-27)

5.6.1 Ubersetzung

21,26  ‘Aber wenn jemand seinen Sklaven oder seine Sklavin so auf das
Auge schldgt, daf8 er ihm die Sehkraft raubt, dann muf er ihn als Ver-
giitung fiir sein Auge als freien Menschen ziehen lassen.

27 Sogar wenn er seinem Sklaven oder seiner Sklavin einen Zahn
ausschldgt, muf3 er ihn als Vergiitung fiir seinen Zahn als freien Menschen
ziehen lassen'.

5.6.2 Exegetische Anmerkungen

21,26 w'ki usw., s. 21,20; ein Schlaggegenstand wird nicht genannt, so daB
offensichtlich das Schlagen mit der bloBen Hand oder Faust gemeint ist. In der
LXX werden zur Bezeichnung der Sklaven die Begriffe oikétng und Bepémonve
(Haussklaven) gebraucht; in 21,20 hingegen mehr der allgemeine Begriff maic und
nodiokn (s. auch 21,32). ‘gjin, s. 21,24. ’6, ‘oder’, s. 21,4. sht pi., ‘verderben’

' Zu dieser Frage s. Schwienhorst-Schinberger*, S. 80fF, 116ff.




EXODUS 21,26-27 169

(vgl. THAT, 11, Sp. 891ff.; ThWAT, VII, Sp. 1233ft.), gemeint ist, dal der Schlag
Blindheit verursacht; so explizit LXX, TPsJ (vgl. Mek., III, 70); vgl. auch Vulg.:
et luscos eos fecerit, ‘und ihn eindugig macht’; s. aber Pesch.: wnsrijh, ‘und er es
verwundet’. Blindheit war eine der meistverbreitetsten Leiden im Alten Vorderen
Orient. Sie konnte durch verschiedene Ursachen entstehen, so auch durch absicht-
liche Verstimmelung (z.B. Jdc. 16,21; II Reg. 25,7) und MiBhandlung. Die
Vorschriften bieten dem Blinden einige Beschirmung (Lev. 19,14; Dtn. 27,18).
Ihre Existenz war wenig beneidenswert (Mk. 10,46; Lk. 6,39; vgl. die Bildrede in
Dtn. 28,29; Jes. 59,10; Zeph. 1,17). Ihre gesellschaftlichen Moglichkeiten waren
stark eingeschrinkt (vgl. Lev. 21,18). Blinde sind vornehmlich auf Wohltitigkeit
angewiesen (Hi. 29,15). Vgl. zB. BHH, 1, Sp. 256ff.; IDB, 1, S. 448f. lahof3i, s.
21,2. j*$all'hcennii, das Suffix bezieht sich wie das Suffix des folgenden ‘énd auf
den Sklaven, hat aber auch Bezug auf die Sklavin. In der LXX ist hier und in
21,27 ad sensum iibersetzt mit der Verwendung von abtodg bzw. abtav (vgl.
auch Vulg.). Zu §lh pi., ‘freilassen’, “loslassen’ (21,26f.; vgl. auch 22.4; 23,27f.),
s. THAT, 11, Sp. 909ff.; ThWAT, VIII, Sp. 846ff. Vgl. auch die Verwendung von
§lh qal, ‘senden’, in 23,20, und von §/h + jad, ‘sich vergreifen an’, in 22,7.10.

21,27 w*’im (s. 4.2.1) wird nach w'i gebraucht zur Einleitung der Beschreibung
einer besonderen Situation. In diesem Fall beschreibt es nicht eine Situation, in
der die mit w*ki eingeleitete Vorschrift nicht gilt, sondern eine Situation, in der sie
auch ausgefiihrt werden muBl. mp/ (s. 21,18), hier im hi. mit der Bedeutung
‘ausschlagen’ (vgl. Ez. 39.,3). Die Vershilfte 21,27b ist parallel zu 21,26b
konstruiert, 21,27a allerdings nicht ganz parallel zu 21,26a; hinzugedacht muB
werden: ‘wenn jemand so schlégt, daB der Zahn (aus dem Mund) herausfillt’.

5.6.3 Kommentar

Wieder (vgl. 21,2-11.20-21) wird die Behandlung von Sklaven themati-
siert. Ebensowie in 21,20-21 gilt die Vorschrift sowohl fiir den Sklaven
als auch fiir die Sklavin. Auch das Thema MiBhandlung wird wieder zur
Sprache gebracht. Nun geht es um eine MiBhandlung, die zu einem
bleibenden Korperschaden fiihrt. Um welche Sklaven geht es? Dieselben
Ansichten, wie sie in bezug auf 21,20-21 vorgetragen wurden, werden
auch in bezug auf 21,26-27 vertreten. Auch hier werden in TPsJ Sklave
und Sklavin durch das Adjektiv ‘kanaanitisch’ deutlich als Nicht-Israeliten
charakterisiert (vgl. Mek., III, 170; Raschi und s. 2.4.10). Auch hier
werden sie von u.a. Westbrook*, S. 101, und Schwienhorst-Schonberger*,
S. 48, 61ff., 74ff., als israelitische Schuldsklaven betrachtet. M.E. besteht
auch in diesem Fall kein Grund, ausschlieBlich an auslindische Sklaven
zu denken.

Vorausgesetzt wird, dal ein Herr das Recht besitzt, seine Sklaven hand-
greiflich zu ermahnen, aber sich grober Gewalt enthalten muB (s. 5.4.3.2).
Macht er sich daran schuldig, dann verliert er das Besitzrecht auf den




170 KAPITEL V

Sklaven. Gem#B Westbrook*, S. 101, und Schwienhorst-Schonberger*,
S. 75, 78, die den betreffenden Sklaven als Schuldsklaven interpretieren,
der sich im Hause seines Glaubigers authilt, impliziert die Freilassung,
daBl der Glaubiger sein Recht auf Zuriickerstattung der Schuld verliert.

21,26-27 ist im AnschluB an 21,23-25 formuliert. Man beachte den
Gebrauch von tahat (s. 21,23) und der Terme ‘Auge’ und ‘Zahn’. Warum
werden gerade diese Korperteile erwihnt und keine anderen? Vielleicht
deshalb, weil eine Bestrafung eines Sklaven oft dadurch erfolgte, dafl man
ihm ins Gesicht schlug, so daB leicht eine Augenverletzung oder ein
Zahnausfall die Folge sein konnte. Das blinde Auge oder der ausgeschla-
gene Zahn werden sicher auch exemplarische Bedeutung haben'® und
bezeichnen eine bleibende schwere bzw. eine geringe Korperverletzung,
Die Zielsetzung von 21,26-27 ist daher folgende: in allen Fillen einer
sichtbaren bleibenden Kdorperverletzung muB ein Sklave freigelassen
werden.

Am Rande sei gesagt: eine unsichtbare schwere Verletzung fiihrt zum
Tod (21,20-21) oder resultiert in allm#hlicher Wiederherstellung. Arme
und Beine, die ‘Werkzeuge’ eines Sklaven, werden nicht das direkte
Strafobjekt gewesen sein. Sollte ein Herr diese Korperteile schlagen, hitte
er sich selbst geschadigt.

Die Talio (21,23-25) ist nur auf freie Biirger anwendbar, nicht aber auf
Sklaven (vgl. z.B. Schenker*, S. 59ff., und s. CH §§ 196-203). Diese
kommt seinem Herrn zu, der das Recht besitzt, ihn zu kasteien, aber sich
nicht einer Mifhandlung schuldig zu machen. Selbst aufgrund einer recht
unscheinbaren Verstimmelung lduft er Gefahr, sich selbst zu schidigen,
da eine Kompensation fiir einen bleibenden Schaden in Form einer
Freilassung von ihm gefordert wird. Sein Besitz verringert sich um den
Preis eines Sklaven.

21,26-27 finden keine Parallele in den Gesetzestexten des Alten Orients.
Dort ist nur die Rede von einer Schadensvergiitung, die jemand fiir eine
sichtbare Korperverletzung, die er einem Sklaven eines anderen (Besitz)
zugefiigt hat, leisten muB (CH § 199; HG §§ 8, 12, 14, 16; vgl. Cardinelli
[s. 4.1.1], S. 69ft., 129ff; Paul*, S. 78).

" Vgl. Mek., III, 70ff; Raschi; Ibn Esra und etwas anders T. Abusch, HR 26 (1986),
S. 146f.




EXODUS 21,28-32 171

5.7 TODLICHE VERLETZUNG DURCH EIN STOBIGES RIND (21,28-32)
5.7.1 Literatur

F.C. Fensham, “Liability of Animals in Biblical and Ancient Near Eastern
Law”, JNWSL 14 (1988), S. 85-90; B.S. Jackson, “The Goring Ox”, in:
ders., Essays in Jewish and Comparative Legal History, Leiden 1975,
S. 108-152; Malul (s. 2.1), S. 113ff,; Otto*, Wandel, S.25f.; ders.*,
Rechtsgeschichte, S. 123ff., 137ff.; ders.*, Kérperverletzungen, S. 147ff.;
Paul*, S. 78ff.; Schenker*, S. 6lff.; Schwienhorst-Schonberger*,
S. 129ff.; A. van Selms, “The Goring Ox in Babylonian and Biblical
Law”, ArOr 18 (1959), S. 321-330; Westbrook*, S. 40, 60f., 68, 83ff.;
R. Yaron, “The Goring Ox in Near Eastern Laws”, in: Jewish Law in
Ancient and Modern Israel, New York 1971, S. 50-60; ders.*, S. 291ff.

5.7.2 Ubersetzung

21,28  ‘Und wenn ein Rind einen Mann oder eine Frau so hart stift,
daf} er stirbt, dann muf3 das Rind ohne Pardon gesteinigt werden. Dessen
Fleisch darf nicht gegessen werden, und der Besitzer des Rindes geht frei
aus.

29 Falls aber das Rind vorher schon die Neigung zu stoflen hatte und
sein Besitzer darauf aufmerksam gemacht wurde, er aber dessen ungeach-
tet nicht acht haben wollte, ja, wenn es dann einen Mann oder eine Frau
totet, dann muf} das Rind gesteinigt werden und muf3 auch dessen Besitzer
zu Tode gebracht werden.

30 Falls ihm (dem Besitzer des Rindes) ein Losegeld auferlegt wird,
dann mufi er als Losepreis fiir sein Leben den vollen Betrag, der ihm
auferlegt wird, bezahlen.

31 Wenn es einen Jungen stoft oder ein Mddchen stifit, dann muf3 er
ebenfalls entsprechend dieser Vorschrift behandelt werden.

32 Falls das Rind einen Sklaven oder eine Sklavin stifft, dann muf er
(der Besitzer des Rindes) dreiffig Schekel Silber seinem (d.h. des Sklaven)
Herrn zahlen, und das Rind muf} gesteinigt werden’.

5.7.3 Exegetische Anmerkungen

21,28 Die Vorschrift handelt von einem stéBigen Rind. Wie von selbst taucht die
Frage auf, was ist, wenn nun ein anderes Tier die todliche Verletzung verursacht
und die Verletzung nicht durch StoBen, sondern z.B. durch Treten oder Beifien
entsteht? Im Sam.Pent. hat die Vorschrift einen allgemeinen Charakter erhalten,
indem §dr, ‘Rind’ durch 4 kol b°hémd, ‘oder welches Stiick Vieh auch immer’,




172 KAPITEL V

ergdnzt wurde und §6r im folgenden durch b*hemd (s. 22,9) ersetzt wurde
(21,28.29.32) und indem ferner anstelle des spezifischen ngh das allgemeinere nkh
hi. (s. 5.0) verwandt wurde (s. 21,28.31.32; vgl. Fishbane*, S. 170; Sanderson*,
S. 80f.). Auch in z.B. Mek., III, 74ff., ist der Vorschrift ein allgemeiner Charakter
verlichen worden (vgl. Raschi). §ér (s. ThWAT, VIII, Sp. 1199ff.), wird verwandt
zur Bezeichnung eines Exemplars des GroBviehs, ungeachtet Geschlecht (z.B.
34,19: ‘Kuh’) oder Alter (vgl. 22,29); s. 21,28(3x).29(2x).32(2x).33.35(3x).
36(3x).37(2x); 22,3.8.9.29; 23,4.12. Ein st6Biges Rind braucht kein Stier zu sein.
Auch eine Kuh kann ungefiigig sein (vgl. Hos. 4,16). ‘Rind’ wird wiederholt in
Kombination mit seeh, *Stiick Kleinvieh’, (21,37; 34,19) oder mit A°mér, ‘Esel’,
(21,33; 22,3.8.9; 23,4.12) oder mit beiden (22,3.8.9) gebraucht.

ngh (11x AT), ‘stoBen’ (im qal nur in Ex. 21,28.31[2x].32); fiir das Adjektiv
naggah, ‘stoBig’, s. 21,29.36. Gemeint ist das StoBen mit den Hornern (vgl.
LXX), das auf die Hérner nehmen oder zu Boden stoBen. ’et-’i§ usw., unbe-
stimmt, aber doch geht die Nota accusativi (Ges-K § 117d; Joiion § 125h) voran,
gemeint ist der freie israelitische Mann und die freie israelitische Frau (vgl. 21,32
und s. 21,3). ', ‘oder’, s. 21,4. wamet, ‘er stirbt’, s. 5.0. saqdl jissagel, ‘muB er
ohne Pardon gesteinigt werden’, Inf. abs. + Impf. ni. (vgl. z.B. Ges-K § 113n;
Joilon § 123e) von sgl, ‘steinigen’, wird sowohl mit dem Menschen (z.B. 8,22;
17,14; 19,13) als auch dem Tier (21,28.29.32) als Objekt gebraucht. Steinigung ist
die fir das AT charakteristische Todesstrafe. Es muB unterschieden werden
zwischen der Steinigung als Form des Lynchens, wobei auBlerhalb der offiziellen
Rechtsprozedur an einer Person (durch die Volksmasse) die Todesstrafe vollzogen
wird (z.B. 17,14; | Sam. 30,6; I Reg. 12,18), und der Steinigung als letzter Hand-
lung einer offiziellen Rechtsprozedur (s. z.B. 19,13; 21,28f.32; I Reg. 21,10.13).
Steinigung war u.a. die Strafe, wenn man sich an der Gemeinschaft vergriff (Dtn.
21,18ff.; 22,22ff.; vgl. Ex. 21,28£.32). Durch die Steinigung wird der Betreffende
aus der Gemeinschaft gestoBen. Vgl. z.B. BHH, II1, Sp. 1861f. IDB, 1V, S. 447,
ThWAT, V, Sp. 945ff.; Boecker*, S. 31f.

'kl (s. THAT, 1, Sp. 138ff.; ThWAT, 1, Sp. 252ff.), ‘essen’, wird im Bundesbuch
sowohl mit dem Menschen (22,30; 23,11.15) als auch dem Tier (23,11) als
Subjekt verwandt und des weiteren im iibertragenen Sinne mit ‘Feuer’ als Subjekt
mit der Bedeutung ‘verbrennen’, ‘verzehren’ (22,5 ni.). jé'akel, ‘darf gegessen
weden’, unpersonliches Passivum mit Objekt (b‘sard), s. Ges-K § 121b; Joiion
§ 128b. basar (s. THAT, 1, Sp. 376ff.; ThWAT, 1, Sp. 850ff.), ‘Fleisch’, begegnet
sowohl im Hinblick auf den Menschen (z.B. 4,7; 28,42; 30,32) als auch auf das
Tier; im Bundesbuch (21,18; 22,30) nur in letztem Sinn. Das Fleisch von Tieren
machte, wenn auch nur in geringem MaB, einen Bestandteil des Nahrungspaketes
des Israeliten aus (der Durchschnitts-Israelit aB Fleisch nur bei besonderen
Gelegenheiten). Das rohe Fleisch wurde vor dem Verzehr durch Kochen oder
Braten zubereitet (vgl. z.B. AuS, 1V, S. 33f., 110ff,, 136f. uv.a.; Forbes*, III, S.
50ff.). Ein gesteinigtes Tier ist nicht rituell geschlachtet worden und darf allein
schon aus diesem Grund nicht verzehrt werden (vgl. 22,30). Darum haben frithe
juidische Ausleger nach Griinden fiir die explizite Erwahnung des Verbots gesucht
und gefolgert, daB das Tier auch nicht gegessen werden durfte, wenn es ge-
schlachtet wird, nachdem das Urteil gefillt aber noch nicht vollzogen war (Mek.,




EXODUS 21,28-32 173

ITI, 78; Raschi; vgl. auch TPsJ). In der rabbinischen Auslegung wird hervorgeho-
ben, daB der Besitzer tiberhaupt keinen Vorteil vom Tier haben darf; auch das Fell
darf er nicht gebrauchen (Mek., II1, 79f.). Zu ba‘al, ‘Besitzer’, s. 21,3.

nagi, Adjektiv, ‘ungestraft’ (21,28), ‘unschuldig’ (23,7), von der Wurzel ngh
(21,19). Sam.Pent.: ngj’; gemeint ist: dann darf keine Strafe oder Vergiitung
gefordert werden; der Schaden besteht fiir den Besitzer im Verlust des Tieres; zu
Unrecht nennt Ehrlich den Verlust eine Bufie; TPsJ: ‘frei von Todesstrafe und
ebenfalls davon, den Preis fiir den Sklaven oder die Sklavin zu bezahlen’ (vgl.
21,32 und s. Mek., III, 81f).

21,29 Neben 21,29 s. 21,26. mitmaol Silsom (vgl. Joiion § 17a, 102b; Meyer
§ 29.1; 41.6), ‘gestern (und) vorgestern’ (vgl. Brockelmann § 128), ‘zuvor’,
‘vorher’ (auch 21,36). ‘wd (s. THAT, 11, Sp. 209ff.; ThWAT, V, Sp. 1107ff.), das
hdufig im hi. erscheint (hier im ho.), ist wahrscheinlich ein denominatives Verb
von ‘éd, ‘Zeuge’ (s. 22,12), und kommt mit unterschiedlichen Bedeutungen vor,
wie ‘darauf weisen’, ‘zurechtweisen’ (vgl. z.B. Gen. 43,3; Dtn. 8,18; 32,46).
w*hii ‘ad, zur Umschreibung eines unbestimmten Subjekts (KoSynt § 324a); vgl.
LXX: Subjekt ist (unbestimmt) *sie’. In TPsJ wird die Anzahl der Warnungen auf
drei festgelegt (vgl. Mek., 11, 83; Raschi).

Smr (vgl. THAT, 11, Sp. 982ff.; ThWAT, VIII, Sp. 280ff.) wird im Bundesbuch
im qal verwandt fiir *aufpassen’, ‘bewachen’, ‘bewahren’ von Tieren (21,29.36;
22,9), Dingen (22,6), Menschen (im Sinne von ‘beschirmen’ [23,20; vgl. zB.
Gen. 28,15.20; Num. 6,24]) und fiir das in Ehre halten von Festtagen (23,15; vgl.
z.B. 12,17; 34,18); im ni. begegnet das Verb mit der Bedeutung ‘aufpassen vor’,
‘sich hiiten vor’, ‘Achtung entgegenbringen’ (23,13 [+ b).21 [+ min]; vgl. z.B.
Dtn. 24,8; II Sam. 20,10; Jer. 9,3). yism‘raenni, LXX: ked puf) &davion adtév (so
auch 21,36), ‘und er es nicht einsperrte’ (vgl. Vulg.: nec reclusit eum; 21,36: et
non custodivit eum); fiir die Ansicht, daB die LXX hier der Lesart ya§mideennii
folge und eine halachische Interpretation reprisentiere mit der Intention: ein
stoBiges Rind muf} aus dem Weg geridumt werden (vgl. Mek., 111, 84), s. Frankel*,
S. 93; Prijs*, S. 57f. So betrachtet Jackson, S. 121ff., ya§midennii hier und in
21,36 als richtige Lesart: der Mann wurde gewarnt, hat aber das Tier nicht
getotet. w'hemit, “und es (das Rind) tétet’, in TO, TPs], TNf, Pesch., SamT wird
fir die Ubersetzung von mwe, ‘tSten’, auch am Schlub des Verses, das Verb qtl
verwendet. w'gam (vgl. auch 21,35), ‘und auch’, zur Bezeichnung einer Zu-
fugung "'

Jiimat, ‘er muB zu Tode gebracht werden’, Sing. beim Subjekt (b ‘aldw) im
Plur. (Brockelmann § 50f; Jotion § 150f). In TPsJ wird der Tod naher bezeichnet
als Tod, der tiber den Betreffenden gebracht werden soll: mn §mj’, ‘vom Himmel
her’; im Unterschied zum direkten Mdérder (vgl. Num. 35,21) wird der Schuldige
von Gott bestraft (vgl. Mek., 111, 80f., 85; Raschi; Nachmanides). Nach Frankel*,
S. 93, verbirgt sich hinter der LXX-Lesung mpooanoBaveiton die halachische
Interpretation. Bei jimat denkt u.a. Schwienhorst-Schonberger*, S. 138f., an den

"' S. dazu C.HJ. van der Merwe, The Old Hebrew Particle gam, St. Ottilien 1990.




174 KAPITEL V

Vollzug der Blutrache durch die Familie des Opfers (s. aber 21,12.14).

21,30 'im, LXX: éav 8&; vgl. Pesch., Vulg. In TO ist kofeer (s.u. 5.7.4.3) iiber-
setzt mit mmwn, ‘Geld’; in TPsJ mit gns' dmmwn', ‘Geldstrafe’ (vgl. TNf, FT#,
Pesch.). §jt, s. 21,22. ntn, ‘bezahlen’, s. 21,4. pidjon, ‘Losepreis’, Derivat von pdh
(s. 21,8). Durch das Darbieten einer Gegenleistung, das Bezahlen einer Ablose-
summe, wird der Betroffene von der verhingnisvollen Schuld erlost. nefes,
‘Leben’, s. 21,23,

Wer bestimmt die Hohe des Losegeldes? Die geschidigte Partei, die Familie
(vgl. 21,22)? Die frithen Ausleger glaubten, dal nicht allein das Urteil iiber das
Rind und dessen Besitzer (vgl. Mek., III, 85), sondern auch die Festlegung des
Losepreises dem Gericht oblag; in TO wird ‘auflegen’ 2x mit dem Plur. gebraucht
(vgl. Pesch.); in der LXX und TPs] wird am SchluB des Verses der Plur. ge-
braucht, in TPsJ mit dem Subjekt ‘der Sanhedrin Israels’ (vgl. Mek., III, 86;
Raschi). Auch moderne Ausleger glauben, daB das Gericht, die Autorititen, eine
Rolle bei der Festlegung und Einforderung des Losegeldes spielten (z.B. Cassuto,
Hyatt, Schenker*, S. 65). Der Text sagt hieriiber nichts.

Wie wird die Hohe des Preises festgelegt? Mek., III, 86, bietet zwei Interpreta-
tionen: aufgrund des Wertes, den der Umgekommene oder den die verantwortliche
Person hatte (vgl. Raschi). kdfeer ist (s.u.) das Losegeld fiir das verwirkte Leben
und somit zugleich Entschidigung.

Brin (s. 2.1), S. 64ff.; ders.*, S. 28ff., betrachtet 21,30 als Texterweiterung.

21,31 Das erste ‘6 (s. 21,4) erfiillt zugleich die Funktion von 'im (vgl. 21,32 und
s. LXX), s. 21,36 und vgl. Brockelmann § 136a; Williams § 443. Das Subjekt,
d.h. das Rind, wird explizit in TO, TPsl] genannt. Zur Vokalisation des ersten
Jjiggah s. Ges-K § 1291 Anm. 1. Gemeint ist: so hart stoen, daB daraufhin der
Tod eintritt (vgl. 21,28a.29b). jiggah wird nicht wiederholt in LXX (vgl. auch
Sam.Pent. und Vulg.); vgl. 21,32MT. ‘Jungen oder Médchen’ (s. 21,4), gemeint
sind die Kinder des freien Isracliten;'* TNf: br dkr und brh ngbh (vgl. PT?),
‘ein ménnliches Kind’, ‘ein weibliches Kind’; in TO, TPsJ werden die Kinder
deutlich als Sohn Israels und Tochter Israels bezeichnet (vgl. auch TNf). In Mek.,
ITI, 88, wird die Frage aufgeworfen, ob die Regel auch fiir Proselyten gelte.
mispat, ‘Vorschrift’ (s. 21,1), gemeint sind die Regeln, die in 21,28-30 formuliert
wurden. ‘§h ni., ‘behandelt werden’ (s. 20,23), zur Umschreibung des unpersonli-
chen Subjekts; vgl. LXX: Subjekt ist (unbestimmt) ‘sie’ (vgl. SchluB 21,30).
Bezieht sich /6 auf das Rind oder auf dessen Besitzer? Offensichtlich ist letzteres
gemeint, aber die Urteilsvollstreckung am Rind impliziert.

21,32 Zur Wortfolge in 21,32a s. z.B. Joiion § 1550; Brockelmann § 122h.
Jiggah, gemeint ist, daf der Betreffende so gestoBen wird, daB er stirbt (vgl.
21,28.29). Fiir Sklave und Sklavin werden in der LXX die gleichen Begriffe

12 Sprinkle*, S. 109, bezieht ohne ausreichende Argumentation die Begriffe nicht auf
Kinder, sondern auf die ‘freeborn members of the household regardless of age’.




EXODUS 21,28-32 175

verwendet wie in 21,20 (s. zu 21,26). ‘dreifig (s. Houtman*, Exodus, I, S. 63)
Schekel’ ist Apposition zu ‘Silber’ (s. 21,11); vgl. Il Sam. 24,24. §galim,
‘Schekel’, ist Plur. von §eqeel, Gewicht, Wert-Einheit. Mit gewissem Vorbehalt
14Bt sich sagen, daB ein Schekel dem Gewicht von ca. 11,5 Gramm entsprach (s.
z.B. BHH, 11, Sp. 1166f; III, Sp. 1928; BRL, S. 93f.; IDB, IV, S. 830ff.). In ver-
schiedenen alten Ubersetzungen finden sich transkulturelle Angaben; LXX:
Didrachmen; Symm: Staters; TO: Selas; Pesch.: ‘stjrjn. Das Suffix von /a 'dondw
(vgl. 21,4) bezieht sich nur auf Sklave, hat aber auch Bezug auf Sklavin (vgl.
21,26b.27b); LXX: ‘ihrem (Plur.) Herm’; Vulg.: ‘dem Herrn’.

Um welche Art von Sklaven handelt es sich? Zu dieser Frage s. 21,20f.26f.
Auch hier werden Sklave und Sklavin in TPs] durch das Adjektiv ‘kanaanitisch’
ausdriicklich als Nichtisraeliten charakterisiert (vgl. Mek., III, 89; Raschi).
Schwienhorst-Schénberger*, S. 62, 142, 158, ist der Uberzeugung, daB in 21,32
im Unterschied zu 21,20f.26f. keine Schuldsklaven gemeint sind, sondern echte
Sklaven, d.h. Sklaven im eigentlichen Sinn (vgl. auch Cardinelli [s. 4.1.1],
S. 265).

M.E. besteht auch hier kein Grund zur Annahme, daB es sich nur um auslindi-
sche (echte) Sklaven handelt. Der Umstand, daB der Sklave oder die Sklavin hier
lediglich als Besitz gesehen wird, stellt kein Argument fiir die Annahme dar, es
handle sich deshalb um keinen israelitischen Schuldsklaven. Man darf den
besonderen Charakter der Vorschrift nicht iibersehen. Nicht das Verhiltnis Herr-
Sklave, nicht die Ethik der Sklavenhaltung steht zur Debatte — deshalb findet sich
auch nicht das Element ‘der Sklave ist auch ein Mensch® —, sondern das Verhilt-
nis zweier freier Biirger, von denen einer dem anderen einen wirtschaftlichen
Schaden zugefiigt hat. Daher wird die Frage rein unter dem Gesichtspunkt des
wirtschaftlichen Wertes des Sklaven betrachtet.

Ebenso wie im Falle einer Mihandlung (vgl. 21,20f.26f.) wird der Sklave und
die Sklavin anders behandelt als der freie Biirger. Deren gesellschaftlicher Status
— sie sind Besitz — bestimmt die Vorschriften iiber sie.

5.7.4 Kommentar

5.7.4.1 Die korperliche Integritdt eines Menschen wird nicht bloB von
seiten eines Mitmenschen bedroht, sondern sie kann auch durch Zutun
eines Tieres gefdhrdet sein. Wenn es sich um ein wildes Raubtier handelt,
dann steht der Mensch dem machtlos gegeniiber, und niemand kann im
Schadensfall haftbar gemacht werden (Gen. 37,33; 44,28; Jer. 15,3;
Hos. 13,8). Anders verhilt es sich, wenn ein Haustier, also ein Tier, das
jemandes Eigentum ist, einen Menschen verletzt. Dann erhebt sich die
Frage, ob das Ungliick nicht hitte verhindert werden kénnen und ob den
Besitzer des Tieres eine Schuld trifft oder nicht. Von solchen Problemstel-
lungen handelt 21,28-32, der Kasus vom stdBigen Rind, das einem
Menschen eine solch schwere Verwundung zufiigt, dal er daran stirbt.
21,28 beinhaltet die allgemeine Regel: wenn ein Rind toll wird und
einen freien Biirger, sei es einen Mann oder eine Frau, zu Tode stéBt,




176 KAPITEL V

dann ist es eine Frage von hoherer Gewalt. Der Besitzer kann hierfiir
nicht verantwortlich gemacht werden. Das Tier muf3 getétet werden, um
weiteres Unheil zu vermeiden.

In 21,29-32 wird naher auf den Kasus eingegangen, wobei u.a. Situatio-
nen besprochen werden, in denen die Regel von 21,28 nicht applizierbar
ist. Dies ist z.B. der Fall, wenn der Verursacher der todlichen Verletzung
einem sorglosen und nachldssigen Besitzer gehort, der ganz gut weil}, daf
sein Rind bosartig ist, und doch nicht gut auf es acht hat. Solch ein Mann
darf nicht frei ausgehen. IThm kann grobe Fahrldssigkeit vorgeworfen
werden (vgl. 21,33-34.36). Das Rind mul} getitet werden, aber auch der
Eigentiimer ist des Todes schuldig (21,29). Durch seine grobe Fahrlissig-
keit zieht er die gleiche Strafe auf sich, die auch den vorsitzlichen
Totschlager trifft (vgl. 21,12).

Damit braucht die Angelegenheit noch nicht erledigt zu sein. Der
geschidigten Familie wird die Mdoglichkeit offeriert, Gnade vor Recht
ergehen zu lassen, sei es, weil man wirklich Anteilnahme mit dem
Schicksal des Schuldigen hat, sei es, weil man daraus Kapital schlagen
kann durch die Kompensation des erlittenen Verlustes, die mittels einer
materiellen Vergiitung geleistet wird. Die Familie des Opfers kann ihr
Einverstindnis fiir einen Freikauf geben, d.h. fiir eine Schadenersatz-
leistung (21,30). In diesem Falle mufl der Besitzer des Rindes einen
betrichtlichen finanziellen Aderlal hinnehmen, behilt aber sein Leben.

In 21,28-30 ist das Opfer ein freier Mann oder eine freie Frau, d.h. eine
erwachsene Person. Man kann die Frage aufwerfen, wie gehandelt werden
muf}, wenn das Opfer ein Kind ist, d.h. eine Person, die unter die Auto-
ritdt des Vater fillt und ihm angehort, und wie zu handeln ist, wenn das
Opfer ein Unfreier ist, d.h. ein Mensch, der der Besitz eines anderen ist.
Hierauf antwortet 21,31-32. Die Vorschrift fiir den Erwachsenen gilt auch
fiir die Kinder eines freien Israeliten. Tétet das Rind eines nachldssigen
Eigentiimers einen Sklaven oder eine Sklavin, dann geniigt es, wenn der
Besitzer des Rindes den geschidigten Sklavenhalter mit einer finanziellen
Vergiitung entschédigt.

Noch andere Fragen konnten gestellt werden. Der Kasus bezieht sich
auf ein Rind, das jemanden tétet; aber was ist zu tun, wenn jemand durch
solch ein Rind so verwundet wird, daB er eine bestimmte Zeit lang seiner
Arbeit nicht nachgehen kann, oder wenn jemand eine Fehlgeburt aufgrund
solch eines StoBes erleidet, usw. (vgl. 21,18f22ff.)? Derartige Fragen
bleiben auBer Betracht.

5.7.4.2 Die Perikope stellt den Ausleger vor eine Reihe von Problemen.
Warum mufl das Rind getotet werden? Wird das Tier fiir seine Tat ver-
antwortlich gemacht (vgl. Gen. 3,14) und wie ein Morder behandelt (vgl.
Gen. 9,5f.)? Liegt eine Blutschuld auf dem Tier, die die Ursache dafiir ist,




EXODUS 21,28-32 177

daB das Land verunreinigt wird (vgl. Num. 35,33f; Dtn. 21,1ff.)?'*
U.a. M. Greenberg betont, daB das Rind ‘das Bild Gottes’ (Gen. 9,6) totet
und darum die Todesstrafe verdient (s. Paul*, S. 79).

M.E. ist es fragwiirdig, ob die Idee, daBl ein Tier die Verantwortung
trigt und juristische Schritte gegen es eingeleitet werden konnen, hier
vorliegt (vgl. Houtman*, Exodlus, 1, S. 147f.). Ebenfalls ist zu bezweifeln,
ob der todliche Unfall als Ursache der Verunreinigung des Landes
betrachtet wurde. Die spitere ‘Blut-Theologie’ findet sich im Bundesbuch
nicht (s. 5.1.4.3). Dasselbe gilt fiir die Vorstellung des Menschen als Bild
Gottes. Die Antwort auf die oben formulierte Frage ist einfach: das Rind
muf} getdtet werden, weil es ein Bedrohung fiir die Gemeinschaft dar-
stellt. Ein weiteres Unheil, d.h. eine Wiederholung solch ein Vorfalls muf3
verhindert werden.

Warum muBl das Tier durch Steinigen getitet werden? Die Frage ist
Gegenstand der Diskussion."”* Tiefsinnige Antworten wurden vorgetra-
gen. So behauptet J.J. Finkelstein, dal das Rind die dem Menschen von
Gott verliehene Stellung in der Schopfung (Gen. 1,26.28) negiert und die
Steinigung die Reaktion auf den Aufstand des Tieres gegen die von Gott
bei der Schopfung errichtete hierarchische Ordnung im Kosmos sei.'”
Westbrook*, S. 86ff., meint, daB die Steinigung als Exekutions-Form
gewihlt wurde, um vorzubeugen, daB der Besitzer irgendeinen Vorteil aus
dem Tod des Tieres ziehen kann. Schlachten und Verbrennen seien nicht
in Betracht gekommen, weil in der Zeit vor der deuteronomistischen
Kultzentralisation jede Schlachtung Opfercharakter hatte; die Schlachtung
bot die Mdglichkeit zur Gemeinschaft mit der Gottheit und zum Genufl
des Fleisches. Verbrennen kam als Strafe nicht in Betracht, weil das Tier
dann als Brandopfer betrachtet werden konnte.

Westbrook* kombiniert seine hergeholte religidse Interpretation mit der
‘praktischen’ Auffassung von Jackson, S. 112ff. Fiir letztgenannten war
das Werfen von Steinen urspriinglich nicht als Strafe gedacht, sondern als
Mittel der Gemeinschaft, um sich vor dem Tier zu schiitzen. Die ur-
spriingliche Absicht lag nicht im Tod des Tieres, sondern in dessen
Vertreibung. Wie dem auch sei, angesichts des Verbots, das Fleisch zu
essen, liegt es auf der Hand, daB im vorliegenden Text der Tod des Tieres
vorausgesetzt wird. Nicht iibersehen werden darf, dal der Kasus von
einem toll gewordenen Tier handelt, das eine ernste Gefahr fiir denjenigen
bildet, der ihm zu nahe kommt. Es geht um ein Tier, das in unserer
Gesellschaft mit einem Gewehrschull zur Strecke gebracht werden wiirde.

133 §. z.B. Holzinger, Baentsch, Beer, te Stroete, Hyatt.
14 8, Schwienhorst-Schonberger*, S. 132ff.; Westbrook*, S. 83ff.
15 §. dazu z.B. Schwienhorst-Schonberger*, S. 133f; Westbrook*, S. 190.




178 KAPITEL V
Im Altertum verfiigte man jedoch nicht iiber solch ein effektives Mittel.
Damals war in einer solchen Situation offensichtlich die gemeinschaftlich
ausgeiibte Steinigung das geeignete Mittel, um das rasende Tier aus dem
Weg zu rdumen.

Warum darf das Fleisch nicht gegessen werden? Weil eine Blutschuld
auf dem Tier liegt, die auf denjenigen iibergeht, der das Fleisch it
(Baentsch), oder weil es durch Blutschuld unrein geworden ist (Beer)?
Wie gesagt spielt der Gedanke einer Blutschuld in 21,28-32 keine Rolle.
Wahrscheinlich war das Fleisch tabu, weil es nicht auf ordentliche Weise
geschlachtet wurde (vgl. 21,32) oder weil man fiirchtete, durch den
Verzehr des Fleisches mit der bisen Art des Tieres infiziert werden zu
konnen. Nur vom Fleisch ist die Rede. Das Fell bleibt auBer Betracht
(vgl. 21,35-36).

Die Moglichkeit zur Bezahlung eines Losegeldes wird geboten. Andere-
norts im Bundesbuch fehlt die explizite Nennung dieser Option. Erhilt der
Schuldige die Chance, sich freizukaufen, weil er nicht vorsitzlich den Tod
eines anderen verursachte?"° Siehe zu dieser Frage 2.21.

5.7.4.3 Folgende Situation wird in 21,29-30 vorausgesetzt: eine bisher
neutrale oder gute Beziehung zwischen zwei Parteien wird durch einen
verhdngnisvollen Zwischenfall ernsthaft gestort; ein als gefihrlich be-
kanntes Rind stoBt jemanden so, daB er stirbt. Den Besitzer trifft die
Schuld. Das Verhiltnis zwischen ihm und den Hinterbliebenen des Opfers
ist gestort. Unter normalen Bedingungen findet eine Riickkehr zum
urspriinglichen Verhiltnis dadurch statt, daB die Schuld durch den Tod
der verantwortlichen Person getilgt wird (vgl. 21,12; Num. 35,31ff),
wobei die Schuld nicht mit materiellen Leistungen (vgl. Num. 35,31f;
IT Sam. 21,3f.) oder sonstwie (vgl. Dtn. 21,1ff.) kompensiert wird.

21,30 zielt auf einen Ausnahmefall: die Hinterbliebenen erkliren sich
bereit, dall der Schuldige mit materiellen Leistungen sein Leben freikauft.
Anstelle des bedrohten Lebens treten Gaben, ein ‘Losegeld’, ein ‘Lose-
preis’, ein kofeer. kofeer” ist somit aus dem Blickwinkel dessen, der ihn

13 So z.B. Cassuto; Paul*, S. 82; Schenker*, S. 65.

"7 Zur Wurzel kpr s. z.B. IDBS, S. 78ff.; THAT, I, Sp. 842ff.; ThWAT, 1V, Sp. 303ff;
D. Kidner, “Sacrificc — Metaphors and Meaning”, TynB 33 (1982), S. 119-136; F.-L.
Hossfeld, “Versohnung und Sthne”, BiKi 41 (1986), S. 54-60, und insbesondere (mit
ausfiihrlicher Dokumentation) B. Janowski, Siihne als Heilsgeschehen. Studien zur Siihne-
theologie der Priesterschrift und zur Wurzel kpr im Alten Orient und im Alten Testament,
Neukirchen-Vluyn 1982; N. Kiuchi, The Purification Offering in the Priestly Literature. Its
Meaning and Function, Sheffield 1987, S. 87ff;; A. Médebielle, “La vie donnée en rangon
(Mc 10,45; Mt 20,28)", Bib 4 (1923), S. 3-40. Hzufiger als das Substantiv kofer (13 x AT)
findet sich das Verb kpr (ca. 100x AT), insbesondere im pi. (92x). Die Frage, ob kpr pi. ein
Verbum denominativum von kgfzer, ‘Lisegeld’, ist oder ob umgekehrt kgfier ein Derivat von




EXODUS 21,28-32 179

gibt, das ‘Losegeld’ fiir sein eigenes durch Nachldssigkeit verwirktes
Leben; aus der Perspektive der empfangenden Partei ist kofer die Ent-
schadigung, die darauf abzielt, das Verhdltnis zu normalisieren, das
‘Siihnegeld’, die ‘Abfindung’, die ‘Bufie’."’® Es muB bedacht werden,
daB Siinde, Schuld und dergleichen wie Sprengstoff sind. Wenn er nicht
entschirft und neutralisiert wird, kommt es in der Gesellschaft zur
‘Explosion’. Die Wurzel kpr deutet nun das Handeln an, das darauf
abzielt, das gute Verhiltnis zwischen Menschen untereinander'*® wieder-
herzustellen; es geht dabei darum, daB8 die verschiedenen Parteien wieder
miteinander ins reine kommen. Auf unterschiedlichem Wege kann die
Spannung, die Schuld zwischen Menschen neutralisiert werden. Z.B. im
Fall von Blutschuld durch das Blut des Mérders (Num. 15,33) oder —
falls dieser unbekannt ist — durch Kompensation (Dtn. 21);'** in ande-
ren Fillen — explizit ausgeschlossen in I Sam. 21,3f. — durch materielle
Gaben.'"!

5.7.4.4 Der Kasus vom stoBigen Rind (s. auch 21,35-36) findet sich
auch in Gesetzestexten aus der Umwelt Israels. Im CE §§ 53, 54 ist die
Rede vom Rind eines gewarnten Besitzers, das einen Biirger bzw. einen
Sklaven totet. In beiden Fillen wird eine finanzielle Schadensvergiitung
gefordert, deren Hohe vom Status des Opfers abhingt. §§ 56, 57 beschrei-
ben den Fall eines Hundes eines gewarnten Besitzers, der einen Biirger
oder einen Sklaven totbeifit. Auch in diesem Fall wird eine finanzielle
Vergiitung auferlegt. § 58 nennt einen anderen Fall von Nachlissigkeit:
eine Mauer erschligt einen Biirger; der Eigentiimer, der um deren Bau-
filligkeit wubBte, ist des Todes schuldig (vgl. Dtn. 22,8).

Auch CH nennt den Fall des stofigen Rindes. Wenn ein Rind einen
Menschen zu Tode stoBt, so kann keine Forderung erhoben werden
(§ 250); dies ist erst moglich, wenn der Besitzer offiziell von der Art des

kpr pi. darstellt, sowie die Frage nach der Etymologie lasse ich auer Betracht. MuB kpr
vom arabischen kaffara, ‘bedecken’, oder vom akkadischen kuppuru, ‘abwischen’ und
‘kultisch reinigen’, abgeleitet werden? J. Milgrom, IDBS, Sp. 78, ist der Meinung, daB keine
Rede von einem Dilemma sei, denn die Wurzel habe sowohl die Konnotation von ‘rubbing
off” als auch von ‘rubbing on’.

138 Zu ‘Losegeld” (I Sam. 12,3; Jes. 43,3; Am. 5,12; Ps. 49,8; Hi. 33,24; 36,18,
Prov. 6,35; 13.8; 21,18; Mt. 20,28; Mk. 10,45) siehe ferner B. Janowski, “Auslosung des
verwirkten Lebens”, ZThK 79 (1982), S. 25-59, und (mit anderen Schwerpunkten) A. Schen-
ker, “koper et expiation”, Bib 63 (1982), S. 32-46.

1% Oft hat kpr Bezug auf das gestorte Verhdltnis Gott-Mensch. Dieses bleibt hier auBer
Betracht. S. dazu die genannte Literatur und Houtman*, Exodus, 111, S. 181ff.

¥ Vgl auch Num. 35,25.32 und zur Kompensation im allgemeinen z.B. Num. 3,1 T1f;
8,17ff. (s. Houtman*, Exodlus, 11, S. 163f).

I Gen. 32,21; Ex. 30,15f. (die Schuld, die der Mensch mit seinen Leben bezahlen
miiBte, wird durch materielle Gaben eingeldst).




180 KAPITEL V

Tieres unterrichtet wurde; dann wird von ihm eine Vergiitung gefordert,
dessen Hohe vom sozialen Status des Opfers abhéngt (§§ 251, 252).

Weder CE noch CH nennen die Moglichkeit der Todesstrafe. Auch
findet sich keine Forderung, das bosartige Tier niederzumachen. Nach
Westbrook*, S. 86, ist letzteres vorausgesetzt. Ebensowenig wird ein
Unterschied zwischen Erwachsenen und Kindern gemacht. CH nennt im
Fall des stoBigen Rindes nicht, wie in anderen Fillen von Nachlissigkeit,
die stellvertretende Talio als Sanktion (§§ 230, 231). Behauptet wurde,
daB die betonte Ausweitung der Vorschrift von 21,28-30 auf Kinder
(21,31) gegen die Praxis der stellvertretenden Talio gerichtet gewesen sei
(z.B. Fishbane*, S. 211f., 247, 336). Fiir solch eine SchluBfolgerung gibt
es zuwenig Anhaltspunkte. Es ist auch mdglich, daB die Vorschrift die
Gewohnheit kritisiert, fiir ein Kind nur eine geringe Kompensation, z.B.
die Vergiitung fiir einen Sklaven (21,32), zu geben. Zur unterschiedlichen
Wertschitzung von Personen s. Lev. 27,1-8.

Paul* ist der Ansicht, dal im Vergleich mit den mesopotamischen
Parallelen Ex. 21,28-32 beherrscht sei von einer “completely different
Weltanschauung” (S. 79); seiner Meinung nach ist das Herbeifithren eines
Vergleichs oder eine Entschddigung ausgeschlossen; zumindest gilt nach
der Bibel (vgl. Num. 3531): “homicide is an unpardonable offence”
(S. 82). Der Standpunkt von Paul* ist anfechtbar. Er kreiert einen zu
forcierten Gegensatz. AuBlerbiblische Texte erlauben nicht immer im Falle
von Nachléssigkeit das Herbeifiihren eines Vergleichs. CE § 58 (s.0.)
nennt diese Moglichkeit nicht und fordert die Todestrafe. Aus Ex. 21,30
ist ersichtlich — man kann den Vers kaum anders interpretieren —, daB
man in Israel mit dem Vergleich bzw. der Entschidigung als Genugtuung
fur den Tod infolge grober Nachlissigkeit bekannt war. Es kann sogar
nicht ausgeschlossen werden, daf stellvertretende Talio im Bundesbuch
einen Ort hatte (s. 5.4.4.4).




KAPITEL VI

BESCHADIGUNG FREMDEN EIGENTUMS
6.0 EINLEITUNG

21,33-22,16 kann als ganzes unter der Uberschrift ‘Beschédigung fremden
Eigentums’ behandelt werden. Verschiedene Schadensformen am Eigen-
tum anderer passieren Revue. Die eigentliche Zielsetzung der Vorschriften
liegt in der Achtung des Eigentums anderer. Wer einem anderen bewult
oder aus Nachlissigkeit einen Schaden zufiigt, muB3 eine ‘Vergiitung’
geben. Das Stichwort ‘Vergiitung’ schweifit den Abschnitt 21,33-22,16 zu
einer Einheit zusammen. 18x findet sich das Verb §lm' pi. (10x jSallem;
4x Sallem j$allem [Inf. abs. + Impf; s. z.B. Ges-K § 113n; Joiion
§ 123e] in 21,33-22,14 [21,34.36(2x).37; 22,2(2x).3.4.5(2x).6.8.10.11.12.
13(2x).14]). Die geforderte Vergiitung variiert. Sie ist abhingig von den
Umstidnden, unter denen der Schaden am Besitz des anderen erfolgte, je
nachdem ob die Rede ist von hoherer Gewalt (21,35; vgl. auch 229-
12.13), von Schuld infolge von Nachlidssigkeit oder Pflichtversdumnis
(21,33.34.36; 22,4.5; vgl. auch 22,9-12.13) oder von bdser Absicht
(21,37; 22,3.6.8).

Der Gebrauch von §/m konnte als Argument dafiir gebraucht werden,
die Grenze des vorliegenden Abschnitts bei 22,14 zu ziehen. Da auch in
22,15-16 von einer Beschidigung fremden Eigentums die Rede ist und
22,15-16 formal (aufgrund der Verwendung von w'ki und ‘im) eine feste
Beziehung zum Vorhergehenden aufweist, findet daher die Besprechung
von 22,15-16 im Rahmen dieses Abschnitts statt. In bezug auf die Ab-
grenzung mochte ich noch darauf hinweisen, dal durch die Wahl von
21,33 als Scheidung zwei Teile, die beide das stoBige Rind zum Thema
haben (21,28-32 und 21,35-36), voneinander getrennt werden.” Die
Abgrenzung ist der Ubersicht halber notwendig, weist aber Beschrénkun-
gen auf.

Im vorliegenden Abschnitt werden die allgemeinen Vorschriften mit
(w')ki eingeleitet (21,33.35.37; 22,4.5.6.9.13.15 [s. 4.2.1]; vgl. die ma-
soretische Einteilung: s*#imd vor 21,33 usw.; p°tihd vor 22,13 [BHS;

' Die Wurzel sim ist Gegenstand ausfiihrlicher Diskussion; s. THAT, 1, Sp. 919ff;
ThWAT, VIII, Sp. 93ff.

2 Sprinkle*, S. 104ff, verteidigt die Auffassung, daB 21,28-36 eine strukturelle Einheit
bildet.




182

KAPITEL VI

s‘timd in BHK'?)); die Beschreibung einer besonderen Situation wird mit
(w")'im eingeleitet (22,1.2.3.7.11.12.14.16 [s. 4.2.1]; vgl. auch den
Gebrauch von 6 in 21,36).

6.1 SCHADEN AN FREMDEM VIEH (21,33-36)

6.1.1 Ubersetzung

21,33 ‘Und wenn jemand eine Grube offen ldft oder wenn jemand
beim Aushauen einer Grube ist und sie nicht zudeckt und es fullt ein Rind
oder ein Esel hinein,

34 dann mufi der Besitzer der Grube eine Vergiitung geben, mit Geld
muf3 er dessen Besitzer (des Tieres) entschcidigen. Das tote Tier aber fllt
ihm (dem Besitzer der Grube) zu.

35 Und wenn jemandes Rind das Rind eines anderen so hart stoft, daf
es stirbt, dann miissen sie das lebende Rind verkaufen und seinen Erlés
teilen. Auch das tote Tier miissen sie (unter sich) aufteilen.

36 Falls bekannt war, daff das Rind vorher schon die Neigung zu
stoflen hatte, und sein Besitzer trotzdem nicht auf es achten wollte, dann
muf3 er eine vollstindige Vergiitung geben, ein Rind fiir das betreffende
Rind. Das tote Tier aber fdllt ihm (dem Besitzer des stoBigen Rindes) zu .

6.1.2 Exegetische Anmerkungen i

21,33 pth (vgl. ThWAT, VI, Sp. 820ff.), ‘6ffnen’ (nur hier im Bundesbuch),
eventuell kann an das Ausgraben einer zugeschiitteten Grube gedacht werden.
‘jemand’, gemeint ist der in 21,34 genannte Besitzer oder eventuell eine zu .
seinem Haus gehérende Person, ein Sohn oder eine Tochter, Sklave oder Sklavin,
fir die er die Verantwortung trigt. 66r,* eine Zisterne oder ein Kornspeicher. '6,
‘oder’, s. 21.4. krh 1 (s. ThIWAT, IV, Sp. 318ff.), ‘graben’, ‘aushauen’ (Gen,
26,25; Num. 21,18 u.a.). In TPsJ folgt auf ‘Grube’: hwg’, ‘in der StraBe’ (vgl.
Raschi: auch wer auf offentlichem Gelinde grdbt, kann zur Verantwortung
gezogen werden). ksh (s. ThWAT, IV, Sp. 272ff), ‘zudecken’; vgl. Gen. 29,2f.
npl, ‘fallen’ (s. 21,18), gemeint ist: tddlich fallen (vgl. 21,34). Nicht immer
braucht es so iibel ausgehen (vgl. Mt. 12,11; Lk. 14,5). Auch fiir Menschen kann
eine Grube eine Gefahr darstellen (vgl. Mt 15,14; Lk. 6,39; 14,5). $ammd,
Sam.Pent.: $am. ‘Rind’ (s. 21,28), in der LXX wird in 21,33 ibersetzt mit
poéoyog (vgl. 21,37 ua.), in 21,35.36 ebenso wie in 21,28.29.32 mit taipoc.

' Zur Abgrenzung und Komposition s. besonders Osumi*, S. 119ff; Otto*, Wandel,
S. I12f; Schwienhorst-Schonberger*, S. 47ff, 142ff,

! Siehe Ph. Reymond, L 'eau, sa vie et sa signification dans |'Ancien Testament, Leiden
1958, S. 133f.




EXODUS 21,33-36 183

h'mér, ‘Esel’, Reit-, Zug- und Lasttier (vgl. 22,3.8f,; 23,4f.12 und s. ThWAT, I,
Sp. 1036ff.; Houtman*, Exodus, I, S. 133f), Sam.Pent.: + '6 kol b*hema (vgl.
21,28 u.a.). Rind und Esel, die wertvollsten Tiere, werden hier exemplarisch fiir
Vieh im allgemeinen genannt.

21,34 ba‘al, s. 21,3. keesef (s. 21,11), ‘in klingender Miinze’ (Ehrlich) muf der
Schaden vergiitet werden, vielleicht weil bei einer Vergiitung in Naturalien die
Frage auftauchen kénnte, ob das gegebene Tier wirklich dem umgekommenen
Tier gleichwertig war (Holzinger); Raschi: gefordert wird eine Vergiitung in Form
von etwas, das Geld wert ist. Es besteht kein Grund, hier mit Baentsch kaspé (vgl.
21,35) zu lesen. §wb hi. (s. THAT, 11, Sp. 844ff.; ThWAT, VII, Sp. 1118ff)
begegnet im Bundesbuch mit der Bedeutung ‘zuriickgehen’, ‘zuriickbringen’ (vgl.
auch 22,25; 23,4). lib‘aldw, LXX: 1@ kvple adtdv, ‘ihrem Besitzer’, d.h. dem
Besitzer der Tiere; in der Vulg. fehlt eine Ubersetzung von /ib‘aldw, wobei ein
griiBere Deutlichkeit angestrebt wird mit der Ubersetzung reddet pretium iumento-
rum, ‘er muf} den Preis der Tiere bezahlen’; in TPsJ folgt auf ‘seinem Herrn’: “als
Preis fiir sein Rind und seinen Esel’.

w'hammet, ‘und das tote Tier’, TPsJ: wnby It’, ‘der Kadaver’ (vgl. Vulg.). Auf
wen bezieht sich /6?7 GemidBl Mek., III, 93f. (vgl. Raschi; Nachmanides), ist der
Besitzer des Tieres gemeint, wobei der Wert des Kadavers vom Betrag, den der
Besitzer der Grube zu zahlen hat, abgezogen wird. Néher liegt, dafl der Besitzer
der Grube den Kadaver erhilt. Das Fell und auch das Fleisch, zumindest vom
Rind (vgl. Lev. 17,15; 22,8; Dtn. 14,21 und s. auch Ex. 21,28 und 22,30), waren
wertvoll (der Esel galt als unrein) und kompensierten die Entschédigung einiger-
maBen.

21,35 ngp (s. 21,22), offensichtlich geht es um das Zufiigen einer Verletzung, egal
wie diese erfolgte (vgl. Mek., II1, 94; Raschi). In der LXX ist jiggof auf dieselbe
Weise iibersetzt wie jiggah in 21,28 v.a. (xepation). Im Sam.Pent. folgt auf 'is
und auf ré‘ehii: 'é kol b*hémad;, zu dieser Generalisierung s. 21,28.33. mkr, s. 21,7;
Subjekt sind die betroffenen Besitzer. Sam.Pent. hat infolge der Generalisierung
nur ‘et hahaj (s. 1,14) als Objekt. haj, ‘lebend’, Adjektiv (auch 22,3), Derivat
von hjh (s. 22,17).

hsh, “(ver)teilen’ (vgl. z.B. Gen. 32,8; Num. 31,27.42). kaspo, ‘seinen Erlds’,
der Betrag, den das lebende Tier einbringt (vgl. Ges-K § 135m); vgl. TPsJ: dmjh.
Zu w'gam s. 21,29. Auch das tote Tier (LXX: ‘der tote Stier’; Vulg.: ‘der
Kadaver des toten [Tieres]’) mul} geteilt werden. Offensichtlich ist damit gemeint,
daB der Ertrag (explizit angedeutet in TO, TPsJ, TNf, FT) des Fells und des
Fleisches nach dem Verkauf geteilt werden muB.

In der Vorschrift wird keine Aufmerksamkeit darauf gerichtet, daB der Wert der
betreffenden Tiere unterschiedlich sein kann. In diesem Fall wird der Schaden des
einen Besitzers bei der Teilung des Ertrags gréfler sein als der eines anderen. Es
ist sogar moglich, dab einer von beiden einen Vorteil daraus schlagen kann (vgl.
die Diskussion in Mek., III, 95f.; vgl. Raschi).

21,36 Die Beschreibung einer besonderen Situation wird hier nicht mit ‘im

]




184 KAPITEL VI
sondern mit ‘6 eingeleitet (vgl. KoSynt § 371; Ges-K § 159cc); vgl. LXX: &av
88. yd' (s. THAT, 1, Sp. 682ff.; ThWAT, III, Sp. 491ff.), ‘kennen’, ‘wissen’,
begegnet nur hier (ni.) und in 23,9 (qal) im Bundesbuch. §ér naggah (s. 21,29),
Sam.Pent.: b*hemd makkeeh, vgl. 21,28; auch in 21,36b hat Sam.Pent. b°hemd
anstelle von §ér. mitmdl §ilsom (s. 21,29), man beachte die formale Uberein-
stimmung mit Sallem j*Sallem und hammét im weiteren Verlauf des Verses. Nach
Silsom folgt in der LXX, daBl der Besitzer gewarnt war (vgl. 21,29); die Anmer-
kung ist juristisch bedeutsam: der Besitzer wurde iber den bosartigen Charakter
seines Rindes informiert und hat daher keine Entschuldigung. §mr, s. 21,29,

Laut Holzinger erfolgte die Vergiitung dadurch, daBf die verantwortlich gemach-
te Person ihr Rind dem anderen iibertrégt; die Vergiitung miisse addquat sein, da
das iiberlebende Tier bewiesen hat, stirker zu sein. Explizit wird allerdings nur
eine Kompensation fiir den Verlust gefordert in Form eines lebenden, natiirlich
gleichwertigen Rindes (zu tahat s. 21,23-25). Uber das stoBige Rind wird weiter
nicht mehr gesprochen (vgl. 21,28.29.32). ‘das tote Tier’ (vgl. 21,34), TPsJ
konkret: ‘der Kadaver und das Fell’; TNf: whnjjth dmjt’, ‘was das tote Tier
einbringt’ (vgl. TNf 21,34b.35b; FT 21,35b).

Zu einer ausfiihrlichen Besprechung von 21,35-36 im Verhéltnis zu 21,28-29 s.
Schwienhorst-Schonberger*, S. 147ff. Es sei noch angemerkt, daB jenes stoBige
Rind unbehelligt bleibt. Solange es keinen Menschen bedroht, darf es anscheinend
am Leben bleiben.’

6.1.3 Kommentar

In 21,33-36 werden zwei (vgl. die masoretische Einteilung) Fille von
Schéden an fremdem Vieh beschrieben. Der erste Fall (21,33-34) bezieht
sich auf folgende Situation: ein Rind oder ein Esel fillt, offensichtlich auf
frei zuginglichem Gelinde, in eine offenstehende Zisterne oder eine als
Kornspeicher bestimmte Grube, wihrend niemand dort die Aufsicht hatte.
Dem Besitzer der Grube kann grobe Nachldssigkeit vorgeworfen werden
(vgl. Dtn. 22,8). Eine Grube ohne Aufsicht mufl zugedeckt werden. Der
Besitzer der Grube ist darum verpflichtet, den geschidigten Viehbesitzer
zu entschadigen.

Der zweite Fall (21,35-36) bezieht sich auf ein bosartiges Rind, das nun
nicht einen Menschen (vgl. 21,28-32), sondern ein fremdes Rind t&dlich
verwundet. In diesem Fall kann dem Besitzer keine Nachlissigkeit
vorgeworfen werden, auBer wenn das Rind frither schon aggressiv war. In
diesem Fall trifft den Besitzer die Schuld, weil er besser auf das Tier
hitte achten miissen, und muB} er den Geschidigten entschidigen (21,36).
War das betreffende Rind jedoch nicht bosartig, dann liegt ein Fall

* Sprinkle*, S. 125f., gibt eine wenig iberzeugende theologische Erkirung: im Falle des
Todes eines Menschen, dem Bild Gottes, wird ‘the divine hierarchy’ angetastet (und die
Steinigung als religiose Strafe gefordert); im Falle des Todes eines Tieres nicht.




EXODUS 21,33-36 185

hoherer Gewalt vor, so daB die beteiligten Besitzer den Schaden gemein-
sam tragen miissen (21,35).

Eine Situation, wie sie in 21,33f. beschrieben wird, findet sich auch in
Gesetzestexten aus Israels Umwelt. Fiir einen Fall volstindiger Schadens-
vergiitung von Schaden an fremdem Besitz durch Nachlissigkeit s. CH
§ 125 (vgl. Paul*, S. 84); vgl. auch CH §§ 42-43; 53-55; 235-237. Eine
Parallele zu 21,35, die Yaron*, S. 292, als ‘probably the closest parallel,
known so far, between a rule in an ancient Near Eastern legal text and a
biblical provision’ bezeichnet, findet sich in CE § 53: die Besitzer teilen
den Verkaufspreis des lebenden und das Fleisch des toten Tieres unter
sich auf. Die Vorschriften sind iibrigens nicht ganz identisch. In 21,35
wird bestimmt, dal der Betrag nach dem Verkauf verteilt wird. In CE
§ 53 ist offensichtlich gemeint, daB der Besitzer das lebende Tier behalten
darf, aber die Halfte des festgelegten Verkaufspreises dem anderen zu
zahlen hat (vgl. Schwienhorst-Schonberger*, S. 151f.).

6.2 VIEHDIEBSTAHL (21,37-22,3)
6.2.1 Literatur

B.S. Jackson, Theft in Early Jewish Law, Oxford 1972; A. Marx, “Sacri-
fice de réparation et rites de leveé de sanction”, ZAW 100 (1988), S. 183-
198; Otto*, Rechisgeschichte, S. 68ff.; ders.*, Wandel, S. 19ff.; Paul*,
S. 85ff.; Schenker*, S. 36ff.; J. Schoneveld, “Le sang du cambrioleur -
Ex 22,1-2”, in: M.A. Beek u.a. (Hg.), Symbolae Biblicae et Mesopotami-
cae (FS F.M.Th. de Liagre Bohl), Leiden 1973, S. 335-340; Schwien-
horst-Schonberger*, S. 162ff.; Westbrook*, S. 111ff.

6.2.2 Ubersetzung

21,37  ‘Wenn jemand ein Rind oder ein Stiick Kleinvieh stiehlt und
schlachtet oder verkaufi, dann muf er fiinf Stiick Grofivieh als Vergiitung
fiir das Rind geben und vier Stiick Kleinvieh fiir das Stiick Kleinvieh.

22,1 Falls der Dieb beim Einbruch erwischt und so geschlagen wird, dafs
er stirbt, dann ist es keine Blutschuld-Angelegenheit.

2 Falls so etwas am hellen Tage geschieht, ist es wohl eine Blut-
schuld-Angelegenheit. — Er (der Dieb) muf8 ohne Pardon Vergiitung
geben. Falls er kein Eigentum hat, dann muf} er als Kompensation fiir das
Gestohlene verkauft werden.

3 Falls das Gestohlene, ob es nun ein Rind ist oder ein Esel oder ein
Stiick Kleinvieh, lebend in seinem (des Diebes) Besitz angetroffen wird,
dann muf} er es doppelt vergiiten’.




186 KAPITEL VI

6.2.3 Exegetische Anmerkungen

21,37 ki (s. 4.2.1), Sam.Pent.: w'ki; vgl. LXX, Pesch. jignob (vgl. Ges-K § 47f.),
Impf. von gnb (s. 21,16). ‘jemand’, gemeint ist ein freier Israelit. ‘Rind’, s. 21,28.
'6, ‘oder’, s. 21,4. S@h, ‘ein Stuick Kleinvieh’ (auch 22,3.8.9), ein Exemplar der
Herde (s0'n), ein Schaf oder eine Ziege, ungeachtet Geschlecht oder Alter (s.
ThWAT, VI, Sp. 7181t.). dit"bdhd, Perf. cons. (vgl. KoSynt § 368e) von thh (vgl.
zbh, s. 20,24), ‘schlachten’ (s. ThWAT, 111, Sp. 302ff.). mkr, s. 21,7. h°missa,
“fiinf’, s. Houtman*, Exodus, I, S. 65. bagar, ‘Grofivieh’, Bezeichnung fiir Rinder
im allgemeineren Sinn, ungeachtet ihres Geschlechts oder Alters (s. 20,24). tahat,
vgl. 21,26.27. ‘arba’, *vier’, s. Houtman*, Exodus, I, S. 64f., vgl. Il Sam. 12,6.
so'n, ‘Kleinvieh’ (vgl. auch 22,29 und s. 20,24), Bezeichnung fiir Schafe und
Ziegen, ungeachtet ihres Geschlechts oder Alters; zusammen bilden sie gewdhn-
lich eine Herde (Gen. 30,31f. usw. und s. Houtman*, Exodus, I, S. 132).

Wie groB ist konkret der Vorteil fiir den Besitzer? Gewdhnlich nimmt man an,
daB sich sein Besitz durch die Vergiitung um vier Rinder bzw. drei Stiick Klein-
vieh vergroBert (vgl. Jackson, S. 130f.). Der Unterschied in der Vergiitung wird in
TPs) auf zweierlei Weise begriindet: der Dieb hat das Stiick Kleinvieh tragen
miissen (und das ist unehrenhaft); das Rind erfiillt eine Funktion bei der Arbeit;
der zugefiigte Schaden sei daher groBer (vgl. auch Mek., III, 99; Raschi; zu
anderen jidischen Interpretationen s. Leibowitz*, S. 366ff.). Es liegt auf der
Hand, dal der Umfang der Vergiitung durch den Wert des Tieres bestimmt wird.
Zur siebenfachen Vergiitung s. Prov. 6,31; II Sam. 12,6LXX. Vgl. auch Gen.
31,39.

22,1 22,1.2a zeichnen sich durch Ausgewogenheit aus (vgl. 21,20f.). Nicht nur der
Bestohlene (22,1), sondern auch der Dieb wird beschiitzt. Der Bestohlene darf
sich selbst verteidigen; ihm kann im Falle von Notwehr kein Mord angelastet
werden. Wenn er sich allerdings von ziigelloser Rachsucht treiben lieB, muB er zur
Verantwortung gerufen werden.

mahteercet (vgl. Jer. 2,34), ‘das Eindringen’ (Derivat von hir; vgl. Ez. 8,8;
12,5.7.12), ndmlich in den Pferch, wo das Vieh gestallt ist (vgl. Joh. 10,1). TPs]
(sehr konkret): bhrk’ dkwtl’, ‘in der Offnung einer Mauer’; vgl. LXX: év té
SropGypati. 22,1 und auch 22,2 bezichen sich nicht auf Viehdiebstahl, sondern
auf einen Hauseinbruch (s. auch z.B. Raschi). Sehr deutlich ist dies auch der Fall
in der Vulg.: si effringens fur domum sive suffodiens, ‘wenn ein Dieb beim
Einbrechen oder Untergraben eines Hauses’.

ms’ ni., s. 21,16. nkh ho., s. 5.0; Sam.Pent.: w'hikkahi, ‘und er schligt’,
Subjekt ist der Besitzer, der Viehhiiter; Objekt ist der Einbrecher; ‘sterben’, s. 5.0.
‘én, s. 21,11. damim (Sam.Pent.: Sing. dam, auch in 22,2 [s. auch Num. 35,27];
vgl. auch TO, TPsJ, TNf, SamT), Plur. (vgl. K&Synt § 259¢, Ges-K § 124n) von
dam, ‘Blut’, das sowohl im Zusammenhang mit Menschen als auch Tieren
verwandt wird. Im Bundesbuch begegnet es im Plur. mit der Bedeutung ‘Blut-
schuld’ (22,1f; vgl. Dtn. 19,10; 22,8; | Sam. 25,26.33) und im Sing. zur Bezeich-
nung des Blutes von Opfertieren (23,18). Hier muB es bei der Anmerkung
belassen werden, daB3 Blut eine wichtige Rolle in der Erlebnis- und Vorstel-




EXODUS 21,37-22,3 187

lungswelt des antiken Menschen spielt.®

Auf wen bezieht sich /6 in 22,1b und 22,2a (vgl. auch ‘aldw in 22.2a)? Auf
denjenigen, der schligt (den Viehbesitzer oder Hirten), oder auf den Dieb? Es ist
gebrauchlich, /6 auf erstgenannte Person zu beziehen. Bereits in den meisten alten
Ubersetzungen hatte man sich hierfiir entschieden. Siehe den SchluB von 22,1 in
LXX: olk Eotiv abtd Ppdvog, ‘er ist nicht des Mordes schuldig’; Vulg.: percussor
non erit reus sanguinis, ‘wird der Totschldger keine Blutschuld haben’; TPsJ und
TNf sagen explizit, daB3 die Person, die geschlagen hat, nicht schuldig ist am
VergieBen von unschuldigem Blut. In PT* wird /6 hingegen auf den Einbrecher
bezogen: [h tbw' 'dm, ‘fir ihn ist ein Blutricher’. Auch Raschi bezog /6 auf den
Dieb; er versteht 22,1b wie folgt: der Dieb ist ein Mensch ohne Blut und Seele,
d.h. bereits ein toter Mann, weil er durch seinen morderischen Plan das Recht auf
Schutz von seiten der Gemeinschaft verloren hat (vgl. Leibowitz*, S. 373).

Die ‘traditionelle’ Auffassung, daB 22,1b; 22,2a in dem Sinne verstanden
werden miissen: ‘es ist (keine) Blut(schuld) auf ihm’, d.h. er hat (k)einen Mord
begangen, wurde in jiingster Zeit bestritten. /6 wurde auf den Dieb bezogen.
Ehrlich ist der Ansicht, daB — sollte der Viehhirte die gemeinte Person sein —
die Priposition ‘al hitte gebraucht werden miissen (vgl. Dtn. 19,10), und interpre-
tiert wie folgt: ‘es wurde (k)ein Mord an ihm begangen’. Schoneveld, S. 330,
339f., bezieht /6 ebenfalls auf den Dieb: der getdtete Dieb hat (k)ein Blut, das um
Rache schreit, d.h. der Dieb trigt (k)eine Verantwortung fiir seinen Tod. Ob man
16 auf den Dieb oder auf den Totschliger bezieht, ist fiir die Tendenz unerheblich.
Objektiv betrachtet, ist die traditionelle Auffassung am wahrscheinlichsten. Ich
habe mich fiir eine Ubersetzung ad sensum entschieden. Siehe ferner zu 22,2a.

22,2 zar'hd (Sam.Pent.: zarah; Semes wird offensichtlich als Maskulinum
aufgefaBit [vgl. Gen. 19,23]), Perf. von zrh mit §emes, ‘Sonne’ (vgl. 22,25 und s.
THAT, 11, Sp. 9871ff.; ThWAT, VIII, Sp. 306ft.), als Subjekt, ‘aufgehen’ (s. THAT,
1, Sp. 993; ThWAT, 11, Sp. 661fT.).

‘aldw beziehe ich auch den Viehhiiter/Besitzer, und nicht auf das Geschehen
(Brockelmann § 164bp) oder den Dieb(stahl) (z.B. Baentsch). Die ersten Worte
von 22,2 beinhalten eine Zeitangabe und Situationsbeschreibung: ein Fall, wie er
in 22,1b beschrieben ist, findet nach Sonnenuntergang statt. Aus der Formulierung
ist ersichtlich, daB 22,1b sich auf einen Totschlag eines niichtlichen Eindringlings
bezieht; wird dieser tagsiiber erschlagen, liegt ein Mord vor. Warum? Offensicht-
lich wird vorausgesetzt, daB jemand, der einen Dieb nachts erwischt, zu sehr
gewalttdtigem Handeln befugt ist, weil sein eigenes Leben unter diesen Umstén-
den in Gefahr schwebt (vgl. Hi. 24,14.16b; Mt. 24,43). Tagsiiber ist dies nicht der
Fall, weil dann die Person, bei der eingebrochen wird, erheblich weniger wehrlos
ist (er kann um Hilfe rufen usw.), wihrend der Einbrecher dann der Schwichere
ist (er kann erkannt werden und sich nicht so einfach davonmachen).

® Sie weiter z.B. THAT, 1, Sp. 448ff.; TRE, VI, Sp. 727ff.; ThRWAT, 1, Sp. 248ff; C..
Bleeker, “Blut ist ein ganz besondrer Saft”, in: ders., The Sacred Bridge, Leiden 1963, S.
206-219; Houtman*, Exodus, 1, S. 400ff.




188 KAPITEL VI

Doch stellt diese Interpretation den Exegeten vor die Frage: ist es nicht
moglich, daB auch am hellichten Tage die Rede von notwendiger Selbstver-
teidigung, von Notwehr mit fatalem Ablauf fiir den Eindringling sein kann? Ein
Totschlag von jemandem, der tagsiiber eingedrungen ist, kann doch nicht generell
als Mord bezeichnet werden? Und Totschlag bei Nacht kann doch nicht in allen
Fillen als Notwehr gelten? Oder bezieht sich 22,2a gar nicht auf Einbruch bei
Tage, sondern auf den Fall, dal der Besitzer tagsiiber den Mann trifft, der nachts
bei ihm eingebrochen ist? Ist er ein Morder, wenn er den Dieb dann totet?’

Erwdhnenswert ist, daB 22,2a in TPsJ] und TO nicht als Zeitbestimmung
verstanden wurde. Mit der Konsequenz, daB 22,1 in TPsJ und TO nicht ein Fall
von néchtlichem Einbruch, sondern von Einbruch im allgemeinen ist. In TPsJ
wird 22,2a interpretiert als Bildsprache: ‘wenn die Sache sonnenklar ist’; dieser
Anmerkung folgt eine Erkldrung, ndmlich daBl der Dieb nicht eingedrungen ist,
um zu téten, der andere aber ihn doch tétet (dann sei unschuldiges Blut vergos-
sen). Gemeint ist offensichtlich, dal der Totschldger nur dann frei ausgehen darf,
wenn ein evidenter Fall von Notwehr vorliegt (vgl. auch Mek., III, 101ff.; bSan.
72a; Raschi). TO 22,2a lautet in der Ubersetzung: ‘Wenn das Auge von Zeugen
auf ihn gefallen ist’. Die Zielsetzung liegt darin, daB, wenn Zeugen anwesend
sind, der Dieb keine Neigung zum Totschlag haben wird. In jedem Fall hat auch
TO Bezug auf eine Situation, in der eine Berufung auf Notwehr nicht mdglich
ist.®

In LXX und Vulg. wird 22,2a als Zeitangabe verstanden (vgl. auch TNf, Pesch.
und z.B. Nachmanides), aber eine vom MT abweichende Interpretation gegeben.
Sallem j'Sallem ist zu 22,2a gezogen. In der LXX lautet der Nachsatz: &voyéc
gotiy, avranobaveital, ‘dann ist er schuldig, er muB mit seinem Tod bezahlen’
(vgl. Frankel*, S. 81); Vulg.: homicidium perpetravit et ipse morietur, ‘dann hat
er einen Mord begangen und muf} sterben’. Subjekt von Sallem jsallem ist der
Dieb und nicht der Besitzer (vgl. Jackson, S. 155). In TPsJ wird ein flieBender
Ubergang zwischen 22,2a und 22,2b erreicht durch die Einfiigung: ‘und wenn er
(der Dieb) seinen Héanden zu entwischen weil, ...”. Ist dies gemeint? Muf der
Mann, der bei einem versuchten Einbruch lebend davongekommen ist, als Strafe
fiir seine schndde Tat eine BuBle zahlen (vgl. CE §§ 12, 13; HG §§ 94-95), deren
Hohe in Abhéngigkeit zu dem Wert steht, den er stehlen wollte? Wahrscheinlicher
ist, daB angekniipft wird bei 21,37 und das implizite Objekt die dort genannte
Vergiitung ist (vgl. Schwienhorst-Schonberger*, S. 178ff.). Es ist moglich, daB
auf /6 im Fragment 2QEx" (s. DJD, 111, S. 53f.) l5lm, ‘zur Vergiitung’, folgte; vgl.
TPsl: mh dmsim; Vulg.: quod pro furto reddat, ‘etwas, womit er den Diebstahl
vergiiten kann’.

bignebaté (s. 21,16), ‘als Kompensation fiir das Gestohlene’, mit b-pretii (z.B.
Williams § 246); vgl. Jackson, S. 139ff.; Schwienhorst-Schénberger*, S. 179f.

7 Vgl. Schwienhorst-Schonberger*, S. 177, und s. Jer. 2,34. Fishbane*, S. 312ff,, meint,
dab in Jer. 2,26.34 Ex. 22,1.2a angewandt wird.

¥ Vgl. die unterschiedlichen Interpretationen bei Raschi und Nachmanides und s.
Leibowitz*, S. 3744f.




EXODUS 21,37-22,3 189

Wenn der Dieb nicht in der Lage ist, die auferlegte Kompensation zu geben,
kommt er in Schuldsklaverei, sei es beim Besitzer des gestohlenen Viehs, sei es
bei einem anderen (s. 4.2.4). In TPs] ist explizit eine Beziehung zu Ex. 21 gelegt
durch die Zufiigung: ‘und bis zum Sabbatjahr’ (vgl. Mek., III, 103). Josephus
(Ant., XVI, 3) macht iiberdies darauf aufmerksam, daB ein Verkauf an Ausldnder
verboten ist.

22,3 himmase’ timmase’ (s. Ges-K § 51k, 1130; Joiion § 123g, p; Brockelmann
§ 93b), ‘(falls das Gestohlene) angetroffen wird’, TPsl: + ‘wihrend Zeugen
anwesend sind’; LXX: éav 6¢ keteAnud0f kol e0pebny, ‘wenn er (der Dieb)
erwischt wird (vgl. 22,1) und das (Gestohlene) angetroffen wird’ (vgl. Prijs*,
S. 5f)). ‘Rind’, nicht in LXX. ‘Esel’ (s. 21,33), wird in 21,37 nicht genannt; nach
Schwienhorst-Schonberger*, S. 172ff.,, braucht dies kein Grund zu sein, 22,3 ganz
oder teilweise einer anderen Hand zuzuschreiben; er weist u.a. darauf hin, daB der
Esel als unreines Tier als Objekt von schlachten (21,37) nicht passe. Sam.Pent.:
nach Kleinvieh + ‘ad kol b*héma.

hajjim (s. 21,35), ‘lebend’, muB entsprechend der masoretischen Akzente auf
das Vorhergehende bezogen werden; in Mek., III, 104 (vgl. Raschi), ist das
‘lebend’ auf das Folgende bezogen: die Vergiitung mufl in Form von lebenden
Tieren stattfinden (vgl. auch LXX?; s. Frankel*, S. 94). In Mek., III, 104, findet
sich auch die Interpretation ‘wilde Tiere’. $‘najim, ‘zwei’, ‘beide’, ‘doppelt’,
‘zweimal’ (vgl. 22,6.8.10 und s. Houtman*, Exodus, I, S. 61), in Sam_Pent. geht
‘whad, ‘eins’, vorab (eins + zwei; s.u.); vgl. TO, TPsl, Pesch., SamT (vgl
22,6.8); s. daneben PT*: bdyplh (auch in 22,6.8) = SinAéc.

Ebenso wie in 22,6 ist hier die Rede von einem Fall von Diebstahl, wobei das
Gestohlene aufgespiirt wird. In 22,6 geht es um wertvolle Objekte, hier um
lebende Tiere. In beiden Fillen muB das Gestohlene doppelt vergiitet werden. Auf
diese Weise wird der Dieb bestraft. Undeutlich ist, wie das ‘doppelt’ verstanden
werden mufl. MuB zu jedem einzelnen gestohlenen Tier bei der Riickgabe ein oder
zwei Exemplare hinzugegeben werden? Gewdéhnlich denkt man an ersteres
(Jackson, S. 131f,; vgl. auch Paul*, S. 186, Anm. 2) Der Dieb verspielt, was er
einem anderen rauben wollte (vgl. Leibowitz*, S. 362).

6.2.4 Kommentar

6.2.4.1 Das Thema von 21,37-22,3 ist ‘Viehdiebstahl’. Von den Proble-
men, vor die die Passage den Ausleger stellt, sind folgende zwei am
bedeutendsten:

1. Fir das gleiche Delikt werden in 21,37 und 22,3 unterschiedliche
Strafen vorgeschrieben. Wie kann dies erklirt werden? Wird der Um-
stand, dal} der Dieb das Tier noch nicht geschlachtet hat oder noch keine
Mboglichkeit hatte, es zu verkaufen (vgl. 21,37), mit einer milderen Strafe
‘belohnt’?

2. In 21,37; 22,2b.3 wird die Frage des StrafmaBes behandelt, in
22,1.2a die Frage, wann im Falle von Totschlag eines Diebes eine Blut-




190 KAPITEL VI
schuld vorliegt und wann nicht. Wie ist das Verhiltnis zwischen beiden
Textabschnitten geartet?

Ich mochte mit letzterer Frage beginnen: laut einer von vielen akzep-
tierten Auffassung ist 22.1.2a eine Einfiigung und 21,2b der urspriingliche
und natiirliche Anschluf an 21,37. Im Zusammenhang mit dieser Auffas-
sung 146t man manchmal in der Ubersetzung 22,1.2a auf 22,3 folgen (.
z.B. NEB). Angenommen wird, daB sich 22,1.2a nicht speziell auf
Viehdiebstahl beziehe, sondern auf Hauseinbruch (z.B. Paul*, S. 86f., und
schon Raschi). Dies ist zweifelhaft. Obwohl bammahteret und hag-
gannab in 22,1 mit ‘bei einem Einbruch’ bzw. ‘ein Dieb’ iibersetzt
werden konnen (vgl. Ges-K § 126q, r; Jotion § 137m, n), ist wahrscheinli-
cher, daBB der Einbruch und der (in 21,37 gemeinte) Dieb in dem Haus
(vgl. I1 Sam. 12,3) oder dem Pferch, wo sich das Vieh befindet, gemeint
ist. 22,1 handelt nicht von einem eigenstidndigen Fall (dann stiinde als
Einleitung kf), sondern von einer besonderen Fall — 'im wird verwendet

—, der in der dargestellten Situation (21,37) eintreten kann. Fiir die
SchluBfolgerung, daB 22,1.2a eigenstindig ist, liegen unzureichende

Argumente vor. 21,37; 22,1.2 bildet einen kohdrenten Textabschnitt. Kann
dies auch von 21,37-22,3 gesagt werden? Ich komme hiermit auf die erste
Frage zu sprechen, die bereits die frihen Ausleger beschiftigte (vgl.
Leibowitz*, S. 363ff.).

6.2.4.2 Jackson, S. 40ff., 130ff., 154ff., meint im Anschluf3 an D. Dau-
be, daB 21,37-22,2a erginzt worden sei, erst durch 22,2b, spiter durch
22,3 (vgl. auch Fishbane*, S. 241ff.). Das StrafmaB sei milder geworden.
Otto*, Wandel, S. 19ff., nimmt gegenteiliges an, literarisch sei 21,37-22,3
in vier Phasen entstanden; hinter der Passage verbirgt sich seiner Meinung
nach eine Entwicklung in bezug auf die Festlegung des StrafmaBes, die
tibrigens nicht parallel laufe mit der literarischen Entstehungsgeschichte:
anfinglich galt fiir Viehdiebstahl die allgemeine Strafe fiir Diebstahl (vgl.
22,6.8); die Strafe fiir Viehdiebstahl sei jedoch verschirft worden; nur im
Fall von Aufklidrung des Diebstahls durch kultische Mittel oder wenn die
Tiere lebend gefunden wurden, konnte mit einer doppelten Vergiitung
Geniige geleistet werden (22,3).

Von Westbrook*, S. 113ff., wurde die Kohirenz von 21,37-22,3 als
ganzes verteidigt anhand einer neuen Interpretation im Licht der Ge-
setzgebung des Alten Orients. Seiner Meinung nach beinhalte 21,37-22,3
drei verschiedene Vorschriften. 21,37 handle von der Vergiitung, die der
ertappte Dieb bezahlen muf}; 22,3 beziehe sich nicht auf die Schadens-
vergiitung durch den Viehdieb. Das Subjekt von 22,3 sei der Mann, der
ein Stiick Vieh vom Viehdieb gekauft habe: der Kiufer sei zur Schadens-
vergiitung verpflichtet, kann aber seinerseits den Schaden wieder auf den
Dieb abwilzen. 22,1-2 handle von einem versuchten Einbruch.




EXODUS 21,37-22,3 191

Westbrook* wird zu Recht von Schwienhorst-Schinberger* (S. 167,
182ff)) bestritten. Auch der Aufbau der Passage — Bestimmung mit £i,
auf die zwei Bestimmungen mit 'im folgen — spricht dagegen. Schwien-
horst-Schonberger* selbst bietet zwei Interpretationsmoglichkeiten an
(S. 168ff., 184ff)): (1) urspriinglich bildeten 21,37; 22,3 eine Einheit;
22,1-2 sei redaktionelle Einfiigung; (2) 21,37-22,3 stammt aus einer Hand
und hat die Form einer Inklusio. Fiir das unterschiedliche Strafmall von
21,37 und 22,3 gibt er drei Argumente: (1) wenn eine Schlachtung oder
ein Verkauf nicht vorgenommen wurde, dann ist die Chance gréfier, daf
der Diebstahl aufgelost wird, und daher kann das Strafmall geringer sein;
(2) bedacht muBl werden, daf3 im Fall eines Verkaufs oder einer Schlacht-
ung der Wert des gestohlenen Tieres nicht mehr genau ermittelt werden
kann; der Besitzer darf nicht benachteiligt werden; (3) ein Fall wie der
von 21,37 wird ofter vorgekommen sein; die Formulierung einer scharfen
Sanktion ist so verstindlich.

Wie dem auch sei,” es liBt sich denken, daB bei der Bestimmung des
StrafmaBes beriicksichtigt wird, was der Dieb mit dem Tier getan hat."
Wenn er es verkauft oder geschlachtet hat (vgl. HG § 73), dann ist
iiberdeutlich, daB er ein Dieb ist. Jemand, der fremdes Vieh in seinem
Besitz hat und die Eigentumsmarkierungen entfernt hat (vgl. HG §§ 60-
62; MAG F § 1), ist, wenn auch kein Dieb, dann doch in jedem Fall ein
betriigerischer Finder. Aus der Tatsache, dafl sich ein Stiick Vieh von
jemandem im Besitz eines anderen befindet, kann nicht ohne weiteres
geschlossen werden, daB3 es gestohlen wurde. Jemandes Vieh konnte
unbemerkt in die Herde eines anderen geraten sein. Dann kann man den
Besitzer der Herde nicht des Diebstahls bezichtigen (vgl. HG § 66). Vieh
kann ausbrechen und von jemandem gefunden werden (vgl. HG § 71)
und in dessen Besitz gehalten werden. Wer gefundenes Gut fiir sich
behilt, kann nicht auf eine Ebene mit einem Dieb gestellt werden.

Obwohl die Mdoglichkeit, daB3 die Bestimmungen iiber Diebstahl im
Laufe der Zeit ausgeweitet wurden, nicht ausgeschlossen werden kann,
mulf} dessen ungeachtet festgehalten werden, dafl 21,37-22,3 als kohérente
Passage verstanden werden kann."

6.2.4.3 Ahnliche Vorschriften wie die in 22,6-14 finden sich auch in
Gesetzestexten aus dem Alten Orient (vgl. auch Leemans [s. 2.1],

¥ Zu einer Diskussion der Problematik s. auch Levinson*, S. 48ff.

' Es geht zu weit, mit Sprinkle*, S. 139, zu schluBfolgern, daB der Gesetzgeber mit der
geringen Strafe den Dieb anspornen will, Reue zu erweisen und zukiinftig vom Diebstahl
abzusehen.

" Auch Lev. 5,20-26 beinhaltet Vorschriften mit Bezug auf das Entwenden von fremdem
Eigentum. Zu einem Vergleich mit 21,37-22,3.6-12 s. Marx, S. 186fT.




192 KAPITEL VI

S. 429f1).

Im CE §§ 12-13 wird ebenso wie in 22,1-2 bei der Beurteilung eines
versuchten Diebstahls der Zeitpunkt der Tat beriicksichtigt. § 12 handelt
vom Diebstahl einer Getreidegarbe des Landes (vgl. LE § 9); § 13 vom
Einbruch in ein Haus. In beiden Fillen mufl der Dieb, wenn er tagsiiber
erwischt wird, eine Bufle bezahlen; wird er nachts ertappt, dann muf} er
seine Tat mit dem Tod bezahlen (vgl. Sick* S.55, Anm. 275, 478,;
Yaron*, S. 273f). In 22,1.2a steht im Unterschied zu CE §§ 12-13 die
Frage nach dem Strafmal nicht zur Diskussion. Es geht um die Frage, in
welcher Situation Selbstverteidigung gerechtfertigt ist. Der mogliche Tod
des Diebes ist nicht seine Strafe, sondern die Folge einer Konfrontation
des Diebes mit dem Besitzer der Habe. Ihn trifft keine Schuld, wenn er
nachts einen Dieb erschldgt. Auf ihm liegt ebenfalls nicht die Pflicht zum
Totschlag. ‘

CE § 13 ist nicht eigenstindig. CH § 21 bestimmt, daB3 der Einbrecher
vor dem Loch, durch das er versuchte, ins Haus zu gelangen, getdtet und
aufgehéingt werden mufl (vgl. Sick*, S. 144; Westbrook*, S. 122, 125,
Anm. 53); CH § 25 schreibt vor, daBl derjenige, der beim Loschen eines
in Brand stehenden Hauses versucht, etwas zu stehlen, in eben dies Feuer
geworfen werden mufl (vgl. Westbrook*, S. 55, Anm. 72). Auch der
Riuber muf} seine Tat mit seinem Leben bezahlen; wird er nicht erwischt,
obliegt der Stadtverwaltung die Pflicht, den Schaden zu vergiiten (CH
§§ 22-24; vgl. Sick*, S. 116f; Walther [s. 2.1], S. 198f; Westbrook*,
Se23h, T,

Von einem (versuchten) Hauseinbruch handeln auch HG §§ 93-95. Eine
Bulle wird vorgeschrieben. Beriicksichtigt wird bei der Festlegung der
Hohe die Situation (ist der Einbruch gelungen oder nicht) und der soziale
Status des Taters (ist es ein freier Mann oder ein Sklave [vgl. auch
§§ 96f.]). Ein Unfreier wird uberdies mit korperlicher Verstimmelung
bestraft: die Nase und die Ohren werden abgeschnitten (§ 95).

Von Viehdiebstahl ist insbesonders in CH § 8 die Rede: der Dieb muB}
das aus dem Tempel oder Palast gestohlene Vieh dreiBigfach vergiiten,
das Vieh einer Privatperson zehnfach; hat er nichts zu geben, muB er
getotet werden. Stiehlt er aus dem Tempel oder Palast Sachgegensténde,
gilt im Unterschied zum Viehdiebstahl ein anderes StrafmalB: die Todes-
strafe (§ 6). In letztem Falle kann der Diebstahl iiberzeugend nachgewie-
sen werden. Befindet sich fremdes Vieh in jemandes Besitz, ist dies
schwieriger zu beweisen (vgl. Westbrook*, S. 121f). In MAG C+G § 8
und MAG F § 1 werden fur Viehdiebstahl BuBie, Stockschlige und
Zwangsarbeit fiir den Konig vorgeschrieben.

Die HG schreiben die 15-fache (frither 30-fache) Vergiitung bestimmter
Stiicke gestohlenen Viehs vor (§§ 57-59), fir andere — der Wert spielt




EXODUS 21,37-22,3 193

hierbei eine Rolle — die 10-fache (frither 15-fache) (§§ 63-65), 6-fache
(frither 12-fache) (§§ 67-69) oder eine BuBle (§§ 81-85, 120). In § 70 ist
jedoch die Rede von einer doppelten Vergiitung (vgl. 22,3) fiir ein
gestohlenes Rind, Pferd, Maultier oder einen Esel, das vom Eigentiimer
als sein gestohlenes Tier erkannt wurde. Die gleiche Vergiitung muB
jemand leisten, auf dessen Grundstick das Rind einer anderen Person
getotet wurde (§ 72). Wird nur doppelte Vergiitung gefordert, weil der
Dieb die Eigentumsmerkmale nicht beseitigt hat? (anders Westbrook*,
S. 117f)). In jedem Fall muB ein betriigerischer Finder, d.h. jemand, der
die Eigentumsmerkmale entfernt, eine 7-fache Vergiitung geben (§§ 60-
62). Der ehrliche Finder hingegen, d.h. der Mann, der den Fund bei den
Autorititen meldet, darf gefundene Tiere solange bei sich halten, bis der
rechtmaBige Eigentiimer sich meldet (§ 71)."

Die im Bundesbuch geforderte Strafe fiir Diebstahl ist mild im Ver-
gleich zu dem, was z.B. CH und HG vorschreiben (s. aber auch
Gen. 31,32; 44,9f.16f.). Die Todesstrafe sowie die Forderung nach
unerschwinglich hohen Vergiitungen fehlt (vgl. Yaron*, S. 269). Otto*,
Wandel, S. 21f., bietet hierfiir eine historische und soziologische Erkli-
rung. Paul*, S. 86, will darin ein typisches Merkmal biblischer Vorschrif-
ten erkennen. In jedem Fall wird ein Zusammenhang vorliegen zwischen
der Formulierung von schweren Strafen und dem Umstand, daB man in
der Praxis den Diebesbanden oft machtlos gegeniiberstand und sich daher
nicht besser zu erwehren wuB3te, als schwere Strafen zu formulieren.

6.3 SCHADEN AN FREMDER FELDFRUCHT (22,4-5)
6.3.1 Ubersetzung

22,4 ‘Wenn jemand einen Acker oder einen Weinberg abgrasen ldft,
indem er sein Vieh losldpt, und es vom Acker eines anderen frifit, dann
muf er, gerechnet nach dem Ertrag des besten Teiles seines Ackers und
gerechnet nach dem Ertrag des besten Teiles seines Weinberges,
Vergiitung geben.

5 Wenn Feuer um sich greift und auf Dorngestriipp iiberspringt und
einen Getreidehaufen verbrennt oder den Acker mit dem noch stehenden
Korn, dann muf derjenige, der das Feuer anziindete, eine volle Vergiitung
geben’.

12 Zum Diebstahl siehe auch 6.4.




194 KAPITEL VI

6.3.2 Exegetische Anmerkungen

22,4 ki (s. 4.2.1), Sam.Pent.: w*ki; vgl. LXX, Pesch. jab‘@r (vgl. Ges-K § 53n,
109h; K&Synt § 192d, €), s.u. 6.3.3.2. ‘jemand’, ein israelitischer Bauer, eventuell
eine zu seinem Haushalt gehorende Person, fiir die er verantwortlich ist. $adeeh
bezeichnet sowohl das Ackerland (22,4f; 23,16) als auch die Weidegriinde, das
Steppengebiet (22,20), wo auch die wilden Tiere, die hajjat hassadeeh (23,11.29)
hausen (vgl. ThWAT, VII, Sp. 710ff.; Houtman*, Exodus, 1, S. 248f.); ’6, ‘oder’,
8. 21,4; kereem (vgl. TRWAT, IV, Sp. 334ff.), ‘Weinberg’ (auch 23.11). w'sillah
(s. 21,26) mit waw-explikativum; Raschi bezieht es konkret auf das Zertreten von
fremdem Boden; zur rabbinischen Auslegung s. bes. B.S. Jackson, JJS 25 (1974),
S. 123-136. b*‘iroh, zu Ketib (dlteres Suffix der 3.Pers. sing.) und Qere (das
spitere Suffix) s. Lit. zu 21,8. bisdeh, mit b-partitivum (Ges-K § 119m; Williams
§ 251). Fur ‘ghér (Plur. in 23,23; fem. Sing. in 21,10; s. dort), ‘jemand anders’,
wird 6fter (z.B. 21,35) ré'ehi gebraucht; B.S. Jackson, JJS 27 (1976), S. 140,
schldgt vor, b’sadwh “hér, ‘auf einem anderen Acker’, zu lesen.

métab, St. cstr. von ‘métab (Derivat von jth, s. THAT, 1, Sp. 652ff.; ThWAT,
I, Sp. 315ff.), ‘das beste (Teil)' (Gen. 47,6.11; I Sam. 15,9.15); vgl. K&Synt
§ 309f. B.S. Jackson, JJS 27 (1976), S. 141, behauptet, daB métab hier nicht mehr
als “Ertrag’ bedeute. Achtet man auf den Kontext, kann mit métab in jedem Fall
nicht “der beste Teil’ des Ackers gemeint sein, sondern es mub an den Ertrag
desselben gedacht werden; Pesch.: mn tb’ (2x), ‘“von dem Guten’.

Der Schluf von 22,4 ist nicht ohne weiteres mehr deutlich. Auf wen bezieht
sich das Suffix von $adéhii und karmd? Auf denjenigen, der den Schaden verur-
sacht hat, oder auf die geschadigte Person? (vgl. bereits Mek., 111, 110). Ferner
kann man sich fragen, warum der Schuldige den besten Teil als Vergiitung geben
muB. Weil in 22,4 von Nachlissigkeit und in 22,5 von hoherer Gewalt die Rede
ist? (Baentsch). Oder weil in 22,4 von Absicht und in 22,5 von Ungliick die Rede
ist? (Paul*, S. 88; vgl. auch Otto*, Wandel, S. 22). 22,4 und 22,5 beschreiben
jedoch wahrscheinlich verschiedene Fille von gleicher Art (s.u. und vgl.
Schwienhorst-Schonberger*, S. 189). Der Sam.Pent. hat einen ausfiihrlicheren und
verstindlicheren Text; nach ‘ahér folgt: fallem jSallem missadehii kithii 'atoh
w*'im kol-hassadeeh jib'eh, ‘dann muB er von seinem Acker vergiiten entspre-
chend seinem Ertrag; und wenn er den ganzen Acker abgrasen 148t, ...". Die LXX-
Lesart von 22,4 basiert auf der Textiberlieferung, wie sie vom Sam.Pent. geboten
wird (vgl. Frankel*, S. 108f.) und die sich auch, wie es scheint, in Qm findet (s.
Sanderson*, S. 76f.). Sanderson behauptet, daB jib‘eh im Sam.Pent. korrupt sei
und urspriinglich jab ‘ir gestanden habe. Seiner Meinung nach lasse sich der
Textausfall im MT durch Abirren des Auges des Abschreibers von 'ahér nach
Jab'ir erkldren (Homoioteleuton).

Verschiedene Exegeten betrachten den Text von Sam.Pent. und LXX als
urspriinglich (z.B. Strack, Beer, Childs). Als Ubersetzung hat sie einen Platz in
modernen Bibelausgaben gefunden (z.B. LV, NEB). Im Hinblick auf Sam.Pent.
und LXX erhebt sich iibrigens auch die Frage, auf wen sich das Suffix bezieht.
Man kann an den Acker der zur Verantwortung gezogenen Person denken: soviel
wie beim anderen abgeweidet wurde, soviel muB er vom Ertrag seines eigenen




EXODUS 22,4-5 195

Landes vergiiten. Es kann aber auch der Acker der geschadigten Person sein: der
erwartete Ertrag des kahlgefressenen Landes muB errechnet und vergiitet werden,
es sei in Naturalien, es sei in Geld. In jedem Fall bietet eine Interpretation des
MT eine Perspektive, wenn das Suffix auf die benachteiligte Partei bezogen wird:
eine Festlegung der Vergiitung mufl auf der Basis des erwarteten Ertrags vom
besten Teil von dessen Acker oder Weinberg erfolgen (vgl. Dasberg). Auf diese
Weise wird verhindert, daB der Betroffene trotz Schadensvergiitung einen Nachteil
davontrégt.

Ubrigens ergibt sich auch eine sinnvolle Interpretation des MT, falls man das
Suffix auf die zur Verantwortung gezogene Person bezieht, wenn angenommen
wird, daB die Vergiitung eine Schitzung des Schadens impliziert (ausdriicklich in
Vulg.: pro damni aestimatione): der Schadensumfang wird geschitzt; fiir eine
Vergiitung kommt nur der beste Teil des Ertrags der verantwortlichen Person in
Frage, damit die benachteiligte Partei in keinem Fall zu wenig erhdlt (vgl.
Raschi). Alles in allem betrachtet besteht kein ausreichender Grund fiir die
Meinung, daB LXX und Sam.Pent. die urspriingliche Lesart reprasentieren. "

22,5 js’ (s. 4.2.1.), hier mit der Bedeutung (vgl. S. Esh, F'T 4 [1954], S. 305f)
‘um sich greifen’. Zu tissat (von jst, ‘verbrennen’) als vorausgesetzter Text s.
S. Talmon in: Mélanges D. Barthélemy, Fribourg/Gottingen 1981, S. 519. ‘éf (s.
THAT, 1, Sp. 242ff.; ThWAT, 1, Sp. 457ff), ‘Feuer’, das von jemandem an-
geziindet wurde (s. SchluB des Verses), offensichtlich fiir einen bestimmten
Zweck. Man kann an das Abbrennen von Stoppeln oder Unkraut auf einem
iiberwucherten Acker denken, eventuell auch an das unachtsame Verbrennen
gesammelter Dornen (vgl. Ez. 15,2ff.; Joh. 15,6) oder daran, daf} eine Dornenhek-
ke um eine Parzelle aufgrund von Unachtsamkeit in Brand gerit (vgl. Jes. 5,5;
Prov. 15,19; 22,5). Andere Vorschlige, wie z.B., daB es um ein Feuer gehe, das
von Reisenden unterwegs entfacht wurde (Heinisch), liegen weniger auf der Hand.
ms’ qal (s. 21,16), hier mit der Bedeutung ‘schlagen tiber auf’. gosim Plur. von
qos (vgl. ThWAT, VII, Sp. 1ff.), ‘Dorngestriipp’; Dornen und Disteln waren die
groBten Feinde des Bauern. Sie sind gut fiir das Feuer, aber leicht entflammbar,
wie sie sind, auch dann noch eine bedrohliche Macht, die ihre Umgebung schnell
mit ins Verderben zieht (vgl. Jdc. 9,15; Jes. 9,17). 'kl ni., ‘verbrennen’, s. 21,18.
gadis, ‘Garben’ (vgl. Idc. 15.5; Hi. 5,26), und gamd (Derivat von gwm, s. 21,19),
‘stehendes Korn’. In Mek., III, 111, werden die Begriffe in breiterem Sinne
verstanden; gamd wird auch auf Baume bezogen.

Der Gebrauch von hassadeh als allgemeiner Begriff féllt nach den vorigen
speziellen Begriffen auf. Man versucht dies damit zu erkldren, dal man es als eine
Verschirfung Gibersetzt: ‘das ganze Feld’ (LV, CV, NV) oder ‘das Feld selbst’
(Dasberg). Dabei muff dann (vgl. Dillmann, Baentsch) an andere Gewichse und
Biume gedacht werden (vgl. 9.25; 10,5; Lev. 26,4). In diesem Fall wiirde man

1" Vgl. J.J. Rabinowitz, FT 9 (1959), S. 40-46; zu MT und LXX als Zeugen einer unter-
schiedlichen Entwicklung einer alten Vorschrift s. L. Malusa, BeO 111-112 (1977), S. 163-
165; vgl. auch A. Aejmelaeus, ZAW 99 (1987), S. 82f.




196 KAPITEL VI

aber eine konkrete Andeutung erwarten. Siehe besonders Jdc. 15,5, wo als Klimax
steht: und die Weinberge (und) die Olivenhaine. Raschi merkt an: das Feuer
verhdrtet den gerade gepfliigten Boden, so daB dieser aufs neue umgepfliigt
werden muB. Paul*, S. 88, denkt beim Feld an das aufkeimende Getreide (vgl.
Cazelles*, S. 66). Schwienhorst-Schénberger*, S. 192, vermutet, daBl 'S hassadeh
eine Erweiterung sei. Die genannten Erklirungen und Interpretationen zeugen von
der Verlegenheit der Exegeten. Vielleicht muB '6 haggamah '6 hassadeeh als eine
Art Hendiadys verstanden werden: der Acker mit dem noch stehenden Korn; vgl.
Vulg.: stantes segetes in agris. In der LXX ist das triadische Subjekt iibersetzt
mit: &Awve f) otdxvg 7 nediov, ‘die Dreschtenne, das gemihte und noch stehen-
de Korn’. hammab'ir '@i-habb*'érd, ‘der das Feuer anziindete’, vgl. KoSynt
§ 329¢; Ges-K § 117q.

6.3.3 Kommentar

6.3.3.1 In 22,4-5 werden zwei verschiedene Schadensfille an fremder
Feldfrucht beschrieben. In beiden Fillen ist Nachlissigkeit, Sorglosigkeit
oder Unvorsichtigkeit die Schadensursache. Die geschilderten Situationen
versetzen uns in das Alltagsleben einer agrarischen Gesellschaft. Jemand
1Bt sein Vieh auf seinem eigenen Grundstiick frei umherlaufen, aber es
vergreift sich, weil er es nicht gut hiitete, auch am Besitz eines anderen.
Jemand entfacht unvorsichtig ein Feuer, das auf das gemihte oder noch
stehende Getreide eines anderen iibergreift, so daB dieses vernichtet wird.
In beiden Fillen muB3 der Verursacher des Schadens den geschidigten
Volksgenossen entschadigen. Damit kann Geniige geleistet werden, da
keine bdse Absicht vorliegt (vgl. Jdc. 15,5; Il Sam. 14,30; Mt. 13,25).

6.3.3.2 Auffallend in 22.4-5 ist der Gebrauch von Termen, die mit den
Konsonanten b7 (in dieser Reihenfolge) gebildet sind. Es ist gebrauch-
lich, die betreffenden Terme von drei verschiedenen homonymen Wurzeln
abzuleiten (vgl. THAT, 1, Sp. 224; ThWAT, 1, Sp. 727ff.; anders Sprin-
kle*, S. 140f.), von denen zwei in 22,4 zu finden seien, nimlich & r II,
‘abweiden’ (b7 hi., ‘grasen lassen’, und b pi., ‘grasen’, werden ver-
wandt) und b7 IlI, ‘wie Vieh, dumm sein’ (das Derivat b° ‘%, ‘Tiere’,
‘Vieh’ [vgl. z.B. Gen. 45,17; Num. 20,4.8.11] wird gebraucht) und in
22,5 die dritte, b'r I, ‘brennen’ (br hi., ‘in Brand stecken’ [vgl. Jdc.
15,5; Ez. 5,2] wird gebraucht mit dem Derivat b*‘érd, ‘Brand’). Im
Zusammenhang mit den genannten Interpretationen von &' wird ‘abgra-
sen fremder Feldfrucht’ und ‘Brand fremder Feldfrucht’ als Thema
betrachtet von 22,4 bzw. 22,5. Diese Betrachtungsweise ist alt und bereits
formuliert in LXX, Pesch., Vulg., TO, TPsJ (vgl. Mek., III, 108) und
SamT. In diesem Fall ist zu konstatieren, daB in 22,4-5 auf schone Weise
mit den gleichen Konsonanten gespielt wurde (Alliteration).

In TNf und PT* hingegen sind die verschiedenen Formen von b alle




EXODUS 22,4-5 197

in Beziehung mit b I, ‘brennen’, gebracht worden, wobei auch 22,4
interpretiert wird als Fall eines Schadens an fremdem Besitz infolge
unvorsichtigen Gebrauchs von Feuer." Auch verschiedene moderne
Autoren haben sich fiir diese Auslegung entschieden (z.B. Baentsch,
Ehrlich, McNeile, Scharbert; s. auch z.B. NEB). Baentsch z.B. behauptet,
daB 22,4 von einem Fall handle, wo jemand Stoppeln oder Unkraut
abbrennt und dabei Schaden an fremdem Besitz verursacht; fiir seine
Unachtsamkeit wird er bestraft, indem er das Beste vom Ertrag seines
Landes geben muB. 22,5 handle von einem Fall, wo jemand durch hohere
Gewalt (Sturmwind) einen Brandschaden verursacht. Solch eine Person
kann damit Geniige tun, ausschlieBlich den Fremdschaden zu vergiiten.
Andere moderne Exegeten (z.B. Beer, Noth, te Stroete, Childs) halten an
der traditionellen Auslegung fest.

Es spricht mehr dafiir, daB hier von zwei verschiedenen, durch ki
eingeleitete Vorschriften die Rede ist. Baentsch merkt an, dafl es unwahr-
scheinlich sei, daB Vieh in einem Weinberg zugelassen wurde (Jes. 5,5);
aber daB Weinberge und Gérten mit Feuer gereinigt wurden, sei noch un-
wahrscheinlicher (vgl. Holzinger). Cazelles*, S. 65f., 16st das Problem zu
rigoros, indem er schlichtweg ‘Weinberg’ als Glosse erkldrt. Zu Recht
nun weist B.S. Jackson, JJS 27 (1976), S. 139, darauf hin, daB der antike
Weinberg nicht blof zum Weinbau gebraucht wurde und die hier geschil-
derte Situation nicht fremd ist (vgl. HG § 107). Diverse Gefahren bedro-
hen den Wohlstand des Weinbergs: Heuschrecken (Joel 1,4f.; Mal. 3,11),
Krankheiten (Dtn. 28,39), Verwahrlosung (Prov. 24,30f), aber auch
Unachtsamkeit Dritter, z.B. von Hirten, die ihre Schafe und gefriBigen
Ziegen darin loslassen (Jer. 12,10).

Alles in allem betrachtet scheint von einer Situation die Rede zu sein,
in der jemand sein Vieh Futter auf seinem eigenen abgeernteten Feld
suchen l4Bt, wihrend das Getreide auf dem Feld seines Nachbarn noch
steht (vgl. te Stroete). Ebenso kdnnte man daran denken, dall jemand sein
Vieh in einem verwilderten Weinberg (Jes. 5,6) mit der Absicht loslaft,
das Unkraut zu vertilgen, oder es auf Brachland weiden laBt (23,11).
Durch seine Unachtsamkeit 1Bt es sich am Weinberg oder an anderer
Bepflanzung auf einer nahe gelegenen Parzelle eines anderen gut gehen.
Ferner beschreiben 22,4-5 offenkundig Situationen der gleichen Art
(jemand ist nachléssig). 22,5 kann schwerlich als Fall von h6herer Gewalt
betrachtet werden. Wer Feuer anziindet, mul mit dem Wind rechnen.
Sollte eine auBergewdhnliche Situation im Blickfeld gewesen sein, dann
ist eine explizite Erwdhnung derselben notwendig. Zur Meinung, daB sich

'* Vgl. J. Heinemann, JJS 25 (1974), S. 117ff; G. Schelbert, FT 8 (1958), S. 253-263;
A. Toeg, Tarb 39 (1970), S. 223-231.




198 KAPITEL VI

die Vergiitung in 22,4 von derjenigen in 22,5 in der Hohe unterscheidet,
s. die Anmerkungen zu 22.4.

6.3.3.3 Ahnliche Vorschriften finden sich auch in der Umwelt Israels.
CH §§ 57, 58 handeln vom Weiden des Viehs ohne Zustimmung auf
fremdem Acker. Eine Vergiitung in Naturalien wird vorgeschrieben. Von
Flurschaden, der durch Vieh oder Feuer verursacht wurde, handeln — in
der Reihenfolge Feuer-Vieh — HG §§ 105-107. Fiir Schdden an einer
Plantage muB3 eine Vergiitung in Geld gegeben werden. Im Fall von
Brand muBl der Schuldige fir eine Neuanpflanzung Sorge tragen. Fir
Schiaden am Acker mufl der Schuldige dem Geschédigten einen guten
Acker zur Verfiigung stellen, so daB er dennoch ernten kann. Fiir einen
Fall von Wasserschaden an einem Acker infolge von Nachlissigkeit s.
NBG § 3.

6.4 ENTWENDUNG ODER SCHADIGUNG VON IN AUFBEWAHRUNG GEGE-
BENEM, GELIEHENEM UND GEMIETETEM BESITZ (22,6-14)

6.4.1 Literatur

H. Seebass, “Noch einmal zum Depositenrecht Ex 22, 6-14”, in: Gottes
Recht als Lebensraum (FS H.J. Boecker), Neukirchen-Vluyn 1993, S. 21-
31; R. Westbrook, “The Deposit Law of Exodus 22, 6-12”, ZAW 106
(1994), S. 390-403.

6.4.2 Ubersetzung

22,6 ‘Wenn jemand einem anderen Silber oder Wertgegenstinde zur
Aufbewahrung gibt und es wird aus dem Haus dieses Mannes gestohlen,
dann muf3 der Dieb, falls er erwischt wird, doppelt vergiiten.

7 Falls der Dieb nicht erwischt wird, dann muf8 der Herr dieses
Hauses sich zu den Gottern wenden, so daf$ ans Licht kommen kann, daf
er sich nicht den Besitz des anderen angeeignet hat.

8 In bezug auf irgendein Eigentumsdelikt, ob es nun um ein Rind, um
einen Esel, um ein Stick Kleinvieh um Kleidung oder irgendetwas
Vermifites geht, von dem jemand behauptet: “Da ist es!”, muf3 die
Angelegenheit der zwei betroffenen Personen vor die Gotter gebracht
werden. Derjenige, den die Gotter schuldig erkldren, muf dem anderen
doppelt vergiiten.

9 Wenn jemand einem anderen einen Esel oder ein Rind oder ein
Stiick Kleinvieh oder irgendein Tier in Obhut gibt und es stirbt oder wird
schwer verwundet oder geraubt, ohne daf3 es jemand sieht,




EX0DUS 22,6-14 199

10 dann mup (in der Rechtsangelegenheit) zwischen den zwei betroffe-
nen Personen der Eid vor JHWH abgelegt werden, so daf3 ans Licht
kommen kann, ob der eine (der Bewahrer) sich nicht den Besitz des
anderen angeeignet hat. Dessen Besitzer muf$ (den Eid) annehmen und er
(der Bewahrer) braucht es nicht vergiiten.

11 Aber falls es ihm einfach gestohlen wurde, dann muf3 er seinem
Besitzer sehr wohl vergiiten.

12 Falls es sicher von einem Raubtier zerrissen wurde, dann muf3 er es
als Beweis herbeibringen. Das zerrissene Tier braucht er nicht zu ver-
giiten.

13 Aber wenn jemand von einem anderen ein Tier leiht und es in
Abwesenheit seines Besitzers schwer verwundet wird oder stirbt, dann
muf3 er (der Entleiher) es ganz bestimmt vergiiten.

14 Falls sein Besitzer anwesend war, dann braucht er es nicht zu
vergiiten. Wenn es gemietet ist, dann ist das Risiko im Mietpreis ver-
rechnet’.

6.4.3 Exegetische Anmerkungen

22,6 ki (s. 4.2.1), Sam.Pent.: w'ki; vgl. LXX, Pesch. ‘Silber’, s. 20,23. kelim,
‘Wertgegenstinde’, Plur. von k77 (s. ThWAT, IV, Sp. 1791f.), bezeichnet verschie-
denartige Gegenstiinde aus unterschiedlichem Material, Geschirr, Gerite usw. In
22,7 ist vielleicht (neben kesef) Zierat (vgl. 3,22; 11,2; 12,35; 35,22), aus
Edelmetall verfertigte Gegenstéinde gemeint (vgl. Gen. 24,53; Num. 31,50f; Jes.
61,10; Hi. 28,17). §mr, s. 21,29. TPs] fiigt hinzu: ‘ohne Lohn fiir das Bewahren’
(vgl. z.B. Mek., IIl, 113, und s. TPs] 22,9.11). wgiinnab (s. 21,16), Sam.Pent.:
w'nignab ni., vgl. Qm. bajit (vgl. THAT, 1, Sp. 308ff.; ThWAT, 1, Sp. 6291f.),
‘Haus’, wird im AT sowohl zur Bezeichnung einer Wohnung (ungeachtet ihres
Charakters) gebraucht als auch einer Gemeinschaft von Menschen; im Bundesbuch
begegnet es allein mit der ersten Bedeutung, fiir die Wohnung des freien Israeliten
(22,6f) und die Wohnung JHWHs, das Heiligtum (23,19). ms’ ni. (s. 21,16),
vorausgesetzt wird, daB der Dieb im Besitz des Gestohlenen ist und so der Beweis
fiir den Diebstahl geliefert ist. ‘doppelt’ (s. 22,3), Sam.Pent.: '@had §*najim, ‘fir
eines zwei’ (vgl. 22,3 und s. auch TO, TPs), SamT, Pesch.). Nicht angedeutet
wird, wer das vom Dieb als BuBe geforderte Geld oder Gut empféngt. Der
Eigentiimer oder der Herr des Hauses? Oder beide?

22,7 'im, s. 4.2.1. grb ni. (vgl. Jos. 7,14), ‘sich wenden zu’ (+ 'el); grb (s. THAT,
11, Sp. 674ff.; ThWAT, V11, Sp. 147ff.) wird hiufig gebraucht im Zusammenhang
mit dem Nihern an das Heilige, den Heiligen (z.B. 3.5; 12,48; 16,9; 40,32), auch
im Zusammenhang mit der Rechtsprechung (z.B. Num. 27,5; Dtn. 1,17; Jos. 7,18;
I Sam. 10,20f; 14,36 [grb qal + '@l ha'lohim]). ba'al, s. 21,3. 'el-ha™“Iohim
ebenso wie in 21,6 wird (ha) “Iohim in den Targumen und der Pesch. als ‘Richter’
interpretiert; vgl. auch zB. Mek., III, 116, 119. LXX hat jedoch in 22,7.8a:




200 KAPITEL VI

évamov tod Beod; Sing. auch in 22,8b (s.u.); auch hier hat der Ubersetzer
‘Richter’ im Sinn gehabt (vgl. Frankel*, S. 95f; Prijs*, S. 6).

Zweite 'im-10’, in LXX geht xoi opeiton, ‘und er soll schwiren’, voran (so
explizit TPs), Vulg. und s. zB. Mek,, III, 116; vgl. Prijs*, S. 2). Die Frage aufier
acht gelassen, ob die Handlung bei den “/6him im Ablegen eines Eides besteht,
ist es in jedem Fall unwahrscheinlich, daB vor 'im-/6’ ein ‘um zu schwdren,
(daB)’” hinzugedacht werden muB. 'im-10" hat bei Eidesleistungen die Bedeutung
‘sicher” (vgl. Ges-K § 149a und s. Ehrlich, Cassuto). Der Satz ist elliptisch. Bei
im muB hinzugedacht werden ‘(um in Erfahrung zu bringen) ob er ...’

§lh + jad, ‘sich zueignen’, s. 21,26. m‘la‘kah (s. ThWAT, 1V, Sp. 905ff.; vgl.
A.G. Auld, Henoch 8 [1986], S. 273-280), ‘Arbeit’, ‘Werk’, hier und in 22,10
‘Habe’, ‘Besitz’ (das durch Arbeit Erworbene?; vgl. Gen. 33,14; I Sam. 15,9; II
Chr. 7,13); die Versionen geben mehrheitlich eine Ubersetzung ad sensum; LXX
betont: ‘nichts vom Depositum’ (so auch in 22,10).

22,8 ‘al, s. Williams § 289. d*bar-peesa’, ‘Eigentumsdelikt’, anders L. Kshler,
ZAW 46 (1928), S.213-218: ‘Eigentumsanfechtung’; der Inhalt von dabdr,
‘Wort’, ‘Sache’, wird manchmal in starkem MaBe durch den Kontext bestimmt; so
kann dabar die Bedeutung ‘Streit’, ‘Rechtssache’ haben (z.B. 18,16.22.26: 22.8b:
Plur. in 18,19; 23,8; 24,14); auch kann es in einer Genitivverbindung durch das
nomen rectum ndherbestimmt werden; letzteres ist z.B. in 22,8a der Fall (zu
pesa’, ‘Verbrechen’ [auch in 23,21] s. THAT, 11, Sp. 488ff.; ThWAT, VI, Sp.
7911f.) und in 23,7 der Fall. ‘Rind’ usw., s. 21,28.33.37: polysyndetische Aufli-
stung in LXX, Pesch. falmd (auch 22,25), Sam.Pent.: §imld (auch 22,25: vgl. auch
Dtn. 24,13; 29.4). Hiufiger als falmd (16x AT) begegnet simld (30x AT [Ex.
22,26]). Die Begriffe (s. ThWAT, VII, Sp. 822ff.) haben dieselbe Bedeutung (§/mh
ist wahrscheinlich aufgrund der Vertauschung des zweiten und dritten Konsonan-
ten von §mlh entstanden). Sie bezeichnen das Oberkleid, den Mantel (bestehend
aus einem groBen Stofflappen, der iiber die Schulter geworfen werden kann und
an der Seite den Armen Platz bietet), und Kleidung in allgemeinerem Sinn (z.B.
3,22; 12,35; 19,10.14). Das Kleid diente auch dazu, Dinge aufzubewahren und zu
transportieren (12,34; vgl. Jdc. 8,25; I Sam. 21,10; Prov. 30,4 und auch II Reg.
4.,39) und wihrend des Schlafs vor Kilte zu schiitzen (22,26; vel D 22, 15;
24,13 und auch Gen. 9.25; Dtn. 10,18; Jes. 3,6f.). Kleidung wird zusammen mit
silbernen und goldenen Gegensténden als Geschenk und Beute genannt (z.B. Gen.
24,53 94592: BEx, ¥300: 19 35: Alns90 Re Reg. 10,25; Sach. 14,14). "bedd,
‘etwas VermiBtes’ (vgl. Lev. 5,22f; Dtn. 22,3), Derivat von ’bd (s. THAT, I, Sp.
17tt.; ThWAT, 1, Sp. 20ff.), Sam.Pent.: hd“bédd. “Feer usw., LXX: ‘woriiber man
eine Anklage eingereicht hat, was es auch immer ist’ (vgl. Prijs*, S. 3f.). Wer ist
Subjekt von jo'mar (vgl. 21,5)? ‘ein Zeuge’ (Raschi, Ibn Esra) oder ‘der Deposi-
tar’, der mitteilt, nicht mehr als das in Verwahrung Genommene erhalten zu haben
(Nachmanides), oder ‘der Besitzer'? ki, nach einem verbum dicendi (vgl. z.B.
1,19; 3,12; 2,10) mit emphatischer Kraft.

hi’ zeeh wird gewdhnlich auf die Identifikation des Besitzes durch den Ei-
gentiimer bezogen; u.a. Jackson (s. 6.2.1), S. 239f., bezieht die Formulierung (‘der
da ist es!’) auf die Identifizierung der verdichtigen Person und versteht die Worte




EXODUS 22,6-14 201

als Formulierung, mit der eine Beschuldigung ausgesprochen wird. ha*“lohim,
Sam.Pent.: jawh. bw’, 5. 20,24. ‘der zwei betroffenen Personen’ (s. 22,3), gemil
der im TPsJ gegebenen Interpretation sind die beiden Betroffenen der Herr des
Hauses, der schwart, daB etwas (in fremder Hand) sein Eigentum sei, und der
Dieb. “§er, ‘derjenige, der’ (s. zB. Ges-K § 138e, f; Joiion § 158], m). Sam.
Pent.: '@had §‘najim, vgl. 22,6. Die Vergiitung ist dieselbe wiec im Fall von
Diebstahl.

Jjarsi‘in, 3.Pers. plur. Impf. hi. (Waltke & O’Connor § 27.2¢) von r§' hi.,
‘schuldig erkldren’ (s. THAT, 11, Sp. 813ff.; ThWAT, VII, Sp. 675ff.,, und s. die
Verwendung von rasa’, ‘Schuldige’ in 23,1.7); zur Defektivschreibung und zum
niin-paragogicum s. Ges-K § 47m; Jolion § 44e. Sam.Pent. liest jarsi'enni
(3.Pers. sing. Impf. hi. + Suff. 3.Pers. sing. masc.), auf das ha “lohim folgt, d.h.
das Subjekt ist ‘Gott’ = JHWH (vgl. 22,10 und s. LXX: kai 0 &Aodg dué tod
0=00, ‘derjenige, der von Gott schuldig erklirt wird’; s. jedoch Vulg.: et si illi
iudicaverint, wobei die vorher genannten dei Subjekt sind; s. auch Aq., Symm,,
Theod.). O. Loretz, Bib 41 (1960), S. 170, fiihrt diverse Argumente fiir die These
an, daB ™“lohim kein anderer als JHWH sein konne (vgl. auch Brockelmann
§ 50f). Da die Form j°ribin in 21,18 deutlich pluralisch ist, liegt kein Grund vor,
jarsi‘un in 22,8 nicht auch als echten Plural zu betrachten. Die Singularform
Jjarsi‘@enmi im Sam.Pent. beruht auf Harmonisierung; die Verwendung des Plur.
im MT beruht auf der Interpretation von (ha) “Iohim als Richter. Aus der Art und
Weise, wie im AT (ha) “lohim als Subjekt einer pluralischen Verbalform verwen-
det werden kann, wird jedoch deutlich, dall (ha) “lohim — auf diese Weise
gebraucht — nicht ohne weiteres mit JHWH austauschbar ist (s. 4.2.7). Dillmann
behauptet, dab der Plur. gebraucht wird, da die Gottheit hier durch Menschen
représentiert wird.

22,9 ki, in Sam.Pent.: wAi; vgl. LXX, Pesch. w'kol, Sam.Pent.: ‘6 kol; vgl. LXX,
Pesch. Fishbane*, S. 170f., meint, daB w‘ko/ auf eine sekundire Ausweitung
deute; vgl. aber H. Avalos, JBL 109 (1990), S. 116f. b*héma (s. ThWAT, 1, Sp.
523ff.), ‘“Tier’ (auch 22,18), hiufig kollektiv, wird vor allem zur Bezeichnung von
Haustieren gebraucht. ‘sterben’ (s. 5.0), einen natiirlichen Tod, z.B. durch Krank-
heit; zum Gebrauch des Perf. (iimér) s. KoSynt § 134, $br pi. (s. ThWAT, VII, Sp.
1027ff.), ‘in Stiicke brechen’ (in 23,24 fiir das Kurz-und-Klein-Schlagen von
Masseben; vgl. 34,13; Dtn. 7,15; 12,3 usw.), wird im ni. hier und in 22,13 dafir
gebraucht, dafl ein Stiick Vieh schwere Verletzungen (Bruch von Gliedmalien)
erleidet (z.B. dadurch, das es in die Klauen eines wilden Tieres gerit; vgl. Ez.
34,4.16; Sach. 11,16), so daBB es dem Tode geweiht ist oder in jedem Fall
Okonomisch wertlos ist (vgl. Osumi*, S. 172, Anm. 126); TPs]: ‘oder es wird von
einem wilden Tier gerissen’ (vgl. 22,12 und s. Mek., III, 121).

§bh (s. TRWAT, VII, Sp. 950ff.), ‘gefangen nehmen’, ‘wegfiihren’; hier im ni.
fiir das Rauben von Vieh (vgl. Jer. 13,17; Hi. 1,15.17; I Chr. 5,21; 1I Chr. 14,5).
Raub als Tat einer Diebesbande muf} unterschieden werden vom Diebstahl eines
Individuums (s. 22,11). Der Vorschlag, daB '6-nisbd eine Glosse sei oder durch
Dittographie entstand (nisbar und nisbd, Assonanz) (z.B. Hyatt), ist unwahrschein-
lich. Zur Wortfolge in der LXX s. 22,13 (vgl. Prijs*, S. 6). 'én ro'eh (s. 21,11




202 KAPITEL VI

und 20,22), asyndetischer Umstandssatz (Joiion § 159b; Williams § 494); TPsJ
betont: ohne dall ein Augenzeuge da ist, der es bezeugen kann (vgl. Mek., III,
122); LXX: xai undei¢ yve; zur Austauschbarkeit von ‘sehen’ und ‘wissen’ s.
S. Talmon, ScrHie 8 (1961), S. 340ff.

22,10 $°bit‘at jhwh, ‘der Eid vor JHWH’ (K6Synt § 336t; G. Giesen, Die Wurzel
b, ‘schworen’, Konigstein/Ts-Bonn 1981, S. 15, 28f., 32), vgl. 22,7f.; §°bii‘d ist
ein Derivat von §b', ‘schwoéren’, ‘den Eid leisten’ (vgl. THAT, II, Sp. 855ff;
ThWAT, V11, Sp. 974ff.; TRE, IX, S. 373ff). LXX: 6pkog tod Beod, um jedes
MiBverstdndnis auszuschlieBen (in 21,7.13.14 ist kipro¢ die Bezeichnung fiir den
Eigentiimer); in Vulg. ist jAwh uniibersetzt geblieben. jhiwh findet sich sporadisch
im dltesten Teil des Bundesbuches (vgl. auch 22,19). Dies braucht kein Grund zu
sein anzunehmen, da3 hier urspriinglich “/ohim gestanden habe (z.B. Hyatt).
Siehe 6.4.4.4. $néhem, vgl. 22.8. 'im-16" usw., vgl. 22,7b; TPs] liest auch hier:
‘er soll schworen’. Igh (s. 21,10), Sing. bei pluralischem Subjekt (KoSynt
§ 348e); das Objekt wird nicht explizit genannt; TO, TPsJ explizit: ‘sein Schwur’
(vgl. Mek., III, 124; Raschi); anders Holzinger, Ehrlich, Cassuto: das tote oder
verkriippelte Tier; vgl. Hyatt: das Fell ist wertvoll (diese Auffassung paBt nicht im
Fall von Raub); Beer: der erlittene Schaden.

22,11 Warum muf} im Fall von Diebstahl aus dem Haus (22,7) keine Vergiitung
geleistet werden und im Fall von 22,11 sehr wohl? Zwei Meinungen werden
vertreten: (1) Im ersten Fall wurde fiir den geleisteten Dienst nichts bezahlt, im
zweiten sehr wohl. (2) Die Situation ist anders: etwas, das in einem Haus ver-
wabhrt ist, ist relativ sicher: im Fall von Diebstahl ist der Vorwurf von Nachlis-
sigkeit nicht moglich; Vieh befindet sich auf freiem Feld; wird es gestohlen, kann
dem Hirten mangelnde Aufsichtspflicht vorgeworfen werden (vgl. Paul*, S. 93).

ganob jigganeb (s. 21,16), zum Inf. abs. + verbum finitum s. Ges-K § 1130;
Jotion § 123p. me‘immo, TPs): ‘bei dem, der Lohn fiir das Beaufsichtigen
empfangen hat’ (vgl. 22,6.9). Sam.Pent.: w*sallém.

22,12 tarof jittaref Inf. abs. qal, auf das die 3.Pers. sing. ni. von trp folgt (s.
ThWAT, 111, Sp. 375ff.), ‘zerreiflien’ (durch ein Raubtier, so explizit TPsJ); vgl.
z.B. Gen. 37,33; 44,28; 49,27; in 22,12.30 findet sich das Derivat £réfd, ‘das
zerrissene (Tier)” .

Jebi'ehii (von bw' hi.; s. 20,24), das Suffix bezieht sich auf das Tier; Sam.Pent.:
Jabi', d.h. er mul einen Zeugen mitbringen; LXX: ‘dann muR er ihn (den
Besitzer) zum zerrissenen Tier bringen (so wird der Beweis erbracht); Vulg.:
‘dann muB er zu ihm bringen, was getitet wurde’ (‘éd [Derivat von ‘wd (s.
21,29), wird im Bundesbuch zur Bezeichnung eines Zeugen & charge (23,1) und
des Beweisstiickes a décharge (22,12) gebraucht; vgl. Bovati*, S. 262ff. u.a.]
wurde als ‘ad verstanden; F.C. Fensham, F'T 12 [1962], S. 337-339, vertritt diese
Interpretation; der Besitzer erhdlt das zerrissene Tier als Entschddigung); TO:
‘dann mull er Zeugen herbeibringen’ (‘Zeugen’, Plur. auch in TNf; vgl. Dtn.
19,15 und s. z.B. Raschi); TPsJ beinhaltet sowohl die Interpretation der LXX wie
die von TO; vgl. auch Mek., I, 125f.; dort wird auch die Auffassung genannt,




EXODUS 22.6-14 203

daB das Fell als Beweisstiick (vgl. Am. 3,12) vorgezeigt werden muB." Gemeint
ist wohl, daB} das tote Tier oder dessen Korperteile als Beweis geliefert werden
miissen (vgl. Gen. 37,31-33). Cassuto meint, daB ein Wortspiel von ‘éd und ‘ad,
‘Beute’ (Gen. 49,27), vorliegt. /o', Sam.Pent.: w'l6’.

22,13-14 §'l qal (s. THAT, 11, Sp. 841ff.; ThWAT, VII, Sp. 910ff.), ‘fragen’,
‘bitten’, hier mit dem Ziel etwas fiir eine bestimmte Zeit gebrauchen zu diirfen:
‘um Ausleihe bitten’, ‘leihen’ (vgl. I Reg. 4,3; 6,5). Das Objekt wird nicht
explizit genannt. TPsJ: md 'm, ‘etwas’; Vulg.: quidquam horum, ‘etwas davon’. Im
Lichte des Kontexts mufl gemeint sein: ein Tier (vgl. 22,9 und s. Pesch.). Zu den
Verbalformen s. 22,9; mit Blick auf die Wortfolge konnte man hier an ein
Hendiadys denken: das Tier erliegt seinen Verwundungen; u.a. LXX®: + ‘oder es
weggeraubt wird’ (vgl. 22.9). Das Subjekt wird nicht explizit genannt; TPsJ: ‘und
ein Bein gebrochen oder das Tier gestorben ist’.'én ‘immd, asyndetischer Um-
standssatz (vgl. 22.,9).

Zwei Derivate von skr (s. ThWAT, VII, Sp. 795ff.) werden in 22,14 gebraucht;
das Adjektiv Sakir, ‘gemietet’, und das Substantiv §akar, ‘Mietpreis’. Das Subjekt
von ba’ (s. 20,24) wird nicht expliziert; vorausgesetzt ist ‘der Verlust’ (vgl. TPsJ).
Gemeint ist offensichtlich, daB der Verlust eines vermieteten Tieres durch den
bezahlten Mietpreis kompensiert wird (vgl. auch FT, PT™®, Vulg. und zB. Raschi,
Keil, Dillmann, Cassuto). Anders LXX: ‘Wenn es aber einen Lohnarbeiter betrifft
(dem das Tier gegen Bezahlung in Verwahrung gegeben wurde), dann soll er (der
Besitzer im Verlustfall) von dessen Lohn Vergiitung erhalten’. Zu einer anderen
Erklarung der LXX s. Prijs*, S. 8f. Die Auslegung von 22,14b ist iibrigens
umstritten. Auch andere Interpretationen werden vertreten: im Fall von Vermie-
tung muf} auch bei einem Ungliick der Preis fiir die gesamte Mietdauer bezahlt
werden (Ehrlich); der sakir ist der Tagelohner (s. z.B. 12,45; Lev. 22,10; 25,6.40),
dem der Besitzer ein Tier anvertraut hat, um bestimmte Arbeiten zu verrichten;
kommt es um oder trifft es ein Unglick, dann wird der Schaden vom Lohn des
Arbeiters abgezogen (d.h. er erhilt keinen Lohn) (z.B. Baentsch, Beer, Noth).'*
Im Blick auf die genannten Erkldrungen erhebt sich die Frage: wiegt der Miet-
preis oder der Lohn des Tagelohners den verursachten Schaden auf? Dies diirfte
nicht der Fall sein. Der Besitzer trigt ein grofies Risiko. Kann dies gebilligt
werden? In Mek., III, 128f., wird konkludiert, dal auch im Fall von Miete bei
hoherer Gewalt keine Vergiitung gegeben werden braucht, sehr wohl aber, wenn
der Mieter offenkundig nachlissig war (vgl. 22,9-12). Diese Problematik hat zu
gegensitzlichen Vorschldgen gefihrt: der Mietpreis miisse auf den Schaden
aufgerechnet werden (te Stroete); 22,14b bestimme, daB ein Tagelohner, der mit
einem geliechenen Tier arbeitet, vom Ausleiher bezahlt werden mufl (Hyatt).

'> Vgl. auch FT, PT® und s. Ibn Esra und Ehrlich (mit Textinderung). Siehe ferner
Prijs*, S. 6ff.; R. Le Deaut, F'T 22 (1972), S. 164-175.

16°S. auch Criisemann*, S. 194, der die sozialen Konsequenzen der Vorschrift fir den
Armen herausstellt.




204 KAPITEL VI
6.4.4 Kommentar

6.4.4.1 22,6-14 beinhaltet eine Reihe Bestimmungen, die darauf abzielen,
den Besitz eines Israeliten vor Verlust durch betriigerisches Verhalten
oder Nachldssigkeit von seiten eines Mitbiirgers (6x ré‘ehi, in 22,6-
10.13)" im Falle von Deposition (22,6-12), NieBbrauch (22,13.14a) oder
Vermietung (22,14b) zu schiitzen. Das betreffende Eigentum kann aus
Wertgegenstidnden (22,6.8) oder Vieh (22,8-14) bestehen. Festgelegt wird,
in welchen Fillen der geschidigte Eigentiimer Recht auf Vergiitung hat
oder nicht (§/m pi. [s. 6.0] in 22,6.8.10-12.13[2x].14).

22,6-14 kann in Ubereinstimmung mit der masoretischen Einleitung in
drei Abschnitte unterteilt werden:

22,6-8; 22,6.7 handelt von Deposition von Geld und Wertgegenstinden;
in 22,8 werden die Vorschriften auf das in Verwahrung gegebene Vieh
ausgeweitet.

Folgende Situation wird in 22,6 vorausgesetzt: jemand hat, um seinen
Besitz zu schiitzen, z.B. weil er verreisen muB, Geld oder Wertge-
genstdnde bei einem anderen in Verwahrung gegeben. Dieses Depositum
wird entfremdet. Es entstehen allerdings keine Probleme. Der Dieb wird
gefaBt und bestraft. Der Eigentiimer erhilt das Seine, wenn er seinen
Besitz zuriickholt, und wahrscheinlich mehr als das.

Folgende Situation wird in 22,7 vorausgesetzt: das in Verwahrung
gegebene Gut ist verschwunden; der Dieb wird nicht erwischt und es gibt
keine (unparteiischen) Zeugen (vgl. 22,9b); auf dem Depositar ruht der
Verdacht der Veruntreuung; im ProzeB zwischen Eigentiimer und Depo-
sitar wird von Gott bzw. den Géttern ein Urteil erfragt (s. 6.4.4.3,4).

22,8 spricht allgemein von Fallen, in denen jemand das Vertrauen eines
anderen enttduscht. Offensichtlich ist der Blick nicht gerichtet auf Verun-
treuung von gefundenem Besitz (so Holzinger; vgl. Lev. 5,22), sondern
wie im vorhergehenden auf Veruntreuung von Depositum. Hierzu wird
sowohl lebendes (22,9-12) als nicht-lebender Besitz (vgl. 22,6.7) gerech-
net (22,8 bildet die ‘Briicke’ zwischen 22,6.7 und 22,9-12). Man kénnte
geneigt sein, 22,8 als eine ganz allgemeine Vorschrift zu betrachten, die
sich auf allerlei Konflikte iiber Eigentum, verlorenes oder gestohlenes Gut
usw. bezieht, das bei jemandem gefunden wird; aber im Hinblick auf den
Kontext ist dies nicht naheliegend. 22,8 setzt folgende Situation voraus:
der Depositar behauptet, daB das in Verwahrung gegebene Gut entfremdet

" S. auch 21,14.18.35; 22.25. ré‘a (vgl. THAT, 11, Sp. 786fF.; ThWAT, VII, Sp. 545ff),
‘Nichster’, ‘Mitmensch’, bezeichnet im Bundesbuch stets den Volksgenossen, den freien
Isracliten. In Zusammenhang mit i (s. 21,7) tendiert die Bedeutung in Richtung von
‘einer/der andere’.




EXODUS 22,6-14 205

wurde; der geschidigte Eigentiimer beschuldigt den Depositar der Verun-
treuung und glaubt gar seinen Besitz unter dem des Depositars entdeckt
zu haben; im ProzeB wird ein Urteil von Gott bzw. von den Gottern
erwartet (vgl. 22.,7).

22,9-12 handelt vom in Verwahrung gegebenen Vieh.

22,9 handelt von folgender Situation: jemand vertraut ein Stiick Vieh
der Sorge eines anderen an, doch geht das Tier verloren aufgrund des
einen oder anderen Ungliicks, gegen das der Hirte nichts ausrichten
konnte. Neben 22,9 s. 22,6a.8a. TPs] hat auch hier die Zufiigung ‘ohne
Lohn fiir das Bewahren’ (vgl. Mek., III, 121). Gem#B Raschi, Ibn Esra
und Nachmanides bezieht sich 22,9-12 im Unterschied zu 22,6-8 auf das
gegen Bezahlung In-Bewahrung-Geben (vgl. auch Cassuto). Das Hiiten
von fremdem Vieh soll gegen Vergiitung erfolgen.

In 22,10 wird vorausgesetzt, daff der Hirte des Viehs beschuldigt wird,
in grober Weise nachldssig gewesen zu sein (vgl. Ez. 34,4.16;
Sach. 11,16). Wenn Zeugen fehlen, kann er sich nur mit einem JHWH-
Schwur gegen die Anschuldigungen wehren, er habe das Tier so mi3han-
delt, daB es gestorben sei, er sei seiner Aufsichtspflicht nicht nachgekom-
men, so daB es verungliickte, oder er habe es schlichtweg veruntreut. Der
Eid mul} seinen guten Namen schiitzen und ihn vor Anspriichen auf
Vergiitung bewahren. Rein sachlich betrachtet paBit der Eid nur fiir den
Fall des Verdachts der Veruntreuung (vgl. Schwienhorst-Schonberger*,
S. 199f):

In 22,11 geht es um folgendes: Viehdiebstahl kann durch eine gute
Aufsicht der Tiere vermieden werden. In bewiesenen Fillen von Dieb-
stahl, in denen der Dieb nicht erwischt wurde (vgl. 22,6f.), geht der
Depositar daher nicht frei aus,'® wie in Fillen von hoherer Gewalt,
natiirlichem Tod des Tieres, Raub durch wilde Tiere oder Uberfall durch
eine Bande von Banditen (vgl. 22,9.12 und s. Raschi).

22,12 hat Bezug auf die folgende Situation: Wenn ein Stiick Vieh
einem Raubtier zum Opfer gefallen ist und der Hirte den Beweis erbrin-
gen kann, daf} er seiner Aufsichtspflicht nachgekommen ist (vgl. I Sam.
17,34f.), dann kann er nicht fiir den Verlust des ihm anvertrauten Tieres
verantwortlich gemacht werden (die Praxis war allerdings oft anders [vgl.
Gen. 31,39]). Kann der Depositar den Beweis nicht erbringen, dann bleibt
ihm, sofern keine Schuld vorliegt, der JHWH-Schwur (22,10).

22,13-14 handelt vom Ausleihen bzw. Mieten eines Tieres als Arbeits-
kraft.

Folgende Situation wird in 22,13-14a vorausgesetzt: jemand borgt sich

" Crisemann*, S. 194, weist auf die sozialen Konsequenzen fur ‘einen armen Hiitejun-
gen’.




206 KAPITEL VI

von einem anderen ein Tier, um es fiir sich auf dem Feld arbeiten zu
lassen, um Lasten zu transportieren oder es als Reittier zu gebrauchen; das
Tier wird verwundet oder kommt um. Wenn der Besitzer nicht zugegen
war, muB3 der Benutzer, ungeachtet der Umstinde, unter denen das Tier
zusammenbrach — ob er es nun gut oder schlecht behandelt hat oder es
eines natiirlichen Todes starb, oder es durch Nachléssigkeit oder ein
Ungliick zugrunde ging —, den erlittenen Verlust vergiiten. Der Entleiher
verrichtet keinen Dienst fiir den anderen (vgl. 22,9), sondern macht gratis
Gebrauch von fremdem Besitz. Darum ist er voll verantwortlich und hat
in allen Fillen eine Vergiitungspflicht gegeniiber dem Eigentiimer; er
kann sich nicht durch einen JHWH-Schwur (22,10) auf hohere Gewalt
berufen. Obengenanntes gilt nur, wenn das Ungliick erfolgte, ohne daB
der Besitzer zugegen war. Findet ein Betriebsungliick in seiner Gegenwart
statt, kann dem Benutzer keine Nachlédssigkeit vorgeworfen werden. In
diesem Fall hitte der Eigentiimer dem vorbeugen miissen, daB das
betreffende Tier {iberladen oder falsch behandelt wurde.

Offensichtlich beschreibt 22,14b einen andersartigen Fall: das Tier, das
zur Arbeit herangezogen wurde, ist nicht geborgt, sondern gemietet. In
diesem Fall ist die Frage, ob der Besitzer zugegen war oder nicht, bei
einem Unfall nicht von Bedeutung, so dal auch keine Vergiitung geleistet
werden muB. Ein eventuelles Ungliick ist bereits im Mietpreis einkalku-
liert.

6.4.4.2 Ebenso wie in 21,6 (s. 4.2.5-8) ist die Interpretation von
(ha) “lohim in 22,7f. umstritten. Fir den Begriff werden die gleichen
Erklirungen wie in 21,6 geboten.

1. Mit ha*“lohim sind die Richter gemeint. U.a. aufgrund des Kontextes
erscheint diese Interpretation unwahrscheinlich. Es geht um Rechtssi-
tuationen, in denen Aussage gegen Aussage steht und keine anderen
Hinweise zur Verfiigung stehen. Eine Berufung auf die Gottheit(en) ist
die einzige Moglichkeit, um aus der komplizierten Angelegenheit heraus-
zukommen.

2. ha*lohim, ‘Gott’, ist eine Umschreibung fiir das (lokale) Heiligtum.
Diese Auffassung wird von vielen Exegeten vertreten. In diesem Fall
miite man in 22,8 an ein Gottesurteil denken, wie es durch einen Re-
prasentanten Gottes, einen Priester oder sonstigen Kultfunktionér, herbei-
gefiihrt wird.

3. Mit ha™Iohim sind die Hausgotter, eventuell ein Hausgott, gemeint
(z.B. Eerdmans*, S. 128; Beer).

Auch in bezug auf (ha) “Iohim in 22,7f, wird manchmal angemerkt, daB
ein Unterschied gemacht werden miisse zwischen der urspriinglichen,
polytheistischen Bedeutung des Wortes und dessen Gebrauch in Israel.
Siehe z.B. Baentsch und te Stroete (‘Gott’ = das Heiligtum), Cassuto




EXODUS 22,6-14 207

(Richter). Bemerkenswert ist, daB sich verschiedene Ausleger in 22,7f. fiir
eine andere Interpretation entscheiden als in 21,6. Siehe z.B. Baentsch,
Noth, Michaeli (Hausgottheit[en], 21,6; Heiligtum, 22,7f.), Childs (Heilig-
tum, 21,6; Gericht, 22,7f.), Ehrlich (Richter, 21,6; Heiligtum, 22,7f.),
Sprinkle* (vorviterliche Figurinen, 21,6 [S. 57ff.]; ‘Gott’ = das Heilig-
tum, 22,7f. [S. 145ft.]).

Auch im Fall von 22,7f. muB konstatiert werden, daf} die dritte Deutung
einen guten Sinn ergibt. Die Hausgotter sind prinzipiell die Instanz, um
ein Urteil dariiber zu fillen, was sich im Haus abspielt. Sie wissen, was
dort vor sich geht (22,7), und wissen, was zum Haus gehort und was
nicht (22,8). Ein Hausherr, der betriigerisch handelt, ruft daher Unheil
tiber sich herauf. Er kann sich in seinem Haus nicht mehr sicher wihnen.
Auch hier stoBen wir auf ein Rudiment einer Volks- und Fami-
lienfrommigkeit (s. 4.2.8). Insbesondere der Gebrauch des Plur. jarsi‘an
in 22,8 spricht hierfiir. Die Form spricht dagegen, dal mit “/ohim JHWH
bezeichnet werde (s. 4.2.7). Die Ansicht, daB selbstverstindlich JHWH
gemeint sei,'® ist nicht fundiert (s. 6.4.3; zu 22,8).

6.4.4.3 Wie erlangte man Klarheit in der Frage, wovon in 22,7f. die
Rede ist? Dariiber bestehen verschiedene Auffassungen.

1. Sowohl in 22,7 als auch in 22,8 wird folgende Situation vorausge-
setzt: vom Verdichtigten wird gefordert, daB er einen Reinigungseid
ablegt, d.h. schwort, daBl er sich nichts von einem anderen angeeignet hat
(z.B. Dillmann, Hyatt).

2. Sowohl in 22,7 als auch in 22,8 wird eine Anspielung auf das
Erhalten eines Gottesurteils bzw. eines Gottesausspruchs gemacht (z.B.
Beer, Heinisch, Durham). Man kann an ein Orakel denken, das unter
Vermittlung eines Kultfunktiondrs (vgl. 18,19) gegeben wird, wenn das
Heiligtum die Stdtte der Handlung sein sollte, oder an einen durch
bestimmte Mittel eingeholten gottlichen Ausspruch. Letztere Moglichkeit
(Urim und Tummim) wurde bereits in Mek., III, 116, erwogen, aber
verworfen.

3..22,7 handelt vom Ablegen eines Reinigungseides, 22,8 von der Frage
einer gerichtlichen Untersuchung und einer richterlichen Entscheidung
(z.B. Gispen, Cassuto, Childs) oder eines Gottesurteils bzw. Gottesaus-
spruchs (z.B. Noth, Fensham, Michaeli).

Die Auffassungen 1 und 3 passen bei allen drei obengenannten Inter-
pretationen von ha “Iohim. Die Auffassung 2 nur zur Interpretation ‘Gott’
(Heiligtum) oder ‘Hausgott’ bzw. ‘Hausgotter’.

Im Fall eines Schwurs hat man sich den Vorgang wie folgt zu denken:

' Siehe O. Loretz, Bib 41 (1969), S. 170; Loretz hat seinen Standpunkt spiter gedndert
(s. 4.2.5).




208 KAPITEL VI

der Angeklagte muB3 den Reinigungseid ablegen (vgl. auch 22,10);
vorausgesetzt wird, daf} er dies tut, indem er seine Unschuld beteuert oder
Gott bzw. die Gotter anruft — dessen bzw. deren Fluch soll ihn treffen,
wenn er die Unwahrheit spricht (vgl. [ Reg. 8,31) —, und daf er im Fall
von Schuld den Eid nicht zu schworen wagt, da er gottliche Sanktionen
befiirchtet; weigert er sich, erfolgt eine Verurteilung (22,8 SchluBl). Legt
er den Eid ab, geht er frei aus (vgl. 22,10), wobei ein eventuelles Urteil
nun in gottlicher Hand zu liegen kommt (vgl. 1 Reg. 8,32 und s. Giesen
[s. 6.4.3; zu 22,10], S. 118ff.).

Zur Frage, wie ein eventuelles Gottesurteil mit mechanischen Mitteln
eingeholt wurde, kann nur spekuliert werden. Es lait sich denken, daB
Lose geworfen wurden (vgl. Jos. 7,14ff.; 1 Sam. 14,40ff.; 28,26LXX;
Act. 1,23ff.), inwendig wirksame Mittel wverabreicht wurden (vgl.
Num. 5,11ff.) oder daB der Schuldige durch ein Bild angewiesen wurde
(‘Winkorakel’).* In diesem Zusammenhang sei erwihnt, daB mit Bezug
auf frafim (s. 4.2.7) von Divination die Rede ist (Ez. 21,26; Sach. 10,2;
vgl. Jdc. 18,5).' M.E. spricht vieles dafiir, sowohl bei 22,7 als auch bei
22,8 an ein Gottesurteil zu denken, durch welches eine juristische Proble-
matik geklirt werden konnte (neben 22,7 s. I Sam. 14,36).

6.4.4.4 Auffallenderweise wird in 22,10, einem #hnlichen Text wie
22,7f., der Gottesname JHWH gebraucht. Eerdmans*, S. 127f., findet
darin eine Stiitze fiir seine Auffassung, daB das alte Israel polytheistisch
war und JHWH eben nur eine von Israels Gottheiten war*?. Eerdmans
interpretiert das Verhiltnis von 22,7f. zu 22,10 wie folgt: im ersten Fall
sei die Rede von einem Prozef} iiber Besitz, der in einem Haus in Ver-
wahrung gegeben wurde; hieriiber kénnen die Hausgotter ein Urteil
aussprechen, denn das Haus ist ihr Territorium; im zweiten Fall geht es
um ein Ereignis, das sich auf freiem Feld abspielt, aullerhalb des Zustin-

® Vgl. G. Hoffmann & H. GreBmann, ZAW 40 (1922), S. 110ff.

! Zum Gottesurteil s. ferner R. PreB, “Das Ordal im alten Isracl. I, ZAW 51 (1933),
S. 121-140; K. van der Toorn, “Ordeal Procedures in the Psalms and the Passover Meal”,
VT 38 (1988), S. 427-445; T. Frymer-Kensky, “The Strange Case of the Suspected Sotah
(Numbers V 11-31)”, FT 34 (1984), S. 11-26. Zum Gottesurteil im allgemeinen s. ERE, 1X,
S. 5071f; HWDA, 1II, Sp. 994ff.; TRE, XIV, S. 100ff. Wenn Beweise und/oder Zeugen
fehlten, wurde das Gottesurteil als letztes Mittel zur Ermittlung der Wahrheit, u.a. im Fall
von Diebstahl und Meineid, auch im christlichen Europa bis zum 13.Jh. eingesetzt, bis es
durch das Mittel der Folter abgeldst wurde. Siehe R. Bartlett, Trial by Fire and Water. The
Medieval Judicial Ordeal, Oxford 1990. Auch die in 32,20 beschriebene StrafmaBregel
wurde als Ordal interpretiert. Zu Urim und Tummim, oft als Orakelsteine interpretiert, s.
Houtman*, Exodus, IlI, S. 480ff. Ferner kann konstatiert werden, daB von Folterung als
Wahrheitsfindungsmittel kein Gebrauch gemacht wurde.

2 Zu seinem Standpunkt s. z.B. seine The Religion of Israel, Leiden 1947, S. 22ff., 38,
85ff, 110f, 135, 286ff.




EXODUS 22,6-14 209

digkeitsbereichs der Hausgotter. Fiir ein Urteil miisse man sich nun an
JHWH wenden, ‘der Gott des offentlichen Lebens, der beansprucht, der
Israeliten hichster Gott zu sein, aber nicht ihr einziger’ (S. 127). Hierbei
darf allerdings nicht iibersehen werden, dal auch in 22,8 unter dem in
Verwahrung gegebenen Besitz lebendes Gut genannt wird, das sich
auBerhalb der direkten Ndhe des Hauses bewegen kann. So liegt es mehr
auf der Hand, 22,6-8 und 22,9-12 als mehr oder weniger parallele Passa-
gen oder besser noch 22,9-12 als Auswirkung von 22,8 zu betrachten.
GemiB der ersten, d.h. der archaischen Passage, miifite eine Klidrung der
Angelegenheit mittels eines Gottesurteils im Rahmen des Hauskultes
gesucht werden; gemif der zweiten, d.h der jahwistischen Passage, indem
ein Reinigungseid unter Anrufung von JHWH abgelegt wird, wodurch das
Urteil in seine Hdnde gelegt wird (s. 6.4.4.3). Vielleicht muB 22,10 als
Interpretation von 22,7f. verstanden werden: das Gerichtsverfahren muf
durch einen JHWH-Schwur geklirt werden (abgelegt im Heiligtum? [z.B.
Baentsch, Hyatt]; vor den Richtern?). In religionsgeschichtlicher Perspek-
tive mul diese Interpretation als Neuinterpretation verstanden werden
(vgl. Paul*, S. 93, Anm. I; Schwienhorst-Schénberger*, S. 201, 205).

In bezug auf die Entstehung und Bearbeitung dieser Textpassage sei
lediglich angemerkt, dal 22,8 offensichtlich im Hinblick auf eine breitere
Anwendung von 22,6.7 formuliert ist (vgl. Fishbane*, S. 172ff., 248).”
Neben 22,6-14 s. Lev. 5,20-26 (vgl. Fishbane*, S. 255).

6.4.4.5 Ahnliche Vorschriften, wie sie in 22,6-14 vorliegen, finden sich
auch in Codices aus dem Alten Orient. CH §§ 120, 121 handeln vom
Aufbewahren von Gerste im Haus eines anderen. Hierfiir muf} in Natura-
lien (Gerste) eine Vergiitung entrichtet werden (§ 121). Geht Gerste
verloren oder wird vom Depositar entwendet, dann muBl der Besitzer der
Gerste vor der Gottheit (mahar ilim) sein Eigentumsrecht beweisen. Der
Depositar muf3 die Gerste doppelt vergiiten. Das Doppelte muf3 vergiitet
werden, weil der Depositar darauf aus war, sich betriigerisch zu berei-
chern. Dies ist auch aus anderen Bestimmungen ersichtlich. CH § 122
schreibt vor, da im Fall von Deposition von Silber oder Gold oder
irgend etwas anderem die in Verwahrung gegebenen Giiter Zeugen
vorgelegt werden miissen und ein Vertrag geschlossen werden mub.
Leugnet dessen ungeachtet der Bewahrer, daB ihm Besitz anvertraut
wurde, dann muB3 er das Doppelte vergiiten (CH § 124). Wurden die
Giiter ohne Zeugen und Vertrag in Deposition gegeben, hat der Besitzer
keine Rechtsanspriiche darauf (CH § 123). Eine doppelte Vergiitung muf

2 Zu unterschiedlichen Betrachtungen zur Entstehungsgeschichte von 22,6-14 s. Osumi*,
S. 131f.; Otto*, Rechtsgeschichte, S. 831f; ders.*, Wandel, S. 14ft.; Schwienhorst-Schénber-
ger*, S. 491, 193ff, 237.




210 KAPITEL VI

von jemandem erstattet werden, der zwar seinen Stadtbezirk (bdbzum) am
Verlust seines Besitzes schuldig erkldrt, aber der Stadtbezirk vor Gott
(mahar ilim) nachweist, dal der Betreffende seinen Besitz noch hat (CH
§ 126; vgl. Malul [s. 2.1], S. 434f.). Eine einfache Vergiitung ist fiir den
Fall ausreichend, wo die verwahrten Giiter infolge von Diebstahl abhan-
den gekommen sind (vgl. Gen. 31,39). Vergiitung ist notwendig, weil der
Depositar nachlédssig war. Er mu3 Anstrengungen unternehmen, um den
Dieb zu finden und den Besitz zuriickzuerhalten (CH § 125).

CH §§ 9-11 beschreiben ein kompliziertes Eigentumsdelikt: jemand
erkennt sein Eigentum unter dem Besitz eines anderen und verfiigt iiber
Zeugen, die erkldren, daB er der rechtmaBige Eigentiimer sei; der andere
1Bt wissen, daB er das umstrittene Gut von einem Dritten unter Zeugen
gekauft habe; die Zeugen der beiden Rechtsparteien bekriftigen ihre
Aussage vor Gott (mahar ilim); der Verkéufer ist daher ein Dieb und muf3
getotet werden; der Eigentiimer erhilt seinen Besitz zuriick; der Kéufer
wird aus dem Besitz des Verkiufers entschidigt (§ 9). Falls der Kdufer
nicht in der Lage ist, den Verkdufer und Zeugen herbeizubringen, der
Eigentiimer aber sehr wohl iiber Zeugen verfiigt, dann ist ‘der Kdufer’ ein
Dieb, der getotet werden mufl (§ 10); ist aber der Eigentiimer nicht in der
Lage, Zeugen herbeizubringen, dann ist er ein Liigner und Lésterer, der
getotet werden mul3 (§ 11).

Das Depositenrecht wird auch in CE behandelt: wenn das Depositum
verloren ging, ohne dafl der Beweis von Einbruch (Entfernen der Tiir-
pfosten oder Fenster) geliefert werden kann, dann muB3 der Verwahrer das
Depositum vergiiten (§ 36). Wenn die Rede von Einbruch ist und das
Depositum zusammen mit Besitz des Hausbesitzers verschwunden ist,
dann mufB letzterer im Tempel bzw. Tor von Tidpak vor der Gottheit
schworen (ina bit/bab Tispak nis ilim), daBb er keine Liigen erzahlte oder
einen Betrug beging; der Eigentiimer kann dann keine Anspriiche mehr
anmelden (§ 37).

In bezug auf in Verwahrung gegebenes Vieh werden im CH verschie-
dene Situationen unterschieden. Betriigerische Hirten, die Eigentumsmar-
ken des Viehs verdndern oder Vieh verkaufen, miissen hierfiir biiBBen
(§§ 264f.). Ist der Bewacher nachlissig, dann ist er verantwortlich. Ein
verlorengegangenes Stiick Vieh mufi vergiitet werden (§ 263; vgl. Gen.
31,39). Ein Hirte, der in der Herde Kritze entstehen ldBt, muf den
Schaden vergiiten (§ 267), aber geht im Falle von héherer Gewalt frei
aus: Wenn eine Epidemie, eine von Gott verursachte Krankheit (lipit ilim)
oder ein Lowe die Herde schidigt, muB3 der Hirte einen Reinigungseid vor
der Gottheit (mahar ilim) ablegen, wobei der Eigentiimer des Viehs den




EXODUS 22,6-14 211

Schaden zu tragen hat (§ 266).**

Vom Mieten von Tieren (Rind und Esel) ist in CH §§ 242-249 die
Rede: der Mieter ist verantwortlich fiir das Gemietete und mufl, wenn das
Tier umkommt, z.B. infolge von Schlégen, oder unbrauchbar wird, indem
es ein Bein bricht, den Verlust voll ausgleichen (§§ 245, 246; bei geringe-
ren Verwundungen kann mit einer teilweisen Kompensation Geniige
geleistet werden, §§ 247, 248; vgl. LE §§ 34-37). In Fall von hoherer
Gewalt, wenn das Tier auf dem Feld durch einen Léwen getdtet wird
(§ 244), eines ritselhaften Todes stirbt, indem die Gottheit es schlagt
(§ 249), dann trigt der Besitzer den Schaden. In letzterem Fall erst,
nachdem der Mieter vor Gott (mahar ilim) den Eid abgelegt hat.

GemiB HG § 74 mufl jemand, der ein Rind eines anderen in Gebrauch
hat, dem Besitzer, sollte ein Horn oder ein Bein des Tieres brechen, ein
gutes Tier geben, wobei er das blessierte Tier behalten darf — vorausge-
setzt, der andere wilnscht sein Tier nicht zuriick; in letzterem Fall muB} er
zwei Schekel Silber als Kompensation geben. Wird jemandes Rind auf
dem Land eines anderen getitet, dann mufl der Eigentiimer des Landes
doppelt vergiiten (HG § 72).

6.5 SCHADEN DURCH GEMEINSCHAFT MIT EINEM UNVERHEIRATETEN
MADCHEN (22,15-16)

6.5.1 Ubersetzung

22,15 ‘Und wenn jemand ein Mddchen, das noch niemandem zur Ehe
versprochen wurde, stark fiir sich einzunehmen weif3 und mit ihr schidft,
dann mufs er sie durch volle Bezahlung des Brautpreises zur Frau neh-
men.

16 Falls sich ihr Vater mit aller Entschiedenheit weigert, sie ihm zur
Ehe zu geben, dann mufy er doch soviel an Geld bezahlen, wie der Braut-
preis der Mddchen betrdgt’.

6.5.2 Exegetische Anmerkungen

22,15 j*fatteeh Impf. pi. von pth (s. THAT, 11, Sp. 495ff.; ThWAT, VI, Sp. 820ff.),
das traditionell in 22,15 mit ‘verfithren’ iibersetzt wird; gemeint ist, da} der Mann
das Midchen so stark fiir sich einzunehmen weiB, daB sie nachgiebig wird und
seinem Charme erliegt (vgl. TO und Raschi; anders Nachmanides). In TR, LXVI,
8b-10a, ist in der dort prisentierten Version von Dtn. 22,28f. dieses Element aus
Ex. 22,15 verarbeitet. ‘jemand’, ein freier israelitischer Mann.

2 Zum Viehdiebstahl als Thema in Codices aus Israels Umwelt 5. 6.2.4.3.




212 KAPITEL VI

btila, ‘Méadchen’ (in der Pubertit oder friihen Postpubertit); nach M. Tsevat,
ThWAT, 1, Sp. 875ff., ist mit b‘tild in drei Texten zweifelsfrei eine ‘Jungfrau’
gemeint (Lev. 21,13f.; Dtn. 22,19; Ez. 44,22). Aus 22,15f. kann seiner Meinung
nach keine SchluBfolgerung in bezug auf eine eventuelle Jungfriulichkeit des
Midchens gezogen werden. M.E. ist ihre Jungfriulichkeit in 22,15 sehr wohl
vorausgesetzt.” Es ist ein Madchen, fiir das noch kein Brautpreis bezahlt wurde,
also keine Witwe oder ein Médchen, dessen ‘Verlobter’ gestorben ist, oder eine
geschiedene Frau (vgl. die Diskussion in Mek., III, 130). In diesem Fall erleidet
der Vater keinen Schaden, da er den Brautpreis bereits erhalten hat. Natiirlich
betrifft es die Tochter eines freien Israeliten und nicht (auch) die Tochter eines
Sklaven (anders Childs, S. 476).

‘orasd 3.Pers. fem. Perf. pu. von 'r, im pi. bezeichnet es das Erwerben des
Rechtes, eine Frau zu heiraten, indem der Brautpreis bezahlt wird (II Sam. 3,14);
das pu. (22,15; Dtn. 22,23.25.27.28) fungiert als Passiv des pi. und hat die betref-
fende Frau als Subjekt; im Unterschied zu der uns bekannten Verlobung ist solch
eine Verbindung rechtskréftig (vgl. Dtn. 22,23f.); doch muB sie von der eigentli-
chen Ehe unterschieden werden (Igh, s. 21,10), die ebenso wie der Beischlaf (vgl.
Dtn. 28,30) die logische Folge des Bezahlens des Brautpreises ist (Dtn. 20,7;
21,115 22,29). Vgl. THAT, 1, Sp. 240ff.; D.H. Weiss, JBL 81 (1962), S. 67-69.

_8r lo’-"r$h, man beachte das ‘Spiel” mit den Konsonanten. §kb (s. ThWAT, VII,
Sp. 1306ff.) steht im Kontrast zu gwm (s. 21,19) und bezeichnet das Zu-Ende-
Kommen/Sein jeglicher Aktivitit; im qal: *sich (zur Ruhe) niederlegen’, ‘liegen’,
‘schlafen’ (22,26), (euphemistisch) ‘schlafen mit’ (+ ‘im) = ‘sexuelle Gemein-
schaft haben mit’ (22,15.18; vgl. Gen. 30,15f; 39,7.12.14). mahor jimharcennd
Inf. abs. qal, auf das die 3.Pers. sing. qal von mhr (nur in Ex. 22,15) folgt,
verbum denominativum von mohar (Gen. 34,12; Ex. 22,16; I Sam. 18,253),
‘Brautpreis’, ‘Hochzeitspreis’. Der Brautpreis muB an den Vater des Midchens
bezahlt werden. Verheiratungen gehorten zur patria potestas. Der Brautpreis,
dessen Hohe vom Status der Familie abhéngig war (vgl. auch Gen. 34,12), darf
nicht als Kaufbetrag verstanden werden, sondern war Kompensation fir den
Verlust, den die Familie des Méadchens erleidet, in bezug auf Arbeitskraft und die
Fhigkeit zum Gebéren (s. W. Plautz, ZAW 76 [1964], S. 298-318; Thiel*, S. 43).
TO hat als Ubersetzung: gjm’ jgjmjnh, ‘er muB sie (als Frau) behalten’ (vgl. Din.
22,29); vgl. Pesch.: msb nsbjh; das Element der Bezahlung fehlt (Mek., III,
129f); 5. auch Nachmanides: wenn der Mann die Frau heiratet, bezahlt er keine
BuBle; mhr bezieht sich auf das Senden von Geschenken und fiir die Hochzeit

22,16 'im (s. 4.2.1), w*'im in Sam.Pent.; vgl. LXX, Pesch. ma'én j*ma‘én Inf.
abs. + 3.Pers. sing. (z.B. Ges-K § 1130; Joiion § 123g) von m’n pi. (s. ThWAT,
IV, Sp. 616ff.), ‘weigern’, ‘nicht wollen’, auf das der Inf. cstr. + / folgt. 'ab,
‘Vater’, s. 21,15. Die Wahl eines Ehegatten ist dem Vater vorbehalten. Er verfiigt
iiber sie (vgl. 21,7). Auf die Wiinsche der Tochter braucht er keine Riicksicht zu

* Vgl. auch Engelken (s. 4.1.2), S. 6ff.; Locher (s. 4.12), S. 176ff.




EXODUS 22,15-16 213

nehmen, auch nicht in einem wie hier beschriebenen Fall, wo offensichtlich von
groBer Verliebtheit die Rede ist. [tittah (s. 21.,4), in LXX als selbstindiger Satz
iibersetzt: ‘und wenn er sie nicht als Frau geben will’. keescef, ‘Silber’, ‘Geld’, s.
21000

§ql qal, ‘(ab)wiegen’ (von Silber = bezahlen; vgl. I Reg. 20,39; Jes. 55,2 u.a.).
Die Hohe des zu bezahlenden Betrags wird nicht genannt; TPsJ nennt in Uberein-
stimmung mit Dtn. 22,29 den Betrag von 50 Schekel (vgl. Mek., III, 133; Raschi)
und interpretiert den Betrag als BuBle bzw. Strafe. Nach Osumi*, S. 139f,, sei eine
solche Interpretation zwar in bezug auf Dtn. 22,29 korrekt, nicht aber in bezug
auf Ex. 22,16 (Schadensvergiitung). In der LXX wurde jisgol iibersetzt mit
amoteioer = jFallem (s. 21,34 usw.); explizit wird gesagt, daB die Vergiitung ‘am
Vater’ stattfindet. Zur rabbinischen Diskussion iiber die Frage, ob der Vater oder
die Tochter das Geld erhalten miisse, s. D.H. Weiss, JBL 31 (1962), S. 68f.

6.5.3 Kommentar

6.5.3.1 Zum Vermogen eines freien Israeliten gehoren auch seine Tochter.
Auch in dem Fall, wo sein Besitz an Tochtern angetastet wird, hat er
einen Anspruch auf Vergiitung.

22,15-16 schliefit eine Reihe von Bestimmungen ab, die durch die Ver-
wendung von §/m pi. gekennzeichnet sind (s. 6.0), doch findet sich dieses
Stichwort selbst hier nicht. Inhaltlich handelt 22,1-16 ebenso wie die
vorhergehenden Bestimmungen von einem Fall von ‘Eigentumsdelikt’ und
nicht von einem Kasus aus dem Familienrecht (z.B. Heinisch). Die auf
einer Strukturanalyse gegriindete Ansicht von Otto*, Wandel, S. 9ff., 43,
62, daB von einem redaktionellen Zusammenhang von 22,15f. und der
Rubrik ‘Verletzung der korperlichen Integritit’ (21,18-32) die Rede ist,*®
wurde zu Recht bestritten von Osumi*, S. 88ff., 103, 132f, 139f, und
Schwienhorst-Schonberger*, S. 32f., 50, 211ff. Letztgenannter hilt 22,15f.
fiir einen ‘typischen Nachtrag’ (S. 50).

In 22,15f. wird folgende Situation dargestellt: ein Méadchen, das noch
nicht vertraglich einem Mann versprochen ist, kann den Anniherungsver-
suchen eines Mannes nicht widerstehen, 4Bt sich von seinem Charme
einfangen und willigt so der Geschlechtsgemeinschaft ein — zumindest
widersetzt sie sich nicht dagegen (zur Lit. s. 4.1.2). Der Vorfall hat
Konsequenzen: der Mann ist verpflichtet, das Médchen zu heiraten, und
muf hierfiir den iiblichen Brautpreis bezahlen. Eine Geschlechtsgemein-
schaft mit Zustimmung des Midchens gibt ihm nicht automatisch das
Recht zur Heirat, sie zu ‘besitzen’. Das Recht muf3 auf reguldrem Weg,

% 8. ausfihrlich ders., “Korperverletzung oder Verletzung von Besitzrechten? Zur
Redaktion von Ex 22,15f. im Bundesbuch und §§ 55; 56 im Mittelassyrischen Kodex der
Tafel A”, Z4W 105 (1993), S. 153-165.




214 KAPITEL VI
d.h. durch Bezahlung des Brautpreises an den Vater, erworben werden.
Die Position des Vaters, dem das Méadchen gehort, darf nicht angetastet
werden. Dies ist auch aus 22,16 ersichtlich. Eine Ehe kann nur mit dessen
Zugestidndnis zustande kommen. Ein Mann kann nicht gegen den Willen
des Vaters eine Ehe erzwingen, nachdem er Geschlechtsgemeinschaft mit
dessen Tochter hatte. Wenn er z.B. glaubt, dal der Mann keine rechte
Partei fiir seine Tochter ist, kann der Vater die Ehe verweigern. In diesem
Fall hat er dessen ungeachtet das Recht auf Entschidigung in Hohe des
Brautpreises.

Ist diese Vergiitung keine Einladung an den Vater, sein Einverstindnis
zu verweigern, um danach seine Tochter einem anderen zur Frau zu
geben? Offensichtlich geht es um ein Médchen, fiir das noch kein Braut-
preis bezahlt wurde, wobei vorausgesetzt wird, dall durch diese Affire ihr
Ruf verdorben ist (vgl. Dtn. 22,29). Der Vater l4uft Gefahr, seine Tochter
nicht mehr an den Mann bringen zu konnen oder keinen reguliren
Brautpreis mehr zu erhalten. Vor solch einer Schiddigung wird er durch
die Vorschrift von 22,16b geschiitzt. Ob es zu einer Heirat kommt oder
nicht, der Vater darf keinen materiellen Schaden davontragen. Childs,
S. 476f., interpretiert 22,15f. gidnzlich ahistorisch, wenn er konkludiert:
‘That the seduction of an unengaged maiden was no longer simply viewed
as property damage is evident from the stipulation that the seducer must
marry the girl. In the Old Testament — in distinction from the New
Testament — the laws regulating sexual relationship focus, not so much
on condemning pre-marital intercourse as such, but on requiring full
responsibility from the male as a consequence of his act. Promiscuity is
condemned for its failure to stand by the exploited person which is
required in marriage’. Die Beziechung des Mannes zum Midchen spielt
keine Rolle. In 22,15f geht es um das gestdrte Verhiltnis zwischen
diesem Mann und dem Vater des Midchens, wobei die Frage, wie
letzterer Vergiitung erhilt, zentral steht (vgl. auch CE § 27).

6.5.3.2 Neben 22,15f. s. man Dtn. 22,28f%" In dem dort beschriebenen
Fall wird die Option, daB der Vater die Eheverbindung verweigert, nicht
erwihnt, so dal auf dem Mann die bedingungslose Pflicht ruht, das
Médchen zu ehelichen und sein Leben lang als Frau zu haben. Ubrigens
wird in Dtn. 22,28 der Mann zwar nicht als Vergewaltiger beschrieben,®
aber doch als einer, der die Frau zur Geschlechtsgemeinschaft gezwungen

* Vgl. auch RJ.V. Hiebert, “Deuteronomy 22:28-29 and its Premishnaic Interpretation”,
CBQ 56 (1994), S. 203-220; Pressler (s. 4.1.2), S. 35ff.

* Vgl. Dtn. 22,25 und s. A. Phillips, JSOT 20 (1981), S. 13; A. Rofé, Henoch 9 (1987),
S. 134,




EXODUS 22,15-16 215

hat (vgl. Gen. 34,2ff;; Il Sam. 13,4), und nicht, wie in Ex. 22,15, als
Charmeur. Wie man annehmen muB, stellte das Madchen in beiden Féllen
keine begehrte Partei mehr fiir einen anderen Mann dar.

Uber die Wiinsche des Midchens schweigt der Text. Im Fall von 22,15
kann vermutet werden, daB sie der Eheverbindung einzuwilligen wiinscht.
Die Weigerung des Vaters kann bedeuten, daB sie dazu verurteilt war, ihr
Leben lang als Unverheiratete im Haus ihres Vater bleiben zu miissen.
Aber wie verhilt es sich mit Dtn. 22,28f.? War fiir das Madchen das
Leben als verheiratete Frau eines Mannes, der sie zur Gemeinschaft
gezwungen hatte, erstrebenswerter als das Leben als unverheiratete
Arbeitskraft im Haus ihres Vaters? (siehe einerseits Gen. 34,3.8 und
andererseits II Sam. 13,15ff.20). Werden in Dtn. 22 die Belange der Frau
iiberhaupt beriicksichtigt? Tatséchlich ist dies der Fall. Denn das Un-
verheiratetbleiben war offensichtlich in der israelitischen Gesellschaft —
in der es die Bestimmung einer Frau war, Mutter zu sein, und ihr Status
durch die Anzahl der Kinder bestimmt wurde (vgl. Gen. 30,1; Jes. 4,1;
Prov. 30,23) — ein tragischeres Los als eine unfreiwillige Heirat.

Und was den Mann betrifft: weder in Ex. 22 noch in Dtn. 22 wird ihm
die Moglichkeit geboten, sich seiner Heiratspflicht mittels einer Regelung
zu entziehen. Selbst wenn er von einer Anwandlung befallen wurde, kann
dann trotzdem von ihm verlangt werden, das Méidchen zu heiraten?
Solche Fragen, die kulturbestimmt sind, werden zwar in Ex. 22 und
Dtn. 22 nicht aufgegriffen, sind aber in der Auslegungsgeschichte immer
wieder zur Sprache gebracht worden. So wird z.B. in TPsJ 22,16 explizit
die Moglichkeit genannt, daBl der Mann das Méadchen nicht heiraten will,
wobei bestimmt wird, dal er auch in diesem Fall Vergiitung zu zahlen
hat. Auch Nachmanides ist der Auffassung, dal der Mann die Wahl
zwischen Heirat und Bezahlung einer Vergiitung habe. Er erachtet eine
eventuelle Ablehnung der Ehe als Angelegenheit, die sowohl den Vater
wie die Tochter betrifft, und behauptet, dal im Fall, wo keine Ehe
geschlossen wird, mit einer BuBe Geniige geleistet werden konne, weil
auch das Midchen Schuld an der Affire trage.

22,15f. hat einen fragmentarischen Charakter. Zur Debatte steht nur der
Fall einer Geschlechtsgemeinschaft zwischen einem noch ungebundenen
Midchen und einem Mann. Nicht behandelt wird die Frage, wie im Fall
einer Geschlechtsgemeinschaft mit einem zur Ehe versprochenen Madchen
gehandelt werden muB (vgl. Dtn. 22,23-27). Ubrigens bleiben auch Fille
von Ehebruch und Unzucht im Bundesbuch ginzlich auler Betracht (vgl.
Lev. 18; 19,20; 20,10ff.; 21,9; Dtn. 22,13-30).

6.5.3.3 MAG §§ 55f. beinhalten dhnliche Vorschriften wie Ex. 22,15f.




216 KAPITEL VI

und Dtn. 22,28f:* es wird zwischen einer Situation unterschieden, wo
jemand ein im Hause ihres Vaters wohnendes Méadchen mit Gewalt zur
Geschlechtsgemeinschaft zwingt, und einer Situation, wo eine junge Frau
aus eigener Initiative mit einem Mann Gemeinschaft hat; in ersterem Fall
darf der Vater die Ehefrau des betreffenden Mannes nehmen und Ge-
schlechtsgemeinschaft mit ihr haben (Talio); die Frau darf er fiir sich
behalten; der Vater darf seine Tochter dem Mann zur Ehe geben; hat der
Mann keine Frau, dann mufl er dem Vater den Wert einer jungen Frau
dreifach bezahlen; der Vater kann ablehnen, ihm seine Tochter zur Ehe zu
geben, und sie geben, wem er mochte; auch in diesem Fall mufl er den
dreifachen Preis einer jungen Frau bezahlen. In letztgenannter Situation
mubB die Frau des betreffenden Mannes unangetastet bleiben und kann mit
einer Bezahlung des dreifachen Wertes Geniige geleistet werden; der
Vater darf nach Belieben mit seiner Tochter verfahren.

¥ Vgl. Paul*, S. 96ff, und besonders J.J. Finkelstein, “Sex Offenses in Sumerian Laws”,
JAOS 86 (1966), S. 355-372 (auch zu Vorschriften tiber Geschlechtsgemeinschaft mit einer
einem anderen gehdrenden Frau, sowie bei Ehebruch; z.B. CE §§ 26, 28, 31; CH §§ 129-
132; MAG §§ 14, 15, 23; HG §4§ 197, 198); s. auch Otto*, Rechisgeschichte, S. 36f,
Yaron*, S. 200, 278ff.




KAPITEL VII

KULTISCHE UND SOZIALE VORSCHRIFTEN
7.1 GREULICHE, NICHT TOLERIERBARE PRAKTIKEN (22,17-19)
7.1.1 Ubersetzung

22,17 ‘Eine Frau, die zur Unzucht verfiihrt, darfst du nicht am Leben
lassen.

18 Jeder, der mit einem Stiick Vieh Geschlechtsgemeinschaft hat, muf3
gewaltsam zu Tode gebracht werden.

19 Wer den Gdéttern Opfer bringt, muf3 vertilgt werden. Kein anderer
als JHWH allein (darf verehrt werden)’.

7.1.2 Exegetische Anmerkungen

22,17 16’ t*hajjeeh (zur 2.Pers. sing. s. 21,2), TPs], TNf: Subjekt ist pluralisch
‘ihr’. Zu hjh pi. ‘am Leben lassen’ (vgl. z.B. 1,17f.22) s. THAT, 1, Sp. 549ff,;
ThWAT, 11, Sp. 874ff. Wenig gliicklich ist Ehrlichs Meinung, wonach /o’ *hajjeh
einem israelitischen Vater verbiete, seine Tochter als Verfiihrerin zu erziehen (vgl.
Lev. 19.29);

22,18 mét jimat (s. 5.0), durch Steinigen (so z.B. Mek., III, 134); LXX: Oavate
amokteveite abtolg, das pluralische Subjekt ‘ihr’ der Handlung wird konkret
genannt; da das Objekt im Plur. steht (nicht in u.a. LXX*), ist eine Harmonisie-
rung mit Lev. 20,15f. ersichtlich; sowohl der Titer als auch das betroffene Tier
miissen exekutiert werden. Es ist zu bezweifeln, ob man hieraus den Schluf
zichen darf, daff auch das Tier verantwortlich gemacht wurde (vgl. Houtman*,
Exodus, 1, S. 1471.).

22,19 zbh, ‘Opfer bringen’ (s. 20,24), muB offensichtlich im weiteren Sinne auf
jede Form von Verehrung (vgl. ‘bd, s. z.B. 23,24) bezogen werden; anders Mek.,
II1, 135f.; Raschi, Nachmanides (hierbei wird differenziert zwischen einem Dienst
an Gotzen, der die Todesstrafe fordert oder nicht). Das vorausgesetzte Subjekt ist
natiirlich der Israelit. Tbn Esra (von Nachmanides bestritten) denkt an den
Nichtisraeliten (vgl. 22,20). Dessen Aufenthaltsrecht in Israel ist an Bedingungen
gekniipft. In jedem Fall gelte: in JHWHs Land erwartet den Verehrer anderer
Gotter die vollige Vernichtung (vgl. 23,23). la“lohim, in Sam.Pent. explizit
bezeichnet als “lohim “herim (s. 20,3; 23,13; Dtn. 6,14; 8,19 usw.); vgl. ua.
LXX* SamT und s. TO, TPsJ: /t'wt ‘mmyj’, ‘den (Ab-)Gottern der Vélker’; vgl.
Pesch.; TNf: gdm t 'wwn 'hrajjn, *vor anderen (Ab-)Géttern’ (sic!); TNf am Rand:




218 KAPITEL VII

Kl t'wwij’, *(vor) welchen Abgéttern auch immer’; zur Identifikation der Abgotter
s. ferner z.B. Mek., III, 135f; Raschi. Nachmanides bezieht “/6him auf die
Engel.'

Jjohoram Impf. ho. von hrm; im hi.: ‘mit dem Bann schlagen’; Arm ist ein
vielbesprochener Begriff (s. THAT, 1, Sp. 635ff.; ThWAT, 1II, Sp. 192ff); er
beinhaltet den Gedanken von ‘Absonderung’, ‘Weihung’, in 22,19 als religidse
StrafmaBregel: um getétet zu werden (vgl. Lev. 27,29). johoram im MT ist
spezifisch; vgl. TNf: jsgs', LXX: éEoAeBpevBiioeton, ‘er muB ausgerottet
werden’; TO iibersetzt allgemein: jtggl, ‘er muB getétet werden’; vgl. Pesch.:
n’bd, ‘er soll zugrunde gehen’; Vulg.: occidetur; TPs] bietet eine konkrete
Explikation: ‘er muBl mit dem Schwert getétet werden (vgl. TPsJ zu 32,27) und
seine Besitztlimer miissen vernichtet werden’. Behauptet wurde (z.B. von Noth,
Hyatt), dal johoram auf einer Textkorruption beruhe und auf ein “hérim zuriick-
gehe (vgl. bereits Holzinger), dem ein mdét jimar gefolgt sei (vgl. 22,18). Wahr-
scheinlicher ist, daB 22,19 in bezug auf die Sanktionen eine Klimax darstellt.

bilti, ‘auBer’ (s. Ges-K § 163; Brockelmann § 118; Williams § 422), leitet einen
elliptischen Satz ein: auBer JHWH allein (darf kein Gott verehrt werden). [jhwh,
TO, TPsl: I§m’' dh’, “dem Namen von JHWH’; TNf: gdm jjj, ‘vor JHWH’.
Ibaddé, bad, ‘Absonderung’, Derivat von bdd, ‘scheiden’, ‘absondern’ (s.
ThWAT, 1, Sp. 512ff)), begegnet hiufig mit Priposition /* und Suffix (s. auch
22,26) in der Funktion des Adverbs (Joiion § 102d): ‘im Zustand der Absonde-
rung’, ‘auf sich selbst’, ‘allein’.

7.1.3 Kommentar

7.1.3.1 In 22,17-19 werden drei greuliche Praktiken beschrieben: Unzucht,
Sodomie und Gotzendienst. Diese drei Vorschriften sind in jedem Fall
formal miteinander verwandt. Eine jede beginnt mit einem Partizip.
22,18.19 stimmen in bezug auf ihre Konstruktion mit 21,12.15-17 iiber-
ein; 22,18 auch inhaltlich in bezug auf den Nachsatz (vgl. 2.7). In 22,17
bezeichnet das Partizip nicht das Subjekt, sondern das Objekt, wobei die
Rede von einem apodiktisch formulierten Satz mit vorangestelltem Objekt
ist (vgl. 22,20 und s. 2.5).

In BHS findet sich eine Zisur (s°timd) vor 22,17, vor 22,18 (nicht in
BHK'?*; vgl. Perrot*, S.65) und vor 22,19-23. Weder formal noch
inhaltlich legt sich eine Kombination von 22,19 mit 22,20-23 nahe. Von
modernen Exegeten wird die Frage diskutiert, ob 22,17-19 noch zum
vorherigen Abschnitt gerechnet werden muB (so Osumi*, S. 24ff, 48,
133, 144f,; Otto*, Wandel, S. 9ff., 34, 42f) oder besser als Beginn des
folgenden Teils betrachtet werden kann (vgl. z.B. Schwienhorst-Schénber-

' Zu *Iohim als Bezeichnung fir *Iohim “herim (s. 20,3; 23,13; Dtn. 6,14; 8,19 usw.) s.
Y. Zakovitch, “Ancient Variants and Interpretations of Some Laws of the Book of the
Covenant as Reflected in Early Prophets” Narratives”, JLA 11 (1994), S. 57-62.




EXODUS 22,17-19 219

ger*, S. 10, 251, 27f, und s. 2.3). Wie dies des 6fteren der Fall ist, liegt
in einer Abgrenzung etwas Willkiirliches. Man konnte der Ansicht sein,
daB ein thematischer Zusammenhang zwischen 22,17.18 und 22,15f
besteht. Sexualitit spielt eine Rolle in 22,15f, auch in 22,18 und wahr-
scheinlich auch in 22,17. Ein Zusammenhang zwischen 22,19 und 22,15f.
ist allerdings nicht festzustellen. Ob dies auch fiir das Verhiltnis von
22,19 zu 22,17.18 gilt, ist unklar.

22,19 richtet sich gegen Gotzendienst. Gilt dies prinzipiell auch fiir
22,17.18? Handeln 22,17.18 von Praktiken mit religidsem Charakter?
Diese Frage wird hiufig positiv beantwortet. Schwienhorst-Schonberger*,
S. 318ff., huldigt sogar der Ansicht, daB3 thematisch und kompositorisch
ein Zusammenhang zwischen 22,17-19 und Dtn. 13 vorliege; es wiirden
drei Formen von Apostasie beschrieben. Seine Auslegung ist nicht
iiberzeugend. In 22,17.18 ist m.E. eine Beziehung zum Gotzendienst nicht
nachweisbar (s.u.).

Auf jedes der drei Vergehen steht die Todesstrafe (vgl. 2.21,22). Die
Strafe wird stets unterschiedlich formuliert; in 22,17 auf euphemistische
Weise. Welche Art der Todesstrafe gemeint ist, bleibt unklar. Wird in
bezug auf die Bestrafung in 22,17-19 eine Klimax angestrebt, ndmlich der
Vollzug des Banns (22,19)? (vgl. Schwienhorst-Schonberger*, S. 318). In
diesem Fall wiirde 22,17 eine weniger grausame Todesstrafe andeuten,
aber welche?

7.1.3.2 Giéngig ist die Auffassung, daB 22,17 die Praktiken einer
Zauberin verurteilt, d.h. einer Frau, die sich mit geheimen Kiinsten
beschéftigt. LdBt sich diese Behauptung vertreten? Wir wollen das
Schliisselwort solch einer Auslegung betrachten.

mkasséfd (Ges-K § 94d)* wird in modernen Ubersetzungen gewdhnlich
mit ‘Zauberin™ wiedergegeben (Luther fafite es als Kollektivbegriff auf).
Der Gebrauch der weiblichen Form fillt auf und fiihrt zu der Frage, ob
ein Mann dann geheime Kiinste betreiben darf. Dtn. 18,10f. 146t hieriiber
keinen Zweifel: die Vorschrift hat allgemeinen Charakter. Aus diesem
Grund entschied man sich in der LXX fiir die Ubersetzung ¢pappokoic
(vgl. 7,11; Dtn. 18,10; Mal. 3,5; Dan. 2,2), ‘Zauberer’ (so auch Vulg.), in
TPs] fiir ein allgemeines Objekt ‘wer Zauberei betreibt’ und in TNf, PT*
fir ein doppeltes Objekt ‘(k)ein einziger Zauberer und auch (k)eine
einzige Zauberin’; vgl. bSan. 67a; Mek., III, 133: Frauen werden explizit
genannt, weil sie sich insbesondere mit Magie beschiftigen, aber tatséch-

? Part. fem. pi. von kSp (s. ThWAT, IV, Sp. 375ff), ‘Zauberei treiben’, wobei mit
Ausnahme von II Chr. 33,6 nur das Partizip in der Funktion eines Substantivs vorkommt
(vgl. 7,11 [Plur. mask.]; Dtn. 18,10 [Sing. mask.]; Mal. 3,5; Dan. 2,2 [Plur. mask.]).

* Van der Palm: man konnte in 22,17 auch ‘Hexe’ erwégen.




220 KAPITEL VII
lich geht es um ein allgemeines Verbot (vgl. Prijs*, S. 12). Auch unter
modernen Auslegern findet sich die Auffassung, daB die Wahl der
femininen Form durch die Praxis beeinflufit sei: Magie ist eine fiir Frauen
typische Aktivitit (z.B. Dillmann, Baentsch, Cassuto und s. besonders van
der Toorn [s. 4.1.2], S. 107ff.). Dies fiihrt uns zur Frage, um welche Art
von Magie es hier geht.

7,11; Dtn. 18,10; Mal. 3,5; Dan. 2,2 zufolge war Zauberei das ‘Hand-
werk’ einer institutionalisierten Zunft, die aus Minnern bestand. Wie
I Sam. 28,7 zeigt, konnte die Nekromantie’ von einer Frau ausgeiibt
werden, aber nach Lev. 19,31; 20,6.27 war eine Totenbefragung nicht
bloB eine typisch weibliche Beschiftigung. M.E. muf3 daher die Frage
gestellt werden, ob ‘Zauberin’ in 22,17 wirklich im Sinn von ‘jemand,
der den “Beruf” einer Zauberin ausiibt’ gebraucht wird. Zweifel an dieser
Interpretation hat bereits Ehrlich vorgebracht. Unter Verweis auf Il Reg.
9,22; Jes. 47,9; Nah. 3.4, wo Kk‘Safim neben ‘Hurereien’ genannt wird,
konkludiert Ehrlich, dal der genannte Term zum Teil ‘Buhlerkiinste und
Koketterien’ und zum Teil ‘politische Intrigen und diplomatische Kniffe’
bezeichnet, so daBl m°kassefd als eine bosartige Frau umschrieben werden
kann, die Ménner verfithrt; vgl. Mal. 3,5, wo ‘Zauberer’ gleichbedeutend
neben ‘Ehebrechern’ steht, d.h. ‘Zauberer’ = Charmeure. In bezug auf die
Interpretation von m°kas§§efd hat Ehrlich den rechten Weg gewiesen: die
Frau ist keine Zauberin, sondern eine verfiihrerische Frau, die einen Mann
oder Ménner in ihren Bann schlagen will und der man — hier beriihrt
meine Deutung die traditionelle Auslegung — geheime Krifte zuschreibt,
da sie offensichtlich eine unwiderstehliche Anziehungskraft ausiibte; sie
ist die ‘fremde Frau’, die Unziichtige, vor der die Weisheitslehrer warnen,
weil sie Méanner zugrunde richtet (Prov. 6,20ff.).

Was ist mit ‘darfst du nicht am Leben lassen’ gemeint? Das gleiche wie
mit mdt jimat in 22,187 Eine Exekution durch Steinigung (vgl. Lev.
20,27) nach einem Gerichtsspruch? (s. TPsJ; Mek., III, 133f.; bSan. 67a;
Raschi). Oder muB der Bann vollstreckt werden, wie in 22,19? Siehe
Dtn. 20,16; Num. 31,15; I Sam. 27,9-11 (vgl. auch Gen. 31,32; Ex. 19,13
und s. Mek., III, 133; Jacob; Childs). Impliziert 22,17, daB die Frau
vogelfrei erkldrt wird? So z.B. Holzinger, Heinisch. Ruhte auf jedem
Israeliten die heilige Pflicht, die Frau, ohne die Rechtspflege einzuschal-
ten, aus dem Weg zu rdumen? Oder mufite sie verstoen werden bzw. ihr

* Vgl. auch Gen. 41,8.24; Ex. 7,22; 8,3.14f; 9,11; Dan. 1,20 (auch 2,10.27; 4,4.6; 5,11)
und s. Houtman*, Exodus, 1, S. 533f.

* Vgl. ThJ. Lewis, Cults of the Dead in Ancient Israel and Ugarit, Atlanta 1989;
J. Tropper, Nekromantie. Totenbefragung im Alten Orient und im Alten Testament, Keve-
laer/Neukirchen-VIuyn 1989,




EXODUS 22,17-19 21

jegliche Form von Lebensunterhalt entzogen werden, so dal sie vor
Hunger umkommt? Oder — sollte die Formulierung allgemein sein — war
jede Form von Exekution zugestanden?

22,17 kann in gewissem Sinn als Pendant zu Lev. 20,10; Dtn. 22,22 (s.
2.11) betrachtet werden. Die Sanktion bleibt in 22,17 allerdings auf die
Frau beschrinkt. Wie in 22,18 der Blick allein auf den Mann gerichtet ist
— Sodomie als typisches Minnerdelikt —, so kommt in 22,17 allein die
Frau ins Visier. Die Verfiihrung zur Unzucht wurde offensichtlich als
typisches Vergehen einer Frau bewertet (s. daneben Mal. 3,5). Siehe
jedoch auch 22,15f. Dort ist jedoch keine Rede von Unzucht.

In der Kirchengeschichte wurde die Hexenverfolgung und -verbrennung
legitimiert, indem man sich auf 22,17 berief (s. 2.23).

7.1.3.3 In 22,18 wird die Todesstrafe fir Sodomie festgelegt. Sodomie
wird auch in Lev. 18,23; 20,15f; Dtn. 27,21 verboten. In 22,18 wird das
maskuline Partizip $okéb gebraucht (zu $§kb, ‘Geschlechtsgemeinschaft
haben’, s. 22,15). In Lev. 18,23; 20,15f. wird das Verbot explizit auch auf
die Frau bezogen. Durch den Gebrauch von kol erhilt die Aussage in
22,18 jedoch einen allgemeinen Charakter. In Lev. 18,23; 20,16; Dtn.
27,21 wird kol auch gebraucht, aber in Verbindung mit b6°hémd, dem Tier
(s. 22,19): mit gar keinem Tier ist Geschlechtsgemeinschaft zugestanden.

Unter Exegeten besteht die Neigung, die in 22,17.18 beschriebenen
Praktiken mit Gotzendienst zu verbinden. 22,17-19 als ganzes sei gegen
den Gotzendienst von Israels Umwelt und den damit verbundenen Sitten
gerichtet (s. z.B. Cassuto). In der Meinung, daB sich 22,17 auf Zauberei
beziehe, behauptet man, dal Zauberei den Umgang mit fremden gottli-
chen Michten voraussetze (z.B. Baentsch, Noth, Childs). La3t man die
traditionelle Interpretation fallen, dann besteht kein Grund, 22,17 in
Zusammenhang mit Gotzendienst zu bringen; dies gilt auch fiir die von
Schwienhorst-Schonberger*, S. 320ff., 329f., vorgeschlagene Interpretati-
on: 22,17.19 beinhalten eine Neuinterpretation von 34,15f.; 22,17 bezieht
sich auf Unzucht bei Opfermahlzeiten. Das greuliche Verhalten der
unziichtigen Frau setzt hochstens das Wissen um das Okkulte voraus, d.h.
das Vermdgen, einen Mann zu ‘bezaubern’, aber impliziert keine Rolle
der Frau beim Gotzendienst.

Gewohnlich versucht man Sodomie auf dem Hintergrund des Tier- und
Fruchtbarkeitskultes von Israels Umwelt zu verstehen.® So wird ange-
nommen, daff Sodomie oft mit Magie verbunden war und auf den Erhalt
und die Steigerung der Fruchtbarkeit sowie auf die Uberwindung des
Todes gerichtet war. Schwienhorst-Schonberger*, S. 325, behauptet, daB,

¢ Siehe W. Krebs, “Zur kultischen Kohabitation mit Tieren im Alten Orient”, FuF 37
(1963), S. 19-21, und ferner Schwienhorst-Schonberger*, S. 322ff.




222 KAPITEL VII
wenn Sodomie in irgendeiner Weise mit dem Kult in Zusammenhang
steht, diese dann in der Verborgenheit eines ‘Privatkultes’ vollzogen
wurde. M.E. 14Bt sich ein Zusammenhang zwischen Sodomie und Gotzen-
dienst nicht nachweisen. In Anbetracht des StrafmafBes wurde Sodomie als
greuliche sexuelle Verirrung eingestuft. Sie wurde den vorisraelitischen
Bewohnern Kanaans zugeschrieben (Lev. 18,24ff.). Nirgends in Lev. 18;
20 und Dtn. 27 gewinnt man den Eindruck, da3 diese Praxis im Zusam-
menhang mit Religion steht. Dal3 Sodomie abgewiesen wird, resultiert aus
der Anthropologie des AT, die vom Gottesbild geprigt ist (vgl. Hout-
man*, Exodus, 1, S. 147f). Das Tier ist kein passender Partner fiir den
Menschen (vgl. Gen. 2,18-24). Sodomie impliziert Entmenschlichung, ein
Vergehen gegen die Heiligkeit des Menschen (vgl. 22,30).

Sowohl die Vorstellung, daB Gétter theriomorphe Gestalt annehmen
konnen und in dieser sexuelle Gemeinschaft haben konnen, als auch die
Vorstellung, dall sie mit Tieren kohabitieren, ist aus dem Alten Orient
und der Antike bekannt (s. /DBS, S. 96f.; zu Ugarit s. Korpel*, S. 214,
524ff.). Hieraus und aus dem Umstand, daB sodomistische Phantasien in
einem neuassyrischen Beschworungstext bezeugt sind (TUAT, 11, S.
273f), kann man allerdings nicht den Schluf ziehen, daB Sodomie
gesellschaftlich akzeptiert wurde. Uber die Praktizierung ist sehr wenig
bekannt. Herodot, Hist., I, 46, nennt einen Fall von Sodomie. DalB
Sodomie praktiziert wurde, ist unbestreitbar.

In den HG wird dieses Phinomen relativ ausfiihrlich behandelt. Im
Unterschied zum AT, in dem Geschlechtsgemeinschaft mit welchem Tier
auch immer verteufelt wird, differenzieren die HG zwischen einer tole-
rierbaren und nicht tolerierbaren Gemeinschaft mit Tieren. Nicht toleriert
und mit der Todesstrafe belegt wird der geschlechtliche Kontakt mit einer
Kuh, einem Schaf, Schwein und einem Hund (§§ 187, 188, 199). Der
Konig hat allerdings die Moglichkeit, den Téter zu begnadigen. Uberdies
bleibt der Mensch unbehelligt, wenn der Geschlechtsakt vom sexuell
stimulierten Tier (Rind, Schwein) ausgegangen war (§ 199). Hingegen
wird eine Geschlechtsgemeinschaft mit einem Pferd oder Maultier tole-
riert (§ 200 A-B). In allen Fillen gilt jedoch, daB Sodomie den Menschen
besudelt. Stets wird hervorgehoben, dafl der Betroffene, d.h. der vom
Kénig Begnadigte oder der mit einem Pferd oder Maultier Gemeinschaft
hatte, keinen Zugang mehr zum Kénig hat. § 200 A-B verbietet, daB
solch ein Betroffener Priester wird. Wahrscheinlich wird in § 200 A-B
Riicksicht auf Personen genommen, die fiir lingere Zeit von Zuhause weg
sind und somit keine Moglichkeit eines normalen sexuellen Umgangs




EXODUS 22,17-19 223

haben.’

7.1.3.4 In 22,19® wird eine schwere Strafe fiir den Abfall von JHWH
verhiingt (vgl. 34,15f,; Dtn. 13; 17,2-5). Exklusive Verehrung von JHWH
ist gefordert (vgl. 20,3; 23,24; 34,14 und s. z.B. I Sam. 7,3f.). Mit
Gotzendienst blockiert man die Verbindung mit JHWH und setzt seine
Existenz aufs Spiel.

Durch wen die Strafe vollzogen werden mufite und ob der Bann auch
die Familie und den Besitz des Betroffenen treffen mufite (vgl. Jos.
7,15.25), wird nicht angedeutet. Dtn. 17,5 nennt die Steinigung als Strafe
fiir einen individuellen Fall von Gétzendienst. Dieselbe Strafe trifft den,
der zum Gotzendienst verfithrt (Dtn. 13,10f). GemiB Dtn. 13,16ff. ist
eine Stadt, die von JHWH abfillt, zum Bann verurteilt (vgl. Fishbane*,
S. 204f.; Schwienhorst-Schonberger*, S. 318ff.). Der Bann dient dazu,
das Ubel mit der Wurzel auszurotten.

Bei ‘den Gottern’ in 22,19a erhebt sich die Frage: auch JHWH nicht?
Er ist ja auch Gott. Das Adjektiv “hérim, ‘anderen’, im Sam.Pent. bietet
eine Antwort. Es geht um Gétter mit Ausnahme von JHWH. Raschi ist
der Meinung, daB dies durch die Punktuation /a™*/ohim (und nicht
le’lohim, vgl. auch Ps. 86,8) zum Ausdruck gebracht sei.’ Interpretiert
man “/ohim als andere Gotter, dann ist implizit gesagt, daB eine Vereh-
rung von JHWH sehr wohl zugestanden ist (vgl. 20,24; 23,18), wobei
dann 22,19b eigentlich iiberfliissig ist (es fehlt im Sam.Pent. und SamT);
22,19b wiederholt dann explizit, was in 22,19a schon implizit gesagt
wurde. Ist es nicht auch méglich, “/ohim auf andere Weise als ‘andere
Gotter’ zu verstehen? Eerdmans*, S. 128, beruft sich auch auf 22,19 fiir
seine These, dal JHWH einer von den ™“/ohim war (s. 6.4.4.3): nur
JHWH, der wichtigsten Gottheit, diirfen die kostbaren Tieropfer gebracht
werden; andere Gotter, wie z.B. die Hausgétter, kénnen hierauf keinen
Anspruch geltend machen, sind aber trotzdem Gegenstand des Kultes.'
Eerdmans Interpretation ist spekulativ. In jedem Fall hat auch bei ihm
“lohim die Bedeutung von ‘andere “/ohim’. Im Kontext des Bundesbu-
ches als Teil der Sinai-Offenbarung JHWHs kann *“I/éhim (auch ohne

" Siehe ferner H.A. Hoffner, “Incest, Sodomy and Bestiality in the Ancient Near East”,
in: ders. (Hg.), Orient and Occident, Kevelaer/Neukirchen-Viuyn 1973, S. 81-90;
J.C. Moyer, “Hittite and Israelite Cultic Practices. A Selected Comparison”, in: H.W. Hallo
u.a. (Hg.), Scripture in Context I, Winona Lake 1983, S. 19-38 (S. 25ff).

¥ Siehe neben 22,19 insbesondere II Reg. 5,17: Naaman handelt konform der Vorschrift.

* Vgl. U. Cassuto, 4 Commentary on the Book of Genesis. From Adam to Noah, I,
Jerusalem 1961, S. 167.

" Loretz, “Das ‘Ahnen- und Gotterstatuen-Verbot'™” (s. 4.1.1), S. 498ff., 504ff., verteidigt
die Auffassung, dab *“/ohim verstanden werden muB als Bezeichnung von Ahnenfigur(in)en
und die Vorschrift gegen den Ahnenkult gerichtet ist.




224 KAPITEL VII

“herim) nur als ‘andere Gotter’ verstanden werden. In 22,19b wird dies
nochmals betont. Unterstellt wird, dal 22,19b eine spitere Texterweite-
rung sei (z.B. Baentsch, Noth und s. Fishbane*, S. 70f.). Zwingende
Argumente fiir diese Auffassung fehlen allerdings."

7.2 SORGE FUR DIE SOZIAL SCHWACHEREN (22,20-26)
7.2.1 Literatur

Brin*, S. 74-89; M.L. Chaney, “Debt Easement in Israelite History and
Tradition”, in: D. Jobling u.a. (Hg.), The Bible and the Politics of Exege-
sis (FS N.K. Gottwald), Cleveland 1991, S. 127-139; H. Gamoran, “The
Biblical Law against Loans on Interest”, JNES 30 (1971), S. 127-134;
ders., “Talmudic Controls on the Purchase of Futures”, HUCA 64
(1973-74), S. 48-66; R. Kessler, “Das hebriische Schuldenwesen. Ter-
minologie und Metaphorik”, WuD 20 (1989), S. 181-195; E. Klingenberg,
Das israelitische Zinsverbot in Torah, Misnah und Talmud, Wiesbaden
1977; N. Lohfink, “Poverty in the Laws of the Ancient Near East and the
Bible”, TS 25 (1991), S. 34-50; R.P. Maloney, “Usury and Restrictions on
Interest-Taking in the Ancient Near East”, CBQ 36 (1974), S. 1-20; E.
Neufeld, “The Prohibitions against Loans at Interest in Ancient Hebrew
Laws”, HUCA 26 (1955), S. 355-412; E. Otto, ZAW 98 (1986), S.
169-174; R.K. Sikkema, De lening in het Oude Testament, ’s Gravenhage
1957; S. Stein, “The Laws on Interest in the Old Testament”, JThS 4
(1953), 8. 161-170; ders., “Interest Taken by Jews from Gentiles”, JSS¢ 1
(1956), S. 141-164; Stol (s. 4.2.1); H. Strauss, “‘Armut’ und ‘Reichtum’
im Horizont biblischer, vor allem alttestamentlicher Aussagen”, in: F.
Criisemann u.a. (Hg.), Was ist der Mensch ...? (FS H.W. Wolff), Miin-
chen 1992, S. 179-193; J.-L. Vesco, “Les lois sociales du Livre de
I’Alliance”, RThom 68 (1968), S. 241-264; R. Yaron, “Social Problems
and Policies in the Ancient Near East”, in: B. Halpern & D.W. Hobson
(Hg.), Law, Politics and Society in the Ancient Mediterranean World,
Sheffield 1993, S. 19-41.

"' Siehe fiir eine (ausfiihrliche) Besprechung von 22,19 C. Brekelmans, De herem in het
Qude Testament, Nijmegen 1959, S. 54ff.; Osumi*, S. 26, 48; Otto*, Wandel, S. 9, 32; C.
Schifer-Lichtenberger, “Bedeutung und Funktion von Herem in biblisch-hebriischen
Texten”, BZ 38 (1994), S. 270-275; Schwienhorst-Schénberger*, S. 12ff, 26ff, 34, 284,
286, 316ff., und zum Bann allgemein W. Horbory, “Extirpation and Excommunication”, F'T
35 (1985), S. 13-28; J.P.U. Lilley, “Understanding the Herem”, TynB 44 (1993), S. 169-
177; 8. Niditch, War in the Hebrew Bible. A Study of the Ethics of Vielence, New York/Ox-
ford 1993; P.D. Stern, The Biblical Herem. A Window on Israel’s Religious Experience,
Atlanta 1991.




EXODUS 22,20-26 225
7.2.2 Ubersetzung

22,20 ‘Einen Fremden darfst du nicht bedringen; du darfst ihm das
Leben nicht schwer machen. Ihr wart doch selbst Fremde im Land
Agypten!

21 Keinerlei Witwe oder Waise diirft ihr unterdriicken.

22 Falls du sie doch unterdriickst, dann brauchen sie nur zu mir um
Hilfe zu rufen, um fiir ihren Hilferuf Gehor zu finden.

23 Dann werde ich im Zorn entbrennen und euch mit dem Schwert
toten, so daf3 eure Frauen zu Witwen werden und eure Kinder zu Waisen.

24 Wenn du meinem Volk Geld leihst, dem Armen in deiner Umgebung,
dann darfst du dich ihm gegeniiber nicht wie ein echter Geldverleiher
verhalten. Ihr diirft ihm keinen Zins auferlegen.

25 Wenn du das Kleid eines anderen als Pfand nehmen willst, dann
mufit du es ihm bei Sonnenuntergang zuriickgeben.

26 Er hat doch nichts anderes, um sich zu bedecken. Es ist das Klei-
dungsstiick fiir seinen nackten Leib. Worin soll er sonst schlafen? Er
braucht nur zu mir zu rufen, so bekommt er schon Gehdér. Ich bin doch
voller Gunst’.

7.2.3 Exegetische Anmerkungen

22,20 Neben 22,20 s. 23,9. Die Auffassung wurde vertreten, dali 22,20-23,9 eine
zusammenhingende Texteinheit bildet und die Wiederholung als Inclusio einge-
stuft werden muB.'? In jedem Fall ist 23,9 mehr als eine iiberfliissige redak-
tionelle Wiederholung (Baentsch). Weil das Thema ‘Fremdling’ mit 23,9 noch
nicht abgeschlossen ist (s. Schluf 23,12), sollte man 23,9 lieber nicht als Ab-
schluB betrachten, sondern als Uberleitung zu 23,10-12, wo die Behandlung der
sozial Schwicheren wieder von einer anderen Seite beleuchtet wird (auch der
‘Bediirftige” wird wieder genannt [23,6.11]).

ger (s. 7.2.4.6), der allochtone Bewohner. téneeh, 2.Pers. sing. Impf. hi. von
Jnh, ‘unterdriicken” (s. ThWAT, 111, Sp. 663ff.); Sam.Pent.: ¢éni (2.Pers. plur.);
vgl. LXX, Pesch., Targume und s. Lev. 19,33, wo die gleiche Satzhilfte ebenfalls
im Plur. steht (zur gleichen Motivierung s. Lev. 19,34b). Auch fir tilhasenni
(von lhs, ‘unterdriicken’, ‘bedriicken’; auch 23,9)" liest Sam.Pent. ein plurali-
sches tilhasi;, vgl. LXX, Pesch., Targume. Dieser Pluralgebrauch griindet in dem
Versuch, 22,20a mit 22,20b.21 zu harmonisieren.

22.20a besteht aus zwei parallelen Gliedern (synonymer Parallelismus); so wird

2 Giehe C. van Houten, The Alien in Israelite Law, Sheffield 1991, S. 45, 55, im
AnschluB an N. Lohfink; vgl. auch Schwienhorst-Schonberger*, S. 23, 29, 373.

'S, ThWAT, IV, Sp. 547ff; 1. Pons, L oppression dans ['Ancien Testament, Paris 1981,
S. 95ff.




226 KAPITEL VII

die Vorschrift intensiviert. In der rabbinischen Auslegung wurde der gér in 22,20a
(im Gegensatz zum geér in 22,20b) als ‘Proselyt’ interpretiert," wobei beiden
Vershilften ein je eigener Aussagegehalt gegeben wurde. Der Proselyt darf nicht
verletzt werden mit Worten (die beleidigend sind, indem sie ihn an dessen
Herkunft erinnern) und nicht unterdriickt werden, indem man ihm seinen Besitz
nimmt (TPs], Mek., III, 137; Raschi).

ki setzt einen vorherigen Ansporn voraus (vgl. TPs)): ‘vergiB nicht, daB ...
(vgl. auch 23,9). Uber die Interpretation der Motivierung und iiber das Verhaltnis
zu der Motivierung in 23,9 (ist in beiden Fillen das gleiche gemeint?) wurde bei
judischen Auslegern eine Diskussion gefiithrt (vgl. Leibowitz*, S. 379ff.). Zur
Debatte steht die Frage, ob das Wissen um am eigenen Leibe erfahrene Un-
terdriickung den Menschen wirklich davon abhilt, seinen Mitmenschen zu
unterdriicken und sich ihm gegeniiber unmoralisch zu verhalten. Die Erfahrung
lehrt, daB dies nicht der Fall ist. Daher wurde die Motivierung nicht bloB als
Ansporn fiir humanes Verhalten verstanden (vgl. Lev. 19,34), sondern auch als
Warnung: im Falle einer Beleidigung kann der beleidigte Fremdling den Israeliten
in Erinnerung rufen, daB ihm dasselbe Manko (néimlich von Fremdlingen abzu-
stammen) anhaftet (Raschi; vgl. Mek., I1I, 138), im Sinne von ‘kritisiere nieman-
den wegen cines Mankos, an dem du selbst leidest’; sie kann aber auch als
Drohung verstanden werden: der mégliche Unterdriicker muB sich dessen bewuBt
sein, daB Israel in Agypten nur scheinbar ohne Beistand war; in Wirklichkeit
stand der Helfer par excellence den Unterdriickten bei (Nachmanides). Die zwei
letztgenannten Erkldrungen sind unbegriindet. 22,20b ist nicht mehr als ein
Ansporn zu menschlichem Verhalten gegeniiber dem Allochtonen unter Verweis
auf Israels eigene Vergangenheit; in 23,9 ist vielleicht die Rede von einer
besonderen Zuspitzung auf deren ordentliche Behandlung in der Rechtspflege. '

3

22,21.22 22,21-23 wird durch den Gebrauch der Begriffe ‘Witwe’ und ‘Waise’
umrahmt. kol bezieht sich offenbar auch auf ‘die Waise’ (‘double-duty’-Ge-
brauch); der Blick ist auf den sozial Schwachen gerichtet (s. jedoch Nachmanides:
auch auf die reiche Witwe; vgl. auch KéSynt § 352s). Zu ‘nh II pi., ‘un-
terdriicken’, s. THAT, 11, Sp. 341ff.; ThWAT, VI, Sp. 247ff.; S.B. Dawes, VT 41
(1991), S. 38-48; Pons, L oppression, S. 99ff.

‘im (s. 4.2.1), Sam.Pent.: ki 'im. ‘annéh t*'anneh, Inf. abs. + Verbum finitum;
Sam.Pent.: #‘anni Plur., vgl. LXX, Pesch., Vulg., TNf, PT* und s. 22,21 und
22,23 (‘etkeem usw.); der Numeruswechsel Plur. (22,21.23) - Sing. (22,22) wird
von modernen Exegeten gewdhnlich literarkritisch erklért (vgl. z.B. Schwienhorst-
Schonberger*, S. 332ff.). So wird behauptet, daf sich 22,20-23 in urspriinglicher
Form nur auf den Fremdling bezogen habe (Formulierung in der 2.Pers. sing.;
‘0t6 in 22,22 habe urspriinglich den Fremdling bezeichnet). Ibn Esra erklirt den
Numeruswechsel wie folgt: auch wer Zeuge einer Unterdriickung wird und nicht

" Die Wurzel gwr hat sich hinsichtlich der Bedeutung entwickelt zu ‘Proselyt werden’,
‘sich bekehren’.
" Vgl. Holzinger; Strack; Heinisch; van Houten, The Alien in Israelite Law, S. 35, 97.




EXODUS 22,20-26 227

einschreitet, ist ein Unterdriicker; eine Gemeinschaft, in der Unterdriickung
herrscht, trégt daher eine Kollektivschuld; das Urteil trifft sie als ganze.

Dreimal wird in 22,22 der Inf. abs., auf den ein Verbum finitum folgt, ge-
braucht; mit welcher Intention? (vgl. Ges-K §§ 113Iff.; Joiion §§ 123dff.).'° In
letzterem Fall ist die Bedeutung klar: JHWH wird sicher héren. Aber was ist in
ersterem Fall gemeint: eine Situation von schwerer, wiederholter Unterdriickung
(ohne Zweifel ist nicht an ein zufilliges Fehlverhalten des Unterdriickers gedacht)
oder ein leichter Fall, eine geringe AuBerung eines arroganten Machtbeweises?
(vgl. Mek., III, 141f.).

'6t6 hat distributive Bedeutung und bezieht sich sowohl auf ‘Witwe’ als auch
‘Waise’; in einer Ubersetzung ist der Gebrauch eines pluralischen Personalprono-
mens unvermeidlich (vgl. LXX, Pesch., Vulg., TNf, PT*). ki 'im, Raschi ist der
Ansicht, daB der Nachsatz des vorangegangenen Satzes fehle (Ellipse) und vor ki
hinzugedacht werden muB: ‘dann wirst du deine Strafe erhalten’; ki hat seiner
Meinung nach kausale Bedeutung (‘denn’); Nachmanides widerspricht ihm und
versteht ki konditional und meint, daB ‘wenn’ nachdruckshalber wiederholt werde.
Besser liBt sich ki als emphatische Partikel verstehen und die durch 'im eingelei-
teten Sitze als zwei aufeinanderfolgende Vorsdtze, denen ein von beiden Vor-
sitzen abhingiger Nachsatz folgt. Ich habe mich fiir eine fliissige Ubersetzung
entschieden.

s'g (s. THAT, 11, Sp. 568ttf.; ThIWAT, 11, Sp. 628ff.; Derivat s*‘agd in 22,22),
‘laut rufen’, ‘schreien’, hiufig mit einem Menschen als Subjekt, der sich in einer
Notsituation befindet und Hilfe nétig hat; hdufig ist der Hilferuf an ('e/) JHWH
gerichtet (z.B. 8,8; 14,10.15; 15,25; 17,4; 22,26) und hat das Verb zugleich die
Konnotation ‘bitten’. sa'dq jis'ag, Subjekt ist das Objekt des vorigen Satzes
('6t6), die Witwe und die Waise (vgl. Dtn. 15,9; 24,15); in LXX, Pesch., Vulg.
wurde ad sensum iibersetzt mit ‘sie’ als Subjekt. Fiir die Deutlichkeit ist dies
notig. Unwahrscheinlich ist, daB beim Subjekt insbesondere an das Kind gedacht
werden mufB (vgl. Gen. 21,17 und s. Ibn Esra) oder dal der Ausspruch in
eingeschriinktem Sinn verstanden werden muf (Bedingung fiir Gottes Reaktion ist,
daB er um Hilfe angerufen wird; vgl. 2,23-25). Wird vorausgesetzt, da, je mehr
Menschen (lauter) zu JHWH rufen, er eher zum Héren geneigt ist? (vgl. Mek., III,
143)? Wahrscheinlicher ist, daB gemeint ist: die Witwe oder die Waise braucht
nur einen Piepser von sich geben, dann ...

Mit Blick auf ‘élaj muf das Rufen hier als Gebet verstanden werden (so
explizit TPsJ, TNf, PT*, mit der Andeutung, daB das Gebet den Unterdriicker
[du/ihr] betrifft). §amo‘a 'eima’, von §m' (s. THAT, 11, Sp. 6291f.; ThWAT, VIII,
Sp. 255ff.), ‘héren’, ‘horchen auf’ (22,22.26; vgl. 23,23 [ni.]), ‘gehorchen’ (+
b¥qol; 23,21f). Mit dem Héren von seiten JHWHs ist die Vorstellung verbunden,
daB er die Ereignisse auf Erden aufmerksam verfolgt und auf entsprechende Weise
auf das reagiert, was ihm zu Ohren kommt (s. Houtman*, Himmel, S. 346ff.,

16 §. dazu R. Yaron, “Stylistics Conceits 1I. The Absolute Infinitive in Biblical Law”, in:
D.P. Wright u.a. (Hg), Pomegranates and Golden Bells (FS J. Milgrom), Winona Lake
1995, S. 449-460.




228 KAPITEL VII

352f, 361). sa“gard, das Suffix sing. ist in LXX, Pesch., Vulg. als Plur. iiber-
setzt; TPsJ beinhaltet eine Erweiterung: ‘sein Gebet erhoren und ihn riichen’; bei
letzterem muB an Rache, wie in Dtn. 11,17 beschrieben, gedacht werden (vgl.
Mek., 111, 141). In TNf, PT* wird 22,22 abgeschlossen mit 'rwm Ann wrhmn 'nh,
‘denn ich bin gnddig und barmherzig’ (in PT* folgt noch ‘sagt die Memra
JHWHs’); in gleicher Weise wird 22,26 abgeschlossen (vgl. Ps. 111,4; 112.4;
145,8).

22,23 In Form einer talionischen Unheilsankiindigung wird die Reaktion JHWHs
auf den Hilferuf der Witwe und Waise beschrieben. Die Frauen und Kinder der
Unterdriicker sollen zu Rechtlosen werden. Dieses Bild muf die Unterdriicker zur
Umkehr und zur Verhaltensinderung fiihren. ‘af (s. THAT, 1, Sp. 220ff.; ThWWAT,
I, Sp. 376ff.; Dhorme*, S. 80ff.; Johnson*, S. 49f.) kommt im AT sowohl mit der
Bedeutung ‘Nase’ (ca. 25x) als auch mit der Bedeutung ‘Zorn’ (ca. 170x mit
Bezug auf Gott; ca. 40x mit Bezug auf den Menschen) vor (wenn der Atem durch
die Nase in Schnauben tibergeht, bringt der Kérper dadurch zum Ausdruck, daf3 er
voller Wut ist [z.B. 15.8; Ez. 38,18; Ps. 18,8f.16; Hi. 4,9]); hier ist der Begriff,
wie so hédufig, Subjekt von hrh (s. ThWAT, 111, Sp. 182ff.), ‘glithen’, ‘brennen’;
hier (vgl. z.B. 4,14; 32,10f.) mit Bezug auf JHWHs Zorn, der eine Reaktion ist
auf Ungehorsam, unfreundliches Verhalten, Untreue unter Menschen, seinem Volk
(z.B. 22,23; 32,10; Num. 11,1.10.33; 12,9; 25,3). In der Verldngerung liegt hiufig
die Bestrafung. hrg, ‘toten’, s. 21,14,

heereeb (s. auch 20,25), ‘Schwert’, bezeichnet sowohl den Dolch als auch das
Schwert: der zweischneidige Dolch und das Kurzschwert (nicht linger als ca. 40
cm; vgl. Jde. 3,16.21), das als Stichwaffe diente, und das lingere einschneidige
Krumm- oder Schlagschwert, das in der Eisenzeit in groBem MaB dem langen,
geraden zweischneidigen Schwert wich, das man sich auch nicht allzu groB
vorstellen darf (bis ca. 75 cm). Vor allem Bronze und Eisen, aber auch Kupfer,
Silber und Gold sind die Metalle, aus denen Schwerter verfertigt werden (s.
jedoch auch Jos. 5,2ff)."" Das Schwert wird im AT vor allem in Verbindung mit
dem Kampf, dem Krieg genannt (z.B. 15,9; 17,13; I Sam. 13,19; 17.45; 21,9).
Von daher wird verstindlich, daB ‘Schwert’ metonymisch zur Bezeichnung von
Kampf, Krieg gebraucht werden kann (z.B. 15,9; 22,23; Lev. 26,25.33; Jes. 1,10;
3,25; Jer. 4,10; neben Ex. 22,23 s. | Sam. 15,33; Jer. 18,21; Thr. 1,20). Auch
wird das Schwert als Mittel zur Exekution von Verbrechern genannt (z.B. 5,21;
18,4; 32,27; I Reg. 2,8.30f.34). behareb, zum Gebrauch des Artikels s. z.B. Ges-
K § 126q,r; Joiion § 137m,n.

In der rabbinischen Auslegung wird eine Antwort auf die Frage geboten, warum
explizit gesagt wird, daB — was ja fiir sich selbst spricht — die Frauen zu Witwen
werden usw.: die Unterdriicker kommen im Krieg ums Leben, ohne daf ihr Tod

'7'S. ANEP, Register; BHH, 1, Sp. 348; 111, Sp. 1750f; BRL, S. 57ff.; IDB, IV, S. 460f
O. Keel, Wirkmdchtige Siegeszeichen im Alten Testament, Freiburg/Gottingen 1974, S. 271f.
(iiber das Krummschwert); Y. Yadin, The Art of Warfare in Biblical Lands, London 1963,
S. 10f, 44f, 60f, 78ff.




EXODUS 22,20-26 229

erwiesen ist, was zur Folge hat, daBl ihre Frauen fiir immer Witwen sein miissen
(sie durfen nicht wieder heiraten) und ihre Kinder nicht tiber das Erbe verfiigen
diirfen (Mek., 111, 144; Raschi). Bei dieser Interpretation ist die Strafe mehr als
eine Talio.

22,24 'im, “‘wenn’, in der jiidischen Auslegung ist die Bedeutung von ‘im Gegen-
stand der Diskussion. Weil die Barmherzigkeit gegeniiber einem Volksgenossen
zur Pflicht gehort (Dtn. 15,7f.), erhebt sich die Frage, ob 'im konditional zu
verstehen ist. In Mek., III, 147, wird behauptet, da 22,24 einen von drei Fillen
(s. auch 20,25) darstelle, wo 'im diese Bedeutung nicht habe (vgl. auch Raschi).
Andere verstanden die Kondition wie folgt: es steht nicht frei, die Vorschrift
auszufithren oder nicht, sondern die Befolgung ist von der Situation abhingig;
man muB reich sein, und der Kreditnehmer muB zuverldssig sein; die Vorschrift
ist eine Pflicht, muB aber freiwillig und von Herzen befolgt werden (Dtn. 15,10;
vgl. Leibowitz*, S. 402ff)). Es ist wenig wahrscheinlich, da3 ‘im in 22,24 eine
andere Bedeutung hat als in 22,25. Dort ist die Klassifizierung der Vorschrift als
Pflicht unangebracht. ‘Geld’, s. 21,11.

talweeh 2.Pers. sing. Impf. hi. von Iwh (s. ThWAT, 1V, Sp. 492f), im qal
‘leihen von’ (z.B. Dtn. 28,12), im hi. ‘verleihen’; Objekt in 22,24 ist 'et-'ammi
(vgl. 21,8), in TO, Pesch., mit b anstelle von ‘e, in TPsJ mit /. Das allgemeine
‘mein Volk’ ist wenig passend (‘mein Volk’ = JHWHs Volk ist in der Regel die
Bezeichnung fiir Israel als ganzes [3,7.10; 5,1; 7,4.16.26 usw.]; s. aber Jes. 3,15)
und wird eingegrenzt durch die Apposition 'eet-hee'ani ‘immak (zu ‘ani, ‘Arme’,
s.u., 7.2.4.6). In der LXX ist '@t-'ammi offensichtlich nach Gefiihl (s. jedoch auch
Lev. 24,35f.; Dtn. 23,20f.) iibersetzt mit t® &deAdp®, ‘dem Bruder’; diese Uber-
setzung hat zum Vorschlag gefiihrt, den Text in 'ahika zu éndern (s. z.B. LV); in
der Vulg. ist das gesamte Objekt iibersetzt mit populo meo pauperi qui habitat
tecum, ‘meinem armen Volk, das bei dir wohnt’. In modernen Ubersetzungen
findet sich die schwer zu verteidigende Wiedergabe von 'ef- ‘ammi mit ‘jemand
aus meinem Volk’ (z.B. WV, Dasberg) oder mit ciner entsprechenden Uberset-
zung (z.B. NEB). Behauptet wurde, daB} in der LXX nach Gefiihl iibersetzt wurde.
Das Hebrdische kenne einen Term ‘ammi, ‘Volksgenosse’, ‘Verwandter’.'
Jedenfalls findet eine Textinderung keine Stiitze in Sam.Pent. (‘eet ‘ani ‘immak)
und Qm (vgl. Sanderson*, S. 122, 139). Eine eventuelle Textverderbnis miifite alt
sein. Stand anstelle von ‘ammi urspriinglich ein ‘ammit‘ka (Baentsch)? Oder ist
‘ammi eine Verschreibung von ‘ani, wobei die Apposition als ‘@f-he ani
‘ammeeka vokalisiert werden muB (vgl. 23,11)? Ist die Apposition als Einschran-
kung gemeint: ‘der Arme, ndmlich der Arme von deinem Volk’? In der rabbini-
schen Auslegung wurden die drei Elemente (1) 'wt-‘ammi (2) ‘immak (3) ‘cet-
hee ‘ani als Prioritétsliste fiir die Gewihrung eines Darlehens verstanden, fiir den
Fall, daB unter den Interessenten eine Auswahl getroffen werden muB: der Jude
kommt vor dem Nichtjuden (1), der Arme vor dem Reichen (2), der arme

"* Siche G. Jeshurun, “On the Meaning of the Silent Yod in a Certain Group of Passages
in the M.T.”, JSOR 16 (1932), S. 108-112.




230 KAPITEL VII

Stadtgenosse vor dem Einwohner einer anderen Stadt (3) (Mek., III, 148;
MidrTanch. Ex., VI, 8; Raschi; vgl. Leibowitz*, S. 408ff.); vgl. auch Gal. 6,10.
Auch wird hervorgehoben, da3 der Arme nicht verichtlich behandelt werden darf
(er gehort zu ‘meinem Volk”) und daB der Geldverleiher sich selbst in die
Position (‘in deiner Umgebung’) des Armen versetzen miisse (Raschi).

nofceh (Sam.Pent.: nosee ', vgl. BL § 59c¢). Part. qal von n§h / ns’ (s. ThWAT, V,
Sp. 658ff.), ‘ausleihen’, ‘Geldverleiher, Gl4ubiger sein’ (Dtn. 24,11; I Sam. 22,2;
Il Reg. 4,1 u.a.); TNf, FTY, PT*: ‘ein Glaubiger, der erprefit’ (vgl. auch Vulg.).
Jidische Exegeten betonen, dafl der Geldverleiher mild sein milsse, nicht stindig
auf die Riickzahlung dringen darf, sein Geld nicht zuriickfordern darf, wenn der
Entleiher es nicht hat, usw. (Mek., III, 148; Raschi; Ibn Esra; Nachmanides).

Das zweite /6°, u.a. Pesch., TNf, PT*: w*la’. #§imiin (s. 21,1; Plur.), Sam.Pent.:
t'Simenil (Sing. + Suffix); LXX, Pesch., Vulg.: Sing. (vgl. 22,24a.25-29). TPs]
beinhaltet eine Erweiterung: ‘dem Ausleiher darf nicht die Verpflichtung auferlegt
werden, fiir Biirgen und Zeugen zu sorgen; offensichtlich ist gemeint: zwecks
eines Darlehens, wobei die Verpflichtung zur Zahlung von Zins festgelegt wird
(vgl. Mek., III, 149f) Aus dem Gebrauch des Plur. in 22,24b ist der SchluB
gezogen worden, dall Zeugen usw. anwesend sind (vgl. Ibn Esra).

neefeek (s. ThRWAT, V, Sp. 665ff.; Klingenberg, S. 38ff.; S.E. Loewenstamm,
JBL 88 [1969], S. 78-80), ‘Zins’; TPsJ, TNf, FTY, PT*: ‘keine Zinsen und keine
Wucherzinsen’; SamT: kpw/, ‘Verdoppelung’. neiek hat auch die Bedeutung
‘Bify’; dies hat zu dem Vergleich des Zins mit einem SchlangenbiB gefiihrt; erst
spiirt man diesen nicht, aber auf einmal schwillt der ganze Korper an; so auch der
Zins: auf einmal hat er unbeherrschbare Formen angenommen (FExR., XXX, 6;
Raschi).

22,24b wird aufgrund des Numeruswechsels oft als Zufiigung betrachtet, in der
— 22,24a schlieBt an und fiir sich ordentliche Zinserhebung nicht aus — die
Erhebung von Zinsen von Armen ausgeschlossen werde (vgl. z.B. Baentsch,
Heinisch). Schwienhorst-Schénberger®, S. 357f., behauptet, daB es in 22,24a
iiberhaupt nicht um Zinsen gehe, sondern um den Gldubiger, der sein Geld
zuriickhaben machte. Thm werde verboten, gegeniiber dem Armen die Pfandung
als Mittel einzusetzen, um seine Schulden einzutreiben (vgl. Osumi*, S. 54f,
198f.). Er betrachtet ‘ammi in 22,24a und 22,24b als deuteronomistische Erweite-
rungen, um den Text in Ubereinstimmung mit Dtn. 23,20f. zu bringen. Durch die
Erweiterungen sei 22,24 zu einem Zinsverbot geworden. Ich beschrinke mich nun
auf 22,24b (zu ‘ammi s.0.) und konstatiere, daB es tatsichlich moglich ist, dab
22,24b eine Texterweiterung ist (wenn man so will: eine zuspitzende Ausweitung
[Klingenberg, S. 29]). 22,25 konkretisiert das Verhalten des Geldverleihers (vgl.
auch Fishbane*, S. 174ff)).

22,25 habol tahbol, Inf. abs. + 2.Pers. sing. Impf. qal von hbl (s. ThWAT, 1,
Sp. 707ff.), ‘als Pfand nehmen’ (Dtn. 24,6.17 usw.). Zur Bedeutung dieser
Konstruktion s. Ehrlich: ‘“Wenn du tiberhaupt abpfindest’ (lieber verzichtet man
darauf). §almat (s. 22,8), Sam.Pent.: §imlat (vgl. 22,26); die Lesart von Sam.Pent.
beruht auf Harmonisierung und wird nicht gestiitzt von Qm (vgl. Sanderson*,
S. 60f). ‘ad (vgl. Brockelmann § 115a) hat dic temporale Bedeutung ‘gegen’,




EXODUS 22,20-26 231

‘bei’, ‘um’; vgl. L. Luciani, RivBib 34 (1986), S. 391-395, und s. II Sam. 17,22.
ba’, s. 20,24. hassemees, s. 22,2, t§ibenni (zu $wb hi. s. 21,34), vgl. Ges-K
§ 1350; Sam.Pent.: r§ibennah (das Suffix greift auf das feminine salmd / §imld
zuriick).

In der jiidischen Auslegung wird das Recht, ein Pfand zu nehmen, zugestanden
(z.B. Mek., III, 150). Eine Diskussion wird tiber die Frage gefiihrt, um welche
Kleidung es geht und welcher Art das Pfand ist. Ist es sinnvoll, auf die in 22,25
beschriebene Weise ein Pfand zu nehmen? Aus der Wiederholung der Vorschrift
in Dtn. 24,12f. wurde der Schluf} gezogen, daB fiir die Nacht das Tagesgewand als
Pfand genommen werden durfte und fiir den Tag das Gewand fiir die Nacht
(Mek., III, 150; Raschi); vermieden mufite werden, dall das Gewand fir noch ein
anderes Darlehen als Pfand gegeben wird (Ibn Esra; vgl. Leibowitz*, S. 414ff.).

22,26 hi(w) ' (2x), Sam.Pent., Qm: Ai' (greift zuriick auf das feminine salmd; vgl.
Sanderson*, S. 119). Asi@toh (s. 21,10), ein Fall von Ketib/Qere (vgl. 22.4),
Sam.Pent.: k'sidté (= Q); Delitzsch*, S. 43, 45: lies k‘sit. 'baddah (s. 22,19),
Ehrlich: lies Fbadddw, ‘fiir seine Korperglieder’ (vgl. Hi. 18,13). Delitzsch*,
S. 135: hi’ simlaté sei Glosse.

‘or, ‘Haut’, ‘Fell’, sowohl vom Menschen (22,26; 34,29.30.35) als auch vom
Tier (25,5; 26,14; 29,14; 35,7 usw.). Hier ist ‘der bloBe Leib’ gemeint; vgl. TNf,
PT*: ‘das Kleid fiir die Haut seines Korpers’. LXX liest: (16 ipétiov)
aoxmroaivne abrol, ‘(das Kleid) fiir seine Schamteile’. In der rabbinischen
Auslegung wurden die drei Aussagen (die zwei hi’-Sdtze und der bammeeh-Satz)
jeweils auf verschiedene Kleider bezogen: Ober- und Unterkleid und Matratze (s.
TPsJ; Mek., III, 151; Raschi).

§kb, s. 22,15. w'haja ki, s. Houtman*, Exodus, I, S. 16f. jis‘aq ‘elai usw., vgl.
22,22b; in TPsJ], TNf, PT* auch hier explizit als Gebet verstanden. w*§ama ‘ti, TO:
w'jgbjl qbjltjh, ‘werde ich empfinglich sein fiir sein Rufen’ (= Schluff 22,22).
hanniin (Adjektiv und Derivat von hnn, ‘gnidig sein’ [s. THAT, I, Sp. 587ft;
ThWAT, 111, Sp. 23ff.]; vgl. hinnam in 21,2.11), wird im AT (13x) stets mit
Bezug auf Gott gebraucht; zu TNf, PT* s. 22,22; TPsJ: ‘ein ergebener Gott’. “ani,
Sam.Pent.: 'anoki.

Das Horen JHWHs bedeutet, daB er den hartherzigen Geldverleiher zur Ver-
antwortung rufen wird (Ibn Esra). Nachmanides merkt an, dal Gott auch dann
reagiert, wenn der Pfandgeber ein ungerechter Mensch sein sollte. Der Geldver-
leiher braucht nicht denken, daB er ungestraft einen ungerechten Menschen
erbarmungslos behandeln kann.

7.2.4 Kommentar

7.2.4.1 22,20-26 beinhaltet eine Reihe von Regeln in bezug auf die
Behandlung der gesellschaftlich Schwachen, den Menschen ohne irgendei-
nen gesellschaftlichen Status, was zur Folge hat, daBl sie auf sich selbst
geworfen sind und es anderen an Respekt ihnen gegeniiber fehlt (vgl.
Prov. 14,20; 18,23; 19,4). Von den angesprochenen Israeliten (s. 2.13)




232 KAPITEL VII

wird verlangt, sich zu beherrschen, obwohl fiir sie als Machthaber die
Versuchung groB ist, sich des Machtmifibrauchs schuldig zu machen. Von
ihnen wird gefordert, auch gegeniiber Menschen, die keinen Widerstand
leisten konnen und ganz auf sich selbst angewiesen sind, den hohen
Idealen von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit nachzustreben. Thnen wird
ein sozial-ethischer Verhaltenskode vorgehalten.

Die Losung der sozialen Frage, nimlich die Existenz Bediirftiger in der
Gesellschaft, wird nicht in strukturellen MaBfnahmen gesucht, sondern
indem man an das individuelle Gewissen (z.B. Dtn. 15,7f.11) des besser
situierten Israeliten appelliert. Auch die Realisierung institutioneller
Formen von Barmherzigkeit (z.B. 23,11) ist abhingig von seinem Wohl-
wollen und dem MaB, in dem er sich durch den Verweis auf seine eigene
Vergangenheit (22,20b)'° oder den Gedanken ‘Gott, der Beschiitzer der
Bediirftigen (vgl. 22,26b), will es!’ angesprochen fiihlt (siehe ferner die
Ausfiihrungen unten).

Die sozial Schwicheren werden mit verschiedenen Begriffen bezeichnet:
‘Fremder” (22,20), ‘Witwe und Waise’ (22,21.23) und mit dem allgemei-
neren Begriff ‘Armer’ (22,24) und ‘Mitbiirger’ (22,25). Unter 7.2.4.6,7
werden sie ndher vorgestellt.

Der Fremde, die Witwe und Waise sind die typischen Reprisentanten
der Bediirftigen in der Gesellschaft. Was tiber sie gesagt wird, gilt fiir die
Armen im allgemeinen. In 22,20-23 werden allgemeine Aussagen iiber
ihre Behandlung gemacht. In 22,24-26 wird mittels zweier konkreter Vor-
schriften illustriert, wie ethisches Verhalten gegeniiber den sozial
Schwiicheren in der Praxis verwirklicht werden muB.

7.2.4.2 Die Masoreten haben sich fiir folgende Einteilung entschieden:
22,19-23 (s*timd), 24-26 (p°tuhd; so BHS, BHK'?: s‘tiimd). Offensichtlich
beruht die ungewdhnliche Abgrenzung auf der Ansicht, daB der ‘Fremde’
(22,20) ein Proselyt sei, der sich vom Gétzendienst (22,19) abgewandt hat
(vgl. dazu Leibowitz*, S. 380ff.,, 387ff.; s. auch 7.2.3 zu 22,20a).

Der Charakter der Vorschriften und deren Formulierung wurde bereits
erortert (s. 2.4-6,17,21-22). 22,22-26 wird gewohnlich als literarisch nicht
homogen betrachtet. Insbesondere der Numeruswechsel (2.Pers. sing. und
2.Pers. plur.) war Gegenstand des Interesses und Ausgangspunkt fiir eine
Rekonstruktion der Entstehungsgeschichte.”® Ich begniige mich hier mit
der Konstatierung, daB der Text das Werk von deuteronomi(sti)schen
Schreibern ist.

"” Siehe J. Pons, “La référence au séjour en Egypte et 2 la sortie d’Egypte dans les codes
de loi de I’Ancien Testament”, ETR 63 (1988), S. 169-182.

* Vgl. Osumi*, S. 31f,, 50ff, 183ff, 195ff, 209ff. u.a.; Schwienhorst-Schinberger*,
S. 3314t




EXODUS 22,20-26 233

7.2.4.3 Das Darlehen, von dem 22,24 handelt, ist ein sog. Konsumkredit
und kein kommerzielles Darlehen zur Bildung von Handelskapital. Der
Schuldner ist kein Geschiftsmann, sondern ‘der Arme in deiner Umge-
bung’. Zu denken ist z.B. an jemanden in bediirftigen Umsténden, weil
seine Lebensmittel aufgebraucht sind (vgl. Neh. 5,10f.), wihrend die neue
Ernte noch auf sich warten 148t. Um die Zeit bis zur Ernte zu {iberbriik-
ken, ist er gezwungen, Schulden zu machen.

In 22,24 wird bestimmt, daB dem bediirftigen Volksgenossen nur ein
zinsloses Darlehen gegeben werden darf (vgl. auch Lev. 25,35ff.; Dtn.
23,20f.). Von kommerziellen Darlehen findet sich in den Gesetzestexten
nichts. Wohl aber ist in Dtn. 23,21 die Rede von einem Kredit an einen
Auslinder (nokri [s. 21,8]). Von ihm darf sehr wohl Zins genommen
werden. Offensichtlich geht es hier um ein kommerzielles Darlehen.
Ex. 22,24 nennt im Zusammenhang mit dem Zinsverbot nur Geld. In
Lev. 25,37 fallt auch Nahrung darunter, wihrend in Dtn. 23,20 dem
Verbot ein allgemeiner Charakter verliehen wurde.

So reich zu sein, daB man anderen leihen kann, war ein Zeichen, daB3
man gesegnet ist (vgl. Dtn. 28,44). Wenn ein Israelit anderen an seinem
Wohlstand Anteil haben liABt, indem er ‘giinstige Darlehen’ (zinslos)
vergibt, bewies er vorbildliches Verhalten und zeigte, da er ein vorziig-
licher Mensch, ein Mann nach Gottes Herzen ist (vgl. Ez. 18,7f.17;
Ps: 15:5:37.26:.7112.5; 'Prov, :19:17: 5s. auch. Prov. 28.8;:5Mt=5.42; Lk
6,34). Das Ideal war erhaben, aber die Praxis oftmals ohne jeglichen
Begriff fiir die Situation des Armen. Dieser kam durch ein Darlehen in
eine Position der Abhidngigkeit vom Glaubiger (Prov. 22,7), der in aller
Regel kein nobler Philanthrop war, sondern ein Ausbeuter, der nur gegen
Zins verleihen und den Besitz des anderen einkassieren wollte (vgl.
Jer215.10; " Ez 2217 Hab.: 257 <\Ps.:109:11; - Neh. 5,710, der-ein
verliehenes Pfand in seinem Besitz hielt (Ez. 18,7.12) und profitorientiert
war (Jes. 3,14f.; Am. 5,11f; 8,4; Mi. 2,1f,; 3,1ff., u.a.), so daB der Arme
stets drmer wurde und schluBendlich keinen anderen Ausweg wulte als
den der Schuldsklaverei fiir sich und die Seinen (s. 4.2.2,4) oder klamm-
heimlich verschwinden muBte (I Sam. 22,2; zur Asylflucht wegen Schul-
dents. 5:1:6);

Allerdings fanden sich unmoralische und charakterlose Typen nicht blof
unter den Geldverleihern. Auch unter den Schuldnern waren solche, die
versuchten, sich der Riickzahlungspflicht zu entziehen (Ps. 37,21). Alles
in allem betrachtet konnte wegen des Verhaltens des Gldubigers wie auch
des Schuldners eine Darlehensaufnahme ein heikles und Zwietracht
schiirendes Unterfangen sein (vgl. Jer. 15,10).

7.2.4.4 Wer Geld verleiht, liuft Gefahr, das Verliechene nicht mehr
zuriickzuerhalten. Das Risiko kann eingedimmt werden, indem man u.a.




234 KAPITEL VII

ein Pfand fordert (22,25). Das Pfandnehmen als solches wurde als legitim
erachtet (22,25; Dtn. 24,10f; Prov. 20,16; 27,13; vgl. Hi. 22,6). Der
Verzicht auf ein Pfand galt als edelmiitige Geste (Ez. 18,16). Als Pfand
fungierten u.a. Haustiere (Hi. 24,3) und Kleidung (22,25f; Dmn.
2412807 'Am 52,85 Proy: 20,16;-27:13; Hiz22:6:: 24,96), - In 22 25
Dtn. 24,6.12f. wird dem Pfiénden eine Grenze gezogen. Der Pfandnehmer
darf nicht am Existenzminimum des Armen riitteln. Dies wird konkreti-
siert am Beispiel der Handmiihle (Dtn. 24,6) und der Kleidung (22,25f;
Dtn. 24,12f.17). Der Pfandgeber mufl vor Entmenschlichung geschiitzt
werden. Er muBl im Besitz seiner Handmithle sein, um menschenwiirdig
eine Mahlzeit bereiten zu konnen, und seines Oberkleides, um in der
Nacht nicht vor Kilte sterben zu miissen (vgl. Hi. 24,7.10). Das Unbeklei-
detsein ist ein Zeichen des Wiirdeverlustes eines Menschen (vgl. 9,22f;
Ez. 16,7.22.39; 23,29; Hab. 2,15; II Kor. 5,3; Apk. 16,15; 17,16). Jeman-
den kleiden ist gleichbedeutend mit jemanden befihigen, menschenwiirdig
zu leben (Jes. 58,7; Ez. 16,8; 18,7.16; II Chr.. 28,15; Mt. 25,36.
38.43f).2"

Ein Darlehen gegen Zins war entsprechend der durch Ausgrabungen
bekannt gewordenen Vertrdge und Codices ein weitverbreitetes Phiinomen
in Mesopotamien (s. Maloney; Stol; Yaron*, S.235ff). Schutzbestim-
mungen und auch ‘ertrégliche Darlehen’ und Darlehen gegen giinstige
Bedingungen sind bezeugt.

7.2.4.5 Wie bereits angedeutet, wird dem Reichen zwar vorgehalten,
vom Armen keinen Zins zu verlangen, doch scherte er sich in der Praxis
nicht um diesen moralischen Appell. Im NT wird unbefangen davon
gesprochen, den Besitz zu vermehren, indem man Geld bei der Bank
anlegt (Mt. 25,27; Lk. 19,23). Auch im Koran findet sich das Zinsverbot
(2,2751f.; 3,130; 4,161 [in Reaktion auf die jidische Lehre und Praxis];
30,39f.). Die Vorschrift, vom Armen keinen Zins zu verlangen, die im
AT den Charakter eines eindringlichen Appells besitzt, hat im Judentum

*! Ein Fall von Beschlagnahme eines Mantels bildet das Thema eines Bittbriefes auf
einem Ostrakon aus Javne Jam (Ende 7.Jh. v.Chr.). Text u.a. in KAZ, 200; Ubersetzung u.a.
in TUAT, 1, S. 249f; von der Literatur zu diesem Ostrakon nenne ich hier M. Kleer &
M. Kroger, “Das gepfindete Gewand. Untersuchungen zum sozialen und rechtlichen Kontext
des im Ostrakon von Mesad Haschavjahu dargestellten Konfliktfalles”, BN 61 (1992), S. 38-
50; vgl. auch Th. Booij, BiOr 43 (1986), S. 642-647; Th. Kriiger, BN 62 (1992), S. 32-37,
J. Hoftijzer, in: Tradition and Re-Interpretation in Jewish and Early Christian Literature
(FS J.CH. Lebram), Leiden 1986, S. 1-6; und s. auch ME. Vogelzang & W.J. van
Bekkum, “Meaning and Symbolism of Clothing in Ancient Near Eastern Texts”, in: Scripta
signa vocis (FS J.H. Hospers), Groningen 1986, S. 265-284; J.H. Tigay, “A Talmudic
Parallel to the Petition from Yavneh-Yam”, in: M. Brettler & M. Fishbane (Hg.), Minhah le-
Nahum (FS N.M. Sarna), Sheffield 1993, S. 328-333. Der Bittsteller fechtet in seinem Brief
die RechtmaBigkeit der Beschlagnahme an.




EXODUS 22,20-26 235

die Kraft eines Gesetzes erhalten: ein Darlehen gegen Zins an einen
Volksgenossen ist nicht erlaubt, ungeachtet dessen finanzieller Situation;
nur von einem Nicht-Juden darf man Zins nehmen (vgl. Dtn. 23,20f.). In
den Realititszwingen des dkonomischen Lebens suchten jiidische Gelehrte
nach Auswegen, das Gesetz so zu interpretieren, daf3 bei deren Anwen-
dung das 6konomische Leben nicht geschadigt wird.”

In der Kirchengeschichte hat die Zinsfrage eine wichtige Rolle gespielt.
Die Kritik an der Zinserhebung wurde in der Alten Kirche durch den
Widerstand gegen Luxus und Geldsucht gendhrt und durch die Erfahrung,
daB ein Darlehen gegen Zins oft die Ursache fiir den wirtschaftlichen
Ruin vieler Menschen war. Der Geistlichkeit war es untersagt, gegen Zins
ein Darlehen zu gewihren. Im 12.Jh. proklamierte die Kirche unter
Berufung auf u.a. Lk. 6,35 (Vulg.) das Zinsverbot fiir Christen. Die Folge
war, daB die Juden eine wichtige Position als Bankiers erhielten, u.a.
aufgrund der Tatsache, dal man sie aus anderen Berufsbranchen verdrangt
hatte. Perioden des Widerstandes der Kirche gegen jiidisches Auftreten als
Geldleiher wurden abgelost von Perioden der Toleranz, da man sich dem
Diktat der harten tkonomischen Wirklichkeit beugen mufite. Dafl die
Juden die Rolle des Geldverleihers spielten, fithrte zu Auprdgung des
Feindbildes — der Jude als Wucherer — und war die Ursache fiir Antise-
mitismus. Sowohl in jidischen als in christlichen Kreisen spielte in der
Diskussion iiber Zins Dtn. 23,20f. eine wichtige Rolle, u.a. aufgrund
folgender Frage: darf ein Jude von einem Christen Zins fordern oder ist er
dazu sogar verpflichtet? Oder muB er ganz auf die Zinserhebung verzich-
ten? Wer ist der nokri in Dtn. 23,21? Gehort in diese Kategorie auch der
Christ oder fillt er unter den Nenner ‘Bruder’ (Dtn. 23,21)?% In der
korrekten Ortsbestimmung von Ex. 22.24; Dtn. 23,20f. — es geht nicht
um ein allgemeines Zinsverbot, sondern um das Gebot, dem Armen zu
helfen — hat Calvin eine wichtige Rolle gespielt. Allméahlich verlor das
Zinsverbot auch innerhalb des Judentums seine Bedeutung im okonomi-
schen Leben und erhielt den Ort, den es dem Kontext zufolge auch hat:
im Bereich der Liebestitigkeit und Freundschaftshilfe.

7.2.4.6 Kehren wir zuriick zu Ex. 22,20-26 um die darin handelnden
Personen vorzustellen.

Der gér, der ‘Fremdling’, ist der Mensch, der sich fiir eine bestimmte
Zeit unter Nicht-Volksgenossen, Nicht-Stammesgenossen niederldBt. Er ist
keine Sklave, sondern ein freier Mensch, hat jedoch nicht dieselben
Chancen und Rechte wie die autochthonen Bewohner (umschrieben mit

2 Siehe EJ, X VI, Sp. 271f.; JE, XII, S. 388ff; H. Gamoran, HUCA 64 (1974), S. 48-66;
Klingenberg, S. 57ff.
2 Siehe S. Stein, JSS¢ 1 (1956), S. 141-164.




236 KAPITEL VII

dem Begriff '@zrah; s. z.B. 12,19.48f.; Lev. 16,29) des Ortes, wo er sich
aufhilt und von dem er stark abh#ngig ist. Er l4uft Gefahr, der Armut zu
verfallen und an den Rand der Gesellschaft zurechtzukommen (23,9).
Hiufig wird er mit anderen niedrig klassifizierten Personen genannt (z.B.
Lev. 19,10; 23,22; Dtn. 24,17; 27,19). Zur Minderheit gehérig drohte er
das Opfer von Unrecht und Feindschaft zu werden (z.B. Ez. 22,7.29; Mal.
3,5). In den Gesetzestexten wird Israel unter Verweis auf die Fremdlings-
schaft in Agypten angemahnt, derartigen MiBstéinden vorzubeugen (22,20;
23,9; Lev. 19,33f; Dtn. 10,19; 24,14.17f,; 27,19). In religioser Hinsicht
muBl der Fremdling sich an die Regeln halten, die die Gemeinschaft
aufstellt. Er muB3 sich an den Sabbat halten (20,10; 23,12; Lev. 18,26;
20,2; Dtn. 5,14). Unter bestimmten Bedingungen darf er am Kultus
teilnehmen. Vorausgesetzt, dal er beschnitten ist, darf er das Passa feiern
(12,19.48f; Lev. 16,29; 17,8.10-13.15). Verschiedene Griinde kénnen
einen Menschen dazu fiihren, auBerhalb des vertrauten Kreises von Bluts-
und Stammesverwandten sein Bestehen zu fiihren: Hungersnot (Gen.
12,105 26,1.3; 47,4; I Reg. 17,20; IT Reg. 8,1; Ruth 1,1), aber auch andere
Ursachen (Jdc. 17,7ff.; 19,1.16). Im Fall des Mose war der Umstand, daf3
er sich seines Lebens nicht mehr sicher war (2,14f), der Grund dafiir,
sein Heil in der Fremde zu suchen. Er ist das Vorbild dafiir, daB nicht
jeder Fremdling an den Rand der Gesellschaft abdriftet (2,15b-22).%

‘ani (Derivat von ‘nh II, s. 22,21), der ‘Arme’, ist eine Person, die
gesellschaftlich gesehen zur unteren Schicht gehort, jemand, der keinen
oder wenig Grundbesitz hat und so iiber keine gesicherte Einkommens-
quelle verfiigt; er hat keine Macht und keinen Einfluf und l4uft stindig

** Zum Begriff ger s. THAT, 1, Sp. 409ff; ThWAT, 1, Sp. 979ff. S. ferner, auch zum
Status des Fremdlings in Israel und dem Alten Orient, RLA, III, S. 88ff; C.J. Bleeker,
“Fremdling, Vogelfreier, Gottgesandter”, in: ders., The Sacred Bridge, Leiden 1963, S. 147-
158; C. Bultmann, Der Fremde im antiken Juda, Gottingen 1992; M. Cohen, “Le ‘ger’
biblique et son status socio-religieux”, RHR 207 (1990), S. 131-158; Criisemann*, S. 2141t ;
M. Gorg, “Der Fremde (gér). Ein Fremdwort im Alten Testament”, BN 25 (1984), S. 10-13;
C. van Houten, The Alien in Israelite Law, Sheffield 1991; J. Renger, “Flucht als soziales
Problem in der altbabylonischen Gesellschaft”, in: D.O. Edzard (Hg.), Gesellschaftsklassen
im Alten Zweistromland und in den angrenzenden Gebieten, ABAW.PH 75 (1972), S. 167-
182; J.J. Stamm, “Fremde, Fliichtlinge und ihr Schutz im alten Israel und in seiner Um-
welt”, in: A. Mercier, Der Fliichtling in der Weltgeschichte, Bern 1974, S. 31-66. Die von
C. Bultmann verteidigte Auffassung, daB gér den entwurzelten Israeliten bezeichne (S. 212);
erscheint im Lichte der zweiten Hilfte von 22,20 und 23,9 unwahrscheinlich. Bultmann ist
der Ansicht, daB 22,20 und 23,9 aus nachdeuteronomistischer Hand stammt und in Phasen
entstand (8. 166ff.); die Motivierung rechnet er zu den Erweiterungen. Einen ganz anderen
Standpunkt nimmt van Houten ein (S. 13, 52ff, 62, 167, 175). Der Akzent fillt zweifellos
auf das ‘fremd sein’ des gér, auf die Tatsache, daB er jemand von auBerhalb (des Klans,
Gebietes usw.) ist. Trotzdem deutet der Term auch auf ethnische ‘Fremdheit’.




EXODUS 22,20-26 237

Gefahr, das Opfer der gesellschaftlichen Oberschicht zu werden. Mit dem
Fremdling (z.B. Lev. 19,10) und der Witwe und der Waise (z.B. Jes.
10,2) gehort er zu den Menschen, die hiufig rechtlos sind und zum
Objekt sozialer Unterdriickung werden (Jes. 3,14f; 11,4; Am. 4,1; 5,12;
Ps. 35,10). Im Bundesbuch werden neben ‘ani (22,24) noch zwei andere
Begriffe fiir den sozial schwachen Israeliten verwandt: 'eebjén, ‘arm’,
‘bediirftig’ (23,6.11), und dal, ‘arm’ (23,3).”® Mit ré‘a, der Mitbiirger (s.
dazu 6.4.4.1), ist in 22,25 offensichtlich der arme Mitbiirger gemeint.
Besondere Aufmerksamkeit werden wir der Witwe und Waise widmen.

7.2.4.7 Witwe und Waise

7.2.4.7.1 Literatur: EJ, XII, Sp. 1478f. (Waise); XVI, Sp. 487ff. (Witwe);
LA, V1, Sp. 1142f. (Waise), 1279ff. (Witwe); THAT, 1, Sp. 169ff;
ThWAT, 1, Sp. 308ff. (Witwe); III, Sp. 1075ff. (Waise); ThHWNT, V, S.
486ff. (opdavoc); IX, S. 428ff. (yMpwn); B. Bowman Thurston, The
Widows. A Women's Ministry in the Early Church, Minneapolis 1989; L.
Epsztein, La justice sociale dans le Proche - Orient Ancien et le peuple
de la Bible, Paris 1983, S. 20ff., 185ff. u.a.; C.F. Fensham, “Widow,
Orphan, and the Poor in Ancient Near Eastern Legal and Wisdom Litera-
ture”, JNES 21 (1962), S. 129-139; D.E. Gowan, “Wealth and Poverty in
the Old Testament. The Case of the Widow, the Orphan, and the Sojour-
ner”, Interp 41 (1987), S. 341-353; P. Hiebert, “*Whence Shall Help
Come to Me?’ The Biblical Widow”, in: P.L. Day (Hg.), Gender and
Difference in Ancient Israel, Minneapolis 1989, S. 125-141; T. Krapf,
“Traditionsgeschichtliches zum deuteronomischen Fremdling-Waise-
Witwe-Gebot”, V'T 34 (1984), S. 87-91; M.T. Roth, “The Neo-Babylonian
Widow”, JCS 43-45 (1991-93), S. 1-26; F. Scott Spencer, “Neglected
Widows in Acts 6:1-77, CBQ 56 (1994), S. 715-733; K. van der Toorn,
“Torn Between Vice and Virtue. Stereotypes of the Widow in Israel and
Mesopotamia”, in: R. Kloppenborg & W.J. Hanegraaff (Hg.), Female
Stereotypes in Religious Traditions, Leiden usw. 1995, S. 1-13; 1. Weiler,
“Zum Schicksal der Witwen und Waisen bei den Vélkern der alten Welt”,
Saec 31 (1980), S. 157-193; H.-J. Zobel, “Das Recht der Witwen und
Waisen”, in: Gottes Recht als Lebensraum (FS H.J. Boecker), Neukir-
chen-Vluyn 1993, S. 33-38.

38, THAT, 1, Sp. 21, 23ff; 11, Sp. 344, 346f; ThWAT, 1, Sp. 28ft; 11, Sp. 221ff. dal
bezeichnet den kleinen Mann, den Bauern, der zwar nicht zum besitzlosen Proletariat gehort,
aber lediglich tiber wenig Besitz verfiigt (vgl. Am. 5,11). Zur Position des Armen in Israel
s. ferner Criisemann*, S. 217ff; C. van Leeuwen, Le développement du sens social en
Israél, Assen 1954,




238 KAPITEL VII

1.2.4.7.2 ‘almand !/ Plur. ‘almanét (55x; s. THAT, 1, Sp. 169ff,;
ThWAT, 1, Sp. 308ff), ‘Witwe’, findet sich hiufig (ca. 35x AT) in
Kombination mit jatém / Plur. jtémim (42x AT; s. ThWAT, III,
Sp. 1075ff)) , ‘Waise’. Manchmal wird ‘Witwe’ zuerst genannt (22,21.23;
Jes. 10,2; Sach.'7,10; Mal. 3,5;" Ps. 94,6; Hi. 22.9;::31,16.21)," ofter
‘Waise’ (Dtn. 10,18; 14,29 usw. 7x; Jes. 1,17.23; 9,16; Jer. 7,6 usw.; vgl.
Krafovec*, S. 79, 111). In Auflistungen werden ‘Witwe’ und ‘Waise’
neben ‘ani, dal, 'ebjon, ger (s.0.) und dhnlichen Begriffen genannt. jaiém
findet sich auch neben oder in Parallele zu einem oder mehreren Begrif-
fen fir ‘Arme’ oder ‘Unterdriickte’, ohne daf die ‘Witwe’ explizit
genannt wird (Jer. 5,28; Ps. 10,18; 82,3.4; Hi. 24,4.9). In diesen Fillen ist
die Witwe ohne Zweifel in den allgemeinen Begriffen inbegriffen. Vieles,
was liber den ‘gni usw. gesagt wird, gilt mutatis mutandis auch fiir die
Witwe und Waise.”® Aus der Verwendung der Begriffe ‘Witwe’ und
‘Waise’ ist ersichtlich, da diese keine neutrale Bezeichnungen sind (vgl.
L. Kohler, Z4W 40 [1922], S. 34), sondern eine negative Konnotation
besitzen: obwohl sie freie Biirger sind, gehéren sie zu den Bediirftigen
oder den gesellschaftlich Schwicheren.

Dall ‘Witwe’ und ‘Waise’ zusammen genannt werden, ist nicht be-
fremdlich. Sie gehdren zueinander. Denn mit jatém ist nimlich nicht die
Vollwaise gemeint,”’ sondern das vaterlose Kind (so in jedem Fall in
22,23;" Ps. 109,9; Hi. 24,9;: Thr. 5,3 und :s. auch I Reg. 7,14: 11,26;
17,17ff.; zum Vollwaisen s. Est. 2,7), und zwar offensichtlich ménnlichen
Geschlechts (jatém ist maskulin, vgl. KoSynt § 2471).

7.2.4.7.3 Die Witwenschaft ist ein beklagenswertes Schicksal (Ruth
1,20f.; vgl. Jes. 47,8f; 54,4; Jer. 51,5; Thr. 1,1; 5,3 und s. auch Ps.
78,64; Hi. 27,15; Apk. 18,17).*® Thre Kleidung brachte ihre gesellschaft-
liche Position zum Ausdruck.”” Wenn im Fall einer jungen Witwe die
Riickkehr zum Haus des Vaters (Gen. 38,11; Lev. 22,13; vgl. Ez. 44,22
und s. auch Ruth 1,8.11) oder eine (Levirats-)Heirat® nicht mdglich war
oder wenn — im Fall einer dlteren Witwe — kein Sohn vorhanden ist
(vgl. 11 Sam. 14,5; I Reg. 17,9.10; Ruth 1,11ff; Lk. 7,12), sieht ihre
Zukunft dister aus, weil die Chance auf Versorgung (im Alter) sehr
gering ist (vgl. Ruth 4,17: Obed = ‘Versorger’; s. auch 4,15).

2 Zur Armut als Schreckgespenst s. H. Bruppacher, Die Beurteilung der Armut im Alten
Testament, Gotha/Stuttgart 1924,

*7 Anders, aber ohne stichhaltige Argumentation, J. Renkema, FT 45 (1995), S. 119-122.

* Ubrigens ist nichts iiber Selbstmord der Frau oder Witwenverbrennung aus dem Alten
Orient bekannt; vgl. HDWA, IX, Sp. 668ff.

? Gen. 38,14.19; Jdt. 8,5; 10.3; vgl. II Sam. 142; s. 4uS, V, S. 305, 307f.

* Vgl. Gen. 38,6ff; Dtm. 25,5ff.; Ruth 3,9; 4,1ff. und s. D.A. Leggett, The Levirate and
Goel Institutions in the Old Testament, Cherry Hill (NJ) 1974.




EXODUS 22,20-26 239

Auch die Waise ist in einer beklagenswerten Situation (vgl. Joh. 14,18).
Mit dem Verlust des pater familias und dessen Autoritit waren Frau und
Kinder schutzlos preisgegeben. Sie brauchen nicht unbedingt mittellos
gewesen zu sein — Abigail (I Sam. 25) war eine reiche Frau, und es
besteht kein Grund, mit Pedersen, I-II, S. 45, ‘Waise’ auf den Sohn eines
Armen oder einer Hetidre zu beschrinken —, aber sie waren wehrlos und
daher ein leichte Beute fiir habstichtige, skrupellose Familienmitglieder
(vgl. II Sam. 14,7) und Volksgenossen. Hier ist an Besitzaneignung zu
denken (Hi. 24,3; Prov. 23,10; vgl. Prov. 15,25) oder an Zwang zur
Schuldsklaverei (vgl. Hi. 6,27; 24,9 und s. 1l Reg. 4,1ff.; vgl. 4.3.2.2, 4).
Wie angenommen werden darf, war es nicht ungewdhnlich, da beim Tod
des Vaters zwischen den Sohnen — sicher wenn sie von verschiedenen
Miittern abstammten — Erbstreitigkeiten ausbrachen.’' Bereits zu Leb-
zeiten des pater familias konnten sich die Gemliter dariiber erhitzen
(Gen. 21,10).

Das AT beinhaltet keine Regel iiber die Position der Witwe im Hinblick
auf den Besitz des pater familias. Dies bedeutet nicht, dal} es keine gab.
In Israels Umwelt sind sie erwdhnt (s. z.B. CH §§ 150, 170, 171, 177 und
Weiler, S. 150). Es ist daher sehr gut moglich, dal Witwen zwar kein
Recht auf das Erbteil hatten, aber, solange der Sohn oder die Sthne
unmiindig waren, das Recht hatten, den Familienbesitz zu verwalten. In
Hi. 24,3; Prov. 15,25 ist vorausgesetzt, da} die Witwe iiber Besitztiimer
verfiigt (vgl. auch I Reg. 17,17ff). Wenn der Sohn oder die Sohne
erwachsen wurden, oblag ihnen die Versorgungspflicht fiir die Mutter.
Die Einhaltung dieser Regel lieB in der Praxis wahrscheinlich sehr zu
wiinschen tibrig. Und wenn der verstorbene Vater mehrere Frauen hatte,
so war die Position der Witwe und ihrer Kinder sicher ungewil.

Aus der Tatsache, dal die Problematik der Witwe und Waise ver-
schiedenenorts im AT aufgegriffen wird, 148t sich ableiten, daf die
Existenz von Witwen und Waisen in der polygamen Gesellschaft des alten
Israels, insbesondere in Kriegszeiten, wenn deren Anzahl sprunghaft
anstieg (vgl. 22,23; Jer. 15,8; 18,21), eine soziale Problematik groBen
Umfangs darstellte. Aus dem AT ist ebenfalls ersichtlich, da3 man das
Schicksal der Witwen und Waisen wahrgenommen hat. Es ist durchdrun-
gen vom Wissen, daB deren Leid ein Symptom der gesellschaftlichen
Zerriittung ist und daf} dies nicht in eine stabile und harmonische Gemein-
schaft gehort. Es ist dem Willen von JHWH zuwider.,

7.2.4.7.4 JHWH erachtet es als seine Aufgabe, fiir die Witwen und
Waisen einzutreten (Dtn. 10,18; Ps. 68,6; 146,9; Prov. 15,25; 23,11, vgl.

M Vgl. Jde. 11,2 und s. Lk. 12,13; zum Erbrecht s. Pedersen*, I-II, S. 89ff,; de Vaux*, I,
S. 104ft.




240 KAPITEL VII

auch Jes. 9,16 und s. Sir. 35,17f,; vgl. auch Gen. 16,7ff.; 21,17ff.).
Mittels Vorschriften fordert JHWH deren gerechte (22,21) und humane
Behandlung (Dtn. 14,29; 16,17; 24,20f.; 26,13; vgl. auch II Makk. 8,28
und s. Act. 6,1; 9,39.41; I Tim. 5,3ff)) und gibt ihnen einen vollwertigen
Platz im Gottesdienst (Dtn. 16,11.14). Er wird die Frau und Séhne des
Mannes, der keinen Respekt JHWHs Vorschrift gegeniiber beweist, das
Schicksal einer Witwe und Waise erleben lassen (Talio) (22,23; vgl. auch
Ps. 109,9.12; Dtn. 27,19). Durch den Mund der Propheten kritisiert
JHWH das Verhalten der Aristokraten und Autoritdten in bezug auf die
Witwen und Waisen (Jes. 1,23; 10,2; Ez. 22,7, Mal. 3,5; vgl. auch
Ps. 94,6 und s. Mt. 23,14 par.; Lk. 18,3.5) und fordert eine gerechte und
humane Behandlung (Jes. 1,17; Jer. 7,6; 22,3; Sach. 7,10).

In der Weisheitsliteratur wird die Respektlosigkeit und das inhumane
Verhalten gegeniiber Witwen und Waisen als gesellschaftlich ungebiihrlich
und ethisch inakzeptabel dargestellt (Hi. 6,27; 22,9; 24,3.9.21). Vom
wahren Notablen wird erwartet, daB er fiir die Belange der Witwen und
Waisen eintritt und sie beschiitzt (Hi. 29,12f.; 31,16.21; vgl. Prov. 14,31;
19,17; 22,9.22 und s. Jak. 1,27).

Witwen und Waisen wissen sich von JHWH abhingig (22,22). Sie
gehdren zu den Frommen (vgl. I Reg. 17,9f; Idt. 8,31; Lk. 2,36ff;
Mk. 12,42f; Tob. 1,8). Witwen widmen sich manchmal ganz und gar
seinem Dienst (vgl. auch I Tim. 5,3ff.) und werden daher als solche
betrachtet, die eine besondere Beziehung zu JHWH haben.’> Der Dienst
fir JHWH gab ihrem Leben Erfiilllung. Aufgrund ihrer Beziehung zu
JHWH genossen sie vielleicht besondere Sorge und Aufmerksamkeit (vgl.
Act. 6,1; 9,39).

Wie aus Obengesagtem deutlich wird, ist die Sozialethik in bezug auf
die Witwen und Waisen im AT religioser Art. Diese Moral griindet auf
besonderer Offenbarung (22,21-23 usw.) und auf allgemeiner Offenbarung
(Weisheitsliteratur; vgl. Prov. 1,7; 9,10; 15,33). Die Ethik trigt einen
idealistischen und utopischen Charakter. Ein Ideal wird verteidigt, dessen
Realisierung in der Praxis viel zu wiinschen iibrig lieB, da es nicht iiber
Sanktionen erzwungen werden konnte.**

7.2.4.7.5 Die Position der Witwen und Waisen im alten Israel unter-
schied sich nicht von der im Alten Orient oder in der Antike im allgemei-
nen (s. Weiler). Die Aussagen dariiber sind in der Literatur des Alten
Orients von gleicher Art wie im AT (s. Fensham). Sie kénnen mit

* vgl. Jdt. 8,31 (Fursprache); Lk. 2,36 (Prophetin); andere Hinweise sprechen von der
Fahigkeit der Waisen zur Fiirbitte und der Beherrschung der Zauberkunst; s. HDWA, IX,
Sp. 54.

* Vgl. HA. Brongers, “Rijkdom en armoede in Isra&l”, NedThT 29 (1975), S. 20-35.




EXODUS 22,20-26 241

gottlichem Schutz rechnen.** Die Sorge um die Witwen und Waisen ist
Thema der Konigsideologie.*® Falls ein Konig das Schicksal einer Witwe
oder Waise vernachldssigt, ist dies ein Zeichen von Schwiche und
Unfihigkeit® In Weisheitstexten werden Konige und Autorititen auf
ihre Pflicht den Witwen und Waisen gegeniiber angesprochen.”’

7.3 SORGE FUR JHWH (22,27-30)
7.3.1 Literatur zu 22,28b-29

DBS, 11, Sp. 482ff.; Brin*, S. 165-281; J. Day, Molech. A God of Human
Sacrifice in the Old Testament, Cambridge usw. 1989; F.J. Délger,
“Menschenopfer und rituelle Kindertdtung im heidnischen Zauber”, AuC 4
(1934), S. 211ff.; K. Dronkert, De Molochdienst in het OT, Leiden 1953;
Fishbane*, S. 181ff.; A. Gianto, “Some Notes on the Mulk Inscription
from Nebi Yunis (RES 367)”, Bib 68 (1987), S. 397-401; G.B. Gray,
Sacrifice in the Old Testament, Oxford 1925, S. 33ff., 86ff; AR.W.
Green, The Role of Human Sacrifice in the Ancient Near East, Montana
1975; G.C. Heider, The Cult of Molek. A Reassessment, Sheffield 1985
(cf. D. Edelman, J4OS 107 [1987], S. 727-731; J. Lust, EThL 63 [1987],
363-366); J. Henninger, Les fétes de printemps chez les Sémites et la
pdque israélite, Paris 1975, S. 158ff., 179ff.; O. Kaiser, “Den Erstgebore-
nen deiner S6hne sollst du mir geben”, in: Denkender Glaube (FS C.H.
Ratschow), Berlin/New York 1976, S. 24-48; J.D. Levenson, The Death
and Resurrection of the Beloved Son. The Transformation of Child
Sacrifice in Judaism and Christianity, New Haven/London 1993; E.
Lipinski, “Syro-Fenicische wortels van de Karthaagse religie”, Phoe 28.2
(1982), S. 51-84; F. Rashid, “Uber die Totung weiblicher Neugeborener
zum Zwecke der Verminderung der Geburtenzahl in der ‘Samarra-Tell

™ Siehe zB. den Amon-Hymnus (RTAT, S. 67) und den Schamasch-Hymnus (RTAT,
S22

* Siehe z.B. den Prolog des Gesetzbuches von Umammu, 162-168 (ANET, S. 524a;
TUAT, 1, S. 19); den Epilog des Gesetzbuches von Hammurapi, XLVII, 59ff. (ANET,
S. 178a; TUAT, 1, S.76); das Aghat-Epos, KTU 1.17.V,8 (iiber Konig Danil) (ANET,
S. 150a; ARTU, S. 233); vgl. Ps. 82,3.4 (an den Schutzpatron und den ihn reprisentierenden
Fiirsten gerichtet); Witwen und Waisen werden nicht explizit in den israelitischen Konig-
stexten genannt (vgl. jedoch Ps. 72,2.4.12-14; Prov. 29,14).

% Siehe das Kirtu[nach Loretz: Keret]-Epos, KTU 1.16.V1,45ff. (ANET, S. 149a; RTAT,
S. 242; ARTU, S. 222).

" Siehe die Klage des redsamen Bauern, B1.1.62 (ANET, S. 408b); die Lehre von Konig
Merikare, 46f. (ANET, S.415b; RTAT, S.71); die Lehre von Konig Amenemhat, I, 5f.
(ANET, S. 418b); die Weisheit von Amenemope, VII, 15 (ANET, S. 422b).




242 KAPITEL VII

Halaf* Zeit”, in: B. Alster (Hg.), Death in Mesopotamia, Copenhagen
1980, S. 255-258;; F. Schwenn, Die Menschenopfer bei den Griechen und
Rémern, Gieflen 1915; J.B. Segal, The Hebrew Passover From the
Earliest Times to A.D. 70, New York/Toronto 1963, S. 165, 181ff. J.A.
Soggin, “Child Sacrifice and the Cult of the Dead in the OT”, in: ders.,
Old Testament and Oriental Studies, Rome 1975, S. 84-87; R. de Vaux,
Studies in Old Testament Sacrifice, Cardiff 1964, S. 52ff.; M. Weinfeld,
“The Worship of Molech and of the Queen of Heaven”, UF 4 (1972), S.
133-154; W. Zimmerli, “Erstgeborene und Leviten,” Ges. Aufsdtze, 11,
Miinchen 1974, S. 235-246. Zur Einhaltung der Vorschriften im Spétju-
dentum (ohne Tempel und Altar) s. zB. EJ, VI, Sp. 1308f,; JE, V, S.
396f.

7.3.2 Ubersetzung

22,27 ‘Gott sollst du nicht verachten und einen Leiter unter deinem Volk
sollst du nicht schmdhlich behandeln.

28 Das Allerbeste deiner Ernte darfst du nicht zuriickhalten. Den
Erstgeborenen deiner Séhne sollst du mir abtreten.

29 In gleicher Weise sollst du mit deinem Rind und deinem Kleinvieh
handeln. Sieben Tage darf es (das erstgeborene Junge) bei seiner Mutter
bleiben; am achten Tag sollst du es mir abtreten.

30 Ja, als mir hingegebene Menschen miif3it ihr euch verhalten. Darum
diirft ihr das Fleisch eines in der Steppe gerissenen Tieres nicht essen.
Vor die Hunde sollt ihr es werfen’.

7.3.3 Exegetische Anmerkungen

22,27 In TPsJ und TNf beginnt 22,27 mit der Anrede: ‘mein Volk, Kinder
Israels’. So wird 22,27 als Beginn eines neuen Unterteils markiert (vgl. z.B.
22,17). ™“lohim, in indirekt gesprochenen Worten JHWHs an Israel (20,22; 21,1);
vgl. z.B. 23,18f,; 34,19.23 und s. z.B. 9,3-5; 11,7; 16,29; 19,11.22.24 (JHWH in
Worten JHWHS). g/l pi. (s. 21,17), hier parallel gebraucht mit 'rr qal (s. THAT, 1,
Sp. 2351f.; ThWAT, 1, Sp. 4371f); beide Begriffe deuten autoritdtsuntergrabende
Aktivitdten an; oft {ibersetzt man hier mit ‘verfluchen” bzw. ‘verwiinschen’, aber
wahrscheinlich wird im allgemeineren Sinn gegen ein bestimmtes negatives
Verhalten gewarnt. In positivem Sinn wird in 22,27a gefordert, Gott zu ehren (kbd
pi., s. 5.2.1.4.2). An anderer Stelle steht kbd pi. mit Gott als Objekt gegeniiber
bzh, ‘verachten’ (I Sam. 2,30), und Arp, ‘schmihen’ (Prov. 14,31). Gott verachten
und schmihen bedeutet, vor ihm keinen Respekt zu haben und sich an Praktiken
schuldig zu machen, die ihm nicht wohlgefillig sind und seine Autoritit beein-
trichtigen. Eine solche Konnotation hat offensichtlich auch g// als Kontrastbegriff
zu kbd. 'rr ist das Gegenteil von brk pi. (Gen. 9,25f,; 12,3 u.a.; s. Ex. 20,24). In
positivem Sinn wird in 22,27b gefordert, den Leiter ‘zu segnen’, d.h. ihn in Ehren




EXODUS 22,27-30 243

zu halten, ihm gegeniiber loyal sein (vgl. Paul*, S. 44{f.).

In der LXX findet sich die Ubersetzung o0 xaxoAoyroeig (V. 27a) und od
kax@g épeig (V. 27b; vgl. Vulg.: non maledices). Der Vers wurde als Warnung
vor Listerung verstanden. Siehe daneben Aq.: o0 katepdor, ‘du sollst nicht
verfluchen’ (V. 27a); Symm.: obk &tipéoeig, ‘du sollst nicht respektlos behan-
deln’ (V. 27a; vgl. Vulg.: detrahes); m.E. ist die Wiedergabe von Symm. korrekt.

nasi' (s. THAT, 11, Sp. 110, 115; ThWAT, V, Sp. 647ff.) wird gewdhlich von
ns ' abgeleitet und verstanden als ‘jemand, der erhaben ist” oder ‘jemand, der sich
(iiber andere) erhebt’; in erster Linie Bezeichnung eines Stammeshauptes, eines
Scheichs, desjenigen, der iber einen Stamm, einen Klan, eventuell Grundbesitz
Autoritit ausiibt (vgl. z.B. Gen. 17,20; 23,6; 25,16; 34,2; Ex. 16,22; 34,31, 35,27,
Num. 25,18; Jos. 13,21; 16,22); welcher Funktiondr in 22,27 mit nasi’ gemeint
ist, ein Stammeshaupt oder der Kénig (vgl. I Reg. 11,34), ist schwierig festzustel-
len; die Interpretation ist mitunter davon abhéngig, wie der Vers datiert wird (vgl.
Schwienhorst-Schonberger*, S. 361ff.). ‘amm‘ka (s. 21,8; 22,24), TNf: ‘euer
Volk’. Eine Beschreibung der Strafe fehlt; die Steinigung wird in
Lev. 24,14.16.23 gefordert; vgl. I Reg. 21,10.13 und s. auch I Reg. 2,8f.

S. 61). Gewdhnlich interpretiert man 22,28a im Licht von 22.28b. Die alten
Ubersetzer haben dies bereits getan. In der LXX sind die betreffenden Worte
iibersetzt mit &napyic dAwvog kel Anvod oov, ‘die Erstlinge deiner Tenne und
deiner Kelter’ (vgl. LXX Dtn. 16,13 und Num. 18,27); in TPs] mit bkwrj pjrk
whbkwrj hmr n‘wwk, ‘die Erstlinge deiner Frichte und die Erstlinge vom Wein
deiner Kelter’; die Interpretation ‘Erstlinge’ findet sich auch in TO, Pesch. und s.
Mek., III, 153 (vgl. Prijs*, S. 13). In TNf entschied man sich fiir die Ubersetzung
m ‘Srtkwn wdm ‘kwn, ‘euren Zehnten und euer dema’; Vulg.: decimas tuas et
primitias, ‘deinen Zehnten und deine Erstlinge’.

Besonders der Term deema* ist problematisch. In der rabbinischen Auslegung
wurde er als Begriff flir t“rimd, ‘Hebe’ (s. 20,25 und Houtman*, Exodus, 111, S.
331f.), verstanden;* s. auch Raschi. Strack hat darauf hingewiesen, dal dem
Samaritanischen und dem Mischnahebrdischen zufolge dema’ mit helceb, ‘das
Beste’, gleichgestellt werden kann und daB in der Mischna ein Verb dm*, ‘etwas
zur #“rimd machen’, begegnet. Strack iibersetzt dim “ka mit ‘deine Hebe’. Dem
von der LXX gesetzten Trend sind viele moderne Ubersetzungen gefolgt; daneben
fand auch die Ansicht Anklang, daB m‘lé’'d und dema’ auf Wein bzw. Ol zu
beziehen seien (bereits Ibn Esra und s. Heinisch, Noth, Fensham).*® Cazelles*,

* Der Begriff wird in der LXX mit &¢aipepe iibersetzt, aber auch mit &ropyf Sing.
(z.B. 25,3) und Plur. (z.B. 25.2; 35,5; 36,6), ‘Erstling(e)’ (vgl. Vulg. primitiae [252; 35,5;
36,6] und primitiva et initia [29,28]), offensichtlich im Sinne von ‘das Beste’, ‘das
Auserlesene’.

¥ mle’d wird interpretiert als ein Derivat von ml’ (s. THAT, 1, Sp. 897ff.; ThWAT, 1V,
Sp. 876ff), ‘fullen’, ‘voll sein’ (pi. in 23,26), mit der Bedeutung ‘Fille’, ‘das volle
Aufkommen’ (vgl. Num. 18,27, Dtn. 22,9); deema’, ein hapax legomenon, wird als Derivat
von dm’, ‘weinen’, betrachtet und als ‘Tranen’ verstanden; gemeint sei der Saft, der durch




244 KAPITEL VII

S. 82, bezieht die Begriffe auf die frischen Trauben bzw. den jungen Wein (zur
Jjudischen Auslegung s. Jacob). Merkwiirdig ist die Auslegung von Ehrlich: ‘deine
Fillle oder dein Tropflein, das heisst, wie viel es immer ist, eine Menge oder ein
Winziges’; zu wenig fundiert ist die Ubersetzung von Fox: ‘Your full fruit of
your trickling-grapes’.

Im Licht von 22,28b.29 ist wahrscheinlich, daB 22,282 vom Ertrag des Kultur-
landes handelt und zwar insbesondere vom ersten, dem besten Teil davon.
Vielleicht mul m‘le’arka wdim“ka als Hendiadys verstanden werden: ‘das
allerbeste deiner Ernte’. Wie grol der JIWH gehorige Teil ist, sagt der Text nicht
(zu den Erstlingen s. ferner 8.4.3,4).

‘hr, ‘zuriickhalten” (s. 21,10), wird oft im AnschluBb an LXX (o0
kebuoteptioerg) und Vulg. (non tardabis) verstanden als ‘zdgern’, ‘sdumen’;
gemeint ist wohl ein Aufschieben, das zu einem Aufheben wird: ‘fiir sich selbst
behalten’; es steht JHWH zu und muB ihm gegeben werden; vorausgesetzt ist
offensichtlich, daB JHWHSs Anteil ihm im Heiligtum dargebracht wird (vgl. TPsJ
und s. 23,15-17); Raschi faBt /6’ ¢*'ahér als eine Vorschrift auf, die Reihenfolge
der verschiedenen Opfergaben in acht zu nehmen (vgl. auch TPsJ und Mek., III,
153). Cazelles*, S. 82f., interpretiert /6’ £ 'ahér als ‘den fremden Géttern sollst du
nicht opfern’. bkér (s. THAT, 11, Sp. 709; ThWAT, 1, Sp. 643ff.), *Erstgeborener’,
fir das erste Kind von Menschen und auch von Tieren (z.B. 11,5; 12,29; 13,2.15);
als Erstgeborener des Menschen kann der Begriff sowohl den Erstgeborenen des
Vaters als auch der Mutter bezeichnen (z.B. 11,5). In Israel galt offensichtlich der
Erstgeborene des Vaters als Erstgeborener der Familie (Gen. 49,3; Dtn. 21,17).
Der erstgeborene Sohn nahm eine bevorzugte Position ein. Er war vorherbestimmt
dem Vater als Haupt des Klans nachzufolgen. 4%ér kann kollektiv gebraucht
werden; das ist auch hier der Fall, vgl. LXX: Plur; vgl. TPsJ, TNf; in TNf
werden die Erstgeborenen explizit als ‘minnlich® qualifiziert. ‘von deinen
Sohnen’, s. 21,4. ntn, ‘geben’ (s. 21,4), hier im Sinne von ‘abtreten’; TO, TPsJ:
‘absondern (prs§) fiir mich (gdmjj)’; so auch am SchluB von 22,29 die Uberset-
zung ist expliziter und weniger anthropomorph; vgl. auch TNf: ‘meinem Namen
weihen’ (22,28) und “fiir meinen Namen absondern’ (22,29). Das Abtreten an
JHWH beinhaltet das Abtreten an das Heiligtum und die dort titigen Kultusbe-
ambten.

kén-ta*“seeh (auch 20,23), s. 20,23 und M.J. Mulder, “Die Partikel 12 im Alten
Testament”, OTS 21 (1981), S. 201-227. ‘Rind’ (s. 21,28), gemeint ist das
erstgeborene Junge des Rindes (und des Kleinvichs); so explizit TPsJ (vgl. Mek.,
I, 154). F'so'neeka (s. 21,37), Sam.Pent.: #il’sé 'neka; vgl. u.a. LXX: + kel 16
uno(iy1év oov, ‘und deines Esels’ (vgl. 34,19.20 und s. auch 22,8). ‘sieben Tage
... am achten Tag’, ‘sieben’, womit Fiille und Vollkommenheit symbolisiert wird,
wird hdufig in Verbindung mit dem Kultus und kultischen Handlungen gebraucht
(Gen. 17,12; 21,4; 12,15.19; 13,6f; 23,15; 34,18; 29,30; Lev. 12,2ff; 13,4ff.26f,
31f.; 22,27 usw.); ‘achte’ folgt auf die abgerundete, sakrale Periode, nach deren
Vollendung kann eine neue Titigkeit stattfinden (z.B. Lev. 9,1; 12,3; 14,10.23;

das Pressen von Trauben und (oder?) Oliven gewonnen wird.




EXODUS 22,27-30 245

15,14 usw.; vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 66, 68). ‘im-'immdé (‘Mutter’ [s.
5.2.1.4.2], hier und in 23,19 fir das Muttertier), LXX: 0no tfjv pntépe, ‘unter
der Mutter’ (vgl. Lev. 22,27), nimlich um zu sdugen (so explizit TPsJ; vgl. Mek.,
I, 155). bajjém (Joiion § 176h), Sam.Pent.: #bajiom; vgl. va. LXX. fitt'nd, s.
Ges-K § 60d.

22,30 w*'anfé-godes, TNf: w'm qdjijn (vgl. Dtn. 14,21 und s. 19.6). TPs]
beinhaltet eine Explikation: es geht um Menschen, die reine Nahrung essen.
“nasim (auch 21,18.22), ‘Minner’, ‘Menschen’, Plur. von 'i§ (2.13), wird hier in
Gentivverbindung gebraucht mit gadees (s. THAT, 11, Sp. 598ff.; ThWAT, VI, Sp.
1179ff.; nur hier im Bundesbuch), ‘Heiligkeit’, zur Bezeichnung des Adjektivs
(vgl. Ges-K § 128p, 135n; Joilon § 129f). gd§ bezeichnet primér, daB eine
bestimmte Sache oder Person fiir die Gottheit abgesondert und ihr geweiht ist; so
sind heilige Menschen (22,30) keine ethisch vollkommenen Menschen, sondern
Menschen, die sich an bestimmte Speisevorschriften halten (vgl. Lev. 11,44f;
19,2; 20,7.26; Num. 16,3), und so ist ¢in heiliges Volk (19,6) ein Volk, das der
Gottheit véllig ergeben ist (vgl. Dtn. 7,6; 14,2.21; 26,19; 28,9). basar, ‘Fleisch’,
s. 21,28. sadeeh, ‘Steppe’, s. 22,4. frefd (s. 22,12) ist Apposition (KoSynt § 333s;
Ges-K § 131k); die Targume bieten eine nihere Umschreibung; TO, TPsl:
‘(Fleisch) abgerissen vom lebenden Tier’ (vgl. Gen. 9,4); TNf: ‘(Fleisch) abgeris-
sen von einem getoteten Tier (in der Steppe)’ (vgl. auch FTY); s. auch LXX:
kpéag Onprédwrtov, ‘Fleisch, das von wilden Tieren in Besitz genommen wurde’,
und Vulg.: carnem quae a bestiis fuerat praegustata, ‘das Fleisch, von dem zuvor
wilde Tiere gefressen haben’.

ibasar bassadeeh t‘réefd wird als problematische Redewendung betrachtet;
bassadeh fehlt in der LXX, Pesch., Vulg., TO, TPs] (nicht aber in TNf, FTY,
SamT); daher wurde behauptet, bassadeh sei eine Glosse, die durch Dittographie
entstanden sei, und der Text urspriinglich dibasar (hat)t‘refd lautete (s. z.B.
Holzinger, Baentsch, Ehrlich). Es ist allerdings mdglich, dal das Fehlen von
bassadeh in den alten Ubersetzungen auf einer bewuBten Generalisierung beruht
(vgl. auch Dtn. 14,21); man darf die Vorschrift nicht so lesen, daB ein in der
Stadt oder in einem Haus angefressenes Tier sehr wohl konsumiert werden darf
(vgl. Mek., III, 157, und s. Prijs*, S. 12).

'kl, ‘essen’, s. 21,28. keeleeb, ‘Hund’, hier kollektiv, war ein verachtetes Tier (s.
Houtman*, Exodus, I, S. 136) und wird hier in seiner Rolle als Beseitiger von
Kadavern genannt (vgl. [ Reg. 14,11; 16,4 u.a.; vgl. Ps. 22,17.21 u.a.). Anstelle
von lakkeeleb liest Sam.Pent. haslék; so hat im Sam.Pent. §/k hi. (THAT, II, Sp.
916ff.; ThWAT, VIII, Sp. 84ff), ‘werfen’, die allgemeine Bedeutung von ‘weg-
werfen’ (oder ‘wegtun’; vgl. Dtn. 14,21?). TPsJ liest als Zufiigung zu 22,30 die
Anmerkung bswirjh, ‘als Belohnung fir ihn (den Hund)’, weil er den Israeliten in
der Passa-Nacht nicht aufgeschreckt hat (11,7) (vgl. Mek., III, 159; Raschi). In
einer Ausweitung am SchluB von 22,30 in TNf und FT wird ‘der Hund’ als ‘der
Heide’, der Nichtisraelit interpretiert (vgl. Mt. 15,26 und s. Dtn. 14,21); Raschi
akzeptiert diese Auslegung; Ibn Esra verwirft sie: das Fleisch eines gerissenen
Tieres ist ungesund. MuB bei Hunden an Hirtenhunde gedacht werden (Hi. 30,1)?
Oder wird vorausgesetzt, daB das tote Tier in die Stadt mitgenommen wurde? In




246 KAPITEL VII

jedem Fall wurde es nicht den Geiern oder Schakalen iiberlassen (vgl. z.B. Dtn.
28,26; I Sam. 17,44.46). Das ‘fiir die Hunde’ impliziert, daB das Fleisch fiir den
menschlichen Verzehr vollig untauglich ist.

7.3.4 Kommentar

7.3.4.1 Im AnschluB an die Masoreten wird 22,27-30 gewdohnlich als
kleine Einheit verstanden. Der Abschnitt sei eine Art Intermezzo inmitten
von Sozialvorschriften (22,20-26; 23,1-9). Nicht die Sorge fiir den
Mitmenschen, sondern die Sorge fiir JHWH steht zentral. Das Thema
wird mittels einiger apodiktischer Vorschriften (s. 2.5) beleuchtet, die mit
Ausnahme von 22,30 in der 2.Pers. plur. formuliert sind. Der Gebrauch
der 2.Pers. plur. in 22,30 wurde als Argument verwendet, um 22,30 als
spatere Zufiigung zu identifizieren (vgl. Osumi*, S. 200ff., 210f. u.a.;
Schwienhorst-Schonberger*, S. 360ff., 368ff.). Wie dem auch sei, 22,30a
farbt die Passage und verbindet sie mit anderen Texteinheiten (vgl. 19,6;
Lev. 19,2; 20,7; 20,26; Dtn. 14,21 u.a.) und macht die verschiedenen
religiésen Vorschriften, die in 22,27-30 zusammengestellt sind, zu AuBe-
rungen einer volligen Hingabe an JHWH. Was sich nicht (22,27.28a.30b)
und was sehr wohl (22,28b.29) fiir Menschen in ihrer Gottesbeziehung
ziemt, die zur ‘Priesterschaft und heiligen Nation’ gehoren (19,6), wird
Israel exemplarisch vorgehalten: Unterminierung der Autoritit Gottes ist
vom Bdsen (22,27); als Herr des Volk und des Landes, auf welchem es
lebt, muB ihm ohne Einschrinkung der ihm gebiihrende Tribut gezollt
werden (22,28.29); als Untertanen des Heiligen sollen sie nach Leib und
Geist rein sein (22,30).

7.3.4.2 Die Interpretation von 22,27 bereitet Kopfzerbrechen.* Wir
wollen uns zundchst mit “/ohim beschiftigen. Einer alten Interpretation
zufolge ist mit “/ohim der/die ‘Richter’ gemeint (vgl. 4.2.6 und 6.4.4.2).
Diese Ansicht findet sich in den Targumen; s. TO: djjn’, ‘Richter’ (vgl.
Pesch.); TPsJ, TNf: djjnjnwn, ‘eure Richter’ (vgl. Mek., III, 151f).
22,27a und 22,27b sind als zwei mehr oder weniger synonyme Aussagen
verstanden worden: rnasi’ wird in TO iibersetzt mit r»b’, ‘Leiter’, ‘Herr-
scher’ (vgl. TNf; Pesch.), in TPsJ mit ‘die Herrscher’ (rbnjn), die als
Leiter (unter deinem Volk) angewiesen sind’. Diese Interpretation fand
Eingang in die jiidische Exegese des Mittelalters (Raschi bezieht “/ohim
sowohl auf Gott als auch auf den Richter; vgl. Mek., III, 151). Nachmani-

“ Zu frithen Interpretation s. P.W. van der Horst, “‘Gij zult van de goden geen kwaad
spreken’. De Septuaginta-vertaling van Exodus 22,27(28), haar achtergrond en invloed”,
NedThT 46 (1992), S. 192-198. Vgl. auch M.J. Bernstein, “‘n55p m15n '3 0'n58” (Deut.
21,23). A Study in Early Jewish Exegesis”, JOR 74 (1983-84), S. 21-45.




EXODUS 22,27-30 247

des z.B. versteht 22,27a wie folgt: wenn der Richter dich in einem Prozef3
fiir schuldig hilt, darfst du ihm nicht fluchen. Von christlichen Auslegern
wurde der Vers auf kirchliche und weltliche Wiirdentriger bezogen; s.
z.B. Calmet und bereits Theodoret, Quaest. in Ex., LI, und ferner z.B.
KJV (‘the gods’), NV (‘de goden’); Luther (‘Gotter’).

Die Auffassung, daB mit “/ohim Menschen gemeint sind, findet unter
modernen Exegeten wenig Anhdnger, wird aber nicht ganz aufgegeben.
Buber & Rosenzweig iibersetzen mit ‘Gottrichter’; Cazelles*, S. 8If.,
behauptet, daB3 der nasi’ auf einer Ebene mit den sarim von 18,21f. stehe,
die mit der Rechtspflege betraut sind, und glaubt, daB mit *“/ohim un-
gefihr das gleiche gemeint sei wie mit nasi’. Dillman versteht “/6him als
‘Gott’, kommt aber mit seiner Auslegung der klassischen Interpretation
recht nahe: ‘Gott’ ist das sich im Heiligtum niedergelassene Gericht (vgl.
4.2.5; 6.4.4.2); wer das Gericht schmiht, der schmiht Gott. Eine dhnliche
Deutung bietet Honeycutt. Seiner Meinung nach werden in 22,27 zwar
zwei Handlungen genannt, aber in Wirklichkeit gehe es einzig um die
Verwerfung von Gottes Reprasentanten und damit natiirlich von Gott
selbst. Man beachte jedoch, dafl nasi’ naher bestimmt wird durch 4°‘am-
m‘ka; bei “lohim ist dies nicht der Fall. Dies spricht dagegen, “/ohim
und nasi’ auf eine Ebene zu stellen oder zu eng miteinander in Beziehung
zu setzen.

In der LXX ist “lohim mit Beobg (Plur.) iibersetzt (vgl. Vulg.) und
w'nasi’ b®‘ammka mit kel dpyoviag tod Awod cov, ‘die Leiter deines
Volkes’. Unklar ist, in welcher Weise diese LXX-Ubersetzung verstanden
werden mufl. Sicher ist, dal im hellenistischen Milieu ‘Gétter’ auf die
heidnischen Gétter bezogen wurde und der Text zur Begriindung der
Ansicht zitiert wurde, daB der Gesetzgeber der Juden aus Respekt vor
dem Wort ‘Gott’ verboten hatte, daB man sich spottend oder beleidigend
tiber die auslidBt, die von anderen als Gotter anerkannt werden.*' Heidni-
sche Bekdmpfer des Monotheismus fiihrten u.a. 22,27a als Beweis an, daf3
der Polytheismus in der Heiligen Schrift der Juden und Christen anzutref-
fen sei.*? 22,27b wird von Paulus in Act. 23,5 in bezug auf den Hohen-
priester zitiert, &pyovte 100 Aeod cod, ‘ein Leiter deines Volkes’ (Sing.;
vgl. LXX* und Vulg.) Josephus zufolge steht Ungehorsam dem Hohen-
priester gegeniiber auf einer Ebene mit Ungehorsam gegeniiber Gott
(Contra Apionem, 11, 194). In bezug auf Act. 23,5 ist zu erw#hnen, daf
auch in spéteren Auslegungen nasi’ sowohl auf den politischen als auch
den geistlichen Leiter bezogen wurde (z.B. von Nachmanides).

" Siehe Josephus, Ant., IV, 207; ders., Contra Apionem, 11, 237; Philo, Vita Mosis, 11,
205; ders., Quaest. in Ex., II, 5.6.
“ Siehe J. Rosenthal, JOR 38 (1947-48), S. 335.




248 KAPITEL VII

Gingig ist momentan die Interpretation von “/ghim als ‘Gott’.* Als
Vergleich fiir die Parallele “/ohim / nasi’ kann verwiesen werden auf den
Gebrauch von *“I/6him in Kombination mit melek in 1 Reg. 21,10 und
Jes. 8,21 (vgl. auch II Sam. 16,9; Hi. 2,9). “lohim deutet die gottliche
Autoritdt an, meleek/nasi’ die menschliche. Bei dieser Interpretation
bezieht sich 22,27 auf die Unterminierung jeglicher Form von geistlicher
und politischer Autoritét. In positivem Sinn wird Gott und der biirgerli-
chen Autoritit Respekt gegeniiber gefordert (vgl. Prov. 24,21; I Petr.
2,17) und gesellschaftliche Stabilitit angestrebt.** Wo Gott verachtet
wird und/oder Leiter schmihlich behandelt werden, flackert das Feuer der
Revolution auf (vgl. Jdc. 9,26ff.; I Reg. 12,12ff.25ff.; Il Reg. 9.,4ff;
10,18ff.; vgl. Schwienhorst-Schonberger*, S. 364ff.).

Ist es relevant, daB3 in 22,27a “/ohim anstelle von jAwh gebraucht wird?
In diesem Zusammenhang sei emeut die Meinung von B.D. Eerdmans ins
Spiel gebracht (s. 6.4.4.4). Er fiihrt auch 22,27 als Beweis fiir seine These
an, dal zwischen */ohim, den niederen gottlichen Wesen, und JHWH
differenziert werde miisse. Als Beleg verweist er auf Lev. 24,15.16: die
Lasterung des personlichen Gottes ( “/ohdw, ‘sein Gott’) sei eine Privatan-
gelegenheit, die vom personlichen Gott mit Krankheit u.4. bestraft werde;
die Lasterung JHWHs sei eine offentliche Angelegenheit, die mit Exekuti-
on bestraft werde.* Die Interpretation von Lev. 24,15f. ist umstritten. Es
ist sehr gut moglich, dal sich “/ohdw auf die Gottheit(en) des Nicht-
Israeliten bezieht.** Wie dem auch sei, vielleicht muB man auch (vgl.
22,6; 22,7f) in bezug auf 2227 zwischen 22,27 als Rudiment einer
archaischen Religion (“/ohim bezeichnet gottliche Wesen) und 22,27 als
Element der JHWH-Offenbarung am Sinai (“/ohim = Gott = JHWH)
einen Unterschied machen. Eine alte Vorschrift hat in einem jahwistischen
Kontext einen neuen Inhalt bekommen. Der fragmentarische Charakter
des Textes verpflichtet zur Behutsamkeit bei der Interpretation.

Dies alles in Betracht ziehend, entscheide ich mich fiir die Interpretation
‘Gott” und interpretiere 22,27 als eine Warnung vor jeder Form wvon
Untergrabung geistlicher und weltlicher Autoritit.

Die Vorschrift HG § 173, die vom Widerstand gegen einen richterli-
chen Ausspruch des Konigs oder eines anderen Wiirdentrigers handelt
und die u.a. von Hyatt in Zusammenhang mit 22,27 zitiert wird, kann

* Siehe z.B. Baentsch, Noth, Hyatt, Cassuto; O. Calderini, “Note su Es. 22,27”, BeOQ 22
(1980), S. 111-118.

* Vgl. die Bedeutung, die 20,12 in der Geschichte der Auslegung erfahren hat; s. 6.4.4.4.

** The Religion of Israel, Leiden 1947, S. 38, 85f.

* Vgl. Fishbane*, S. 101; s. jedoch auch J. Weingreen, FT 22 (1972), S. 118-123; J.B.
Gabel & C.B. Wheeler, FT 30 (1980), S. 227-229.




EXODUS 22,27-30 249

nicht als Parallele betrachtet werden. In bezug auf die Datierung des
Textes gibt es recht uneinheitliche Meinungen (s. Paul*, S. 44f.; Schwien-
horst-Schénberger*, S. 366f.).

7.3.4.2 Bestimmungen in bezug auf die Erstgeborenen, die JHWH
geweiht werden, finden sich auch an verschiedenen anderen Stellen im
Pentateuch (13,1-2.11-16; 34,19f; Lev. 27,26f.; Num. 3,11ff.44ff ;
8,16ff.; 18,15ff.; Dtn. 15,19ff.). Diese Passagen lauten nicht alle gleich.
Ich fiihre einige Unterschiede an: Hinsichtlich der Frage, wer JHWH
geweiht werden muf}, lautet die Antwort in 13,1f;; 22,28f.: der ménnliche
Erstgeborene vom Menschen und Tier, wihrend in 13,12f. der Freikauf
des Erstgeborenen vom Esel und Menschen vorgeschrieben wird (vgl.
Num. 3,11.44f.: Freikauf des Menschen mittels der Absonderung der
Leviten). In Dtn. 15,19-23 wird nur das Vieh als Gegenstand der Weihe
erwdhnt. Im Hinblick auf den Zeitpunkt der Weihe des Erstgeborenen
vom Vieh wird in 22,29 der achte Tag genannt. Dtn. 15,20 geht von einer
jahrlichen Weihe aus. Explizit wird nur in Dtn. 15,20 das Heiligtum als
Ort der Weihe genannt. Auch in den anderen Abschnitten wird das
Heiligtum der vorausgesetzte Ort der Weihe sein. In Ex. 22,28f wird
hinsichtlich der zeitlichen Bestimmung in 22,29 ein nahe gelegener
heiliger Ort vorausgesetzt sein (vgl. 21,13f). Nur Dtn. 1521 nennt
explizit Voraussetzungen, denen das zu weihende Tier Geniige leisten
muB. Die Unterschiede zwischen den Stellen haben ihre Ursache einerseits
in gegensitzlichen Vorstellungen in Israel hinsichtlich der geforderten
Handlungsweise in bezug auf die Erstgeborenen und andererseits in der
Neuinterpretation von Gebriduchen. Ich beschrinke mich hier auf einige
allgemeine Fragen.

Zunidchst wenden wir uns dem religiosen Hintergrund der Weihung der
Erstgeborenen zu. Die Erstgeborenen sind JHWHs Eigentum (13,2.12;
vgl. 34,19; Num. 3,13; vgl. 8,17). Warum? Im Pentateuch wird folgende
Antwort gegeben: Beim Auszug aus Agypten schlug JHWH die Erstgebo-
renen Agyptens und schonte die Erstgeborenen Israels. Darum erhebt
JHWH Anspruch auf Israels Erstgeborenen (Num. 3,13; 8,17ff; vgl.
Ex. 13,15). Nach Ex. 13 und Num. 3,8 wurzelt der Anspruch JHWHs in
der Geschichte. Diesbeziiglich werden jedoch unterschiedliche Einrichtun-
gen motiviert. In Ex. 13 die Praxis der Weihe und des Freikaufs der
Erstgeburt; in Num. 3,11ff.44ff; 8,16ff. das Absondern der Leviten von
seiten JHWHs, um ihm dienstbar zu sein (vgl. Heb. 12,23). In anderen
Passagen wird der Gebrauch nicht motiviert.

In der Regel wird angenommen, daB der Brauch der Weihe der Erst-
geborenen alt ist und die Beziehung zum Auszug aus Agypten auf
sekundirer theologischer Reflexion beruht. In bezug auf die urspriingliche
Motivierung gehen die Meinungen auseinander: Dankbarkeit der Gottheit




250 KAPITEL VII

gegeniiber’” mit dem Gedanken, daB der Erstgeborene die folgenden
Geburten weiht und diese vom Menschen in Freiheit gebraucht werden
konnen (Dillmann); alle Haustiere haben eine gewisse innere Heiligkeit;
die Erstgeborenen in verstirktem Mable; die Idee eines Geschenkes war
urspriinglich nicht vorhanden; Erstlinge werden geopfert und gegessen,
um das Band zwischen Gottheit und den Mabhlteilnehmern zu
verstirken;*® die Weihe der Erstgeborenen impliziert die Weihe der
folgenden Jungen des Muttertieres; im allgemeinen bewirkt sie die
Stirkung und Erneuerung des Lebens und der Fruchtbarkeit der Art;
darum mufB der geweihte Erstgeborene ein unversehrtes Midnnchen sein,
ein Reprédsentant der Art par excellence; durch das Mahl im Heiligtum
partizipiert auch der Mensch an der durch das Opfer bewirkten Heiligung
(Dtn. 15); der Gebrauch erhilt jedoch stets mehr den Charakter einer
priesterlichen Hebung (Num. 18) (Pedersen*, III-IV, S. 314ff.).

Es scheint glaubhaft, daB der Gebrauch urspriinglich eine AuBerung von
Dankbarkeit war (wenn man mochte: eine Tributleistung) und durch die
Weihe des Erstgeborenen als pars pro toto anerkannt wurde, dal Gott der
eigentliche Besitzer von Vieh und Land ist, da3 er Fruchtbarkeit schenkt
und ihm eigentlich alle Friichte und Tiere zustehen. In z.B. Ex. 13 ist der
Gebrauch jedoch génzlich auf die Geschichte bezogen. Die Weihe der
Erstgeborenen muB} die Geschichte der Befreiung vergegenwirtigen
(13,16). Wir verweilen etwas bei der Weihe des Erstgeborenen des
Menschen.

7.3.4.3 Der als alt betrachtete Text 22,28f. (vgl. auch 13,2) beinhaltet
die Vorschrift, die ménnlichen Erstgeborenen von Mensch und Tier
JHWH abzugeben, sagt aber nichts von der Moglichkeit, den Jungen
freizukaufen (s. dazu 13,13.15). Darf hieraus der Schlufl gezogen werden,
dal urspriinglich der erstgeborene Sohn geopfert wurde und die Praxis des
Freikaufs erst spiter entstand?® Verschiedene Ausleger sind dieser

7 Siehe J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1905°, S. 85.

“* Siehe W. Robertson Smith, Lectures on the Religion of the Semites, London 1894,
S. 463f.

* Zur Auffassung, daB der Ursprung der Uberlieferung vom Tod der Erstgeburt im
Passaritual in Agypten gesucht werden muB und deren Tod als Opfer fir JHWH interpretiert
werden muff und die Schlachtung des Erstgeborenen, auch des Menschen, urspriinglich ein
Kennzeichen des Passa war, s. Houtman*, Exodus, 11, S. 159f. Ich nenne hier als Beispiel
noch die Darlegung von Lipifiski, der den Tod von Agyptens Erstgeborenen im Kontext des
Kinderopfers in einer Krisensituation interpretiert: Um das Unheil von Israel abzuwehren
und den Auszug zu ermoglichen, mubte der Gottheit anscheinend ein massales Kinderopfer
gebracht werden. Die Uberlieferung leistet dieser Forderung mittels zweier Substitute
Geniige: Agyptens Erstgeborene werden anstelle von Israels Kindern geopfert. Uberdies
ersetze bei den Israeliten das Opfer des Passalammes den Erstgeborenen (S. 78). Fiir solche
Interpretationen bietet der Text von Exodus keinerlei Anhaltspunkte. Dort ist der Tod ein




EXODUS 22,27-30 251

Ansicht.’® Diese Meinung griindet u.a. auf Gen. 22 (das Kapitel spiegele
die Verinderung der Ansicht wider: erst wurde von JHWH das Kind
gefordert; spiter begniigt er sich mit einem Stier als Ersatz [Gen. 22,8.
13]); auf Mi. 6,7, Ez. 20,25f. und auf Texte, die im allgemeineren von
Kinderopfern sprechen (s.u.). Im AnschluB an H. Oort’ wird sogar
behauptet, daB 13,13b.15b nachexilische Zufiigungen seien und auch
Ex. 13 urspriinglich den Befehl beinhaltete, JHWH alle Erstgeburt ohne
Ausnahme zu opfern.

Die aufgeworfene Frage fiihrt uns zu der komplexen Problematik,
ndmlich dem Ort des Kinderopfers im Alten Orient und alten Israel, ins-
besondere in der offiziellen JHWH-Religion. Die Frage wurde aufs neue
aktuell durch O. Eif3feldts Publikation Molk als Opferbegriff im Punischen
und Hebrdischen und das Ende des Gottes Moloch (Halle a.S. 1935).
Aufgrund von punischen Inschriften behauptete Eilfeldt, daB Moloch im
A (Mev. 1821 202t [ Rep. 174 1T Reg & 23:10: % Jer. 32 35).zu
Unrecht als Gottheit betrachtet wird. molek miisse als Begriff fiir ein
bestimmtes Opfer verstanden werden. EiBfeldt zog aus dieser Interpretati-
on die SchluBfolgerung, daB vor der Josianischen Reform das Kinderopfer
als legitimer Bestandteil des JHWH-Kultes betrachtet wurde. Seine
Interpretation von moleek fand zwar Zustimmung (s. z.B. TAWAT, 1V,
Sp. 957ff.; Lipinski), wurde aber mit guten Griinden bestritten (z.B.
Dronkert; Weinfeld). Plausibel ist, dal molek, als Epitheton verstanden,
eine Gottheit bezeichnet. Ferner ist es kaum zu bestreiten, daB3 Israel das
Kinderopfer kannte.”” In welchem Umfang und auf welche Weise es
durchgefiihrt wurde, ist schwer zu sagen. Archiologische Hinweise helfen
hier nicht weiter. Das AT ist in seiner Beschreibung tendenziés und als
Quelle, die Rituale prézise zu rekonstruieren, ungeeignet. Urteilt man
nach dem AT, muBl man konstatieren, daBl das Kinderopfer im 8./7.Jh. ein

Mittel, um den Pharao unter Druck zu setzen. Die Heiligung der Erstgeborenen wird in
Ex. 13 mit dem Hinweis auf den Tod der Erstgeborenen Agyptens motiviert. Die Beziehung
zwischen Ex. 13 und dem Vorhergehenden (mittels b°%kdr, 11,5[4x]; 12,12.29[4x]; 13,2
13.15[4x]) ist jedoch nicht besonders eng.

* Siehe z.B. B.D. Eerdmans, The Religion of Israel, Leiden 1947, S. 38; L. Kohler,
Theologie des Alten Testaments, Tibingen 1966,

3! Het menschenaffer in Israél, Haarlem 1865, S. 42.

2 §. jedoch Weinfeld: das Kinderopfer gehorte nicht zum Molek-Dienst; ‘br hi. + ba'és
(Dtn. 18,10; II Reg. 16,3; 17,17, 21,6; 23,10; Ez. 20,31 u.a) weist nicht auf Kinderver-
brennung hin, sondern auf einen Initiationsritus; andere Texte uber Kinderopfer (s.u.)
konnen wegen ihres Charakters (Poesie, Ubertreibung) als historische Quelle nicht emst
genommen werden; D. Plataroti, T 28 (1978), S. 286-300: ‘br hi. + ba'és weise auf die
Zauberei und/oder das Gottesurteil im Zusammenhang mit dem Mlk-Kult hin, nicht aber auf
Kinderopfer; s. aber ThWAT, IV, Sp. 966; Kaiser, S. 33f; M. Smith, JAOS 95 (1975),
S. 477-479, mit der Reaktion von Weinfeld, UF 10 (1978), S. 411-416.




252 KAPITEL VII

besonderes Interesse genoB. Als dessen Ursprungsland wird oft das syro-
kanaaniische Gebiet angegeben (z.B. Lipinski). Dort sucht man auch die
Wiege dieser auch in punischen Niederlassungen, insbesondere in Kartha-
go bezeugten Praktik.”® Im AT wird das Kinderopfer verurteilt (s. z.B.
auch II Reg. 17,31; 21,6; Jer. 19,5; Ez.2337ff; Ps. 106,37ff.). Wird
spéter kritisiert, was einst in der offiziellen Religion vollkommen akzep-
tiert war? Fiir solch eine SchluB3folgerung fehlen solide Anhaltspunkte.
7.3.4.4 Es ist unumgénglich, ndher auf die Art des Kinderopfers ein-
zugehen. Es muf} differenziert werden zwischen dem Kinderopfer als
Institution und dem sporadischen Kinderopfer. Letztgenannte Art, die z.B.
wegen eines Versprechens praktiziert wurde oder um in einer Notsituation
den Zorn Gottes zu stillen, findet sich im AT (Il Reg. 3,27; Mi. 6,7; vgl.
Idc. 11,30ff.). Obwohl die Texte iiber Kinderverbrennung den Eindruck
erwecken, dal im Gotzenkult diese Praxis mehr oder weniger institutiona-
lisiert war, wird man doch nicht daran zu denken haben, daB die Ausfiih-
rung eine jedermann vorgeschriebene Pflicht war. Im Zusammenhang mit
unserem Thema muf} iiberdies beachtet werden, daB die Texte iiber
Kinderopfer oft Séhne und Téchter (Dtn. 1231; 18,10; II Reg. 17,17;
23,10; Jer. 7,31f.; 32,35; Ez. 16,20f.) nennen, aber mit Ausnahme von
Il Reg. 3,27; Ez. 20,25; Mi. 6,7 den Erstgeborenen nicht erwidhnen. Man
darf diese Stellen daher nicht einfach mit der Institution der Weihe der
Erstgeborenen in Beziehung bringen. Beriicksichtigt man dies alles,
besteht wenig Grund zur Annahme, daB im alten Israel das Opfer des
erstgeborenen Sohnes jemals eine Institution war. Umstrittene Texte wie
Gen. 22 und Ez. 20,25f.** bieten hierfiir ein unzureichende Grundlage.
Gelegentlich wird es vorgekommen sein, dafl ein Erstgeborener geopfert
wurde — wie auch gelegentlich ein Erstgeborener an das Heiligtum
abgetreten wurde (I Sam. 1f.) —, nicht aber aufgrund einer allgemeinen
Vorschrift. Die vielen lebenden Erstgeborenen, die im AT auftreten, sind
an sich schon ein Indiz hierfiir. Uberdies wird in Ex. 22,28f. nicht der

> L.E. Stager verteidigt die Ansicht, daB ein Zusammenhang zwischen dem Kinderopfer
in Karthago und dem Bestreben bestehe, die Bevilkerungszahl aus konomischen Griinden
zu begrenzen; s. L.E. Stager & S. Wolff, “Child Sacrifice at Carthage-Religions. Rite of
Population Control?”, BA#R 10.1 (1984), S. 31-51; L.E. Stager, “Phoenicisch Karthago. De
handelshaven en de Tofet”, Phoe 28.2 (1982), S. 84-113; zum Tofet (ein Urnenfeld) in
Karthago s. auch H. Benichou-Safar, Les tombes puniques de Carthage, Paris 1982.

3 Gewohnlich vertritt man die Auffassung, daB der Prophet das Auge auf die Vorschrift
richtet, den Erstgeborenen, auch vom Menschen, zu opfern; siehe dazu Th.C. Vriezen,
Hoofdlijnen der Theologie van het Qude Testament, Wageningen 1966°, S. 237, 331; zu
einer ausfuhrlichen Besprechung s. J. Lust, Traditie, redactie en kerygma bij Ezechiél,
Brussel 1969, S. 134ff; C. Patton, “‘l Myself Gave Them Laws That Were Not Good’.
Ezekiel 20 and the Exodus Traditions”, JSOT 69 (1996), S. 73-90.




EXODUS 22,27-30 253

Begriff ‘opfern’ gebraucht, sondern das allgemeine ntn, das hier die
Bedeutung von ‘(jmdm.) weihen’ trigt, ohne dafl damit eine Aussage liber
die Art und Weise gemacht wird, wie dies zu erfolgen hat (vgl. Lev.
18,21; 20,2ff.; Num. 18,16.19; I Sam. 1,11; Ez. 20,26.31). In bezug auf
Tiere kann man an ein Abtreten als Opfer oder Tribut ans Heiligtum
denken. In bezug auf den Menschen kommt Freikauf (z.B. Cassuto) oder
vielleicht eher eine besondere Weihe des Erstgeborenen fiir den JHWH-
Dienst in Betracht.”

Eventuell kann erwogen werden, ob das vollige Schweigen iiber den
erstgeborenen Menschen in Lev. 27 und Dtn. 15 nicht aus dem Wissen
um das gelegentliche Kinderopfer erklirt werden muB: indem vom
Menschen geschwiegen wird, wird der Ansicht jeder Anhaltspunkt
entzogen, daB JHWH, genauso wie es beim Tier der Fall ist, das Leben
des Erstgeborenen vor dem Freikauf oder einer anderen Form von Weihe
bevorzuge (vgl. z.B. Eerdmans*, S. 120f.; Kaiser, S. 25). In bezug auf
das Deuteronomium halte ich es fiir moglich, dal von dem Gedanken her,
dal das ganze Volk JHWH hingegeben sein miisse (s. Dtn. 7,6; 14,2;
26,18f.; vgl. Ex. 19,6), iiber die Erstgeborenen vom Menschen hinwegge-
gangen wird. Statt daB man das Opfer des Erstgeborenen als alte Praktik
betrachtet, kann man es wohl besser als eine spite rigorose Interpretation
(Mi. 6,7) der Vorschrift, den Erstgeborenen vom Menschen JHWH zu
weihen, verstehen. Zu den Erstlingen der Ernte des Landes s. 23,16.19.

7.3.4.5 22,30a hat den Charakter einer AbschluBformel. Die genannten
Vorschriften sind exemplarisch. Was JHWH fordert, ist ein ihm geweihtes
Leben. In 22,30b wird im Anschluf3 an die allgemeine Vorschrift noch
eine besondere Bestimmung gegeben und ein wichtiger Aspekt der
geforderten Heiligkeit beleuchtet. Ein JHWH hingegebener Mensch muf3
nach Leib und Geist heilig sein und darf daher nur reine Speisen zu sich
nehmen (vgl. Nachmanides).

22,30b bezieht sich offensichtlich auf folgende Situation: ein Raubtier
greift in der Steppe ein Schaf oder eine Ziege aus der Herde an (vgl.
22,13). Thm gelingt es, das Tier totzubeilen oder so zu verwunden, daf} es
daraufhin stirbt. Durch das Eingreifen des Hirten hat das Raubtier aber
keine Chance, seine Beute zu verschlingen. Das Fleisch des gerissenen
Tieres wird als unrein betrachtet. Bedingung fiir den Verzehr von Fleisch
ist offensichtlich, da es von einem ordnungsgem&f geschlachteten Tier
stammt (vgl. Lev. 7,26f,; 17,10ff.; 19,26; Dtn. 12,15f).

» Vgl. Koénig*, GAR, S. 219f; IDBS, S. 338; zum achten Tag als Tag der Weihe aller
Jungen s. z.B. Lev. 12,31; gemab jiidischer Auffassung erfiillten die Erstgeborenen die
Funktion von Priestern (Ex. 24,5), als noch kein Zeltheiligtum bestand.




254 KAPITEL VII

Menschlicher Verzehr von Fett (nicht von Fleisch) eines gerissenen
Tieres wird in Lev. 7,24 verboten; in Leviticus wird mit der Moglichkeit
des Verzehrs von unreinem Fleisch gerechnet und eine Vorschrift mit
Bezug auf die dadurch verursachte Verunreinigung gegeben (11,39f;
17,15f.). Die Vorschriften gelten sowohl fiir den Israeliten als auch fiir
den Fremdling (Lev. 17,15f). Ausdriicklich wird es nur dem Priester
verboten, nicht rituell geschlachtetes Fleisch zu essen (22,8; vgl. Ez.
44,31).

In Dtn. 14,21 gilt das Gebot allen Israeliten — es ist ein Kennzeichen
der Heiligkeit und Hingabe an JHWH (vgl. Ex. 19,6) —, aber nicht dem
Fremdling. In Dtn. 14,21 fehlt die Unterscheidung, die in Leviticus
zwischen gerissenen und auf natiirliche Weise gestorbenen Tieren durch-
gefithrt wird. Jegliches Kadaverfleisch ist fiir den Israeliten tabu. Im
Unterschied zu Ex. 22,30 darf es allerdings nicht einfach weggeworfen
werden. Es ist kein Hundefutter, sondern darf dem Fremdling geschenkt
oder an den Ausldnder verkauft werden.

Im Zusammenhang mit anderen Texten aus dem Bundesbuch und dem
Pentateuch ruft 22,30b einige Fragen auf. Aus 21,34f. gewinnt man den
Eindruck, da das Fleisch eines verungliickten Tieres fiir menschlichen
Verzehr verwandt wurde (vgl. auch Lev. 11,39f; 17,15f). Ferner er-
scheint 22,30b — was eigentlich gar nicht zu erwarten ist — in bezug auf
die Bestimmung des Fleisches rigoroser als Dtn. 14,21.

Zundchst muBl festgehalten werden, daB es sich beim toten Tier von
21,34f. nicht um ein gerissenes Tier, eine #réfd handelt. Man konnte es in
allgemeinem Sinn als »n°béld, ‘Kadaver’, bezeichnen. Dies Alles fiihrt zu
der Frage, ob in bezug auf 22,30b kein Unterschied zwischen einer
spiteren Bedeutung (ein Verbot, nicht rituell geschlachtetes Fleisch zu
essen) und einer fritheren Bedeutung gemacht werden muf}: auf einem
gerissenen Tier liegt ein Tabu; befiirchtet wird, daB das wilde Tier seine
Beute mit seiner bésen Art infiziert hatte, so dal der Mensch, der das
gerissene Tier iBt, angesteckt werden kann (vgl. 21,28).% Da es von
einem Vertreter der ‘Nicht-Welt' (dem Raubtier) angetastet ist, ist das
Stiick Vieh nur noch fiir einen anderen Vertreter der ‘Nicht-Welt’ (den
Hund) geeignet; es muf3 vermieden werden, dal Chaos und Kosmos
vermengt werden. Die urspriinglich auf die Beute eines wilden Tieres
beschrénkte Vorschrift wurde in Leviticus und Deuteronomium zu einem
Element eines allgemeinen Verbots, das Fleisch eines nicht rituell ge-
schlachteten Tieres zu essen. Seine strigenteste Formulierung hat es in

* Zu modern ist die Interpretation von Sprinkle*, S. 176: der Verzehr des Fleisches
bedeutet ‘dehumanizing, reducing man to the level of vulture, or, to use the text’s termino-
logy, a scavenger dog’.




EXODUS 22,27-30 255

Dtn. 14,21 erhalten: unter keinen Umstinden darf ein Israelit solch ein
Fleisch essen. Schwienhorst-Schonberger*, S. 375ff., verteidigt die
Ansicht, daB 2230bp als Korrektur zu Dtn. 14,21a gemeint sei: das
unreine Fleisch darf nicht an Menschen gegeben oder verkauft werden; es
sei nur noch fiir die Hunde gut genug. Es ist allerdings auch maglich, daf3
der Schreiber von Dtn. 14,21, der um das alte Tabu nicht wuf3te, dem
erkannten Wert (vgl. Lev. 11,39f.; 17,15f.) des Fleisches eines umgekom-
menen Tieres recht tun wollte.”’

7.4 DIVERSE SOZIALE VORSCHRIFTEN (23,1-12)
7.4.0 Einleitung

23,1-12 beinhaltet eine Reihe von sozialen Vorschriften und einige
kultische Vorschriften mit einem stark sozialen Akzent (23,10-12). Oft
behandelt man 23,1-9 als zusammenhingenden Abschnitt (z.B. Heinisch,
Hyatt, Cassuto, Childs). ML.E. sollten 23,10-12 besser zu 23,1-9 gezogen
werden und nicht zu 23,13-19, das aus Vorschriften besteht, die sich
exklusiv auf den JHWH-Kult beziehen. Jedenfalls werden in 23,10-12 die
Sozialvorschriften in bezug auf u.a. den gér (23,9.12) und den Bediirf-
tigen (23,6.11) fortgefiihrt.*®

23,1.2a.2b.3 beinhaltet vier apodiktisch formulierte (/o + Impf.) Vor-
schriften (s. 2.5,6), mit einem motivierenden Satz (23,1b) mit 'a/ + Impf.
(vgl. 23,7b).

23,4-5 besteht aus zwei kasuistisch formulierten (s. 2.5,6) und in
dhnlicher Weise konstruierten Vorschriften.

23,6-9 beinhaltet vier apodiktisch formulierte (/6° + Impf. in 23,6.8.9)
Vorschriften, denen in 23,7-9 unterschiedlich formulierte Motivsitze
folgen (in 23,7 ein mit waw und in 23,9 ein mit A7 eingeleiteter Satz; in
23,8 ein mit A7 und waw eingeleiteter Satz).

23,10-12 beinhaltet zwei positiv formulierte apodiktische Vorschriften,
die sich auf das Sabbatjahr (23,10) und den Sabbat (23,11) beziehen. Sie
tragen den Charakter von Doppelgeboten und haben einen #hnlichen
Aufbau. Sie bestehen jeweils aus zwei ‘parallelen’ Zeitangaben, denen ein

T Zu 2230 s. auch M. Malul, JSOT 46 (1990), S. 101-106, und zu den Speisevor-
schriften im allgemeinen z.B. M. Douglas, “The Forbidden Animals in Leviticus”, JSOT 59
(1993), S. 3-23; E. Firmage, “The Biblical Dietary Laws and the Concept of Holiness”, F'T:S
41 (1990), S. 177-208; W. Houston, Purity and Monotheism. Clean and Unclean Animals in
Biblical Law, Sheffield 1993.

% Zur Abgrenzung (MT: 23,1-3 [s‘timd; BHS auch 232-3 s‘timd]; 23,4 [s‘timd). §
[s°nimd]. 6-16 [s‘nimd]) s. auch 22,20; 23,13 und 8.4.1.




256 KAPITEL VII

oder zwei Imperfekte folgen, und miinden in einen die Gebote motivie-
renden Finalsatz aus (in 23,11 mit waw; in 23,12 mit ma‘an®®).

Formal aber auch inhaltlich entsprechen sich 23,1-3 und 23,6-9. Beide
Teile thematisieren das in der Rechtspflege hochzuhaltende Ethos der
Zuverlissigkeit, Glaubwiirdigkeit und Gerechtigkeit. 23,4-5 und 23,10-12
wollen zu einem humanen Verhalten dem Volksgenossen gegeniiber
stimulieren, auch wenn dieser sozial schwach ist (23,10-12) oder ein
Mensch, vor dem man eine Abneigung hat.

23,4-5 unterbrechen 23,1-3 und 23,6-9 nicht bloB formal, sondern auch
inhaltlich. Schon Wellhausen betrachtete 23,4-5 als Einfiigung.*°

Im Text, so wie er uns vorliegt, erfiilllen die verwandten Teile 23,1-3
und 23,6-9 eine umrahmende Funktion in bezug auf 23,4-5 (Inclusio). Ob
die Komposition zielbewufit gestaltet wurde (so z.B. Sprinkle*, S. 180),
ist unsicher. Jedenfalls ist es bisher noch nicht gelungen, glaubhaft zu
machen, da3 zwischen 23,4.5 und dessen Kontext eine spezifische Bezie-
hung besteht.®' Ich selber betrachte 23,4.5 als selbstindige Passage. Zum
Charakter von 23,1-12 (Sanktionen fehlen) s. 2.4.

7.4.1 Gerechtigkeit und Glaubwiirdigkeit in der Rechtspflege I (23,1-3)
7.4.1.1 Ubersetzung

23,1 ‘Du sollst keine betriigerischen Aussagen machen. Du sollst keine
gemeinsame Sache mit einem Schurken machen, indem du eine bose
Beschuldigung aussprichst.

2 Du sollst die iiblen Taten der Masse nicht nachahmen. Du sollst
dich z.B. in deinem Urteil in einer bestimmten Sache nicht nach der
Masse richten — sonst gerdtst du auf die schiefe Bahn.

3 Du sollst den Armen nicht begiinstigen, wenn er einen Rechtsstreit

* 8. dazu H.A. Brongers, “Die Partikel 1¥n% in der biblisch-hebriischen Sprache”, OTS
18 (1973), S. 84-96; EF. Sutcliffe, “Effect as Purpose. A Study in Hebrew Thought
Patterns”, Bib 35 (1954), S. 320-357.

“ Die Composition des Hexateuch und der historischen Biicher des Alten Testaments,
Berlin 1899 (1963'), S. 92. Zu den diversen Ansichten in bezug auf die Entstehungsge-
schichte von 23,1-9 s. Schwienhorst-Schonberger*, S. 378ff. Vgl. auch C.M. Carmichael,
“A Singular Method of Codification of Law in the Mishpatim”, ZAW 84 (1972), S. 19-25.
Siehe zu 23,1-9 ferner S. Herrmann, “Weisheit im Bundesbuch. Eine Miszelle zu Ex 23,1-
9”, in: J. Hausmann & H.J. Zobel (Hg.), Alttestamentlicher Glaube und biblische Theologie
(FS H.D. PreuB), Stuttgart usw. 1992, 8. 56-58.

el Vgl. Leibowitz*, S. 425ff. Zu einem rezenten Versuch, s. J. Magonet, “Ownership and
Autonomy. Elements of Composition in the ‘Book of Covenant’, in: D. Cohn-Sherbok
(Hg.), A Traditional Quest (FS L. Jacobs), Sheffield 1991, S. 154-167.




EXODUS 23,1-3 257
(mit einem anderen) hat’.

7.4.1.2 Exegetische Anmerkungen

23,1 n$’ (auch 23,21; s. THAT, I, Sp. 109ff.; ThWAT, V, Sp. 626ft.), ‘autheben’,
‘mitnehmen’, ‘tragen’, begegnet hier mit §éma’ (Derivat von §m” [s. 22.22], ‘was
man von jemandem hort’, ‘Geriicht’) als Objekt (vgl. Ps. 15,3 und s. den Ge-
brauch von §ém als Objekt in 20,7; Din. 5,11) mit der Bedeutung ‘aussprechen’
(so z.B. Ibn Esra, Cassuto); /o’ tissa’ muf offensichtlich verstanden werden als /6’
tissa' ‘al-$‘fatejka, ‘du darfst nicht auf deine Lippen nehmen’ (vgl. Ps. 16,4 und
s. auch Num. 23,7; II Reg. 9,25; Jes. 14,4; Ps. 50,16; 81,3);** weniger richtig ist
‘verbreiten’ (z.B. LV, NV, NEB); LXX: ol mopadéEy, ‘du sollst nicht annehmen/
Gehor schenken’ (vgl. TO, TPsJ, TNf, SamT’, Vulg. und s. Mek., III, 160, und
z.B. Vredenburg, Dasberg, Fox). In diesem Fall wiirde die Vorschrift dem Richter
gelten (vgl. Raschi). §aw’ is verwandt mit Seeqeer (s. 23,7) und bedeutet ‘Betrug’,
‘Falschheit’, das, was keinen Gehalt hat, was schidigt und womit man betrogen
wird. Diskutiert wird, inwiefern beide Begriffe synonym sind.*® An dieser Stelle
sind sie synonym (vgl. 20,16 neben Dtn. 5,2) und steht $éma’ fir ‘Betrug’ (vgl.
Jes. 59,4; Hos. 10,4; Ps. 139,20; 144,8.11; Prov. 30,8). Vorausgesetzt wird, daB
die betriigerischen Aussagen mit einem Eid JHWH gegeniiber gepaart gehen.
§ema' §aw', TNF hat als Objekt ‘falsche Zeugen’; TPsl: ‘Liigenworte des Mannes,
der bei dir Lasterreden gegen seinen Nichsten fithrt’ (vgl. Mek., 111, 160). tascet
Jjad'ka (Ges-K § 48f; Joiion § 8le), s. 21,22. rasa’ (auch 23,7), Derivat von r§' (s.
22.8) und das Gegenteil von saddig (s. 23,7) bezeichnet den Menschen, der bei
einem Streit oder einem ProzeB nicht im Recht ist. Auffallend ist der Gebrauch
einer groBen Anzahl von S-Kldngen (Alliteration). lihjor + ‘ed (s. 22,12), ‘Zeuge’,
wird als ein Fall von ‘Verbalisierung’ des Nomens interpretiert.

‘éd wird hier und in Dtn. 19,16; Ps. 35,11 in einer Genitivverbindung mit
hamas® gebraucht, das in Dtn. 19 parallel zu Seegeer (s. Dtn. 19,16.18) erscheint
und den Zeugen als Belastungszeugen qualifiziert, der durch sein Zeugnis auf
Unrecht aus ist, auf den Tod eines Unschuldigen.”” In der LXX wird sowohl
rasa' als auch hamas mit &dukog iibersetzt, wobei sich ein Wortspiel ergibt: man
darf sich nicht mit ‘dem Ungerechten’ (= Biosewicht) einlassen, indem man ‘ein
ungerechter (basartiger) Zeuge’ wird. Gewohnlicherweise wird ‘éd hamas auf das
Subjekt des Verses bezogen; er darf sich nicht verleiten lassen, zugunsten eines
Bosewichts als Zeuge aufzutreten (so explizit TO, TNf, Pesch., SamT und s.

%2 Anders P. Jotion, Bib 7 (1926), S. 288ff ; er ist der Meinung, daB ns’in u.a. 23,1; Dtn.
33,3; Ps. 24,5 die Bedeutung ‘recevoir’ hat.

% S, THAT, 11, Sp. 882ff; ThWAT, VII, Sp. 1104ff; F.-L. Hossfeld, Der Dekalog,
Freiburg/Gottingen 1982, S. 77ff.

'S THAT, 1, Sp. 583ff; ThWAT, 11, Sp. 1050ff; 1. Swart, “In Search of the Meaning of
hamas™, Journal for Semitics 3 (1991), S. 156-166.

% vgl. 23,7 und s. ThWAT, 11, Sp. 1058; A. Phillips, Ancient Israel's Criminal Law,
Oxford 1970, S. 144f; H.J. Stoebe, “Das achte Gebot (Exod. 20 V. 16)”, in: Geschichte,
Schicksal, Schuld und Glaube, Frankfurt am Main 1989, S. 27-45 (S. 391f).




258 KAPITEL VII

Mek., III, 160f.; Raschi). Weniger wahrscheinlich ist, daB der rasa‘ und der ‘éd
ein und derselbe sind und die Vorschrift den Richter dazu aufrufe, dem Bésewicht
keine Gelegenheit zu geben, als heimtiickischer Zeuge aufzutreten (vgl. TPsJ).

23,2 ‘ak’ré, St. cstr. plur. von ‘ghar (Derivat von “hr [s. 22,10]) erfillt die
Funktion einer Priposition (vgl. Joiion § 103n; Brockelmann § 116c); rabbim,
Plur. von rab, Adjektiv und Derivat von rbb (s. THAT, 11, Sp. 715ff.; ThWAT,
VII, Sp. 294ff.), wird zur Bezeichnung einer groBen Anzah| verwandt: ‘zahlreich’.
‘ak’ré-rabbim (+ hjh, s. 11 Sam. 2,10; 1 Reg. 16,21) wird beidemal in der LXX
mit petd mAeidvwyv, ‘mit der Mehrheit’, iibersetzt. Dem Kontext nach geht es
nicht um eine ‘moral majority’. Mit rabbim ist wohl die Masse der Rechtsge-
meinschaft einer Stadt oder eines Klans gemeint sein. Obwohl rab auch mit der
Bedeutung ‘der Michtige’ vorkommt (Hi. 35,9; II Chr. 14,10), muB daran hier
nicht spezifisch gedacht werden (vgl. Childs).

Fra‘or (vgl. K6Synt § 245a), Plur. + / (s. z.B. Williams § 273) von ra‘d
(Femininum von ra' [s. 21,8], ‘bdse’, ‘schlecht’, das hiufig als Substantiv mit der
Bedeutung ‘Boses’, ‘Unheil” gebraucht wird), gemeint sind gemeinschaftsuntergra-
bende Aktivitidten (vgl. Jer. 2,13; 3,5; 44,9; Ez. 6,9; 20,43); TPs], TNf, FT: +
wohl aber im Tun des Guten (vgl. Mek., III, 161).

Der MT ist problematisch und schwer zu verstehen (vgl. Baentsch, Ehrlich,
Childs, S. 450). Es wurde der Vorschlag gemacht, ‘al als ‘a/, ‘Ungerechtigkeit’ zu
vokalisieren (‘to spread the injustice of a suit’) und [hattor als ‘ruhen’ zu
verstehen (‘to recline with the great’); s. R. Althann, JNWSL 11 (1983), S. 22f.
‘nh 1 (s. THAT, 11, Sp. 335ff.; ThWAT, VI, Sp. 233ff.), ‘antworten’, hier mit der
Bedeutung ‘Zeugnis ablegen’ (vgl. 20,16 + b*); vgl. Boecker*, S. 103; THAT, 1,
Sp. 339 (anders L. Delekat, VT 14 [1964], S. 39). rib, MT: Defektivschreibung
(vegl. Hi. 29,16) fiir rib (vgl. 23,3.6), Derivat von rjb (s. 21,18). w*lo ~ta “neeh ‘al-
rib (vgl. Hi. 9,3.14f; 13,18-22; zu ‘a/ z.B. Williams § 289) wird in der LXX
tibersetzt mit oV mpootebfjon perd mAfqBouc, ‘du darfst dich nicht zur Masse
gesellen’ (u.a. LXXE npoobfion, ‘du sollst dich [nicht] entscheiden fiir’); die
LXX setzt die Volkalisation von rb als rab oder rob voraus. Prijs*, S. 13, meint,
daB die LXX eine talmudische Uberlieferung reprisentiere mit der Zielsetzung,
daf der Richter unter allen Umstinden stets unabhingig urteilen muB. TO, TPsJ,
TNf, FT bieten eine abweichende Version von 23,2b (w*l5’ bis SchluB), die einer
Ermahnung gleichkommt, sich in bezug auf eine Person oder Sache ein unabhin-
giges Urteil zu bilden und dieses zum Ausdruck zu bringen; auch die guten Seiten
der Nichsten missen bedacht werden; kritische Distanz ist in bezug auf die
Ansicht notwendig, daB das Urteil der Mehrheit das rechte Urteil ist (s. ferner
Y. Freund, BetM 26 [1981], S. 129-136).

lintot (Ges-K § 1140) und Fhattor (von nth [s. THWAT, V, Sp. 409ff.] qal +
‘ah’ré [vgl. Jdc. 9,3; T Reg. 2,28 und auch I Sam. 8,3; 14,7], ‘abbiegend gehen
hinter’, und hi. [auch 23,6]) werden beide in der LXX mit éxxAiven wiedergege-
ben, im zweiten Fall mit kpiow = mispat (vgl. 23.6) als Objekt. Dem MT fugt
man manchmal u.a. aufgrund der LXX ein (ham)mispat hinzu (z.B. Baentsch;
Beer). In der Vulg. ist ‘Wahrheit’ als Objekt eingefiigt: ut a vero devies, ‘so daB
du von der Wahrheit abweichst’. FFhartét verstehe ich als Konsekutivsatz (vgl.




EXODUS 23,1-3 259

LXX, Vulg. und s. K6Synt § 402z, 407a); und das hi. als ein innerlich transitives
oder intensives hi. (s. z.B. Ges-K § 53d): ‘mit der Folge, dal du ganz weit
abbiegen wirst’). Bohl ubersetzt konditional: ‘wenn dies im Streit mit dem Recht
ist’. Der Gebrauch von R-Klingen (Alliteration) im Vers ist auffllig.

23,3 tehdar 2.Pers. Impf. von hdr (s. ThWAT, 11, Sp. 363), Verbum denominati-
vum von hdadar, ‘Glanz’, ‘Herrlichkeit’ (s. ThWAT, 11, Sp. 357ff.). In Lev. 19,32
wird hdr qal + p‘né gebraucht fir ‘Glanz verleihen’, ‘Ehre bekunden’ (vel.
Prov. 25,6 hitp.; Thr. 5,12 ni. [+ pré]), in Lev. 19,15 in einem &hnlichen Kontext
wie Ex. 23,3 mit der Bedeutung ‘beginstigen’, ‘vorzichen’ in dem Sinne, daf
man ein zu positives, schongefirbtes Bild von jemandem gibt. Offensichtlich hat
hdr qal (ohne p‘né) in 23,3 auch diese Bedeutung. Objekt ist dal, der Arme (s.
7.2.4.6). b¥ibo, LXX: év kpioel, ‘in einem ProzeB’; vgl. Vulg. und s. 2316

7.4.1.3 Kommentar

Die Qualifizierung von 23,1-3.6-8(9) als ‘Richterspiegel™® ist nicht
adiquat. Die Anregungen richten sich nicht an den (Berufs-)Richter,
sondern an den freien Isracliten, der bei einer Rechtsangelegenheit
beteiligt werden kann, sei es als Ankldger, Zeuge oder als Richter. Es ist
kein Grund vorhanden, mit z.B. Cassuto 23,1-3 als Ermahnung an die
Zeugen zu betrachten und 23,6-8 als Ermahnung an die Richter.

M.E. sind 23,1a und 23,1b eng aufeinander bezogen. 23,1a stellt keine
allgemeine Aussage gegen Verleumdung dar, wie dies durch die Uberset-
zung ‘(kein) falsches Geriicht verbreiten’ suggeriert wird (NV, vgl. zB.
LV, NEB). Mit Blick auf das Folgende (23,1b-3.6-9), wo die Rede von
der Ethik in der Rechtsprechung ist, liegt dies nicht auf der Hand. Es geht
um Verunglimpfung, die einen GerichtsprozeB zur Folge hat (vgl. Lev.
19,16: Dtn. 22,13-19). Beriicksichtigt muf8 werden, daf in der israeliti-
schen Gesellschaft jemand, der um die Ungerechtigkeit eines Mitbiirgers
wubte, verpflichtet war, selber Schritte gegen den Betroffenen einzuleiten,
indem er ihn anklagt und gegen ihn zeugt (vgl. 20,16). Die falsche
Anschuldigung war ein groBes gesellschaftliches Ubel. Verschiedenen
Angaben des AT zufolge war es nicht ungewdhnlich, daB der Israelit mit
Mitbiirgern konfrontiert wurde, die gegen Bezahlung oder um sich sonst
zu verbessern (vgl. Jes. 1,23; 5,23; Mi. 3,9-11), sich nicht scheuten, einen
Mitbiirger filschlich zu beschuldigen, seine Ehre und den guten Ruf
zerstorten (vgl. Hi. 19,9), um ihn zugrunde zu richten (I Reg. 21,10.13;

©® g9 zB. A. Alt, kS, 1, S. 316, Anm. 3; vgl. z.B. I.W. McKay, “Exodus XXIII -3, 6-8.
A Decalogue for the Administration of Justice in the City Gate”, FT 21 (1971), S. 31 1-325.
Zu der in 23,1-9 vorausgesetzten Form der Rechtssprache s. z.B. F. Criisemann, “Das
Gericht im Tor - eine staatliche Rechtsinstanz”, in: FS PreuB (s.0.), S. 69-79.




260 KAPITEL VII

vgl. Mt. 26,591f. par.; Act. 6,13 und s. Am. 3,10; 5,10.12; Mi. 3,1-3; Ps.
27,12; Prov. 6,19 u.a.; 25,18). Auch aus dem groBen Raum, den die
falsche Anschuldigung in den Vorschriften einnimmt, wird ersichtlich,
wie sehr die Gesellschaft darunter leiden konnte. Man konnte sich nur
schwer dagegen wappnen. Man suchte sich vor falscher Anschuldigung
durch die Forderung zu schiitzen, da vor dem Vollzug der Todesstrafe
sich zumindest zwei Zeugen hinter die Anklage stellen muBten (Num.
35,30; Dtn. 17,6; vgl. auch Dtn. 19,15) und die Zeugen als erste die
Exekution des Beschuldigten auf sich nehmen muBten (Dtn. 17,7).
Ausreichend war dies nicht. Die Angst vor den Konsequenzen, unschuldi-
ges Blut zu vergieBen, und die Drohung mit der Todesstrafe fiir falsches
Zeugnis (Dtn. 19,19f.) waren anscheinend unzureichend, die Bosartigkeit
allerlei Leute im Zaum zu halten. Der Menschenschlag, der nicht vor
Meineid zuriickschreckte (vgl. 20,7), diese Art von Schurken, die, wie
man annehmen muf, unter Anrufung des Namens Gottes ihre Anklage
erhoben (anders Phillips [Anm. 65], S. 143), fiirchtete offensichtlich nicht
die Blutschuld und ebensowenig den Ausgang einer eventuellen gerichtli-
chen Untersuchung gegen sie. Der Nachdruck, mit dem der moralische
Appell in 20,16 zum Ausdruck gebracht wird, illustriert die Wehrlosigkeit
der Gesellschaft gegeniiber denjengen, die das Recht mit Fiien treten.
Ein ordentlicher Rechtsgang (Dtn. 19,16-21) war ein Ideal auf dem
Papier. Man konnte nur hoffen, daB Gott das Bose nicht ungestraft lassen
wiirde (vgl. z.B. Prov. 19,5.9; 21,28; Ps. 27,12.14; 35,1ff.; 69,2ff:
94,20ff.).

Verleumdung ist daher niemals ‘unschuldig’. So schlieBt 23,1b wie
selbstverstindlich an 23,1a an. 23,1a bezieht sich daher offensichtlich auf
einen Menschen, der dazu angestiftet wurde, durch Liigenrede einen
Unschuldigen zu diskreditieren, also auf den Intriganten, der durch
falsches Zeugnis einer schlechten Sache dient (vgl. I Reg. 21). DaB 23,1a
und 23,1b nicht zwei selbstindige Vorschriften sind, ist auch aus der
Wortwahl ersichtlich. In 23,1b wird nicht, wie in 23,la, /6’ + Impf.
gebraucht (s. daneben 23,2a und 23,2b: 2x /6’ + Impf.), sondern ‘al +
Impf. (vgl. 23,7b, wo der Satz mit ‘a/ ebenfalls als Explikation fungiert).
23,1 berithrt daher inhaltlich 23,7, das ibrigens in weiterem Sinne
verstanden werden kann und nicht auf das Vorbringen einer falschen
Anklage bzw. das Ablegen eines falschen Zeugnisses begrenzt zu werden
braucht.

23,2 richtet sich ganz allgemein gegen betriigerische Handlungen (in der
Rechtspflege; vgl. z.B. 23,1.3.6.7), gegen Solidaritit im B&sen. Die
Tendenz, im Strom der Masse mitzuschwimmen, wird in der israelitischen
Gesellschaft, die ja viel weniger als die moderne westliche Welt vom
Individualismus durchdrungen war, grof gewesen sein. Sich von der




EXODUS 23,1-3 261

Masse abzuheben und einen Minderheitsstandpunkt zu vertreten, erfordert
Mut und hohes ethisches BewubBtsein, weil diese Haltung fiir den Betrof-
fenen leicht zur Isolierung mit einschneidenden Folgen fithren kann (vgl.
z.B. I Reg. 19,10; Jer. 11,19). Der zweite Satz mit /o’ beinhaltet ein
Beispiel (vgl. Strack) eines verwerflichen Verhaltensmusters in der
Rechtspflege, das eingreifende Konsequenzen haben kann: aus Bequem-
lichkeit (man will sich kein eigenes Urteil bilden) oder aus Angst (eine
Minderheitsposition verteidigen zu miissen) pafit man sich (als Zeuge oder
Richter) der gingigen Meinung an, so dafl ein zweifelhaftes Urteil dabei
herauskommt.

In 23,3 wird von den Betroffenen (Zeugen oder Richter) in einer
Verhandlung eine vollkommen unparteiische Haltung gefordert (vgl.
Dtn. 1,17 und s. Dtn. 10,17f,; Act. 10,34f).

Der Umstand, daB in 23,3 der Arme das Objekt ist, erscheint merkwiir-
dig, weil anderenorts im AT der Arme gerade derjenige ist, der schutzbe-
durftig ist (vgl. 22,21-26; 23,6 und s. z.B. Am. 2,7; 4,1; 5,11; 8,6;
Ps. 72,13; 82,4; 113,7; Prov. 14,31; Hi. 31,16; oft in Parallele mit ‘@bjén
[s. 23,6], der Bediirftige), und nicht so sehr die Begiinstigung des Armen
als vielmehr die Klassenjustiz, d.h. die Bevorzugung der Michtigen, die
groBe Bedrohung einer gerechten Rechtspflege zu sein scheint. Aus
diesem Grund hat man vorgeschlagen, gadol, ‘der GroBe’, d.h. der
angesehene und méchtige Mensch, anstelle von w'dal zu lesen (zB.
Holzinger, Baentsch, Béhl, Heinisch). Da in Lev. 19,15 die Behandlung
ohne Ansehen der Person sowohl in bezug auf den Armen (dal) als auch
den Angesehenen (gddsl) gefordert wird und die alten Ubersetzungen MT
stiitzen, ist die vorgeschlagene Konjektur unwahrscheinlich. Dennoch fillt
die Einseitigkeit der Vorschrift auf (nur die Begiinstigung des Armen
wird genannt), wihrend in der Praxis vornehmlich Klassenjustiz eine
Gefahr gewesen sein wird. Behauptet wurde, daB ein Versteil weggefallen
sei (Dillmann, Strack). In Ubereinstimmung damit weitet Beer das Objekt
um w'gadol aus: der Arme und der Angesehene (vgl. Lev. 19,15).

Nicht nur in bezug auf das Objekt, sondern auch in bezug auf die
genannte Handlungsweise kénnte man 23,3 einseitig nennen. Fiihrt nicht
etwa der Akzent ‘begiinstige nicht’ leicht zu einer unbarmherzigen
Haltung? Behauptet wurde, daf 23,3 durch 23,6 in Balance gehalten wird,
das urspriinglich an 23,3 angeschlossen habe: der Arme darf nicht zu
barmherzig, aber auch nicht unangemessen behandelt werden (vgl. Cazel-
les*, S. 87, und s. auch Brin*, S. 88). Auch wurde suggeriert, da} das
Befremden iiber 23,3 seinen Ursprung in einer falschen Interpretation von
hdr habe. Cazelles*, S. 87f., verteidigt unter Berufung auf das Arabische,
daB damit ‘straflos Blut vergiefen’ gemeint sei: der Arme wird als
lastiger Zeuge miBhandelt. Jedenfalls ist es moglich, daB Lev. 19,15 eine




262 KAPITEL VII

bewulite Korrektur und Verdeutlichung von Ex. 23,3 darstellt. 23,3 bleibt
auf folgende Situation begrenzt: wenn ein Habenichts eine Steitsache mit
einem anderen hat, dann mu8 der Zeuge oder Richter strikt unparteiisch
urteilen. Hinsichtlich des Armen darf man sich nicht von Mitleid leiten
lassen.

In den alten Ubersetzungen wird expliziert, da® man kein Mitleid®” mit
dem Armen haben darf, der schuldig ist, weil es in der Rechtspflege kein
Ansehen der Person geben darf (TPsJ, TNf). Im Gegensatz zur modernen
Rechtsprechung werden in der Urteilsbildung die gesellschaftlichen
Umsténde des Schuldigen nicht beriicksichtigt und die Frage, inwieweit
jemand dadurch vermindert zurechnungsfihig war, nicht zur Diskussion
gestellt.

1.4.2 Hilfsbereitschaft ungeachtet der Beziehung zum anderen (23,4-5)
7.4.2.1 Literatur

A. Cooper, “The Plain Sense of Exodus 23:5”, HUCA 59 (1988), S. 1-22;
H.B. Huffmon, “Exodus 23,4-5. A Comparative Study”, in: H.N. Bream
va. (Hg.), 4 Light unto My Path (FS J.M. Myers), Philadelphia 1974,
S. 271-278; H.G.M. Williamson, “A Reconsideration of 21¥ II in Biblical
Hebrew”, ZAW 97 (1985), S. 74-85.

7.4.2.2 Ubersetzung

23,4 ‘Wenn du ein Rind oder einen Esel deines Feindes umherirrend
antriffst, dann sollst du sie ohne Bedenken zu ihm zuriickbringen.

5 Wenn du siehst, daf der Esel dessen, mit dem du im Unfrieden lebst,
unter seiner Last darniederliegt, und du dich selbst zuriickhalten willst,
ihm behilflich zu sein, dann sollst du ihm trotzdem ohne Bedenken
hilfreich zur Seite stehen’.

7.4.2.3 Exegetische Anmerkungen

23,4 pg’, ‘antreffen’, das mit Blick auf Konfrontationen unterschiedlicher Art
gebraucht werden kann (vgl. zB. 5,3.20; Am. 5,19),” setzt ‘sehen’ voraus; daher

7 LXX: ok édefoeig, Vulg.: non misereberis, TO: I' trjhm; vgl. auch TPs] und s.
Pesch.; s. daneben Symm.: ol Tipficew; v dixy avtod (vgl. Salvesen*, S. 103f).

* S. ThWAT, VI, Sp. 501ff; RL. Hubbard, “The Hebrew Root PG as a Legal Term”,
JETS 27 (1984), S. 129-133.




EXODUS 23,4-5 263

also der Gebrauch der Partizipialkonstruktion mit Bezug auf das Objekt.*
‘Rind’, s. 21,28. 'gjéb, Part. qal von ’jb (s. THAT, 1, Sp. 38ff.; ThWAT, 1, Sp.
78ff.), ‘feindlich begegnen’, das im AT mit Ausnahme von 23,22 nur als Part.
begegnet (s. auch 23,22.27), gewdthnlich in der Funktion des Substantivs, zur
Bezeichnung des personlichen (23,4; Num. 35,23 usw.) und nationalen Feindes
(23,22.27; Lev. 26,7f.; Num. 10,9; Jdc. 16,23f. usw.); TPsJ bietet eine nihere
Explikation zu 'gjeb: ‘den du wegen eines Fehltritts verabscheust, den nur du
kennst’ (dieselbe Qualifizierung findet sich auch in 23,5; vgl. Dtn. 19,15; es gibt
nur einen einzigen Zeugen, darum kann die Sache nicht vor Gericht gebracht
werden); vgl. die Diskussion in Mek., III, 163, zur Frage nach der Identitat des
Feindes: ein Heide, der Gotzen verehrt?; ein Proselyt, der in seinen fritheren
Lebensstil zuriickgefallen ist?; ein apostatischer Israelit oder ein gewohnlicher?
‘gjeb wird, wie auch hdufiger (Lev. 26,19; Dtn. 30,7, Ps. 18,18; 21,9 usw.),
parallel zu $oné’ gebraucht, Part. qal von $n’ (s. THAT, 11, Sp. 835ff.; ThWAT,
VII, Sp. 828ff.), ‘eine Abneigung haben vor’, ‘feindlich gegeniiberstechen’, das
ebenfalls zur Bezeichung des persénlichen (23,5; Dtn. 19,11; Prov. 27,6) und
nationalen Feindes (Gen. 24,60; Ex. 1,10; Lev. 26,17 usw.) gebraucht werden
kann. Damit wird zum Ausdruck gebracht, daff die Vorschriften fiir alle Formen
von gespannten Verhéltnissen gelten, ungeachtet deren Art und Intensitit. Der
Wechsel der Terminologie findet sich nicht in LXX (2x ¢x8pdg oov), TO, TPs]
(2x sn’k), TNf (2x §n’k), Pesch. (2x b'ldbb") (s. dagegen Vulg.: inimicus und
odiens).

‘Esel’ (s. 21,33 und vgl. 1 Sam. 9,3-6.20), in Sam.Pent.: + ' kol b*heemté,
‘oder welches Stiick Vieh auch immer’; zur Generalisierung s. auch 21,28.33.35;
23,12 und vgl. Dtn. 22,1.3. An sich ist es moglich, daB ‘und sein Esel’ eine
Erweiterung ist (vgl. Fishbane*, S. 178).

t6'eh Part. qal von t'h (s. THAT, 11, Sp. 1055ff.; ThWAT, VII, Sp. 720ff.),
‘umherirren’ (vgl. z.B. Jes. 53,6; Ps. 119,176; Hi. 38,41). Das Part. sing. (plur. in
LXX, Pesch., Vulg., TNf; vgl. auch Dtn. 22,1 MT) bezieht sich auf jedes einzelne
der beiden Tiere (vgl. Joiion § 148c Anm.). In TPsJ wird das Partizip nur auf den
Esel bezogen, ‘der vom Weg abgeirrt ist’. haseb t*§ibennii (zu Swb hi. s. 21,34),
zur Konstruktion, die in der LXX mit zwei verschiedenen Verben tibersetzt wird
(&mootpéYug amoddoelg, ‘zuriickbringend sollst du zuriickgeben’; vgl. Din. 22,1
LXX), s. zB. Ges-K § 113n; Jotion § 123e; zum Suffix sing. (in u.a. LV, NV,
CV als Plur. iibersetzt) s.o.; in LXX und Vulg. blieb es uniibersetzt.

23,5 r’h, ‘sehen’ (s. 20,22), zu SchluBfolgerungen, die aus der unterschiedlichen
Terminologie in 23,4 (‘antreffen’) in der rabbinischen Auslegung gezogen wurden
(die Vorschrift gelte auch, wenn man den Vorfall auf groem Abstand wahr-
nimmt), s. z.B. Mek., III, 165; Leibowitz*, S. 433. sona “ka, s. 23,4.

robés, Part. qal von rbs (s. ThWAT, VII, Sp. 320ff), ‘niederliegen’ (oft fiir das

® Vgl. 23,5; Din. 22,1 und s. M. Johannessohn, “Der Wahmehmungssatz bei den Verben
des Sehens in der hebrdischen und griechischen Bibel”, ZVSF 64 (1937), S. 145-250 (S.
1461T).




264 KAPITEL VII

Ruhen der Tiere), das wiederholt in Parallele zu »'h (s. THAT, II, Sp. 791ff.;
ThWAT, VII, Sp. 566ff.), ‘hiiten” (Vieh als Objekt), ‘grasen’ (Vieh als Subjekt),
gebraucht wird (Jes. 11,7; 14,30; 27,10; Ez. 34,14f.; Zeph. 2,7; 3,13; Cant. 1,7).
Mit dem Esel als Subjekt findet sich #bs in Gen. 49,14 und (+ tahat) in Ex. 23,5;
Num. 22,27. Normalerweise denkt man bei 23,5 an folgende Situation: ein Esel
bricht unter seiner Last zusammen. Vielleicht ist jedoch gemeint, daB sich ein
(schwer) beladener Esel zu einem unpassenden Zeitpunkt oder an einer unpassen-
den Stelle niederlegt (vgl. Num. 22,27), ausruht und sich weigert weiterzugehen,
wobei es dem Besitzer allein nicht gelingt, das Tier zum Aufstehen zu bewegen
(vgl. Huffmon, S. 274; Williamson, S. 85; Cooper, S. 3, 14). rébés ist in der
LXX ubersetzt mit nentwrog (vgl Dtn. 22,4 LXX): das Tier ist gefallen und
kann nicht aus eigenen Kréften aufstehen. massa’, ‘Last’ (vgl. z.B. II Reg. 5,17;
8,9), Derivat von ns’ (s. 23,1). /6 und 'immé beziehen sich auf den Besitzer; vgl.
[6 in 23,4 (anders Cooper, S. 15f.: auf den Esel). Vorausgesetzt wird, daB er
seinen Esel begleitet und vorantreibt.

In der judischen Auslegung wird die Frage aufgegriffen, ob es Fille gibt, wo
man dem Feind nicht zu helfen braucht (s. zB. Mek., III, 166; vgl. Cooper,
SalLf);

7.4.2.4 Kommentar

7.4.2.4.1 23,4 setzt ein kleinbduerliches Zusammenleben voraus; das Rind
oder der Esel von jemandem ist ausgebrochen und wird von einem
anderen umherirrend angetroffen; der Finder muB das Tier dem Besitzer
zuriickbringen, ganz gleich, wie gut oder schlecht die Beziehung der
beiden zueinander ist. Wer dies nicht tut, lduft Gefahr, des Diebstahls
beschuldigt zu werden (vgl. 22,3 und CE § 50).

23,5 schildert folgende Situation: jemand transportiert eine Last mit
seinem Esel, der aber wihrend des Transports plotzlich ausruht und damit
seinen Herrn schddigt; wer in der Nihe ist, muB ihm helfen, ganz egal,
welche Beziehung er zum Besitzer hat.

Wie miissen die Vorschriften von 23,4-5 bezeichnet werden? Als
Ausdruck der Anteilnahme iiber das Los eines in Not geratenen Tieres?
Als Ansporn zur Nichstenliebe, die soweit gehen muf, daB sie auch dem
Feind zukommt? Die Meinung, daB die Hilfe fiir ein in Not geratenes
Haustier zumindest ein wichtiges Thema von 23,4-5 ist (z.B. Criisemann*,
S. 211, 223, 306), ist m.E. fraglich. Explizit wird jedenfalls nicht zum
Ausdruck gebracht, dal das Tier in Not ist, auch nicht in 23,5 (s. 7.4.2.3,
zu 23,5). 23,4-5 zielt nicht auf Tierschutz ab (vgl. Houtman*, Exodus, I,
S. 148ff)), sondern auf die Hilfeleistung am Volksgenossen. Oft findet
sich als Charakterisierung von 23,4-5 der Begriff ‘Feindesliebe’ (z.B.
Otto*, Ethik, S. 100ff.). In der Auslegungsgeschichte hat 23,4-5 seit alters
her eine wichtige Rolle im Plidoyer fiir Freundlichkeit und Vergebungs-
bereitschaft in bezug auf den Mitmenschen gespielt, auch wenn dies der




EXODUS 23,4-5 265

Feind ist.” Ebensowenig wie fiir Prov. 25,21f. (vgl. Prov. 24,17) die
Bezeichnung ‘Feindesliebe’ (Mt. 5,44) adéquat ist, ist sie es in bezug auf
23,4-5."" 23,4-5 zielen darauf ab, die Existenzgrundlage des Volksgenos-
sen zu schiitzen.

Die Nennung von ‘der Feind’ (23,4) und ‘der Mensch, mit dem man im
Unfrieden lebt’ (23,5), ist nicht in einschrinkendem Sinn zu verstehen,
sondern wollen der Vorschrift eine maximale Reichweite verleihen: selbst
die Existenzgrundlage von jemandem, mit dem man auf gespanntem Ful3
lebt, darf nicht gefahrdet werden, auch nicht, indem man (aus Schaden-
freude; vgl. Hi. 31,29f.) passiv bleibt. Kurzum, die Vorschriften fordern
den Schutz der Existenzmittel eines anderen, ganz gleich, wie gut oder
schlecht die Beziehung zum anderen ist. 23,4-5 sind darauf gerichtet,
einer offensichtlich kleinen Gemeinschaft das Uberleben zu sichern. Der
Hintergrund dieser Vorschriften liegt nicht im hohen Ideal einer Feindes-
liebe im personlichen Sinn, sondern ist pragmatischer Natur, ndmlich die
Solidaritit mit jedem Volksgenossen, insofern es dessen Existenzmittel
betrifft.”?

7.4.2.4.2 23,4-5 erfuhren eine Neuinterpretation in Dtn. 22,1-4 (vgl.
Fishbane*, S. 177f.). Von dieser Aktualisierung sei lediglich ein einziges
Element genannt: das Objekt der Hilfe bzw. des Schutzes ist in Dtn. 22
nicht ‘der Feind’, sondern ‘der Bruder’. Objektiv gesehen bedeutet dies
keinen Unterschied zu Ex. 23, weil ja der dort genannte ‘Feind’ ein
Volksgenosse ist (vgl. auch Num. 35,23). Auf den Volksgenossen bezie-
hen sich auch die Vorschriften von Dtn. 22,1-4, doch, wie angenommen
werden darf, unabhingig, welcher Art die Beziehung zu diesem ist. Doch
bestimmt der Gebrauch von ‘Bruder’ den Klang der Vorschriften. Der
Akzent liegt weniger stark auf der Reichweite. Der Term hat restriktive
Kraft. Obwohl auch 23,4-5 ausschlieBlich auf den Volksgenossen zu
beziehen ist, werden die Vorschriften von Dtn. 22 durch den Begriff
‘Bruder’ nachdriicklich auf den Volksgenossen beschrinkt. Damit expli-
zieren die Vorschriften, daB sie nicht auf ‘die Feinde’ (Dtn. 20,1.3.4.14;
21,10; 23,10.14) bzw. Nicht-Israeliten zu beziehen sind.

In jedem Fall verschafft der Begriff ‘Bruder’ Deutlichkeit in bezug auf
die Identitit der Person, der Schutz zukommen soll. Der Gebrauch von
‘Feind’ war in der Auslegungsgeschichte Anlal zur Frage, um welche

™S, die ausfihrlichen Informationen bei Cooper, S. 4ff.

" Vgl. Th.C. Vriezen, Hoofdlijnen der Theologie van het Oude Testament, Wageningen
1966°, S. 432f.

 ygl. B. Lang, “Personlicher Gott und Ortsgott. Uber Elementarformen der Frommig-
keit im alten Israel”, in: M. Gorg (Hg.), Fontes atque Pontes (FS H. Brunner), Wiesbaden
1983, S. 271-301.




266 KAPITEL VII

Identitdt es bei dem Betroffenen prizis geht. In der jiidischen Auslegung
wurde die Frage aufgeworfen, ob im Licht von Lev. 19,17 nicht etwa der
Volksgenosse gemeint sei (vgl. Leibowitz*, S. 4271f.). Mit Blick auf den
Kontext hat man ‘Feind’ zuweilen auf den Menschen beschrinkt, mit dem
man einen Rechtsstreit (gehabt) hat oder haben wird (Noth; vgl. auch
Halbe*, S. 431). Gemeint wird jedoch der Mitbiirger sein, mit dem man,
aus welchen Griinden auch immer, fiir lingere oder kiirzere Zeit ein
gespanntes Verhdltnis hat.

Auffillig ist in Dtn. 22 das Interesse fiir Details sowie die Verall-
gemeinerung, d.h. die Ausweitung der Vorschriften auf andere Arten und
Kategorien (vgl. Brin*, S. 40). Dtn. 22,4 stellt die Situation des Esels
anders als Ex. 23,5 dar: das Tier hat sich nicht niedergelegt, sondern ist
(ohne Last?) gefallen und befindet sich in Not. In diesem Punkt bietet
Dtn. 22,4 eine abweichende Interpretation. Unwahrscheinlich ist (vgl.
Criisemann*, S. 220) die These von Cooper, daB Dtn. 22,4 den Anfangs-
punkt einer langen Geschichte von Fehlinterpretationen von 23,5 bilde,
das kein Anreiz sei, dem Feind zu helfen, sondern im Gegenteil dazu
auffordere, dessen Esel seinem Schicksal zu iiberlassen.”™

Die HG §§ 45, 60-62, 71 beinhalten Bestimmungen in bezug auf
gefundene Giiter oder Tiere, wo auch das Verhiltnis von Finder und
Eigentiimer eine Rolle spielt. Bis zu einem gewissen Grad sind diese
Bestimmungen mit 23,4 vergleichbar.

7.4.2.4.3 Ab w'hadalta, ‘und du dich selbst zuriickhalten willst’, treten
fur den Interpreten von 23,5 groBe Probleme auf. Die wichtigsten sind:
(1) Das Verhiltnis des mit w'hadalta beginnenden Satzes zu den anderen
Satzteilen des Verses. Ist w*hddalta auch von ki, ‘wenn’, abhingig und
stellt den Beginn eines zweiten Vorsatzes dar oder leitet es den ersten der
zwei Nachsitze ein? (2) Der Inhalt von ‘zb (s. THAT, 11, Sp. 249ff.
ThWAT, V, Sp. 1200ff.), ‘verlassen’, ‘zuriicklassen’ usw., ist problema-
tisch, dies um so mehr, weil die betreffende Aktivitit zumindest bei der
normalen Auffassung von 23,5aP (w'hadalta usw.) offenbar nicht reali-
siert werden mul, hingegen 23,5b zufolge sehr wohl.

Bereits in den alten Ubersetzungen sind Spuren erkennbar, daB mit dem
Text gerungen wurde. Die LXX bietet eine Ubersetzung ad sensum: ob
noperedon atd, GAAL ouveyepeig wbTd pet’ abrod, ‘dann sollst du an
ihm (dem Esel) nicht voriibergehen, sondern ihm zusammen mit ihm

™ Freilich: ‘The recumbent animal affords an excellent opportunity for the exercise of
revenge or malice. At best, there might be a hostile and litigious misunderstanding with the
owner of the animal; at worst, there might be an actual crime against his property, perhaps
leading to prosecution for attempted theft. It is unlikely that any good will come of the
encounter’ (S. 16).




EXODUS 23,4-5 267

(dem Feind) aufstehen helfen’; vgl. Vulg.: non pertransibus, sed subleva-
bis cum eo (vgl. auch 23,5 in SamT*; anders SamT’). In den Targumen
wird eine Ubersetzung mit Erlduterung geboten, wobei zb in den zwei
betreffenden Satzteilen nicht die gleiche Bedeutung gegeben wird. Das
erste ‘zb ist in TO mit §q¢/ tibersetzt: ‘und du davon absehen willst, (ihn)
fir ihn hochzuziehen’ (vgl. auch Pesch., wo auch im zweiten Satz $q/
gebraucht ist: ‘dann sollst du ihm doch helfen, ihn hochzuziehen’); in
TPsJ mit grb: ‘und du davon absehen willst, auf ihn zuzugehen’; in TNf
mit prq: ‘und du davon absehen willst, (ihn) mit ihm abzuladen’. In TO,
TPsJ, TNf ist das zweite ‘zb mit §bg, ‘loslassen’, iibersetzt und hat ‘dann
sollst du natiirlich loslassen’ als Objekt ‘was du in deinem Herzen gegen
ihn hast’ erhalten (TO; dhnlich auch TPsJ, TNf), wobei der Vers mit der
Aufforderung endet: ‘und dann sollst du mit ihm (TO) (den Esel) abladen
([prq]; s. TO, TPsJ, TNf) und (ihn wieder) bepacken (¢n) mit ihm’
(TPsJ], TNf). Der Auftrag, sowohl abzuladen als zu bepacken, griindet auf
der rabbinischen Kombination von 23,5 mit Dtn. 22,4 (vgl. Mek., III,
166f., und s. auch Leibowitz*, S. 433ff.).

Im Laufe der Zeit wurden diverse Losungen fiir diese Problematik
vorgestellt. So behauptet Raschi (unter Berufung auf Dtn. 32,36;
Neh. 3,8), daBB ‘zb in 23,5 ‘helfen’ bedeute und daf} in 23,5af ein Ton der
Verwunderung mitschwinge: ‘wiirdest du dich dann davon abhalten, ihm
zu helfen? Sicher wiirdest du...” (vgl. Leibowitz*, S. 429ff.). Auch in z.B.
SV wird 23,5aP als Frage aufgefafit, allerdings unter Beibehaltung der
normalen Bedeutung von ‘zb: ‘zult gij dan nalatig zijn om het uwe te
verlaten vor hem? Gij zult het in alle manier met hem verlaten’ (‘wirst du
dann nachldssig sein, um fiir ihn das Deine zu verlassen? Du sollst es
unter allen Umstinden mit ihm verlassen’). Auch wurde die Ansicht
vertreten, daB3 ‘zb in 23,5 mit zwei Bedeutungen gebraucht werde; in
23,5ap mit der normalen Bedeutung (‘dann sollst du dich zuriickhalten,
ihn seinem Los zu iiberlassen’) und in 23,5b mit der Bedeutung ‘helfen’
(Mandelkern: succurrere), ‘befreien’ (BDB: ‘to set free’ [‘aid him to set it
free’]), ‘regeln’ (Cassuto: ‘arrange’). Manchmal wird angenommen, daf3
der Text in 23,5b verderbt ist und ‘Gzér fa“zor’® gelesen werden
miisse.” Letzterer Vorschlag ist unbegriindet. In bezug auf die anderen
Vorschldge erhebt sich die Frage: kann zb die Bedeutung ‘helfen’ usw.
haben? Liegt es auf der Hand, daB zb innerhalb eines Verses mit zwei
verschiedenen Bedeutungen gebraucht wird?

Von verschiedenen Lexikologen wurde in der Vergangenheit die

M Zu ‘zr, ‘helfen’, s. THAT, 11, Sp. 256ff; ThWAT, VI, Sp. 14ff.
3 8. z.B. Baentsch, Ehrlich (mé*“zor in 23,5ap), Beer, KBL; andere Konjekturen bei
Cooper, 8. 21.




268 KAPITEL VII

Existenz zweier homonymer Wurzeln ‘zb verteidigt (z.B. Ges-B; BDB,
KBL). Manchmal wird zur zweiten Wurzel zb auch ‘zb in 23,5 gerechnet
(z.B. Mandelkern; vgl. auch Zo.). Seit einigen Jahrzehnten gewinnt unter
Berufung auf das Ugaritische die These von der Existenz von ‘zb II
grofen Anhang, wobei stets mehr Texte mit zb (auch 23,5) zu ‘zb Il
gerechnet werden (THAT, 11, Sp. 249; HAL); dem Verb ‘zb in 23,5 wird
in Nachfolge von Cassuto, der in 23,5 ein Wortspiel von zb I und ‘zb II
erkennen will, die Bedeutung ‘arrange’ gegeben.”® DaB 23,5 ein Wort-
spiel beinhaltet, ist wenig wahrscheinlich. Uberdies ist die Existenz von
zwei homonymen Wurzeln im Hebriischen mit guten Griinden in Zweifel
gezogen worden.”’

Ich komme zum AbschluB. Bei der Interpretation von 23,5aB als
Fragesatz ist es moglich, zb in 23,5a-b dieselbe Bedeutung zu geben. Die
Maéglichkeit besteht auch, wenn man 23,5af als einen zweiten von &i,
‘wenn’, abhédngigen Vorsatz betrachtet. Diese Interpretation von 23,5ap ist
m.E. korrekt (vgl. Williamson, S. 82f) und ist gegeniiber der géngigen
Auffassung vorzuziehen, wonach 23,5aB der erste von zwei Nachsitzen
sei. Versuche, 23,5 mit Hilfe der iiblichen Bedeutung von ‘zb einen Sinn
zu geben, fithren zu keinem befriedigenden Resultat. Siehe z.B. Buber &
Rosenzweig: ‘enthalte dich, ihms zu iiberlassen — herunter, herunterlassen
sollst du zusammen mit ihm’; ‘lassen’ wird in zweierlei Sinn ge-
braucht.”® Ein konsistenter Gebrauch von ‘b im gewdohnlichen Sinn
resultiert in einer unwahrscheinlichen Vorstellung in bezug auf die
Absicht von 23,5.” Unter Bezugnahme auf Dtn. 32,36; Hi. 10,1; 20,13
behauptet Williams, dall ‘zb auch ‘befreien’ (‘release’) im Sinn von
loslassen, freilassen bedeuten kann (S. 82f.; vgl. Cooper, S. 20). Auf
diese Weise kommt man wieder in die Nihe der frither (schon Raschi)
verteidigten Auffassung von ‘helfen’. Vielleicht ist es das Beste anzu-
nehmen, dall zb diese Konnotation besitzen kann. Dem Besitzer des Esels
muf} Hilfe geleistet werden. Erhilt er Hilfe, dann gelingt es ihm eher, den
Esel wieder auf die Beine und zum Weiterlaufen zu bringen. Ob die Hilfe
auch das Be- und Entladen des Esels einschlieBt, ist schwer zu sagen.

8. HAL (Lit.); S. Talmon & W.W. Fields, Z4W 101 (1989), S. 108; vgl. auch B. Mar-
galit, Z4W 99 (1987), S. 395f.

7S, besonders die Diskussion bei Williams; vgl. auch TRWAT, V, Sp. 1200f.; M. Diet-
rich & O. Loretz, UF 17 (1985), S. 105-116; Cooper, S. 20, 22.

™ VYel. schon Keil: ‘iiberlassen’ und “loslassen (losmachen)’.

™ 8. bei Cooper, S.20; das gilt auch fiir Coopers eigene Interpretation; er iibersetzt:
‘And you would refrain from leaving it [den Esel], you must leave the animal alone’
(S. 15f); Cooper bestreitet, daB 23,5 von Feindesliebe handelt (s.0.).




EXODUS 23,6-9 269
7.4.3 Gerechtigkeit und Glaubwiirdigkeit in der Rechispflege Il (23,6-9)
7.4.3.1 Ubersetzung

23,6 ‘Du sollst, wenn ein bediirftiger Mensch, der von dir abhdngig ist,
einen Rechtsstreit (mit dir) hat, dem Recht keine Gewalt antun.

7 Von einer Ligensache solist du dich fernhalten, ja, wer unschuldig
ist und das Recht auf seiner Seite hat, den sollst du nicht zu Tode brin-
gen. Ich jedenfalls lasse den Schuldigen nicht frei ausgehen.

8 Ein Geschenk sollst du nicht annehmen. Geschenke machen ja
Sehende blind und sind die Ursache davon, daf§ Rechtssachen von Leuten,
die das Recht auf ihrer Seite haben, verkehrt ablaufen.

9 Einem Fremden sollst du das Leben nicht schwer machen. Ihr kennt
doch die Gefiihle des Fremden. Ihr wart doch selbst Fremde im Land
Agypten!’

1.4.3.2 Exegetische Anmerkungen

23,6 nth hi. + mispat (s. 23,2 und 21,1), vgl. Dtn. 16,19; 24,17; 27,19; 1 Sam.
8,3; Prov. 17,23; 18,5; Thr. 3,35. Ehrlich meint, daf sich der Ausdruck auf die
Weigerung des Richters beziehe, eine Sache zu behandeln (vgl. Jes. 1,23b;
Lk. 18,1-5). In der Vulg. sind die drei ersten Worte von 23,6 (lo’ tatteh mispat)
ad sensum tibersetzt mit non declinabis, ‘du sollst nicht krumm (heimtiickisch)
handeln mit’; in der LXX ist fiir nth (nun mit Objekt) ein anderer Begriff
(drxotpéyerg) gebraucht als in 23,2.

‘ebjon‘ka (s. 7.2.4.6), vgl. Dtn. 15,11. Wer ist mit ‘dein Bediirftiger’ gemeint?
Der bediirftige Volksgenosse oder der Bediirftige, der in deinem Land wohnt (vgl.
22,24a und s. 23,11a; Ps. 132,15)? Appelliert ‘dein’ an das Gemeinschaftsgefiihl,
oder ist, stirker zugespitzt, ‘dein Bediirftiger’ der Mensch, der in einer spezifi-
schen Abhingigkeitssituation verkehrt (s. Hi. 31,13 und wvgl. Ps. 72,2)? Ich
entscheide mich fiir letztere Interpretation. Das ein wenig auffillige Suffix (in
23,3 fehlt es), das schon in LXX, Pesch., TPsJ, Vulg. (vgl. zB. LV, CV, WV)
uniibersetzt blieb, hat zu dem Vorschlag gefiithrt, daB ‘gjibka, ‘dein Feind’,
gelesen werden miisse und daB eine Beziehung zu 23,4 (‘¢jibka) und 23,5
($ona™ka) bestehe, wobei 23,6 vielleicht urspriinglich vor 23,4 angeordnet
gewesen sei (vgl. Holzinger; Bohl). Cassuto erachtet eine Textinderung fiir
unndtig und behauptet, dall '@bjén in 23,6 die Bedeutung ‘Widersacher’ hat.

bribé (vgl. 23,3), offensichtlich der Prozef des Bediirftigen mit der Person,
von der er abhingig ist. Wenn meine Interpretation von '@bjon‘ka korrekt ist,
kann gefolgert werden, daB die spezifischere Bestimmung von 23,6 im Deuterono-
mium zu einer allgemeinen Bestimmung gegen Rechtsverletzungen geworden ist
(Dtn. 16,19a), die in der Praxis besonders in bezug auf die sozial Schwachen
Aktualitat besaB (vgl. Dtn. 24,17; 27,19). Die drei ersten Worte von Dtn. 16,19a
(/o -tatteeh mispat) sind identisch mit den drei ersten von Ex. 23,6. Die Worte
‘wbjonka b°ribd fehlen jedoch in Din. 16,19. Hingegen folgt als Plus gegeniiber




270 KAPITEL VII

Ex. 23,6-8 nach /o -tatteeh mispat in Dtn. 16,19 das allgemeine /o’ takkir panim,
‘du sollst die Person nicht ansehen’.

23,7 Zu dabar in Genitivverhiltnis s. 22,8. Seqer (s. THAT, II, Sp. 1010ff.;
ThWAT, VIII, Sp. 466ff.) bezeichnet, was keinen Gehalt hat, was untauglich ist,
worauf man nicht vertrauen kann, und hat denselben Inhalt wie §aw in 23,1;
d°bar-§eeqeer kann man als einen Rechtsstreit auffassen, in dem jemand durch
einen falschen Zeugen versucht, eine Sache zu seinem Vorteil zu entscheiden (vgl.
I Reg. 21), aber es ist auch méglich, 23,7 als einen Aufruf an Richter zu verste-
hen, sich nicht durch Liigenrede beeinflussen zu lassen, oder als einen Aufruf an
Zeugen, von falschem Zeugnis Abstand zu nehmen. midd*bar-Seqeer erhilt als
vorangestelltes Objekt (KoSynt § 339m) den Nachdruck; LXX: ‘von jedem
ungerechten Wort’; Vulg.: mendacium (fugies), ‘(du sollst) die Ligen (meiden)’.
rhg qal (s. ThRWAT, VII, Sp. 490ff.), ‘sich fernhalten’.

Das waw am Beginn von 23,7a (nicht tibersetzt in LXX, Vulg.) verstehe ich als
waw-explikativum. 23,7b stellt in Form eines Verbots die Konsequenzen des in
23,7a verurteilten verwerflichen Verhaltens konkret vor Augen; man macht sich
dadurch des Justizmordes schuldig (vgl. 1 Reg. 21 und s. 20,13; vgl. daneben
Prov. 14,25). Eventuell kann man 23,7b auch als Finalsatz verstehen: ‘um
vorzubeugen, daB du (dadurch) ... tétest’, oder als Kausalsatz: ‘denn du sollst ...
nicht toten’.

naqi, ‘unschuldig’, s. 21,28; saddig, Derivat von der viel diskutierten Wurzel
sdg (s. THAT, 11, Sp. 507ff.; ThWAT, VI, Sp. 898ff.),*" wird in 23,7 im juridi-
schen Sinn zur Bezeichnung desjenigen gebraucht, der in seinem Recht steht; vgl.
die Verwendung von sdg hi. in 23,7 mit der Bedeutung ‘Recht geben’, ‘als
unschuldig behandeln’. wnagi w'saddig, Hendiadys; vgl. TNf: wki mn dmzkj
bdjn’, ‘jeder, der vom Gericht fiir unschuldig erkldrt wurde’. Sam.Pent.: nagi’
(vgl. Ges-K § 23i; BL § 71x). hrg (s. 21,14), hier fiir Exekution aufgrund eines
Gerichtsurteils (vgl. Lev. 20,15f; Dtn. 13,10 und z.B. Ex. 21,12.14-17; I Reg.
21,13).

Der Subjektwechsel in 23,7c ist recht tiberraschend. Sam.Pent. liest hisdig
(anstelle von ‘asdig): man wird (den Schuldigen) nicht frei ausgehen lassen. In
der LXX wurde ki mit xai iibersetzt und an der 2.Pers. sing. festgehalten: ‘und du
darfst den gottlosen (Schuldigen) nicht frei ausgehen lassen fiir Geschenke’. Mit
der Zufiigung &vexev 8dpwv wird 23,8 antipiziert (vgl. Frankel*, S. 105; Prijs*,
S. 13f.). Wie sich zeigt, bietet die LXX eine Ubersetzung mit zwei schon kon-
trastierenden Vershilften, so daB es nicht verwundert, daB man sich unter Ande-
rung des MT fiir die Ubersetzung ‘und wer schuldig ist, darfst du nicht frei
ausgehen lassen’ entschieden hat (vgl. Prov. 17,15 und s. z.B. Baentsch, Beer;
vgl. Noth); gegeniiber saddig steht rasa‘ (vgl. 23,1) im Sinne von ‘schuldig’
(hjjb" in TO; vgl. TPsJ, TN, Pesch., SamT’). In der Vulg. ist 23,7c als Motivie-
rung ohne die Negation, aber mit negativem Tenor iibersetzt: quia aversor

¥ Vgl. H. Gossai, “saddig in Theological, Forensic and Economic Perspectives”, SE4 53
(1988), S. 7-13.




EXODUS 23,6-9 271
impium, ‘denn vom Gottlosen wende ich mich ab’,

23,8 Sohad (s. ThWAT, VIII, Sp. 1208ff.), ‘Geschenk’, immer eine Gabe, um
einen anderen giinstig zu stimmen (z.B. I Reg. 15,19; II Reg. 16,8; Jes. 45,13) mit
der Hoffnung auf eine Gegenleistung des anderen, oft als eine Art Schmiergeld
mit der Absicht, jemanden zu bestechen und zu MiBtaten zu bewegen (Dtn. 10,17,
16519; 27,25; I Sam. 8,33 Jesi 1523; Ezi22,12;P=si 15,5; Prov: 17,23t u.a.). Sehad
als Objekt wird durch die Voranstellung akzentuiert. Im Paralleltext Dtn. 16,19b
folgt das Objekt auf das Verbum.*' [, Sam.Pent.: ‘al. Igh, ‘annehmen’, s.
21,10. hassohad, zum Artikel s. Ges-K § 126m; Joiion § 137i. ki leitet zwei
parallele Sitze ein, die an die Weisheitsliteratur erinnern (vgl. Sir. 20,29). ‘wr (s.
ThWAT, V, Sp. 1190ff.) pi.,* ‘blind machen’ (II Reg. 25,7; Jer. 39,7; 52,11), hier
und in Dtn. 16,19 in tbertragenem Sinn (s. auch zu 21,26); zum Impf. s. Ges-K
§ 107g; Jotion § 113c.

pighim, Plur. von pigéah, Adjektiv von der Wurzel pgh (s. ThWAT, VI, Sp.
723ff.) mit der Bedeutung ‘Sehender’ (das Gegenteil von ‘iwwér, ‘blind’; vgl.
4,11; Jes. 35,5); in Sam.Pent. geht ‘éné, ‘die Augen von’, voran; vgl. LXX,
Pesch., TO, TPsl, TNf, SamT' (SamT?: hzbh); ‘éné findet sich auch in der
Parallele Dtn. 16,19b, dort folgt aber das gingigere Nomen rectum A%kamim,
‘Weise’ (vgl. Sir. 20,29); in TO ist in Ex. 23,8 konform zu Dtn. 16,19b iibersetzt;
vgl. auch Ag. (codav); Pesch. (hkjm’ bdr'), *Weise in der Rechtspflege’; Vulg.
(prudentes). TN bietet die Interpretation jjnfj] nsbwy, ‘die Augen derer, die [das
Geschenk] annehmen’; auch TPs] beinhaltet diese Interpretation, aber daneben
noch die Interpretation ‘Weise’ (‘[das Geschenk] stdfit die Weisen von ihren
Stiihlen’).

wisallef Impf. (mit waw-copulativum) pi. von slp (7x AT), das hier und in
Dtn. 16,19 gewdohnlich als ‘verdrehen’ aufgefait wird. Erwigenswert ist auch die
Interpretation ‘verderben’, ‘ins Ungliick stiirzen’ (vgl. Prov. 13,6; 21,12; 22,12;
Hi. 12,19). Die Art und Weise, wie man slp verstehen méchte, hidngt mitunter
davon ab, wie man d*barim (s. 22,8) und saddigim (vgl. 23,7) interpretiert: (1)
Sind ‘Worte’ gemeint und liegt die Stofrichtung darin, dafl Geschenke die Worte
eines ‘ehrlichen Menschen’ (Richter oder Zeugen) kriimmen und ihn dazu
verleiten, der Wahrheit Gewalt anzutun? (vgl. z.B. Buber & Rosenzweig, Fox,
WV, GNB, NEB und s. bereits Vulg.: et subvertunt verba instorum). Schon in der
LXX wurde d°barim als ‘Worte’ verstanden und saddigim als Adjektiv interpre-
tiert (vgl. zB. Ges-K § 128w): prjpate dikere, ‘gerechte Worte’; die gleiche
Ubersetzung findet sich in TO (ptgmjn trjsjn) und setzt eine exegetische Tradition
voraus, die explizit in TPsJ und Mek., 111, 172, formuliert ist: die gerechten Worte
sind die Worte der Tora vom Sinai; sie werden verdorben, weil die bestochenen

# Vgl auch TR, LVII, 19-20a, wo Dtn. 16,19 und Ex. 23,8 auf den gerechten Konig
bezogen werden. Sieche D.D. Swanson, The Temple Scroll and the Bible, Leiden usw. 1995,
S. 139f.

% Ehrlich liest jd ‘ir (hi. von ‘wr) und meint, daB pighim hier schlaue Menschen bezeich-
ne, die durch die Gewohnheit, Geschenke zu geben, dazu gereizt werden, die Richter zu
beeinflussen.




272 KAPITEL VII

Personen darin Ankniipfungspunkte suchen, um dem Recht Gewalt anzutun (vgl.
Prijs*, S. 65f,, und s. Raschi). TPsJ bietet noch eine zweite Interpretation: (das
Geschenk) verwirrt die Worte des Unschuldigen in ihrem Mund in der Stunde des
Urteils. Auch in TNf wird d®barim als ‘Worte’ verstanden: (das Geschenk) setzt
die Worte des gerechten Urteils im ProzeB auBer Kraft.* (2) Oder sind
‘(Rechts-)Sachen’ gemeint, wobei der Gedanke der ist, daB Geschenke einen
negativen Einflul auf die Situation von Menschen haben, die im Recht sind, weil
durch Bestechung von Zeugen und/oder Richtern der Wahrheit Gewalt angetan
wird und der Unschuldige kein Gehor findet? (vgl. z.B. LV, NV, Dasberg und s.
z.B. Beer, Heinisch, Childs, Durham). Im Zusammenhang mit meiner Auslegung
von 23,7 entscheide ich mich fiir letztere Interpretation.

23,9 Neben 23,9 s. 22,20 und die dort gemachten Anmerkungen. tilhas, Sam.Pent.
liest 2.Pers. plur. tilhasi# (so auch in 22,20); vgl. LXX, Pesch., TO, TPsJ.
w® atteem (Ubergang zur 2.Pers. plur.), waw-copulativum leitet einen Kausalsatz
ein (vgl. LXX, TNf); s. Ges-K § 158a; Joiion § 170¢ (anders KoSynt § 360a,e).
jd', ‘kennen’, s. 21,36. nefees, ‘Gefuhle’ (s. 21,23), TPsl: 'njq nps, ‘Angst der
Seele’. Zu dem mit ki eingeleiteten Satz s, 22,20.

7.4.3.3. Kommentar

23,6 richtet sich nicht gegen die Vergewaltigung der Rechte eines Armen
im allgemeinen, wie man gewohnlich annimmt, sondern gegen Macht-
miflbrauch in einer besonderen Situation. Die vorausgesetzte Situation ist
folgende: ein der Armut verfallener Mensch (vgl. z.B. 22,24a) hat einen
Streit mit einem Mitbiirger, von dem er abhingig geworden ist. Letztge-
nannter mufl der Versuchung widerstehen, seine Machtposition einzuset-
zen, um den Menschen, der sich nicht wehren kann, unter Druck zu
setzen, um auf eventuelle Anspriiche ihm gegeniiber zu verzichten oder
um andererseits dessen Rechte (vgl. z.B. 22,25f.) zu schinden. Auch
wehrlose Menschen haben ein Recht darauf, daB man ihre Rechte respek-
tiert (vgl Hi. 31,13).

23,7a richtet sich gegen die Schindung des Rechts durch T4uschung. Es
ist nicht ganz deutlich, an welches verwerfliche Verhalten genau gedacht
werden muf3: das Ablegen eines falschen Zeugnisses (vgl. 20,16), an das
Einschalten falscher Zeugen oder an das Aussprechen einer Verurteilung
aufgrund eines offensichtlich falschen Zeugnisses (vgl. Dtn. 19,18f.) oder
unzureichenden Beweises (vgl. Leibowitz*, S. 441ff.). Siehe auch 23,1
und ZusDan. 1,53.

Das Gebot, keinen Unschuldigen zum Tode zu verurteilen (23,7b),
erscheint so selbstverstéindlich, dal die Frage aufgeworfen wurde, ob

# Zur Diskussion unter den jiidischen Auslegern s. Leibowitz*, S. 453ff.




EXODUS 23,6-9 273

damit nicht noch mehr oder etwas anderes gemeint sei. Schon in der
friihen Auslegung ist dies der Fall. In TO wurde saddig auf jemanden
bezogen, der freigesprochen wurde (sich aber spéter als schuldig erwies);
so jemand diirfe nicht getdtet werden, bzw. gegen ihn diirfe der Prozef
nicht mehr aufgerollt werden; in TPsJ] wird w'nagi als ein zu Unrecht
Freigesprochener identifiziert und der saddig als derjenige, der verurteilt
wurde, aber spéter sich als unschuldig erwies (in diesem Fall muB der
ProzeB wiederersffnet werden; vgl. Mek., III, 171f; bSan. 33b und s.
Raschi). Cassuto verteidigt eine bildhafte Bedeutung von hrg: ‘jmdm.
grofen Schaden zufiigen’ (vgl. Durham). Ein Hinweis auf Prov. 7,26
(Bildsprache) ist hierfiir allerdings unzureichend.

23,7c beinhaltet eine Begriindung, deren Reichweite man nicht auf
23,7a.b zu begrenzen braucht, sondern die man auch auf die vorangegan-
genen Verse ausweiten und daher als allgemeine Warnung verstehen kann.
Gott verpflichtet sich, die Rechtsschédnder, die fiir menschliche Rechtsver-
folgung nicht greifbar sind, zu bestrafen. Er ist der Garant dafiir, daB das
Recht seinen Lauf nimmt. Wichtig fiir die Interpretation von 23,7c ist die
Antwort auf die Frage, wer mit rasa‘ gemeint ist. Bei der eben genannten
Interpretation ist dies das Subjekt von 23,7a.b, d.h. der Mensch, der es
nicht so genau mit der Wahrheit nimmt. Dieser wird von Gott verurteilt
(vgl. z.B. Cassuto). Betrachtet man 23,7a.b als Ermahnung an die Richter,
dann kann man den ra$a‘ auch auf das Objekt von 23,7a.b beziehen und
23,7a.b als Aufruf an die Richter betrachten, beim Aussprechen einer
Verurteilung zuriickhaltend zu sein und nicht davor zuriickzuschrecken,
einen Verdichtigen aufgrund unzureichenden Beweismaterials aus der
Rechtsverfolgung zu entlassen; sie diirfen dies im Vertrauen tun, daB Gott
den wirklich Schuldigen nicht ungestraft lassen wird (Ehrlich, Jacob).*
Auch in TO und TPsJ (s.0.) fungiert 23,7¢ als Motivierung von 23,7b: der
Freigesprochene, der doch schuldig ist, geht nicht frei vor Gott aus;
ebensowenig geht vor Gott derjenige frei aus, der den Gerichtsspruch
eines zu Unrecht Verurteilten nicht revidiert.

23,8 wendet sich gegen Korruption in der Rechtspflege. Durch Beste-
chung wird eine Rechtsangelegenheit zu einem Liigenprozef (vgl. 23,7a).
Nur die Leute, die sich nicht bestechen lassen (vgl. 18,21), kénnen Recht
~und Unrecht noch sauber und klar voneinander trennen (vgl. II Chr. 19,7).
Wer dem Eigeninteresse die Prioritit gibt und auf Verbesserung der

¥ F.C. Fensham, FT 26 (1976), S. 270, bezieht rdia‘ cbenfalls auf das Objekt der
Rechtsprechung von 23,7ab und versteht 23,7c wie folgt: JHWH 148t den Menschen, der
von bestochenen Richtern freigesprochen wurde, nicht frei ausgehen. Diese Interpretation
schlieBt weniger gut an das Vorhergehende an und setzt eigentlich die Version der LXX
voraus (s.0., 7.4.3.2).




274 KAPITEL VII

eigenen Position aus ist, wird leicht in Versuchung kommen konnen,
Geschenke anzunehmen und zu erpressen, und wird es mit dem Recht
nicht ernst nehmen. Die Erhaltung einer gerechten Gesellschaft ist bei ihm
in keinen guten Hinden (vgl. I Sam. 8,3; Jes. 56,11; Jer. 22,17; Hab. 2,9
u.a.). Das Recht ist bei dem in guten Hénden, dem Eigeninteresse und
Eigennutz fremd ist (vgl. Jes. 33,15; Ps. 119,36; Prov. 1;19; 15,27;
28,16).

Das Annehmen von Geschenken war, wie eine ganze Reihe von Texten
bezeugen (Mi. 7,3; Prov. 18,16 und s.0., 7.4.3.3 zu 23,8), ein weitver-
breitetes Ubel, das die israelitische Gesellschaft destabilisierte. Gegen
Bestechung gerichtete Warnungen finden sich auch in Israels Umwelt (s.
LA, 1, S. 765 [ANET, S. 415b, 424a]; RLA, 11, S. 19). Der Textabschnitt
genieft grofe Aufmerksamkeit in der rabbinischen Literatur. Betont wird,
daB ein Richter niemals Geschenke annehmen darf, auch dann nicht, wenn
er unparteiisch ist. Nicht den geringsten Dienst darf er annehmen, um so
dem Vorwurf der Parteilichkeit vorzubeugen (s. Leibowitz*, S. 448fTf.).

7.44  Sabbatjahr und Sabbat als soziale Einrichtungen (23,10-12)
7.4.4.1.1 Literatur zum Sabbatjahr

ABD; N8 85 TSP B(H) IV, S+ 32366 IR AV, S, 1 421F . IDBS. 'S,
762f.; TRE, XVII, S. 280-285; Y. Amit, “The Jubilee Law - An Attempt
at Instituting Social Justice”, in: Reventlow & Hoffman (s. 2.1), S.
47-59; W. Dietrich, “‘... den Armen das Evangelium zu verkiinden’”, 7hZ
41 (1985), S. 31-43 (S. 36-41); J.A. Fager, Land Tenure and the Biblical
Jubilee, Sheffield 1993; Hamilton (s. 4.1.1); U. GleBmer, “Der 364-Ta-
ge-Kalender und die Sabbatstruktur seiner Schaltungen in ihrer Bedeutun-
gen fiir den Kult”, in: D.R. Daniels u.a. (Hg.), Ernten, was man sdit (FS
K. Koch), Neukirchen-Viuyn 1991, S. 379-398; A. Phillips, Ancient
Israel’s Criminal Law, Oxford 1970, S. 75ff; G. Robinson, “Das Jo-
bel-Jahr”, in: FS Koch (s.0.), S. 471-494; Schwienhorst-Schénberger*, S.
389ff.; de Vaux*, I, 307ff.; M. Weinfeld, “Sabbatical Year and Jubilee in
the Pentateuchal Laws and the Ancient Near Eastern Background”, in T.
Veijola (Hg.), The Law in the Bible and its Environment, Helsinki/
Gottingen 1990, S. 39-62; R. Westbrook, “Jubilee Laws”, in: ders.,
Property and the Family in Biblical Law, Sheffield 1991, S. 36-57; C.J.H.
Wright, “What Happened Every Seven Years in Israel? I”, EvQ 56
(1984), S. 129-138; vgl. ders., God’s People in God’s Land, Grand
Rapids/Exeter 1990, S. 142-148.




EXODUS 23,10-12 275
7.4.4.1.2 Literatur zum Sabbat

(Eine Auswahl, vornehmlich neueren Datums) ABD, V, S. 849ff.; IDBS,
S. 760ff.; ThWAT, VII, Sp. 10471f.; ThWNT, VII, S. Iff.; N.-E. Andrea-
sen, The Old Testament Sabbath. A Tradition-Historical Investigation,
Missoula 1972; ders., “Recent Studies of the Old Testament Sabbath.
Some Observations™, ZAW 86 (1974), S. 453-469; J. Briend, “Sabbat”, in:
DBS, X, Sp. 1132-1170; F. Hahn, “Schabbat und Sonntag”, EvTh 46
(1986), S. 495-507; W.W. Hallo, “New Moons and Sabbaths. A Case
Study in the Contrastive Approach”, HUCA 48 (1977), S. 1-18; J. Hehn,
Siebenzahl und Sabbat bei den Babyloniern und im Alten Testament,
Leipzig 1907; E. Kutsch, “Der Sabbat - urspriinglich Vollmondstag?”, in:
ders., Kleine Schriften zum Alten Testament, Berlin/New York 1986, S.
71-77; F. Mathys, “Sabbatruhe und Sabbatfest. Uberlegungen zur Ent-
wicklung und Bedeutung des Sabbat im Alten Testament”, 7hLZ 28
(1972), Sp. 241-262; J.H. Meesters, Op zoek naar de oorsprong van de
sabbat, Assen 1964; G. Robinson, The Origin and Development of the
Old Testament Sabbath, Frankfurt am Main usw. 1988; E. Spier, Der
Sabbat, Berlin 1989; T. Veijola, “Die Propheten und das Alter des
Sabbatgebots”, in: Prophet und Prophetenbuch (FS O. Kaiser), Ber-
lin/New York 1989, S. 246-264; Th.C. Vriezen, “Kalender en Sabbat”,
NThS 23 (1940), S. 172-195.

7.4.4.2 Ubersetzung

23,10 ‘Und sechs Jahre lang sollst du dein Land besden und dessen
Ertrag ernten.

11 Aber wdihrend des siebten (Jahres) sollst du es seinem Schicksal
iiberlassen und brach liegen lassen, so daf3 deine bediirftigen Volks-
genossen davon essen kénnen, und was von ihnen iibriggelassen wird,
kénnen dann die wilden Tiere essen. Mit deinem Weinberg und Olivengar-
ten sollst du das gleiche tun.

12 Sechs Tage lang sollst du deine Arbeit verrichten, aber am siebten
Tag solist du ruhen, daf} dein Rind zur Ruhe kommt sowie dein Esel und
dein Leibeigener wieder zum Atem kommen kann und ebenso der Frem-
de’.

7.4.4.3 Exegetische Anmerkungen

23,10-11 ‘sechs’ ... ‘sieben’, s. 21,2. w'ses, Kopula ist nicht {ibersetzt in LXX,
Pesch., Vulg. §and, s. 21,2. zr* qal, ‘sien’ ([auch 23,16]; s. ThWAT, II, Sp.
663ft.), vgl. Gen. 47,23. 'arsceka, ‘dein Land’ (s. 22,20), aus 23,11 ist ersichtlich,
daB der Besitz relativ ist. 'sp qal, ‘zusammenbringen’, hier und in 23,16 mit der




276 KAPITEL VII

Bedeutung ‘hereinholen’, ‘ernten’ (vgl. Dtn. 16,13; Hi. 39,12); vgl. den Gebrauch
der Wurzel in der Genitivverbindung hag ha 'asif, ‘das Erntefest’, in 23,16. #bi 4,
Derivat von bw’ (s. 20,24) mit der Bedeutung ‘Ertrag’ (vgl. Lev. 23,39; 25,7.22
u.a.). ‘sden’ und ‘ernten’ stehen hier Pars pro toto fiir alle Feldarbeiten wihrend
der jeweiligen Saisons (vgl. 34,21).

w'ha$§°bi‘it, accusativus temporis (z.B. KoSynt § 331a; Ges-K § 118k; Joiion §
126i; anders Cassuto: casus pendens); TNf: explizit ‘siebte Jahr’.

tifm'teennd, 2.Pers. sing. Impf. + Suff. von §mt (s. ThWAT, VIIIL, Sp. 198ff.),
auf das #n‘tastah, 2.Pers. sing. Perf. cons. von nt5 (s. ThWAT, V, Sp. 436ff),
folgt; beide Verbformen, die formale Ubereinstimmung aufweisen (fiinf Konso-
nanten, teils in chiastischer Reihenfolge, sind gleich) und im Kontrast zu ‘sden’
und ‘ernten’ von 23,10 stehen, besitzen hier eine dhnliche Bedeutung: (‘freige-
ben’, ‘sich selbst iberlassen’), so daB deshalb die Begriffe als Hendiadys ge-
braucht werden konnen: keine Hand darf das Land anriihren, es muf vollkommen
in Ruhe gelassen werden. Feldfriichte, die auf Brachland gewachsen sind (vgl.
AuS, 11, S. 203ff)), galten offensichtlich nicht als Kulturprodukte, sondern als
Naturprodukte, die frei zur Verfiigung standen.

kI, “essen’ (s. 21,28), natiirlich nach Ernte und Zubereitung. tism‘tennd wird in
der LXX ibersetzt mit &deorwv wovjoerg (&deorg = $mittd; vgl. Din. 15,1-3.9;
31,10) und vielleicht auf das Erlafijahr (vgl. Dtn. 15) bezogen; in TPsJ folgt als
Erlduterung mpwlhn', ‘ohne es zu bearbeiten’ (vgl. Mek., III, 175), und wird
intastah tbersetzt mit wipgr pjrk’, ‘und du sollst ihre Friichte freilassen’ (vgl.
TNf, FT": wtbgrwn, ‘und ihr sollt frei erkliren’ [nach Glosse FT" ist bgr = par]).

Die Suffixe der Verbformen von 23,11a wurden sowohl auf ‘das Land’ bezogen
(alte Ubersetzungen und z.B. Dillmann, Baentsch, Cassuto) als auch auf ‘den
Ertrag’ (z.B. Holzinger, McNeile, Durham) und sogar auf beides (das erste auf
‘Land’, das zweite auf ‘Ertrag’ [Ehrlich]); ‘Land’ liegt aller Wahrscheinlichkeit
nach am meisten auf der Hand. Die Unsicherheit resultiert aus einer mangelnden
Kenntnis der genauen Bedeutung der beiden Verben an dieser Stelle. Siche in
diesem Zusammenhang die Diskussion iiber die Bedeutung bei judischen Exegeten
des Mittelalters: §m¢ wird von Raschi und Nachmanides auf die Nichtbearbeitung
des Bodens bezogen; von Ibn Esra auf den Schuldenerla im Sabbatjahr (Dtn.
15,1ff.); nt§ wird von Raschi auf das Nicht-Essen des Ertrages des siebten Jahres
bezogen™ und auch auf das Unterlassen von Arbeiten, wie Mist Diingen oder
Umgraben; von Ibn Esra auf das Nicht-Sihen und von Nachmanides auf das
Nicht-Bearbeiten des Bodens; Nachmanides bietet cine restriktive Interpretation:
alle Arbeiten aufler Pfliigen und Sden (vgl. 34,21) sind erlaubt. Ferner wird von
einigen modernen Exegeten bestritten, daB 23,11 das Brachlegen des Landes
vorschreibe. J. Wellhausen™ behauptet, daB zwar dic Preisgabe der Emte ($mr)
gefordert sei, nicht aber das Unterlassen des Siens. Cazelles*, S. 92, vertritt die
Ansicht, dal §ms ‘abmihen’ bedeute und gefordert sei, die Ernte fiir die Armen

* Man behilt den Ertrag, den man noch im Haus hat, nicht mehr fir sich selbst (Lev.
25,6f); wenn auf dem Feld nichts mehr steht, ist es fiir jedermann (vgl. Mek., III, 175f).
% Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1905%, S. 111.




EXODUS 23,10-12 274

liegenzulassen. In diesem Zusammenhang ist es erwahnenswert, daB dargelegt
wurde, daB unbearbeitetes Land keinen Ertrag abwirft (Holzinger; vgl. auch AuS,
I1, S. 203ff.).

‘®bjoné ‘ammeeka, ‘bedirftige Volksgenossen’, s. 21,8; 22,27 und 7.2.4.6.
wijitram (jeeteer, Derivat von jir [s. THAT, 11, Sp. 846; ThWAT, 111, Sp. 1079ff.],
‘was iiberbleibt’, ‘Rest’), mit Suffix zur Bezeichnung des genitivus subjectivus,
wird in der LXX (bersetzt mit t& OmoAeimdépeve, ndmlich von der Ernte (t&
yevijuata; s. 23,10). hajjat hassadeh, ‘wilde Tiere’ (s. 22,4.17), in der LXX ist
hassadeh als Adjektiv iibersetzt worden: té Onpia & &ypre (Ag.: t& (da tig
yopac). kén-ta“seh (s. 22,29) greift zuriick auf das in 23,10-11 Genannte und
bezieht sich auf die Feldarbeit. Genau genommen ist dies nicht vergleichbar mit
der Arbeit im Weinberg oder dem Olivengarten, so daB sich die Frage erhebt (vgl.
Fishbane*, S. 179f, und s. auch Brin*, S. 39), welche Arbeiten im Sabbatjahr
unterlassen werden miissen (Schneiden u.4.? vgl. Lev. 25,3.5.). Zu denken sind an
all die iiblichen Arbeiten, dic Jahr fiir Jahr durchgefithrt werden miissen (die
Verben in 23,10 sind Pars pro toto; s.0.) und zu denen auch die Aufsichtstitigkei-
ten gehoren.

‘Weinberg’ (5. 22,4) und zajit, ‘Oliven’, ‘Olbaum’, in 23,11 Bezeichnung fiir
‘Olivengarten’ (zum Sing. s. K6Synt § 256; vgl. Jdc. 15,5 und s. den Gebrauch
von zétim nach k°ramim in Dtn. 6,11; Jos. 24,13 u.a.), die mit ‘Land’ (23,10) alle
Kulturbéden umschreiben, sind hier asyndetisch verbunden (vgl. Jdc. 15,5 und s.
Brockelmann § 128); siehe daneben Sam.Pent.: #l‘zéteka (vgl. LXX, Pesch,
SamT, Vulg.) und s. auch Dtn. 6,11; Neh. 9,25; in der Ubersetzung kann man ein
Bindewort kaum entbehren.

23,12 ‘Tag(e)’, s. 21,21. ‘$h (s. 20,23) mit dem Derivat ma “sSeeh als Objekt
(figura etymologica),‘deine Arbeit verrichten’; vgl. die Verwendung von ma “Sceh
in 23,16 (das Resultat der Arbeit) und 23,24 (die Tat, die Art des Tuns). §bf (s.
7.4.4.4.6), in TO, TPsJ, TNf, Pesch. mit Verwendung von nwh (s. THAT, II, Sp.
43ff.; ThRWAT, V, Sp. 298ff.; vgl. den Gebrauch von nwh qal in 23,12b mit der
Bedeutung ‘Ruhe geniefien’) iibersetzt, so daB abweichend vom MT die Rede von
einer Wiederholung des Verbs ist (in Pesch. sogar dreifacher Gebrauch); vgl. auch
LXX (2x aveanadoper). ‘dein Rind und dein Esel’, vgl. 23,4. #p§ ni,, ‘zu Atem
kommen’ (vgl. 31,17; II Sam. 16,14), Ehrlich schlidgt vor, wajjinpas (qal) zu
lesen. Drei Verben mit der Bedeutung ‘ruhen’ stehen im Kontrast zu ‘Arbeit
verrichten’ (der Sabbat fordert eine vollkommene Ruhe; zu “drei’ s. 21,11).

been-'amd (s. 4.2.1 und Holzinger), TPsJ: ‘den unbeschnittenen Sohn deiner
Sklavin’ (vgl. Mek., III, 178); TNf: ‘den Sohn deiner jiidischen Sklavin’. Der
Sam.Pent. bietet nach janiah bis w'haggér einen abweichenden Text: ‘abd*ka
wa “mat*ka kaméka w'kol b*heemt®ka ist eine Verallgemeinerung (vgl. auch SamT),
die aus 20,10 entlehnt ist. Natiirlich ist die Auflistung in 23,12 nicht restriktiv,
sondern exemplarisch gemeint. Dennoch muB bedacht werden, daB Rind und Esel
typische Arbeitstiere sind und daher eine explizite Erwédhnung von z.B. Schafen
oder Ziegen in diesem Kontext nicht sinnvoll ist. hagger (s. 7.2.4.6), LXX: ‘der
Proselyt’; Pesch.: ‘der Fremdling in deinen Stidten’ (vgl. 20,10).

Als Subjekt nach Fma'an (s. 7.4.0) werden in poetisch formulierten Sitzen




278 KAPITEL VII

(Parallelismus) erst die Tiere und danach die Menschen genannt (Chiasmus in
bezug auf 23,11af). In Dtn. 5,14 werden in dem [°ma'‘an-Satz nur Menschen
genannt. Die Auflistung von Subjekten im /“ma ‘an-Satz ist natiirlich nicht
einschrinkend (vgl. die Diskussion dariiber, daB} der Besitzer selbst nicht erwihnt
wird, bei Nachmanides und Jacob); die Wehrlosen, die Tiere und sozial Schwa-
chen werden genannt, um zum Ausdruck zu bringen, daB sogar denjenigen, von
denen kein Protest zu erwarten ist, keine Arbeiten am Ruhetag aufgelastet werden
darf.

7.4.4.4 Kommentar

7.4.4.4.1 23,10-11 beinhalten Vorschriften in bezug auf das Sabbatjahr (s.
zu diesem Begriff Lev. 25,2-7). Jedes siebte Jahr miissen ein Naturjahr
lang die iiblichen Saisonarbeiten auf dem Acker, Weinberg und Oliven-
garten unterbrochen werden. Was diese Béden ‘in Ruhe’, d.h. ohne mens-
chliche Eingriffe an Korn, Trauben (Wein) und Oliven(-61) hervorbringen,
ist fir den Bediirftigen bestimmt; was hiervon eventuell noch iibrigbleibt,
darf das Wild fressen.

Die zweifellos als soziale Bestimmungen konzipierten Vorschriften
rufen eine Reihe von Fragen auf. Als erstes ist zu fragen, wie realistisch
die Verwirklichung solcher Bestimmung ist.*”

Ist es dkonomisch mdglich, ein Jahr lang den gesamten landwirtschaft-
lichen Anbau zu unterbrechen? Behauptet wird, daB solch eine Forderung
gar nicht erhoben werde. Es gehe nicht um den gleichzeitigen kollektiven
Stillstand aller Landarbeit, sondern darum, daf von den Bauern gefordert
wird, dafiir zu sorgen, daB ihre Acker, Weinberge und Olivenhaine Stiick
fiir Stiick, parzellenweise, auf jeden Fall einmal alle sieben Jahre unbear-
beitet bleiben. Der Gedanke eines fiir alle geltenden, gleichzeitigen
Sabbatjahres sei erst in spiterer Zeit entstanden und in Lev. 25 und
Dtn. 15 ausformuliert worden.*® Entscheidet man sich fiir diese Auffas-
sung, dann wére zugleich ein anderes Problem gelost, nimlich daf 23,10-
11 als Sozialvorschrift eingeschrinkt wird. Mit einer einmaligen ‘Sozial-
hilfe’ alle sieben Jahre ist den Bediirftigen nicht wirklich geholfen.
Erhalten sie aber eine jahrliche Zuwendung von einem Teil des Landes,

%S, dazu bereits Reimarus*, I, S. 420ff.

* S. z.B. Wellhausen, Prolegomena, S. 111; A. Bertholet, Kulturgeschichte Israels,
Gottingen 1919, S. 145f; 1. Benzinger, Hebrdische Archdologie, Leipzig 1927°, S. 390,
Holzinger, Baentsch. Als Vergleich wird auf 21,2f. verwiesen; der Zeitpunkt der Freilassung
eines Sklaven ist relativ, d.h. abhangig von dem Zeitpunkt, wo er in Dienst trat (s. 4.2.11).
In 23,10-11 wird der agrarische Besitz als ‘arsekda, karm‘ka und zéteka bezeichnet.
Betrachtet man den Text als solchen, wiirde man bei dieser Auffassung noch eher daran
denken konnen, daB Ackerland usw. sukzessive und individuell unbearbeitet gelassen wird
oder daB turnusmiBig biuerliche Betriebe geschlossen werden.




EXODUS 23,10-12 279

dann wire 23,10-11 eine wirklich humane Vorschrift. Es ist allerdings zu
bezweifeln, ob 23,10-11 die eben skizzierte Interpretation erlaubt. Der
parallele Aufbau von 23,10-11 und 23,12 macht dies unwahrscheinlich.
Der Sabbat ist als Ruhetag eine Einrichtung, die von allen gleichzeitig
beachtet werden muB. Das gleiche gilt offensichtlich fiir das Sabbatjahr
(z.B. McNeile, Beer, Heinisch, Noth). Sollte eine individuelle, parzel-
lenweise Ausfithrung gemeint sein, dann wire dies auf die eine oder
andere Weise zum Ausdruck gebracht worden.

Die Frage nach dem Wirklichkeitsgehalt bleibt ein erstes Problem. Hat
man anzunehmen, daf israelitische Bauern dafiir Sorge zu tragen hatten,
geniigend Vorrite anzulegen, um durchs siebte Jahr kommen zu konnen?
(vgl. Lev. 25,20-22). Konnte ihnen dies gelingen, weil sie auch noch
Viehzucht betrieben haben und der Ertrag ihrer Herden eine willkommene
Ergidnzung auf ihrem Speiseplan darstellte? (vgl. Heinisch). Auch die
Frage, wie sozial die Vorschrift ist, bleibt ein Problem. Wird das ‘soziale
Problem’ durch das Sabbatjahr nicht sogar vergrofiert? Die Armen
erhalten zwar die Moglichkeit, die Felder abzuernten, weil aber der
Landbau keine Arbeit mehr bietet, wird die Anzahl der arbeitslosen
Tageldhner stark zugenommen haben, wobei die Viehzucht kaum ausrei-
chenden Ersatz hierfiir bieten konnte. Oder stellt 23,11 nicht gerade eine
Sozialregelung fiir das Sabbatjahr dar, um u.a. Tagelohnern zu emédhren,
die im siebten Jahr ohne Arbeit sind (vgl. Heinisch), wobei diese Rege-
lung eine willkommene Ergdnzung zur ‘normalen Regelung’ von
Lev. 19,9f; 23,22; Din. 23,241,; 24,19ff. bildete?*

7.4.4.4.2 Dies fiihrt uns wie von selbst zur Frage nach dem Grundtenor
und der Zielsetzung der Vorschrift. Sie konnte als Sozialvorschrift
bezeichnet werden, aber, so konnte gefragt werden, ist der soziale Charak-
ter vielleicht sekundir und ist dies vielleicht die Ursache des problemati-
schen Charakters von 23,11 als Sozialvorschrift?

In bezug auf die urspriingliche Bedeutung des Sabbatjahres wurden
verschiedene Vorschlige unterbreitet. (1) Urspriinglich sei nicht das Sien,
sondern das Ernten einmal in sieben Jahren (pro Parzelle; s.0.) verboten
gewesen; die betreffende Ernte war fiir die Gemeinschaft als ganze
bestimmt, d.h. eigentlich fiir die Besitzlosen (McNeile; vgl. Wellhausen,
Prolegomena, S. 111, 113). (2) In der Vorschrift spiegeln sich praktische
Erfahrungen und religiose Motive wider; sie beugt Ausbeutung der
landwirtschaftlichen Nutzfliche vor und gewdhrleistet deren Qualitdt; die
Gunst und Wirksamkeit der Vegetationsgeister werde hierdurch sicherge-

¥ Zur rabbinischen Auslegung dieser Abschnitte s. R. Brooks, Support for the Poor in
the Mishnaic Law of Agriculture. Tractate Peah, Chico 1983.




280 KAPITEL VII

stellt.” (3) Gedacht wird auch an eine restitutio in integrum, ein Herstel-
len des urspriinglichen Zustands, eine Riickkehr zur urspriinglichen, durch
Menschenhand nicht gestorten ‘Ruhe’ (Noth; vgl. auch Hyatt, Clements).
Bevor ich naher auf die gemachten Vorschlége eingehe, sei noch darauf
verwiesen, dafl in Lev. 25,4 das Sabbatjahr als ‘ein Sabbat zur Ehre von
JHWH’ bezeichnet wird und dal} in Lev. 25,23 betont wird, dal JHWH
der Besitzer des Bodens ist. Lev. 25 beinhaltet eine Interpretation von
Ex. 23,10-11. In bezug auf die genannten Elemente expliziert Lev. 25,
was in Ex. 23,10-11 implizit formuliert war. Das Bundesbuch beinhaltet
Vorschriften von JHWH. Deren Ausfiihrung impliziert, dal man JHWH
ehrt und ihn als denjenigen anerkennt, der die Verfiigungsgewalt tiber
Israels Grundbesitz hat. Deutlich ist ferner, dafl die Vorschrift im Zusam-
menhang damit steht, die Zeit in heilige, durch die Sieben-Zahl bestimmte
Zyklen einzuteilen (vgl. auch 23,12). Im Anschlufl an diese These von
Noth erachtete ich es als moglich, daB der Hintergrund der Vorschrift der
Glaube bildete, daB auf dem permanenten Bestellen des Feldes ein Tabu
ruht, so da man einmal in sieben Jahren den Ackerboden sich selbst
tiberldft, damit an die Stelle der Kultur die Natur treten kann. Bei dieser
Interpretation wird die Erwdhnung der wilden Tiere in 23,11 versténdlich.
Sie werden nicht genannt, um zum Ausdruck zu bringen, daB Gott auch
die wilden Tiere erschaffen hat und fiir sie sorgt (Gispen, Cassuto,
Cole),”" sondern sie treten auf als Reprisentanten der Wiistenei, der
‘Gegenwelt’, die vom Kulturland Besitz nehmt. Zur ‘Gegenwelt’ gehdren
auch die Armen, AusgestoBenen der Gesellschaft, d.h. die Reprédsentanten
einer Welt, wie sie eben nicht sein sollte.” Auch sie werden vom Land,
das der Verwilderung preisgegeben ist, angezogen, vom dem die Re-
prisentanten der ‘Kulturwelt’, d.h. der Landbesitzer und dessen Haushalt,
worunter sich auch seine Haustiere befinden (vgl. 23,12), ein Jahr lang
nicht profitieren diirfen.”” In Ex. 23 ist das alte Tabu noch zu erkennen
(in der Nennung der wilden Tiere), doch hat die Vorschrift eine soziale
Funktion erhalten, wobei der ganze Akzent auf den Bediirftigen zu liegen
kommt und das Wild nur noch eine Nebenrolle spielt. Andere Vorschlige,
23,10-11 zu erkldren, befriedigen nicht. So ist es z.B. zu bezweifeln, ob

% Siehe Beer; vgl. auch J. Morgenstern, /DB, IV, S. 142.

" Vel. Ps. 36,6; 104,21.27f.; Mt. 6,26.28-30; 10,29-31; Lk. 12,24 und s. C. Houtman,
Wereld en tegenwereld, Baarn 1982, S. 32ff.

2 Vgl. Houtman, Wereld, S. 37ff.

* Implizit findet sich in 23,11 auf dem Hintergrund von 23,12 folgender Kontrast;
wihrend die ‘Kulturwelt” von der Sabbatruhe geniefit, arbeiten die Reprisentanten der
‘Gegenwelt’. Diejenigen, denen man sonst den Zutritt verwehrte, haben nun freies Spiel.
Rabbinischer Auslegung zufolge obliegt ihnen nicht die Verpflichtung, den Zehnten
abzusondern (Mek., III, 176f.; Raschi).




EXODUS 23,10-12 281

man im alten Israel darum wuBte, daB Brachzeiten fiir den Ackerboden
gut sind.”* Eher darf angenommen werden, da man eine Verwilderung
infolge des Brachliegens befiirchtet haben wird.

7.4.4.4.3 Lev. 25,1-7.18-22 bietet eine Neuversion von Ex. 23,10-11
(vgl. Fishbane*, S. 180, 253). So hat z.B. in der Formulierung der
Weinberg neben dem Acker einen gleichen Stellenwert -erhalten
(Lev. 25,3f.). Der Ertrag des Landes im Sabbatjahr ist nicht mehr exklu-
siv fiir die Armen und wilden Tiere bestimmt, sondern insbesondere fiir
den Besitzer und seinen Haushalt, worunter sich auch sein Vieh befindet.
Explizit werden die Bediirftigen sogar insgesamt nicht mehr genannt
(Lev. 25,6-7).” Auf Probleme, die aus einer kollektiven, gleichzeitigen
Befolgung der Vorschrift resultieren, wird in Lev. 25,20-22 eingegangen.
Aus der Vorschrift Ex. 23,10-11 mit ihrer sozialen Akzentuierung wurde
in Lev. 25 eine Vorschrift, die die Konsequenzen regelt, die auftreten,
wenn man eine religidgse Forderung JHWHs ausfiihrt.

Eine radikale Neuinterpretation von 23,10-11 findet sich in Dtn. 15,1-
11 (vgl. 31,10).°® Angekniipft wird beim Gebrauch von §mr in 23,11
($°mittd ist Stichwort in Dtn. 15,1.2.9). Die Verbindung mit dem Natur-
jahr ist abgetrennt. Der Bediirftige ist nicht der Mensch, der einmal in
sieben Jahren auf dem ‘ruhenden’ Land seinen Lebensunterhalt zusam-
menverdienen kann, sondern — und dies ist ein viel effizienteres Mittel,
um das soziale Problem zu lésen — der Mensch, der stets nach einem
Zeitraum von sechs Jahren im siebten Jahr einen neuen Anfang machen
kann. In Dtn. 15 ist das Sabbatjahr ein SchuldenerlaBjahr.”’

7.4.4.4.4 Inwieweit das Sabbatjahr in der Praxis realisiert worden ist,
dariiber bietet das AT keine Informationen. Wohl aber iiber dessen Ver-
nachldssigung (Lev. 26,34f.; Il Chr. 36,21) und iiber das Eingehen einer
Verpflichtung, die Vorschrift entsprechend zu befolgen (Neh. 10,32;
griindet auf Ex. 23,11 und Dtn. 15,1-2; vgl. Fishbane*, S. 135, 251). In
spiterer Zeit hing man in orthodoxen Kreisen sehr an der Befolgung
dieser Vorschrift (z.B. Jub. 50,2f; vgl. 7,37). Von einer Befolgung der
Sabbatjahrsvorschrift (seit dem 2.Jh. v.Chr.) berichtet I Makk. 6,49.53
und Josephus (A4nt., X1, 343; XII, 378; XIII, 234; XIV, 202, 475; XV, 7,

* 8. jedoch D.C. Hopkins, “Life on the Land. The Subsistance Struggles of Early
Israel”, BA 50 (1987), S. 178-191 (S. 185).

% Auch die wilden Tiere nicht? MuB hgjjd in Lev. 25,7 nicht als ‘lebende Habe’
verstanden werden? (vgl. Num. 353).

% Vgl. zB. S. Springer, Neuinterpretation im Alten Testament, Stuttgart 1979, S. 63f.

% Die umstrittene Interpretation von Dtn. 15 (SchuldenerlaB, Zahlungsaufschub,
Pfandfreigabe usw.?) braucht uns hier nicht niher zu beschiftigen. S. hierzu z.B. Wright,
EvQ 56 (1984), S. 1341f,; ders., ABD, V, S. 858f. Wird in Dtn. 14,28; 26,12 das Sabbatjahr
(nach 2x 3 Jahren) vorausgesetzt? (vgl. IDBS, S. 762).




282 KAPITEL VII

Bell.Jud., 1, 60).® Aus der zu Verfiigung stehenden Information ist er-
sichtlich, daB durch die Befolgung der Vorschrift der Lauf der Geschichte
beeinflut werden kann; wihrend einer Trockenheit oder eines Krieges
machte es die Juden besonders verwundbar. Bis zur Zeit der Kreuzziige
wurde die Vorschrift in Paldstina praktiziert. U.a. aufgrund dessen, was
dem jidischen Volke im Laufe seiner bewegten Geschichte widerfuhr,
geriet die Befolgung der Vorschrift aufler Gebrauch. Nach der Niederlas-
sung der Juden in Paldstina am Ende des 19.Jh. wurde die Frage der
Befolgung dieser Vorschrift aufs neue aktuell (vgl. EJ, XIV, Sp. 582ff;
Spier, S. 72ff.). Auch antike Autoren berichten vom Sabbatjahr. Tacitus,
Historiae, V, 4, 4f., teilt mit, daB die Juden nicht bloB den Sabbat hielten,
sondern von Faulheit verfithrt, auch jedes siebte Jahr fiirs Nichtstun
reservierten; auch erwihnt er, daB das Sabbatjahr zu Ehren von Saturn
gehalten wurde. In der Suda (ein byzantinisches Lexikon, 10.Jh.) wird
unter dem Lemma Damocritus (der Schreiber [1.Jh. n.Chr.] von De
ludaeis) die Auffassung angefiihrt, dafl die Juden jedes siebte Jahr einen
Fremdling gefangennahmen und opferten. Vielleicht beinhaltet Suetons
Tiberius, 32,2, eine Anspielung auf den Sabbat und das Sabbatjahr.

7.4.4.4.5 Eine Vorschrift wie die von 23,10-11 ist aus der Umwelt
Israels nicht bekannt. Wohl finden sich kénigliche Bestimmungen, die
darauf abzielen, Situationen von Unfteiheit zu beenden oder zu begrenzen
und Schuldverpflichtungen fiir verfallen zu erkliren. Sie sind vergleichbar
mit den alttestamentlichen Vorschriften zur Freilassung von Sklaven (s.
bereits 4.2.12) und den Vorschriften zum Jubeljahr (Lev. 25,8-28).
Typisch fiir das AT ist, dafl die sozialen Vorkehrungen an sakrale Zyklen,
die von der Siebener-Zahl bestimmt sind, gebunden sind.*

7.4.4.4.6 23,12 beinhaltet eine Vorschrift in bezug auf den Ruhetag, den
Sabbat. In unseren Ausfithrungen hierzu beziehen wir das Sabbatgebot des
Dekalogs ein, das in Ex. 20 und Dtn. 5 in verschiedenen Versionen
iiberliefert ist.

Exodus Deuteronomium
20,8 ‘Feiere den Tag der Ruhe 5,12 ‘Halte den Tag der Ruhe
und weihe thn dadurch. in Ehren und weihe ihn dadurch,

wie JHWH, dein Gott, dir auf-
getragen hat.

* Vgl. J. Jeremias, “Sabbathjahr und neutestamentliche Chronologie”, ZNW 27 (1928),
S. 98-103; R. North, “Maccabean Sabbath Years”, Bib 34 (1955), S. 501-515.

8. ferner Robinson, S. 489ff; Weinfeld, S. 42ff.; Westbrook, S. 45ff., und auch N.P.
Lemche, “Andurarum and Mi§arum. Comments on the Problem of Social Edicts and their
Application in the Ancient Near East”, JNES 38 (1979), S. 11-22.




EXODUS 23,10-12 283

9 Sechs Tage darfst du Ar-
beit verrichten und all dein
Werk tun,

10 aber der siebte Tag muf
ein Ruhetag sein zu Ehren von
JHWH, deinem Gott. Dann
darfst du kein einziges Werk tun,
du nicht und dein Sohn und
deine Tochter nicht, ebensowe-
nig dein Sklave oder deine Skla-
vin oder dein Vieh und der
Fremde, der bei dir in deinen
Stadten verkehrt.

11 Dadurch, daf3 JHWH in
sechs Tagen den Himmel und
die Erde, das Meer und alles,
was in der Welt ist, gemacht hat
und am siebten Tag Ruhe hielt,
machte JHWH den Tag der
Ruhe zu einem segensreichen
und geweihten Tag’.

13 Sechs Tage darfst du Ar-
beit verrichten und all dein
Werk tun,

14 aber der siebte Tag muB
ein Ruhetag sein zu Ehren von
JHWH, deinem Gott. Dann
darfst du kein einziges Werk
tun, du nicht und dein Sohn und
deine Tochter nicht und ebenso-
wenig dein Sklave oder deine
Sklavin oder dein Rind oder
dein Esel oder welches Stiick
Vieh auch immer und der Frem-
de, der bei dir in deinen Stéddten
verkehrt, auf daB dein Sklave
und deine Sklavin genauso wie
du selbst Ruhe halten kénnen.

15 Du sollst daran denken,
daB dir JHWH, dein Gott, weil
du Sklave in Agypten warst und
JHWH, dein Gott, dich von dort
unter schwerem Druck und
mifttels unwiderstehbarer Kraft
herausgefiihrt hat, aufirégt, den
Tag der Ruhe zu halten’.

Das Sabbatgebot fordert, einmal pro Woche und zwar am siebten Tag fiir
die Zeit von 24 Stunden vom Sonnenuntergang bis Sonnenuntergang (vgl.
Lev. 23,22; Neh. 13,19) die Alltagsgeschifte zu unterbrechen und dadurch
dem siebten Tag einen besonderen Platz in der Woche einzurdumen und
ihn JHWH zu weihen. Die Vorschrift ist positiv formuliert (vgl. auch
Lev. 19,3; 26,2) und nimmt uv.a. aufgrund seines Umfangs im Dekalog
einen zentralen Platz ein. Die Version von Ex. 20 unterscheidet sich von
der von Dtn. 5 insbesondere in bezug auf die Motivierung des Gebotes.




284 KAPITEL VII
Der siebte Tag wird im Dekalog jom haisabbat oder §abbat genannt.
Das Verhiltnis vom Nomen Sabbat zum Verb §bt, ‘aufhdren’, ‘zu einem
Ende kommen’ (u.a. gebraucht fiir das Unterbrechen der Arbeit [z.B.
16,30; 23,12; 31,17; 34,21]), ist umstritten. Manche nehmen an, daB das
Nomen vom Verb abgeleitet ist, andere, daB das Verb ein Verbum
denominativum ist, doch werden beide Auffassungen bestritten. So wird
die Ansicht vertreten, daB Sabbat vom akkadischen Sab/pattu(m), ‘Voll-
mond’, abgeleitet werden miisse oder daB ‘Sabbat’ von der Zahl Sieben
(Seeba ) erkldrt werden kann.'” Wie man auch immer itber die Etymo-
logie urteilen mag, feststeht, dal im AT Nomen und Verb zumindest
aufgrund einer Klangassoziation miteinander in Beziehung gebracht
werden konnen (Hos. 2,13). Dies spricht dafiir, daB Nomen und Verb
auch inhaltlich als verwandt betrachtet werden und daB beim Gebrauch
des Verbs §bt das Nomen Sabbat, ‘Ruhetag’, mitklang (vgl. Gen. 2,2f;
Ex.23,12:34.21),

7.4.4.4.7 Mit dem Aufkommen der religionsgeschichtlichen Erforschung
des AT erhielt in der Debatte iiber den Sabbat die Frage nach dem
Ursprung des Sabbats einen bedeutenden Platz. Schon mehr als hundert
Jahre lang ist diese Frage Gegenstand einer recht intensiven Diskussion.
Ich begniige mich, einen unvollstindigen Eindruck iiber die verteidigten
Positionen zu geben.'"'

Die ErschlieBung des alten Mesopotamien durch Ausgrabungen in der
zweiten Hilfte des 19.Jh. und danach fiithrte verschiedene Forscher zu der
SchluBfolgerung, daB der Sabbat seinen Ursprung in Babylonien habe.
Man identifizierte den Sabbat mit dem akkadischen $ab/pattu(m) und
brachte ihn in Verbindung mit den umé lemniti, den Tabu-Tagen, d.h.
Tage, an denen man bestimmte Aktivititen unterlieB, weil, so glaubte
man, ein Fluch darauf ruhe. Von dieser Auffassung wurde Abstand
genommen, als evident wurde, daB Sab/pattu(m) eine Bezeichnung fiir
Vollmond ist und die Tabu-Tage nicht (ganz) in ein Sieben-Tage-Schema
passen. Eine groBe Diskussion loste in den ersten Jahrzehnten dieses
Jahrhunderts die These von J. Meinhold aus. Er behauptete, daf der
Sabbat in Israel urspriinglich nicht der siebte Tag der Woche war, sondern
der Tag des Vollmonds (vgl. das akkadische Sab/pattuf/m]). Frithestens im
Exil, aber wahrscheinlich erst in nachexilischer Zeit sei der monatliche
Sabbat zu einem wochentlichen Sabbat geworden. Diese Auffassung geriet
in Vergessenheit, wurde aber seit den 70er Jahren mit Beifall wieder

19 Zur Diskussion s. ThWAT, VII, Sp. 1048f.; Andreasen 1972, S. 9ff., 100ff; Briend,
Sp. 1133ff; Hehn, S. 91ff.; Meesters, S. 6ff.; Robinson, S. 27f.

1018 ferner bes. Andreasen 1972, S. 8ff, 1171f; Briend, Sp. 1135ff,; Meesters, S. 28f%,;
Robinson, S. 28ff.




EXODUS 23,10-12 285

aufgegriffen'” und fand in der Gestalt von G. Robinson einen feurigen
Verfechter; seiner Meinung nach stelle der Sabbat des Dekalog eine nach-
exilische Kreation von P dar (S. 256, 270, 313f.).

Zur Untermauerung dieser These wird u.a. darauf hingewiesen, daB
‘Neumond’ und ‘Sabbat’ oft zusammen genannt werden (Am. 8,4-7;
Hos. 2,11-15; Jes. 1,10-14; II Reg. 4,22ff.; vgl. auch Ez. 45,17). An den
genannten Stellen und in den Passagen, wo beide Festtage in der Reihen-
folge ‘Sabbat’ - ‘Neumond’ genannt werden (Ez. 46,1.3.9; I Chr. 23,31,
II Chr. 2,3; 3,3; vgl. Esra 3,5), werden sie aber wahrscheinlich nicht
deshalb genannt, weil sie beide in Beziehung zum Mond stehen, sondern
weil beide das Kennzeichen aufweisen, dal sie mit einer festen Re-
gelmiBigkeit im Laufe des Jahres gefeiert wurden, und die tégliche Arbeit
dann unterbrochen wurde.

Die Auffassung, daB der Sabbat urspriinglich der Tag des Vollmondes
gewesen sei, geht bei Briend, Robinson und Veijola Hand in Hand mit
der Meinung, daB zumindest fiir die vorexilische Zeit ‘der siebte Tag’ als
‘Tag der Unterbrechung der Arbeit’ vom Sabbat unterschieden und als
Einrichtung an sich behandelt werden miisse. Die Untersuchung, die
Robinson hierzu vornahm, fiihrte ihn zu der SchluBfolgerung, dafB ur-
spriinglich auch ‘der siebte Tag’ kein wochentlicher, das Jahr hindurch in
Ehren gehaltener freier Tag war; als Einrichtung erwuchs er aus dem
Brauch, die Arbeit wihrend der Erntezeit als Bestandteil des Festkalenders
am siebten Tag zu unterbrechen, wobei dieser Brauch spéter auf die Zeit
des Pfliigens erweitert wurde (vgl. 34,21) und schluBendlich das ganze
Jahr hindurch gepflegt wurde (S. 109ft.).

Die Argumentation fiir diese These ist nur fiir denjenigen schliissig, fiir
den die These zugleich eine unerschiitterlich richtige Prdmisse dar-
stellt.'” Wer diese Pramisse nicht teilt, fiir den stellt die gingige Auf-
fassung, der zufolge der siebte Tag mit dem Sabbat gleichzusetzen ist und
‘Sabbat’ im ganzen AT eine Bezeichnung fiir den siebten Tag der Woche
ist, d.h. der Tag, an dem die tdgliche Arbeit unterbrochen wurde, noch
stets die plausibelste Auffassung dar (vgl. Andreasen 1972, S. 121, 266).
Mit dieser Auffassung als Ausgangspunkt wurden verschiedene Thesen
tiber den Ursprung des Sabbats verteidigt.

So wurde von Anhingern der sog. Kenitenhypothese, der zufolge
JHWH urspriinglich ein kenitischer Gott ist, behauptet, dal der Sabbat
(der Tag des Saturn [vgl. Am. 5,26]) mit dem Tabu-Tag der Keniter
gleichzusetzen sei. So durften die Keniter, die ja von Beruf Schmiede
waren, an diesem Tag kein Schmiedefeuer entfachen (vgl. 35,2;

192 J.a. von Briend, Sp. 1141, 1147, 1157 u.a.; Veijola, S. 263f.
13 Zu Gegenargumenten s, z.B. Meesters, S. 33f.; Kutsch.




286 KAPITEL VII

Num. 15,32). Andere wiederum vertraten die Ansicht, da3 der Ursprung
des Sabbats im periodischen Markttag, einem freien Tag fiir den Grof3teil
der Bevolkerung, zu suchen sei. Ich begniige mich an dieser Stelle mit der
bloBen Erwdhnung dieser Ansichten und der Konstatierung, da3 die Zahl
Sieben nicht nur im AT, sondern auch in der Literatur von Israels Um-
welt, auch innerhalb der Periodisierung der Zeit, eine wichtige Rolle
spielt (vgl. Houtman*, Exodus, I, S. 65ff.), aber da8 es dennoch nicht
gelungen ist, einen auBerisraelitischen Ursprung des Sabbats glaubhaft zu
machen. Dies hat manche Autoren dazu gefiihrt, den einzigartigen Cha-
rakter des israelitischen Sabbats hervorzuheben (z.B. Hallo, S. 15; Mees-
ters, S. 33f.). Eine auflerbiblische Herkunft braucht an sich jedoch nicht
ausgeschlossen werden. Es darf angenommen werden, dafl in diesem
Falle, ebenso wie dies bei anderen Einrichtungen erfolgte, der Sabbat
seine Pragung durch den JHWH-Glauben erfuhr. Dem AT zufolge hat
JHWH dem siebten Tag seine besondere Stellung verliehen (Gen. 2,2-3;
Ex. 20,11; 31,17) und fordert von Israel die Einhaltung des Sabbats
(16.291:::20,8-11; 23.12::31.15;:34:215.:352; Lev:. 19.3, 26,2; Din; 5,12-
15).

7.4.4.4.8 Die Sabbatvorschrift nimmt im Dekalog einen breiten Raum
ein. Der Sabbat als solcher wird darin nicht als etwas Neues vorgestellt,
sondern als eine Israel bekannte Einrichtung présentiert (20,8). In dem
Bild, das das AT von Israels Geschichte zeichnet, wuBte das Volk bereits
vor der Offenbarung JHWHs auf dem Sinai vom Sabbat als Rahmen des
gesellschaftlichen Lebens (Ex. 16,4-5.22-30), wobei JHWH schon bei der
Schopfung dem siebten Tag eine besondere Stellung in der Abfolge der
Tage gab (Gen. 2,2-3; 20,11; 31,17). Die Existenz des Sabbats und die
Forderung nach der Sabbatfeier wurde in den zwei Dekalogversionen
unterschiedlich motiviert. In Ex. 20 mit dem Verweis auf die Ordnung,
die JHWH bei der Schopfung in der Zeit anbrachte und aus der ersichtlich
ist, daB3 zu der von JHWH geschaffenen Wirklichkeit auch die Zeit und
ihre Rhythmen gehort. JHWH ist auch der Herr der Zeit. Er hat den
siebten Tag abgesondert. Die Anerkennung des besonderen Charakters
dieses Tages durch die Sabbatfeier bedeutet die Anerkennung von JHWHs
Herrschaft iiber die Zeit und die Relativitit der Autonomie des Menschen.
Vom Israeliten wird erwartet, daB er diese Anerkennung durch eine
imitatio Dei zum Ausdruck bringt, indem er den siebten Tag als Sabbattag
reserviert. Da der Sabbat in Gottes Schopfungswerk von Himmel und
Erde verankert ist, hat der Appell, den Sabbat zu halten, eigentlich eine
universelle Dimension (vgl. auch Jes. 56,3-8;'" 66,23).

" Vgl. M.A. Beek, “De vreemdeling krijgt toegang (Jesaja 56:1-8)”, in: De knech.
Studies rondom Deutero-Jesaja (FS J.L. Koole), Kampen 1978, S. 17-22.




EXODUS 23,10-12 287

In der stark theozentrischen Motivierung von 20,11 ist der Sabbat der
Wochentag, der im Zeichen von JHWH als Schopfer und Erhalter der
Welt steht. Warum der siebte Tag ein geweihter Tag ist, wird hervorge-
hoben. In Dtn. 5,15 wird betont, warum der Tag gefeiert werden muB.
Die Motivierung ist soteriologisch. Der Sabbat steht im Zeichen von
JHWH als Befreier, als der Gott, der Israel aus der Sklaverei in Agypten
herausgefiithrt hat. Die Priambel (20,1-2; Dtn. 5,6), die den gesamten
Dekalog prégt, wird hier mit Nachdruck auf den Sabbat bezogen. Die
dahinterstehende Absicht ist, daB das Heilsgeschehen par excellence am
Sabbat, also wdchentlich, lebendig gehalten wird (vgl. Dtn. 16,3). In
Dtn. 5 ist daher das Ziel des Sabbats nicht, wie oft behauptet,'” primar
sozial und humanitir — dies ist der Fall in 23,12 —, sondern religios. Es
zielt darauf ab, das Wissen um JHWH und sein Engagement fiir Israel
nicht untergehen zu lassen. Der soziale und humanitire (‘segensreich’;
vgl. 20,11) Charakter des Sabbats resultiert aus der priméren Zielsetzung
des siebten Tages.

Der Ruhetag ist zu Ehren von JHWH (20,10; Dtn. 5,14), damit nicht in
Vergessenheit gerit, dal JHWH Herr der Zeit (20,11) und Israels Befreier
ist (Dtn. 5,15). Die Konzentration auf Gottes Tun und Lassen am siebten
Tag (20,11; 31,17; vgl. Gen. 2,3) lddt zur imitatio Dei ein, zur Feier des
Ruhetages mit dem ganzen Haushalt; hieraus folgt, da der Sabbat
zugleich ein Tag mit einer besonderen sozialen und humanitdren Aus-
strahlung wird. Die Konzentration auf JHWH als Befreier vergegenwirtigt
die eigene Vergangenheit, wo man noch Sklave war, und stimuliert
ebenfalls die imitatio Dei, die humane Behandlung des Mitmenschen (vgl.
z.B. 22,20; 23,9; Dtn. 15,15; 24,18.22) und die Feier des Ruhetages mit
dem ganzen Haushalt; hieraus folgt, daff der Sabbat zugleich ein Tag mit
einem besonderen sozialen und humanitdren Charakter wird.

7.4.4.4.9 Wir gehen noch etwas niher auf den Charakter des Sabbats
ein und wollen in diesem Zusammenhang der Frage nachgehen, ob die
Grundziige der Geschichte des Sabbats als Einrichtung des alten Israel
nachgezeichnet werden konnen. Fiir letzteres ist eine Kenntnis der Datie-
rung von Textstellen iiber den Sabbat notwendig. Doch besteht hieriiber
keine Einstimmigkeit. Die Standpunkte sind starken Veridnderungen
unterworfen. Vor einigen Jahrzehnten herrschte die Tendenz vor, viele
Passagen — und damit die Einrichtung des Sabbats — als alt zu betrach-
ten. So behauptete z.B. Vriezen, S. 191, dafl der Sabbat so alt wie die

15§ z.B. M. Greenberg, “The Decalogue Tradition Critically Examined”, in: BZ. Segal
(Hg.), The Ten Commandments in History and Tradition, Jerusalem 1990, S. 83-119
(S. 103); W.H. Schmidt u.a, Die zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik,
Darmstadt 1993, S. 93, 96; vgl. Andreasen 1974, S. 460ff.




288 KAPITEL VII

Religion Israels sei.'® Inzwischen hat sich das Blatt gewendet und ist
gebriuchlich geworden, viele Texte als ‘(sehr) jung’ zu etikettieren.'”’
Trotz aller Unsicherheit kénnen dennoch eine Reihe von Aussagen mit
einem betrichtlichen Mal3 an Zuverlissigkeit gemacht werden.

Ein Kennzeichen fiir den siebten Tag der Woche war bereits im alten
Israel die Unterbrechung der Arbeit, die sechs Tage lang das Leben
bestimmt hat (23,12; 34,21; vgl. 20,10; Dtn. 5,14). Der Verzicht zu
arbeiten, die Ruhe, war durch die Geschichte hindurch fiir den Sabbat we-
sentlich. In der fiir die Sabbatvorschrift stereotypen Formulierung ‘sechs
Tage ..., aber der siebte Tag’ (16,16; 20,9.11; 23,12; 31,15.17; 35,2 usw.)
liegt der ganze Nachdruck auf der Forderung in bezug auf den siebten
Tag. Fiir diesen Tag haben die Vorschriften den Charakter eines Gesetzes:
ohne Ausnahme mul3 die Arbeit ruhen; JHWH fordert den Tag fiir sich.
Die vorangegangenen Tage sind fiir den Menschen. Fiir diese Tage haben
die Gebote keinen imperativen Charakter, sondern sie bezeichnen in
Ubereinstimmung mit der Praxis im alten Israel (vgl. Gen. 3,17ff) die
erlaubte, maximale Arbeitsdauer pro Woche.

Die Sabbatfeier gehort zur zivilisierten Gesellschaft. Sabbat und Kultur
gehéren zusammen. Der Sabbat wird den Vertretern einer geordneten
Gesellschaft vorgeschrieben, nimlich den Menschen und Haustieren, und
ist als periodischer Ruhepunkt in der Zeit eine Ausdrucksform dessen,
was den Namen ‘Schopfung’ tragen darf. Die Vertreter der Nicht-Welt,
des Chaos, haben keine Bindung an den Sabbat. Fiir sie sind alle Tage der
Woche gleich (vgl. 23,10-11).

Was die Unterbrechung der Arbeit im alten Israel genau beinhaltete,
1aBt sich nicht prizise feststellen. Doch gab es offensichtlich seit alters her
eine starke Tendenz, am Sabbat auf Berufsarbeit nicht (ganz) zu ver-
zichten (34,21; Am. 8,5; vgl. Jes. 58,13-14; Jer. 17,21-27; Ez. 20,13.16.
21.24; 22,8.26; 23,38; Neh. 10,32; 13,15-22), und ist der Sabbat in stets
stirkerem Ausmalf ein auch in bezug auf das hiusliche und 'soziale Leben
stringent reglementierter Tag geworden. Auch z.B. die Zubereitung der
Mahlzeit wurde als Arbeit verstanden (16,23.24; 35,3; Num. 15,32-36).
Besonders in exilischer und nachexilischer Zeit nahm offensichtlich eine
strikte Befolgung und eine deutliche Ausgestaltung des Sabbats einen
zunehmenden Stellenwert ein. Der Sabbat wurde zu einer der Einrichtun-
gen, von denen die Juden ihre Identitit entlehnten.'”® Die Befolgung

1% Vel. ferner z.B. Andreasen 1972, S. 87, 92 u.a; ders. 1974, S. 455f, 458, 460f.:
Meesters, S. 162,

7S, z.B. Robinson, S. 235 u.a; Veijola, S. 248, 255, 258, 261.

" Vgl. K. Grinwaldt, Exil und Identitét. Beschneidung, Passa und Sabbat in der
Priesterschrift, Frankfurt aM. 1992,




EXODUS 23,10-12 289

war filr sie eines der Kennzeichen der Verbundenheit mit JHWH, ein
Priifstein der Treue JHWH gegeniiber (31,13.17; Jes. 56,1-8;
Ez. 20,12.20; vgl. auch z.B. Jdt. 8,6; 10,2; II Makk. 6,26; 8,26-28). Mag
noch in Erzihlungen aus der Geschichte des alten Israel unbefangen von
einem Reisen am Sabbat (II Reg. 4,22f.) berichtet werden oder von einem
Staatsstreich am Sabbat unter Fithrung des Hohenpriesters (I Reg. 11,4-
12), so schrinkt ein wahrscheinlich jiingerer Text (Ex. 16,29) die Bewe-
gungsfreiheit am Sabbat ein, wihrend in 1 Makk. 2,32-38 erzdhlt wird,
daB gesetzestreue Juden es am Sabbat nicht wagten, sich selbst zu vertei-
digen.'”

Die Einhaltung des Sabbatgebots wurde als absolute Bedingung fiir
Gelingen und Wohlstand betrachtet (Jer. 17,24-25); eine Ubertretung galt
als Ursache des Unheils (Jer. 17,27, Ez. 22,8.15; Neh. 13,18). Der
Dekalog und 23,12 nennen keine Sanktionen bei Ubertretung. Anderenorts
wird durch die Forderung nach Todesstrafe dessen Ernst hervorgehoben
(31,14; 35,2; Num. 15,32-36; vgl. 2.4-8,21).

Obwohl in den als alt betrachteten Texten 23,12 und 34,21 nicht
expliziert wird, daB der siebte Tag einen sakralen Charakter hat, ist die
SchluBfolgerung, daB der Sabbat anfinglich nur eine soziale Einrichtung
war (z.B. Mathys, S. 244ff.; vgl. bes. 23,12), nicht gerechtfertigt. Was im
Dekalog ausdriicklich formuliert ist, namlich daB der Sabbat ‘der Tag des
Herrn’ ist, der Tag, der JHIWH geweiht ist (20,10; Dtn. 5,14; vgl. Ex.
16,25; 31,15; 35,2 und Lev. 19,3.30; 26,2), wird in 23,12; 34,21 voraus-
gesetzt. Die Sabbatvorschrift stammt ja von JHWH. Dadurch, daB er den
siebten Tag, der als Tag der Fiille und Vollendung (vgl. Houtman*,
Exodus, 1, S. 66) an sich schon eine besondere Stellung in der Woche
einnimmt, zum Ruhetag bestimmt, macht JHWH ihn zu einem ganz
besonderen Tag, zu seinem Tag. Der sakrale und religiose Charakter ist
ein Kennzeichen des Sabbats durch die Zeiten hindurch.

Der Dekalog beinhaltet keine Vorschriften iiber den Gottesdienst, auch
nicht in bezug auf die Sabbatfeier. Doch besteht kein Zweifel dariiber,
daB der Dienst fir JHWH und die Sabbatfeier stets unlgsbar miteinander
verbunden gewesen sind (vgl. II Reg. 4,22f; 16,17f; Jes. 1,13; Hos.
2,13). Es ist wohl anzunehmen, daB sich der Sabbatkult (vgl. Lev. 23,3;
24.8-9; Num. 28,9f.; Ez. 45,17; 46,1-4.12; Thr. 2,6; I Chr. 9,32; 23,31;

1 vgl. allerdings 1 Makk. 2,41; 9,43. Die Sabbatfeier konnte die Juden militérisch in
heikle Situationen bringen (vgl. Il Makk. 8,26; 12,38 und bes. II Makk. 5.25; 15,1-5). Auch
in vorexilischer Zeit dirfte der Feind Israel wiederholt am schwachen Punkt seiner
Verteidigung getroffen haben (s. 4BD, V, S. 853a, 854b). Die jiingste Geschichte Israels
beinhaltet ebenfalls Beispiele, wo mit Absicht am Sabbat gegen Juden Aktionen unternom-
men wurden (vgl. Spier, 8. 63).




290 KAPITEL VII

II Chr. 2,4; Neh. 10,34 usw.; vgl. auch Ps. 92) im Laufe der Geschichte
einem Wandel unterzog.

7.4.4.4.10 Auch im NT wird der Sabbat erwihnt,''® insbesondere in
den Streitgesprichen Jesu mit den Juden (Mt. 12,1ff.9ff. par.; Lk.
13,10ff; 14,1ff; Joh. 5,1ff.; 9,13ff). Im rabbinischen Judentum, in der
Gemeinschaft von Qumran und bei den Samaritanern erhielt die Sabbat-
feier den Charakter eines status confessionis und fihrte zur Notwendigkeit
einer strikten Observation bis hin zu einer exakten Ausformulierung von
Regeln, was eigentlich am Sabbat erlaubt ist und was nicht."'' Bei der
Ubernahme des AT durch die Kirche wurde der Dekalog als auch fiir sie
bestimmtes Wort Gottes verstanden. Die Reservierung des siebten Tages
fur den Herrn hat allerdings in der christlichen Kirche keinen Eingang
gefunden, abgesehen davon, daB im Laufe der Jahrhunderte bis heute —
man denke u.a. an die Sieben-Tage-Adventisten und Sieben-Tage-Baptis-
ten — am Rande des Christentums Bewegungen entstanden (Sabbatisten),
die den Sabbat als den von Gott verordneten Ruhetag praktizierten (vgl.
Spier, S. 109ff). In der Kirche trat der erste Tag der Woche (vgl.
Mk. 16,2 par.; Act. 20,7; I Kor. 16,2; Apk. 1,10), der Tag der Auferste-
hung Jesu Christi, an die Stelle des Sabbats. Strittig ist, welche Rolle der
Sabbat in der Kirche der ersten Jahrhunderte einnahm. So ist undeutlich,
inwieweit und mit welchem Inhalt die Sabbatfeier anfinglich einen Platz
im gottesdienstlichen Leben neben der Feier des ersten Tages der Woche
(der nicht als Ruhetag praktiziert wurde) behielt.'"” Sicher ist jedoch,
daB3 der Sabbat als Ruhetag am Ende der Woche innerhalb der Kirche
schon bald keine Rolle mehr spielte, nachdem im 4.Jh. Konstantin der
Grofe den Sonntag zum offiziellen Ruhetag des romischen Reiches erklzrt
hatte. In bestimmtem Sinn blieb er allerdings bestehen: durch die Uber-
nahme der fir den Sabbat typischen Kennzeichen (Gottesdienst und

" val. z.B. ABD, V, S. 8541t ThWNT, VII, S. 20ff.; Robinson, S. 347ff.; S. Pancaro,
The Law in the Fourth Gospel, Leiden 1975, S. 7ff, 158ff.

"!! Siehe Spier, S. 21ff. (der Autor biete cine kurze Geschichte des Sabbats im Judentum;
zur Sabbatfeier bei anderen als den genannten Kreisen, wie z.B. den #thiopischen Falaschas,
s. 8. 77ft.); L.H. Schiffman, The Halakhah at Qumran, Leiden 1975, S. 77ff; R. Pummer,
“Samaritan Rituals and Customs”, in: A.D. Crown (Hg.), The Samaritans, Tibingen 1989,
S. 650-690 (S. 676-678); H. Weiss, “The Sabbath among the Samaritans”, JSJ 25 (1994), S.
252-273. Vgl. auch S.B. Hoenig, “The Designated Number of Kinds of Labor Prohibited on
the Sabbath”, JOR 68 (1977-78), S. 193-208. Zur Praxis und den Gebrauchen der jidischen
Sabbatfeier in Synagoge und Haus wihrend der Jahrhunderte s. A.P. Bloch, The Biblical
and Historical Background of Jewish Customs, New York 1980; L. Elbogen, Der jiidische
Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Frankfurt aM. 1931°, S.107-122;
B.S. Jacobsen, The Sabbath Service, Tel-Aviv 1981; Spier, S. 81ff.

"2 Jesus und die Apostel hielten den Sabbat in Ehren (Mk. 1,21.29; Lk. 4,16 usw.;
Act. 1521; 17,1.2 usw.).




EXODUS 23,10-12 291

Arbeitsunterbrechung) war der Sonntag zum Sabbat in neuer Gestalt
geworden.'” Der Begriff Sabbat erhielt einen Platz in dem ominds
klingenden ‘Hexensabbat’ als Bezeichnung der Festzeit des Teufels und
den ihm Ergebenen (vgl. HDWA, 111, Sp. 1839f.).

Fir die Reformatoren war das Sabbatgebot des Dekalogs insofern
relevant, als es der christlichen Gemeinde die Notwendigkeit vor Augen
hielt, sich einen Tag pro Woche die Zeit fiir den Gottesdienst zu nehmen,
fiir den Dienst an Wort und Sakrament, fiir Gebet und Almosen-
dienst.''* Alle Tage der Woche werden von ihnen als prinzipiell gleich
betrachtet. Zwar hielten sie am Sonntag als Ruhetag fest, doch nicht aus
theologischen Griinden. Die Stellung des Sonntags als Ruhetag griindete
ihrer Meinung nach auf der freien Entscheidung der Kirche.'"

Innerhalb der Reformation hielt der englische Puritanismus im Anschluf}
an den mittelalterlichen Semi-Sabbatismus den Sabbat mittels einer sehr
strikten Sonntagsheiligung in hohen Ehren,''® die im 17.Jh. auch in den
Niederlanden Eingang in den zur ‘Nadere Reformatie’ gehdrenden
Kreisen fand, was bei den Reformierten der AnlaB} fiir den ‘Sabbatstreit’
war, d.h. der Widerstand gegen Gesetzlichkeit und die Einfilhrung eines
unverkiirzten Judentums einerseits und das Plddoyer fiir christliche
Freiheit bei der Sonntagsfeier andererseits.''” Die Frage nach der Sonn-
tagsheiligung und dem christlichen Lebensstil ist seither eine kontroverse
Problematik bei den niederldndischen und z.T. auch deutschen Refor-
mierten geblieben.

7.4.4.4.11 Wie sich gezeigt hat, besitzt der Sabbat verschiedene Aspek-
te. Der Sabbat ist ein Tag der Ruhe oder eigentlich: der Freiheit; nicht ein

3 7um Sabbat und Sonntag in der Alten Kirche s. S. Bacchiocchi, From Sabbath to
Sunday, Rom 1977; W. Rordorf, Der Sonntag. Geschichte des Ruhe- und Gottesdienstiages
im dltesten Christentum, Zirich 1962; ders., Sabbat und Sonntag in der Alten Kirche, Ziirich
1972 (mit Texten der verfigbaren Quellen); Spier, S. 114ff, und diverse Beitrdge in
D.A. Carson (Hg.), From Sabbath to Lord’s Day, Grand Rapids 1982. In christlichen
Bibeliibersetzungen wurde seit der Vulg. in Nachfolge der LXX in der Regel das hebriische
Sabbat in Transliteration wiedergegeben. In der Auslegung wurde jedoch der Sabbat als
Ruhetag interpretiert und auf den Sonntag bezogen. Vgl. Hahn, S. 496, und s. z.B. Heidel-
berger Katechismus, Frage 103.

14 Vgl. auch Heidelberger Katechismus, Frage 103.

'S ygl. R.J. Bauckham, “Sabbath and Sunday in the Protestant Tradition”, in: Carson,
S. 311-341; Spier, S. 123ff.

6 ygl. D.S. Katz, Sabbath and Sectarianism in Seventeenth-Century England, Leiden
1988; K.L. Parker, The English Sabbath. A Study of Doctrine and Discipline from the
Reformation fo the Civil Wars, Cambridge u.a. 1988; J.H. Primus, Holy Time. Moderate
Puritanism and the Sabbath, Macon 1989; Spier, S. 127ff.

"7 ygl. zB. G.P. van Itterzon, Franciscus Gomarus, ’s-Gravenhage 1930, S. 301ff;
C. Steenblok, Voetius en de sabbat, Hoorn 1941.




292 KAPITEL VII

Tag des Nichtstuns, sondern ein Tag, an dem die Alltagsgeschéfte ruhen,
und damit ein Tag der Freude (vgl. Jes. 58,13f.). Der Mensch, ob er nun
Sklave oder Herr ist, aber auch die Last- und Zugtiere, sind ihren Arbeits-
verpflichtungen entbunden. Am Sabbat fallen die hierarchischen Verhlt-
nisse weg, und alle partizipieren in gleicher Weise an der von Gott
geschenkten Freiheit. So iiberrascht es nicht, da Sabbat und Eschatologie
miteinander verbunden sind und der Sabbat als Vorgeschmack der Heils-
zeit bezeichnet werden kann.'"®

Der Sabbat ist kein Tag der Inaktivitdt, sondern ein Tag, der sich
grundsitzlich von den anderen Tagen unterscheidet, ein Tag, der dem
Dienst fiir JHWH geweiht ist. Indem ihm Ehre erwiesen und seiner Taten
gedacht wird und die Vorschriften fiir ‘den Tag des Herrn’ strikt einge-
halten werden, verleihen die Gldubigen ihrer Identitit als ‘Volk JHWHs’
konkrete Gestalt. Dies kann ihnen, wenn sie sich in der Minderheit
befinden, Spott und Verfolgung einbringen (vgl. Spier, S. 29, 50f.,, 61ff.).

Der Sabbat ist ein Tag der Freiheit und zugleich ein Tag religidser
Verpflichtungen, die die Identitit bestinmen; beide Aspekte stehen in
Spannung zueinander. Die religiosen Pflichten konnen solch ein schweres
Gewicht erhalten, daB3 die Einhaltung des Sabbats zu einer Sklavenarbeit
wird, zu einem Tabu-Tag, ein Tag der Beklemmung, da man ein Strafge-
richt fiirchtet, weil der religiése Eifer mangelhaft ist.'"” Doch wird der
Sabbat nicht allein von einer Gesetzlichkeit bedroht.'* Die Freiheit des
Sabbats kann absolut gesetzt werden, so daB der Ruhetag zu einem Tag
wird, dessen Bedeutung man eigenwillig bestimmt. Geschieht dies,'?'
dann verliert der Sabbat seine Prigung als ‘gottgeweihter Tag’ und damit
zugleich seinen die Identitit bestimmenden Charakter.

Ahnliche Anmerkungen konnen auch iiber den christlichen Sonntag
gemacht werden. Er ist ein Tag der Freiheit und ein Tag fiir den Herrn.
Er steht im Zeichen von Gottes Heilshandeln in Jesus Christus, aus dem
ebenso wie bei der Befreiung aus Agypten soziale Konsequenzen folgen
miissen (vgl. Gal. 3,28; Kol. 3,11). Er steht in der Spannung des fiir die
christliche Existenz bezeichnenden ‘in der Welt’, aber ‘nicht von der

"* Vgl. Str-B, 1V/2, S. 989ff.; Spier, S. 105. Zum NT s, Hebr. 3,7-4,11. Zur spateren
Auslegung s. zB. Heidelberger Katechismus, Frage 103, und ferner Andreasen 1974,
S. 468f.

""" So wurde z.B. von ultra-orthodoxen Juden die Ursache der Intifada in der Entweihung
des Sabbbats im modernen Isracl gesucht.

"% Auch in der rabbinischen Literatur fehlen wamende Stimmen vor einer Gesetzlichkeit
nicht. So beinhaltet Mek., II1, 198, die folgende Auslegung zu Ex. 31,14: “Der Sabbat ist
euch gegeben, und ihr seid nicht dem Sabbat ausgeliefert” (vgl. Mk. 2,27).

' ZB. wenn die judische Minderheit sich emanzipiert und in der nichtjidischen
Mehrheit einer bestimmten Gesellschaft aufgeht (vgl. Spier, 8. 51ff).




EXODUS 23,10-12 293

Welt’. Beide, die Sabbats- und Sonntagsfeier, sind den Gefahren der
Gesetzlichkeit und des Identitdtsverlustes ausgesetzt.

In einer sikularisierten Gesellschaft hat der Sonntag fiir viele seinen
Charakter als gottliche oder zumindest religidse Einrichtung mit sozialer
Bedeutung verloren. U.a. aufgrund der sozialen Bewegung ist der Sonntag
dennoch eine akzeptierte soziale Einrichtung, ein Tag der Freiheit und
Entspannung. Als rein gesellschaftliche Einrichtung steht der Sonntag
allerdings unter dem Druck profitorientierter Arbeitgeber, die eine
wochentliche Arbeitsunterbrechung als finanziell nachteilig und belastend
betrachten. Obwohl diese in der Regel fiir sich selbst die Freiheit abge-
sichtert haben, den Sonntag nach eigenem Gutdiinken gestalten zu konnen,
befiirworten sie einen ununterbrochenen Arbeitsprozef3, der keine von der
Mehrheit der Bevolkerung geteilte gemeinsame Zasur mehr kennt. Aus
der Sichtweise des AT setzt eine Gesellschaft, in der alle Tage der Woche
einander gleich sind, ihre Zivilisation aufs Spiel. Weil in ihr kein Raum
mehr fiir den Ruhetag ist, kein im Zeichen der imitatio Dei stehender
‘Tag des Herrn’, findet eine Art Riickfall von der Schopfung ins Chaos
statt (vgl. 7.4.4.4.9).

Zusammenfassend kann gesagt werden: der Sabbat des ATs ist der
Ruhetag als Ausdrucksform einer gesunden und gerechten Gesellschaft,
die mit Gott und seinem Willen ernst macht.




KAPITEL VIII
VORSCHRIFTEN FUR DEN JHWH-DIENST
8.1.1 Literatur zu 23,15-18; 34,18-25

(Eine Auswahl, vornehmlich neueren Datums) G. Beer, Die Mischna, II/3.
Pesachim, Gieflen 1912; A. Cooper & R. Goldstein, “Exodus and Massét
in History and Tradition”, Maarav 8 (1992), S. 15-37; M. Delcor, “Réfle-
xions sur la Pdque du temps de Josias d’aprés 2 Rois 23, 21-23”, Hen 4
(1982), S. 205-219; ders., “Le récit de la célébration de la Pique au
temps d’Ezéchias d’aprés 2 Chr et ses probleémes”, in: A. Schenker (Hg.),
Studien zu Opfer und Kult im Alten Testament, Tilbingen 1992, S. 93-106;
O. Eilfeldt, Erstlinge und Zehnten im Alten Testament, Leipzig 1917; G.
Fohrer, Uberlieferung und Geschichte des Exodus, Berlin 1964; W.H.
Gispen, “De oorsprong van het pascha en het massoth-feest”, GThT 44
(1943), S. 33-64; K. Griinwaldt, Exil und Identitit. Beschneidung, Passa
und Sabbat in der Priesterschrifi, Frankfurt a M. 1992; H. Haag, “Das
Mazzenfest des Hiskia”, in: Wort und Geschichte (FS K. Elliger), Keve-
laer/Neukirchen-Vluyn 1973, S. 87-94; J. Halbe, “Passa-Massot im
deuteronomischen Festkalender”, ZAW 87 (1975), S. 147-168; ders.,
“Erwdgungen zu Ursprung und Wesen des Massotfestes”, Z4 W 87 (1975),
S. 324-346; M. Haran, “The Passover Sacrifice”, in: Studies in the
Religion of Ancient Israel, Leiden 1972, S. 86-116; J. Henninger, Les
fétes de printemps chez les Sémites et la pdque israélite, Paris 1975;
S. Herner, Vegetabilische Erstlingsopfer im Pentateuch, Lund 1918; J.
Hofbauer, “Die Pascha-, Mass6t- und Erstgeburtgesetze des Auszug-
berichtes Ex 12 und 137, ZThK 60 (1936), S. 188-210; P. Laaf, Die
Pascha-Feier Israels, Bonn 1970; E. Otto, Das Mazzotfest in Gilgal,
Stuttgart usw. 1975; ders., “Erwdgungen zum iiberlieferungsgeschichli-
chen Ursprung und ‘Sitz im Leben’ des jahwistischen Plagenzyklus”, V'T
26 (1976), S. 3-27; S. Ros Garmendia, La Pascua en el Antiguo Testa-
mento, Vitoria 1978; J. Scharbert, “Das Pascha als Fest der Erlosung im
Alten Testament”, in: J. Schreiner (Hg.), Freude am Gottesdienst (FS G.
Ploger), Stuttgart 1983, S. 21-30; R. Schmitt, Exodus und Passah,
Freiburg/Géottingen 1975 (1982%); J. Schreiner, “Exodus 12, 21-23 und das
israelitische Pascha”, in: Studien zum Pentateuch (FS W. Kornfeld), Wien
usw. 1977, S. 69-90; J.B. Segal, The Hebrew Passover from the Earliest
Times to A.D. 70, New York/Toronto 1963; J. van Seters, “The Place of
the Yahwist in the History of Passover and Massot”, Z4W 95 (1983), S.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 295

167-182;' R. de Vaux, Studies in Old Testament Sacrifice, Cardiff 1964;
B.N. Wambacq, “Les origines de la Pesah Israélite”, Bib 57 (1976), S.
206-224, 301-326; ders., “Les Massdt”, Bib 61 (1980), S. 31-54; ders.,
“Pesah-Massdt”, Bib 62 (1981), S. 499-518; P. Weimar, “Zum Problem
der Entstehungsgeschichte von Ex 12,1-14”, ZAW 107 (1995), S. 1-17;
ders., “Ex 12,1-14 und die priesterschriftliche Geschichtsdarstellung”,
ZAW 107 (1995), S. 196-214.

8.1.2 Literatur zu 23,19b; 34,26b

0. Keel, Das Bdcklein in der Milch seiner Mutter und Verwandtes im
Lichte eines altorientalischen Bildmotivs, Freiburg/Gottingen 1980 (s.
daneben Jud 37 [1981], S. 161-165, 234-235); E.A. Knauf, “Zur Herkunft
und Sozialgeschichte Israels. ‘Das Bockchen in der Milch seiner Mutter’”,
Bib 69 (1988), S. 153-169; C.J. Labuschagne, “‘You Shall Not Boil a Kid
in Its Mother’s Milk’. A New Proposal for the Origin of the Prohibition”,

VTS 49 (1992), S. 6-17.
8.2 Ubersetzung

23,13 ‘Ja, allem, was ich euch geboten habe, miifit ihr Achtung enigegen-
bringen. Darum diirft ihr den Namen anderer Gétter nicht gebrauchen;
itber deine Lippen darf er nicht kommen.

23,14 Dreimal pro Jahr sollst du mir zu Ehren ein Fest feiern.

23,15 Das Fest der ungesdu-
erten Brote sollst du in Ehren
halten. Sieben Tage lang sollst
du ungesduertes Brot essen,
sowie ich dir aufgetragen habe,
zur festgesetzten Zeit im Ahren-
monat, denn da bist du aus
Agypten ausgezogen

Vgl. 13.2,12 und auch 22,29.

34,18 Das Fest der ungeséduerten
Brote sollst du in Ehren halten.
Sieben Tage lang sollst du un-
gesiuertes Brot essen, wie ich
dir aufgetragen habe, zur festge-
setzten Zeit im Ahrenmonat,
denn im Ahrenmonat bist du aus
Agypten ausgezogen.

34,19 Alle Ersten aus dem Mut-
terschof3 gehdren mir, ja, von
deinem ganzen Viehbestand,
insofern es minnlich ist; die
ersten Jungen von einem Rind
oder einem Stiick Kleinvieh.

"' Vgl. ders., The Life of Moses. The Yahwist as Historian in Exodus-Numbers, Kampen

1994, S. 113-127.




Vgl. 13,13 und auch 22,28b.

— niemand soll mich mit leeren
Héinden aufsuchen.

Vgl. 23,12.

23,16 So auch das Mihfest, das
von den Erstlingen, dem Ertrag
deiner Aussaat auf dem Acker,
und das Erntefest am Ende des
Jahres, wenn du den Ertrag
deiner Feldarbeit einsammelst.
23,17 Dreimal im Jahr sollen
alle deine Minner den Herrn
JHWH aufsuchen.

Vgl. 23,14,

23,18 Wenn du mir opferst, darf
das Blut nichts Gescduertes be-
rihren; das Fett meines Festes
darf nicht bis zum Morgen auf-
bewahrt bleiben.

23,19 Das Erste, die Erstlinge
deines Bodens, sollst du zum
Hause deines Gottes JHWH

296 KAPITEL VIII

34,20 Und die ersten Jungen
deiner Esel darfst du freikaufen
mit einem Stiick Kleinvieh.
Willst du sie nicht freikaufen,
dann sollst du ihnen das Genick
brechen. Alle Erstgeborenen
unter deinen S6hnen mufit du
freikaufen;

niemand soll mich mit leeren
Hénden aufsuchen.

34,21 Sechs Tage darfst du
arbeiten, aber am siebten Tag
sollst du Ruhe halten. Auch in
der Zeit des Pfliigens und
Mihens mufit du den Ruhetag
halten.

34,22 Das Wochenfest, das der
Erstlinge des Weizenmihens,
sollst du feiern. Ebenso das
Erntefest bei der Jahreswende.

34,23 Dreimal im Jahr sollen
alle deine Minner den Hermn
JHWH, den Gott Israels, auf-
suchen.

34,24 Wenn ich die Nationen
vor dir vertilgt und ich dir einen
ausgedehnten Grundbesitz gege-
ben habe, wird niemand dein
Land begehren, wihrend du,
dreimal im Jahr, auf Reisen bist,
um deinen Gott JHWH aufzusu-
chen,

34,25 Wenn du mir schlachtest,
darf das Blut nichts Gesduertes
berithren; das Opfer des Passafe-
stes darf nicht bis zum Morgen
aufbewahrt bleiben.

34,26 Das Erste, die Erstlinge
deines Bodens, sollst du zum
Hause deines Gottes JHWH




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 297

bringen. Ein Bdcklein darfst du bringen. Ein Bocklein darfst du
nicht in der Milch seiner Mutter nicht in der Milch seiner Mutter
kochen’. kochen’.

8.3 Exegetische Anmerkungen

23,13 ib‘kol, Sam.Pent.: b‘%kol; vgl. LXX und Vulg., wo das waw uniibersetzt
blieb (weniger enger AnschluB an das Vorhergehende). ‘was ich geboten habe’
('mr qal [s. 20,22] hier mit der Kraft von ‘befehlen’), gemeint ist nicht der
Dekalog (Jacob), sondern die Vorschriften des Bundesbuches (so man méchte:
samt denen des Dekalogs). Nachmanides meint, dal 23,13a ausschlieBlich auf den
Inhalt von 23,13b zu beziehen ist. §mr ni., s. 21,29. ‘Name’, s. 20,24. ‘andere
Gotter’, Gotter neben JHWH, vgl. 20,3; Dtn. 6,14; 8,19; Jos. 24,2.16 (63x AT)
und s. auch 22,19. Ebenso wie in 22,19 betrachtet O. Loretz “[ohim hier als eine
Bezeichnung von Ahnenfigur(in)en (s. zu 22,19). “hérim betrachtet er als eine
Zuftigung eines Kommentators. zkr hi. (vgl. 20,24), “machen, das jemand an etwas
denkt’: ‘verkiindigen’, ‘preisen’, mit dem Namen anderer Gotter als Objekt (vgl.
Jos. 23,7) bezeichnet die Teilnahme am Kult fremder Gotter, u.a. das lobende
Reden iiber sie (vgl. Ps. 16,4), so wie man JHWH um seiner Taten willen preist
(vgl. Jes. 12,4; 26,13; 20,8 u.a.); Sam.Pent.: tazkir. /o', Sam.Pent.: w°lo’, vgl. z.B.
LXX, Vulg., Pesch., TPsl, TNf und s. Delitzsch*, S.2. §m‘ ni. (5. 22,22),

Sp. 522ff., und vgl. Ps. 50,16; Koh. 5,1), Plur. (‘euer’) in LXX, Vulg., Pesch.,
TO, TPs] usw.

23,14 Neben 23,14 s. 23,17, 34,23-24. 5alos rgalim (Joiion § 125t, 142q;
Brockelmann § 88, 93h), regeel (s. 21,24), hier Plur. mit der Bedeutung ‘Mal’; zu
‘drei’ s. 21,11. In Mek., III, 182f., entfaltet sich anldBlich dieses Ausdrucks eine
Diskussion iiber die Frage, wer fiir die Wallfahrt in Frage kommt; ‘sie, die zu Ful}
gehen konnen’ (Wortspiel mit #gl), ‘nicht die Blinden’ (Wortspiel mit r’h, s.
23,15), usw.? tahog (von hgg qal, ‘Fest feiern’ [s. TRWAT, 11, Sp. 730ff., und
vgl. zB. 5,1; 12,14), Plur. (vgl. 23,13) in LXX, Vulg., Pesch., TPs). iand, s.
2152.

23,15; 34,18 In 23,15-16 und 34,18.22 werden die drei Feste mit Namen genannt
(vgl. Dtn. 16,16). Das erste Fest, das genannt wird, ist das Fest der ungesiuerten
Brote (s. hierzu unten, 8.5). In bezug auf die Formulierung sind 23,15 und 34,18
nahezu identisch.

massét, Plur. von massd (s. ThWAT, IV, Sp. 1074ff.; Lehnwort aus dem
Griechischen?; vgl. ThWAT, 1V, Sp. 1075; Beer, Pes., S. 2, 21f.), ‘ungesduertes
Gebackenes’, nicht aufgegangener platter und runder Kuchen oder Brot (niher
bestimmt in z.B. 12,39; 29,2), Bestandteil einer in Eile (unerwartet) bereiteten
Mahlzeit (Gen. 19,3; Ex. 12,39; I Sam. 28,24; vgl. auch Gen. 18,6; Jdc. 6,19ff. [s.

? Siehe S.I. Feigin, “Haggarim, ‘The Castrated One’”, HUCA 21 (1948), S. 355-364.




298 KAPITEL VIII

jedoch ThWAT, 1V, Sp. 1076: in Gen. 18,6; 19,3; I Sam. 28,24 stehe im Hinter-
grund vielleicht die Vorstellung, dall ungesiuertes Brot Gotternahrung sei]);
abgesehen von Gen. 18,6; 19,3; I Sam. 28,24 wird das ungeséuerte Brot nur im
Zusammenhang mit dem Kultus und kultischen Vorschriften (hdufig als Objekt
von 'kl, ‘essen’ [z.B. in 12,8.15.18.20; 13,6f.; 23,15; 34,18], und in der Geni-
tivverbindung hag hammassor [23,15; 34,18; Lev. 23,6; Dtn. 16,16]) genannt.
Sauerteig entsteht durch Géirung, Faulnis und ist deshalb unsauber, unrein. Darum
muB alles, was damit in Beriihrung gekommen ist, vom heiligen Gott ferngehalten
werden (vgl. 23,18; Lev. 2,11). Wahrend heiliger Zeiten kann auch von Menschen
gefordert werden, es von sich fernzuhalten und ungesiuertes Brot zu essen (vgl.
auch I Kor. 5,6ff.; Gal. 5,9). Zu Erkldrungen fiir die Verwendung von ungeséuer-
tem Brot s. 12,34.39. In Dtn. 16,3 wird es ‘Brot der Unterdriickung’ genannt und
wird der Eindruck erweckt, daB Israel in Agypten gezwungen war, solches Brot
zu essen (s. dagegen Beer, S. 36: ‘Elendsbrot’ = ‘Fastenspeise’); nach jiidischer
Auslegung war dies der Fall (s. z.B. die Pascha Haggada). §mr qgal (s. 21,29),
LXX: Plur. in 23,15; Sing. in 34,18. ‘sieben Tage’ (s. 22,29), Akkusativ der Zeit
(z.B. Joiion § 126i; Williams § 56). °k/ qal, ‘essen’ (s. 21,28), LXX: Plur. in
23,15; Sing. in 34,18. ka'$er (23,15, Sam.Pent. auch in 34,18), in 34,18 “ser
mit der Bedeutung von ka “Seer (vgl. z.B. 10,6 und s. KoSynt § 388a). swh pi. (s.
THAT, 11, Sp. 530ff.; ThWAT, 1V, Sp. 1085ff.), ‘auftragen’ (hier, wie so hiufig
[aber nicht im Bundesbuch] mit JHWH als Subjekt), s. dazu 12,14ff; 13,3ff.
mé‘éd (s. ThWAT, 1V, Sp. 744ff.), Derivat von j‘d (s. 21,8), ‘(festgesetzte) Zeit’
(s. zB. 9.5; Il Sam. 24,15); hier die aufgrund des Laufes der Himmelskorper (vgl.
Gen. 1,14; Ps. 104,19) festgesetzte Zeit der Feier des Festes der ungesiuerten
Brote (vgl. z.B. 13,10); mit / zur Zeitangabe (z.B. Brockelmann § 107b; Williams
§ 268). hodes ha'abib (13,4; 23,15; 34,18; Dtn. 16,1), ‘der Ahrenmonat’,
Genitivverbindung von hodes (s. ThWAT, 11, Sp. 7591f.), ‘Neumond’, ‘(Mond)-
monat’ (z.B. 12,2£.6.18; 13,4f), und ha’'abib, ‘die Ahren’ (SS), ‘die reifenden
Ahren’ (Ges-B), ‘fresh, young ears of barley’ (BDB), ‘das Getreide im Zustand
der “Weichreife”, da die Korner entwickelt, aber noch nicht vollig reif sind’;?
Monat der Weichreife (Riithy, S. 75). b4 (23,15, Sam.Pent. auch in 34,18), um-
schrieben in 34,18: b*hodes ha’abib. js' qal, ‘ausziehen’ (s. 4.2.1.), wird haufig
gebraucht in Zusammenhang mit dem Auszug aus Agypten (z.B. 12,41; 13,3.8;
16,1; 19,1; vgl. auch 13,4; 14,8), dem Land der Unterdriickung (s. 22,10 und

pangj (s. 20,22 und 21,1; u.a. Holzinger, Ehrlich: panaj ist Subjekt) mit unbe-
stimmtem Subjekt (Ges-K § 144f; Joiion § 155b); LXX, Vulg.: 2.Pers. sing.; TNf:
2.Pers. plur. (vgl. auch FT 34,20 + Erweiterung). régam (s. ThWAT, VII, Sp.
501ff.) erfullt die Funktion eines Adverbs und hat in 23,15; 34,20 die Bedeutung
‘mit leeren Hénden’ (vgl. 3,21; Dtn. 16,16b.17).

Muf der Schlul auf die drei Feste bezogen werden? In Dtn. 16,16 ist dies der
Fall. Sowohl in Ex. 23 als auch in 34 steht die Aussage etwas isoliert. Dadurch

* Siche A.E. Ruthy, Die Pflanze und ihre Teile im biblisch-hebrdischen Sprachgebrauch,
Bern 1942, S. 74; vgl. AuS, 11, S. 245, 305; KBL; HAL.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 299

erhilt sie einen allgemeinen Charakter: jedesmal, wenn man JHWH aufsucht, muf}
man ihn mit einem Geschenk ehren.

34,19-20 Alle mannlichen Erstgeborenen des Viehs, des reinen GroB3- und Klein-
viehs, gehoren JHWH. Hinsichtlich des ménnlichen Erstgeborenen der Esel und
der Menschen gelten besondere Bestimmungen. Sie diirfen JHWH nicht geweiht
werden. Eselfohlen diirfen freigekauft werden. Erstgeborene Sohne miissen
freigekauft werden (vgl. 13,2.12f)).

peeter (s. ThWAT, V1, Sp. 564ff.), ‘Durchbruch’, ‘Spaltung’, wird in Geni-
tivverbindung (13,2.12a.15; 34,19a u.a.) mit rehem (s. THAT, 11, Sp. 761ff;
ThWAT, VI, Sp. 477ff.), ‘Gebdrmutter’, “MutterschoB’, aber auch elliptisch (ohne
reeheem, sowohl absolut [13,12b]) als auch in Genitivverbindung [13,13; 34,19b.
20]) im Sinn von ‘Durchbruch (der Gebdrmutter)’ gebraucht oder auf metonymi-
sche Weise fiir das erste Junge, den ersten Wurf von Tieren (13,12b.13.15;
34,19b.20), aber auch fiir das Erstgeborene von (Tieren und) Menschen (13,2.12a;
34,19a; Num. 3,12; 18,15). w'kol-mign‘ka (mignaeh [s. ThWAT, VII, Sp. 70ft.],
‘das Erworbene’, der Grundbesitz [Gen. 49,32], aber besonders vom Vieh:
‘Viehbestand’, ‘Herde’ [9,3; 10,26; 12,38 usw.]; Sam.Pent.: w*ko/ migneejka), fehlt
in LXX (vgl. Hexapla: kai mévtwv tdv ktnvev oou); s. auch Vulg, wo aller-
dings die zweite Vershilfte beginnt mit: de cunctis animantibus, ‘von allen
Tieren’. Delitzsch*, S. 140, zufolge gehort der Ausdruck an das Ende des Verses.
tizzakar, 2.Pers. sing. ni. von zkr (s. 20,24 und 23,13) ergibt hier keinen Sinn.
Versuche, die Form als Verbalform zu interpretieren, befriedigen nicht. Die
Verbalform ist in Zusammenhang mit dem Adjektiv zakar, “méannlich/Ménnchen’
(vgl. zB. 12,5.48; 13,12.15 und s. zu zakir in 23,17), gebracht worden und wurde
verstanden als ‘(das) ein Minnchen hervorbringt’. Z.B. Raschi interpretiert
tizzakar als 3.Pers. sing. femininum mit “das Vieh’ als Subjekt, d.h. das Muttertier
(vgl. Fox: ‘that your herd drops-as-male’). In den alten Ubersetzungen wurde in
der Regel eine Interpretation auf der Basis von zakar, ‘ménnlich’, gesucht; LXX:
t& apoevikd, ‘die minnlichen’; Vulg.: generis masculini, ‘von minnlichem
Geschlecht’; TO: tqdj§ dkrjn, ‘du sollst die Mannchen weihen’ (vgl. auch TPsJ
und s. 13,12), TNf: djkrjjh, ‘(eure) mannlichen (Tiere)’ (vgl. auch FTV). In Pesch.
fehlt eine Ubersetzung. Gingig ist die Auffassung, daB MT auf einem Schreibfeh-
ler beruhe und hazzakar gelesen werden misse (z.B. Ges-K § 51g; Delitzsch*,
S. 108). Siehe ferner R. Althann, JNWSL 11 (1983), S. 25f. §ér, ‘Rind’, s. 21,28,
Sceh, ‘ein Stiick Kleinvieh’, s. 21,37.

Zu K'mér, ‘Esel’ (s. 21,33), s. auch LXX 22,29. pdh, ‘befreien’ (vgl. 21,8.30),
wird hier in einer kultischen Vorschrift gebraucht (vgl. 13,13.15; Lev. 27,27) mit
b¢ des Preises und der Bedeutung ‘freikaufen’ im Sinn der Befreiung von Besitz-
anspriichen durch das Liefern einer Gegenleistung, eines Gegenwertes, einer
Abkaufsumme; tifdeh, Sam.Pent.: tifdenni, mit expliziter Objektangabe; vgl.
LXX, Vulg., Pesch. wa“rafté Impf. cons. qal + Suff. von rp, denominativ (s.
z.B. HAL, Zo.; anders KBL) von 'dreef(s. ThWAT, VI, Sp. 392ft.), ‘Genick’: ‘das
Genick brechen von’ (13,13; 34,20; Dtn. 21,4.6; Jes. 66,3); LXX: tipfv ddoerg,
‘dann sollst du den Wert bezahlen’; LXX 13,13 und LXX 34,20 unterscheiden
sich in bezug auf die Ubersetzung auch in diesem Punkt; die Vorstellung, daf3 das




300 KAPITEL VIII

Genick gebrochen wird, wird ausgeschlossen (s. dazu Brin*, S. 208; Frankel*, S.
98f.); s. daneben Aq.: tevovtokfjoeig avtd, ‘du sollst seine Sehnen durchschnei-
den’; Symm.: tpayxnAokonfioerg «btd, ‘du sollst seinen Hals durchschneiden’;
Theod.: vwtokonfjoeig abtd, “du sollst seinen Riicken brechen’. ‘rp wird in TNf
iibersetzt mit g/, ‘téten’; eine allgemeine Terminologie (‘vernichten”) wird auch
in TO und TPsJ gebraucht. TPsJ nennt hier das Beil als Gegenstand, um das Tier
zu téten. kol, Sam.Pent.: w'kol (vgl. 13,13). b%dr (s. 22,28), auf das in Sam.Pent.
‘adam, ‘der Menschen’, folgt (vgl. 13,13).

Durch den Freikauf des Eselfohlens konnte der Bauer den wertvollen Esel fiir
sich behalten. Nach W. Robertson Smith* ist die Vorschrift, das Genick des Esels
zu brechen, eine Frage des Tabus. Brin*, S. 205ff., meint, daB der Brauch erst
spéter entstanden sei, da man der Vorschrift, den Esel mit einem Stiick Kleinvieh
freizukaufen, nicht nachkam und so (angenommen, daB das Lamm Eigentum der
Priester wird) den Priestern Schaden zufiigte (vgl. Mek., I, 162f.; bBekh. 10b;
Raschi). Das Tier darf nicht geschlachtet werden und fiir einen profanen Gebrauch
verwendet werden (vgl. Lev. 11,1ff.; Dtn. 14,3ff.). Durch das Genickbrechen muf}
vielleicht einem Verzehr vorgebeugt werden (vgl. II Reg. 6,25). Das Blut bleibt
im Tier, und deshalb kann es nicht gegessen werden.

34,21 Vgl. 23,12. Zu ‘bd, ‘arbeiten’, s. 4.2.1. beharis usw. (s. 23,16), LXX: 1%
onopw; TO: bzrw"’, ‘in der Siazeit’ (vgl. Pesch. und TO, TNf, Pesch. zu Gen.
45,6); vgl. Gen. 8,22; Lev. 25,4. Pfligen und Sden sind eng miteinander verbun-
den. Sie stehen Pars pro toto fiir den ganzen Komplex von Feldarbeiten, um eine
neue Ernte einzufahren (vgl. M. Dahood, Bib 62 [1981], S. 414f., der iibersetzt:
‘from (ba) plowing and from (ba) harvesting shall you rest’). TNf liest, 34,22
antizipierend: ‘am Fest des Einsammelns und am Fest des Mihens’. Der Vors-
chlag von Cazelles, “Ex. XXXIV, 21 Traite-t-il du sabbat?”, CBQ 23 (1961), daB
34,21 auf das Fest der ungesiuerten Brote zu beziehen sei, hat keine Zustimmung
gefunden.

23,16; 34,22 Die miteinander verwandten, aber nicht ganz parallelen Verse 23,16
und 34,22 beinhalten die Vorschrift zur Feier zweier Erntefeste. 23,16 ist abhin-
gig von ti§mor in 23,15.

In LXX ist 23,16 zu einem selbstindigen Satz gemacht worden, indem
nowoeig (vgl. 34,22) hinzugefiigt wurde. In 34,22 wird fiir ‘halten’ des Festes der
Begriff ta“seh (zu ‘sh [s. 20,23] in dieser Bedeutung s. z.B. 12,47f; 31,16)
gebraucht, auf das Fka folgt; s. daneben LXX: poi, ‘fiir mich’; explizit wird
angedeutet, dafl das Fest zu Ehren von JHWH stattfindet (vgl. 23,14).

qgasir (s. ThWAT, VI, Sp. 106ff.), ‘die Ernte’, ‘das Ernten’ (23,16; 34,21f)). Ich
habe mich fiir die Ubersetzung ‘das Mihen’ entschieden, um in der Ubersetzung
den Unterschied zwischen hag haqgasir und hag ha’asif (zu ’sp s. 23,10), ‘Ernte-
fest’, zum Ausdruck zu bringen. gdasir bezeichnet die Ernte der auf dem Feld
stehenden Gewichse, wie Gerste (z.B. II Sam. 21,9) und Weizen (z.B. 34,22).

* Lectures on the Religion of the Semites, London 1894, S. 450, 463ff,




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 301

Ernten und Mihen setzen ein vorangegangenes Pfliigen und Séen voraus. Wieder-
holt findet sich ‘méahen’ in Zusammenhang mit ‘sden’ (s. 23,10) in 23,16 und z.B.
Gen. 8,22; Lev. 25,11; Jes. 23,3; Jer. 12,13; 50,16 und ‘pfliigen’ in 34,21 (haris
[s. ThWAT, 111, Sp. 235f.], auch in Gen. 45,6; I Sam. 8,12) und Hos. 10,13;
Am. 9,13; Hi. 4,8; Prov. 20,4.}

hag haqqasir in 23,16 hat als Pendant in 34,22: hag Sabu‘ot (zu §abiia’,
‘Woche’, s. ThWAT, VII, Sp. 1021ff., und HAL s.v.); offensichtlich wurde diese
Benennung als Verdeutlichung aufgenommen, um die Identitdt des Mihfestes mit
dem Fest von Dtn. 16,10.16 anzuzeigen. In TNf wird das Fest nidher angedeutet
mit dem Namen Asarta (traditioneller Name fiir Pfingsten; vgl. Josephus, Ant., III,
252);

bikkiré, St. cstr. von bikkirim (s. ThWAT, 1, Sp. 644f.; plurale tantum),
‘Erstlinge’ (23,16.19; 34,22.26). In der LXX wird bikkiré in 34,22 tibersetzt mit
dem Akkusativ &pyfv, einer Zeitangabe: ‘wihrend des Beginns von’; in TPsJ
34,22 ist durch die Einfiigung von bzmn vor bkwrj in 34,22 der Satzteil zu einer
Zeitangabe geworden: ‘in der Zeit der Erstlinge’.

ma “$eeh in 23,16 gibt man zwar die Bedeutung ‘Ertrag’, ‘Friichte” des Ackers
(vgl. Hab. 3,17 und s. z.B. SS; L. Kopf, VT 9 [1959], S. 270). Wahrscheinlich
bezeichnet der Begriff jedoch die Arbeit des Bauern (vgl. 23,12 und s. z.B. BDB;
KBL): ‘das Resultat der Arbeit’ (konkret ist das die Ernte, nicht verstanden als
Erzeugnis der Erde, sondern als Produkt menschlicher Arbeit; zu beiden Aspekten
s. Dtn. 16,15); vgl. z.B. Dtn. 28,12; Jes. 65,22; Hag. 2,17. ma “$ejka, LXX: deine
Arbeiten’; TNf: ‘das Werk eurer Hinde’ (2x). sadeh (s. 22,4), LXX: ‘dein Acker’
(2x). w'hag ha’asif, in LXX 23,16 iibersetzt mit xai £optfv ovvteleiag, ‘und
(das) AbschluBifest’ (vgl. LXX Lev. 23,39), in 34,22 mit: kai £optfv ouvaywync,
‘und (das) Fest des Einsammelns’; vgl. den Gebrauch von év tf) ouveywyf) zur
Ubersetzung von b*'osp‘ka in 23,16.

b’se’t hassand (vgl. W. Riedel, ZAW 20 [1900], S. 329-332), umstritten ist, ob
mit b°se’t ha§§and ‘am Ende des Jahres’ (der ‘Ausgang’ des alten Jahres) oder
‘am Anfang des neuen Jahres’ (der ‘Herausgang’ des neuen Jahres) gemeint ist;
zur letzteren Auffassung s. z.B. M. Noth, ZDPV 74 (1958), S. 142f., und HAL; s.
jedoch E. Auerbach, FT 3 (1953), S. 186f.; E. Kutsch, ZAW 83 (1971), S. 15ff.;
die erste, traditionelle Auffassung verdient den Vorzug; b'sé’t hassand in 23,16
hat als Pendant in 34,22 fgifat hasiand (Akkusativ der Zeit; zu ‘qifd s. HAL
s.v.). Die Targume iibersetzen unter Verwendung derselben Terminologie wie in
23,16 ‘am Ende des Jahres’. Auffallend ist die Ubersetzung von tgifat hasiand in
der LXX: pegolvtog tod éviavtod, ‘in der Mitte des Jahres® (vorausgesetzt wird,
daBl das neue Jahr im Frihjahr beginnt).

23,17; 34,23 Neben 23,17 siehe 23,14. 23,17 ist nahezu identisch mit 34,23.
p'amim, Plur. von pa‘am (s. THAT, 11, Sp. 378; ThWAT, VI, Sp. 7T03ff.), ‘Tritt’,

5 Zu pfliigen und siien s. AuS, 11, S. 64ff, 147ff u.a; O. Borowski, Agriculture in Iron
Age Israel, Winona Lake 1987, S. 47ff. Zu den b#uerlichen Arbeiten wihrend des Jahres s.
den sog. Kalender von Geser (Ubersetzung z.B. in TUAT, 1, S. 247f).




302 KAPITEL VIII

‘FuB’, ‘Mal’. zakir (s. ThWAT, 11, Sp. 593ff.; vgl. 34,19), Kollektivum, ‘was
ménnlich ist’ (vgl. Dtn. 16,16; 20,13). 'el-p‘né, Sam.Pent.: 'et-p‘né (vgl. 34,24
MT). hd'ddon (s. 4.2.1), Sam.Pent., SamT: ‘rwn, ‘(Bundes)lade’; in den Targu-
men ist ha'adon unter Verwendung gingiger Titulaturen ibersetzt: TO: rbwn
‘Imj’, ‘der Herr der Welt’ (vgl. TPs] in 23,17; TPsJ 34,23: rbwn ‘Imjj’, ‘Herr der
Ewigkeiten’); TNf: rbwn kI ‘Imj’, ‘der Herr aller Ewigkeiten/ des ganzen Univer-
sums’; vgl. auch Vulg. 34,23: (in conspectu) omnipotentis (Domini Dei Israhel).
In der LXX wurde ha'adon jhwh, um einen doppelten Gebrauch von xdpiog zu
vermeiden, in 34,23 durch ein einfaches kdpiog wiedergegeben; in 23,17 durch
(Evamov) kdprov tod Beod oov (= jhwh ‘wlohejka), ‘(vor) JHWH, deinen Gott’
(vgl. auch Pesch. und s. Dtn. 16,16). ‘THWH’, in 34,23 + *der Gott Israels’, wird
hier im Munde JHWHs gebraucht (vgl. aber 23,14).

34,24 Hat man sich einmal im Land niedergelassen, wird man keine Entschuldi-
gung haben, der Wallfahrtspflicht nicht nachkommen zu kénnen. Beruhigt wird
man lidngere Zeit seinen Besitz verlassen konnen, weil es keine Feinde mehr gibt
(vgl. aber auch 23,29f.). DaB ein Volksgenosse jemandes Besitz begehrt, ist
offensichtlich ausgeschlossen, da auch er auf Wallfahrt ist.

Jr§ hi. (s. THAT, 1, Sp. 778ff.; ThWAT, IlI, Sp. 954ff.), ‘vertilgen’, d.h.
jemanden als Besitzer aus dem Weg rdumen, so daB sein Eigentum {ibernommen
werden kann (vgl. 15,9). In 34,24 ist JHWH Subjekt (vgl. Num. 32,21; Dtn. 4,38;
9,4f.). jr§ hi. wird oft zu Unrecht als *verjagen’ interpretiert (s. z.B. schon LXX,
TO, TPsJ; s. daneben TNf: ’§jsj, ‘ich werde vertilgen’). So wird der Eindruck
erweckt, dafl die Volker ihren Wohnort abtreten miissen und sich woanders
niederlassen miissen. Aber das ist nicht gemeint. Sie werden ausgerottet.

gdjim (zu géj s. THAT, 11, Sp. 290ff.; ThWAT, 1, Sp. 965ff.), ‘Nationen’, zur
Bezeichnung der priisraelitischen Bewohner Kanaans (s. 23,23.27ff.; 34,11ff.; vgl.
Dtn. 4,38; 7,1.17.22 u.a.; in 23,27 ist ‘am, ‘Volk’, gebraucht); MSS: gdjim
g'délim, ‘groBe Volker’; Sam.Pent.: gdjim rabbim, ‘viele Volker’. mippancejka,
‘vor dir’, s. 21,1. rhb hi. (s. TRWAT, VI1I, Sp. 449ff.), hier mit g°bil als Objekt (s.
ThWAT, 1, Sp. 896ft.), “‘Grenze’, auf metonymische Weise gebraucht zur Bezeich-
nung von ‘(Grund)gebiet’, ‘Land’ (auch 23,31 und s. z.B. 7,27; 10,4.14.19; 13,7).
Im Hinblick auf 1,7-9; 12,37 (vgl. Gen. 15,18) kann man sagen, daB die Israeliten
ein ausgedehntes Land (vgl. 3,8) nétig haben.

hmd qal (s. THAT, 1, Sp. 579ff.; ThWAT, 11, Sp. 1020ff.), das traditionell mit
‘begehren’ iibersetzt wird (vgl. 20,17). Die Verwendung des Verbs in u.a. 34,24,
wo in etwa die Bedeutung ‘seine Hinde ausstrecken nach’ vorliegt und nahezu
mit ‘in Besitz nehmen’ zusammenfillt, war AnlaB zur Schluffolgerung, daff auch
im Dekalog (20,17; Dtn. 5,21) hmd ‘seine Hinde ausstrecken nach’, ‘sich
aneignen’ bedeutet® und im Verbot auf jeden Fall auch — neben der Gesinnung,

% Siehe B.D. Eerdmans, “QOorsprong en betekenis van de ‘Tien Woorden™, ThT 37
(1903), S. 19-35 (S. 26f). Das Verb habe Bezug auf die tatsichliche Inbesitznahme der
unbewachten Habe des anderen. B. Lang, “Du sollst nicht nach der Frau eines anderen
verlangen”, ZAW 93 (1981), S. 216-224, schlieBt sich Eerdmans’ Interpretation an (S. 219)




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 303

sofern man damit rechnen will — die konstatierbare, konkrete, durch die bdsartige
Gesinnung erweckte Tat unter Kritik gestellt wird. Diese Interpretation ist nicht zu
halten.” In 34,24 (vgl. auch Ps. 68,17) macht die Bedeutung ‘seine Sinne richten
auf’, ‘lauern auf’ einen guten Sinn. Vorausgesetzt wird, dafl die Begierde zur Tat
fithrt bzw. gefithrt hat. 7§, ‘jemand’, TNf expliziert: ‘Konig oder Fiirst’. 'ars‘ka,
vgl. 23,10. ‘[h (s. 20,26), hier mit der Bedeutung ‘auf Reisen sein’. In der LXX
finden sich die beiden Vorsitze in 34,24a in nahezu derselben Form auch am
Beginn von 23,18.

23,18; 34,25 zbh, ‘opfern’ (23,18), s. 20,24; 5kt qal (s. ThWAT, VII, Sp. 12141t.),
‘schlachten’ (34,25; zum Wechsel s. S. Talmon, SerHie 8 [1961], S. 363), wird
gewohnlich im Zusammenhang mit Opfertieren gebraucht (vgl. zB. 29,11.16.20
und s. 12,6.21, wo es fiir das Passaopfer gebraucht wird). Abbildungen aus dem
Alten Vorderen Orient zufolge werden Tiere auf dem Riicken liegend und mit
zusammengebundenen oder zusammengehaltenen Pfoten geschlachtet;® das Tier
stirbt (wie bei der spiteren rituellen Schlachtung; s. z.B. EJ, XIV, Sp. 1337ff.)
infolge dessen, daB die Luftréhre und Halsschlagader durchgeschnitten werden.
Durch diese Art der Schlachtung kann das Blut aus dem Korper wegfliefen. Zu
den Handlungen werden des weiteren das Abziehen der Haut, das Hiuten usw.,
gehort haben (Lev. 1,6; II Chr. 29,34; 35,11). ‘al, ‘in Verbindung mit’ (vgl.
12,81.). hames (s. ThRWAT, 11, Sp. 1061ff.), ‘das Gesduerte’ (vgl. 12,15; 13,3.7),
macht unrein und durfte nicht geopfert werden (29,2.23; Lev. 2,11; 6,16f; 7,12
u.a.). dam, ‘Blut’, s. 22,1. zebah (Derivat von zbh), ‘Schlachtopfer’, wird sowohl
vom Opfertier als auch vom Opferfleisch verwendet (vgl. z.B. 24,5; 34,15) und
im allgemeineren fiir das sakrale Ritual (z.B. 12,27), wozu u.a. das Toten und
Opfern des Tieres und die Opfermahlzeit gehoren. Das Geschehen stand im
Zeichen der Danksagung und hatte vor allem auch durch die Mabhlzeit einen
festlichen Charakter (vgl. Gen. 31,54; Jdc. 16,23ff.; [ Sam. 9,12.22ff; 20,5f; I
Reg. 8,5 usw.). Dillmann schldgt vor, in 23,18 z°bahaj und haggaj zu lesen,
wodurch die Vorschriften sehr allgemein werden.

Jalin Impf. von [jn (s. ThWAT, IV, Sp. 562ff.), ‘die Nacht verbringen’
(Gen. 19,21; 24,23 usw.). héleeb haggi (23,18), héleb (s. TRWAT, 11, Sp. 951ff.;
vgl. 29,13[2x].22[3x]), ‘Fett’, galt als Kostlichkeit und war als Teil des Opfertiers
fir JHWH bestimmt (vgl. Lev. 13,16f.; 7,22ff). haggi wird zwar als ‘mein
Festopfer’ (Metonymie) verstanden (s. z.B. KéW unter Verweis auf Mal. 2,3; Ps.
118,27; s. jedoch Ges-B unter Verweis auf 34,25). In 34,25 ist zebah hag hap-
pasah Subjekt, findet sich dort aber am Ende des Verses nach der Zeitangabe

und betrachtet 20,17 als eine Vorschrift, die den Mann beschirmt, der wihrend lingerer Zeit
auBer Haus ist und dessen Frau und Besitz Gefahr laufen, von einem anderen iibernommen
zu werden (vgl. 34,24), und bezicht es spezifisch auf die in Juda in den ersten Jahrzehnten
des 6.Jhs vorliegende Situation: viele Manner wurden deportiert; man hoffte auf ihre
Riickkehr (S. 219ff)).

! Zur Diskussion s. Houtman*, Exodus, III, S. 76ff.

¥S. z.B. O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament,
Gottingen 1996°, Abb. 438-439a.




304 KAPITEL VIII

(pesah [s. ThWAT, VI, Sp. 659ff.; welche Bedeutung die Wurzel psh prizise hat,
ist unsicher; s. dazu Houtman*, Exodus, 11, S. 183], zur Bezeichnung der Mahl-
zeit, der Passafeier; vgl. z.B. 12,11.27.43.48; Lev. 23,5 usw.). heleeb palit nicht
zum Passa; zeebah jedoch wohl (vgl. 12,27). ‘ad-bdgeer in 23,18 (zu bogeer s.
ThWAT, 1, Sp. 743ff.), ‘bis zum (ndchsten) Morgen/Tag’, d.h. bis es hell wird
(vgl. zB. 12,10.22; 16,191.23f,; 29,34); labbogeer in 34,25 (vgl. Dtn. 16,4).° In
23,18 lag die (urspriingliche) Intention der Vorschrift offensichtlich darin, ein
Verderben und Verunreinigen des Opferfleisches zu verhindern.

23,19; 34,26 re’sit (s. THAT, 11, Sp. 709f.; ThWAT, VII, Sp. 2911f.), ‘Beginn’,
‘Erstling(e)’, ‘das Beste’; nicht immer ist deutlich, ob ré'§it eine Zeit- oder eine
Qualitdtsangabe ist. Dies ist auch der Fall in 23,19; 34,26, wo ré’§it in einer
Genitivverbindung mit bikkiré 'admat‘ka (s. 23,16) steht, und daher mehrere
Interpretationen maoglich sind: (1) ‘die ersten der Erstlinge (die allerersten Erstlin-
ge) deines Landes’; (2) “das Beste der Erstlinge ...". Die erste Interpretation wird
gestiitzt durch LXX 23,19 (tag amapydc tOvV mpwtoyevnpétwev [34,26: ta
npwtoyevipete]), wo der Ausdruck auf die Friichte bezogen wird, die als erste
reif sind und geerntet werden. Bei diesen Interpretationen wird der Genitiv als ein
Genitivus partitivus verstanden. Doch kann auch ein Genitivus epexegeticus
gemeint sein: (1) ‘das Erste, die Erstlinge ...”; (2) ‘das Beste, die Erstlinge ...".
M.E. ist es sehr gut moglich, dal re’sit und bikkiirim hier nichts weiter als Syno-
myme sind und re'§it zugefiigt wurde, um zum Ausdruck zu bringen, daB mit
re’sit in Deuteronomium (z.B. 18,4; 26,2.10), wo der Term bikkirim nicht
begegnet, dasselbe gemeint ist wie mit bikkirim in anderen Texten.'®

“dama (vgl. 20,24 und s. THAT, 1, Sp. 57ff.; ThWAT, 1, Sp. 95ff.), hier zur
Bezeichnung von ‘Land/Landereien’, das fruchtbare Kulturland; TPsJ: ‘von den
Friichten deines Landes’ (in 34,26 ‘eures Landes’; vgl. FT® 23,19); TNf 23,19:
‘von den Friichten eurer Ernte’ (vgl. FTY 23,19). bw’ hi., ‘bringen’, s. 20,24.
bajit, ‘Haus’ (s. 22,6), Sam.Pent.: bajtd, TPs], TNf, FT? (23,19), FTV (34,26):
‘der heilige Tempel’.

bl pi., ‘kochen’ (vgl. z.B. 12,9; 16,23; 29,31). g'di (s. ThWAT, 1, Sp. 922ff),
ein junges ménnliches Tier der Herde (vgl. Dtn. 14,21; Jdc. 14,6; Jes. 11,6), sei es
ein Ziegenbockchen (Gen. 27,9.16 u.a.), sei es ein junger Widder. Im Hinblick auf
die letzte Moglichkeit ist die gebriuchliche Ubersetzung ‘Bécklein’ in 23,19;
34,26 weniger genau. Die Anzahl méinnlicher Tiere wird begrenzt. Sie werden

?In 12,10 wird vorgeschrieben, wie mit einem eventuellen Rest verfahren werden muB.
Es muB verbrannt werden. Eine Profanation, die Verwendung des Fleisches fiir eine
gewohnliche Mahlzeit oder fir Hunde, muB ausgeschlossen werden (vgl. 29,34; Lev.
7,15.17; 8,31f; 22,29f; Dtn. 16,4). Die Vemichtung muB vor Sonnenaufgang stattfinden.
Nicht um der Verwendung von verdorbenem Fleisch zuvorzukommen (vgl. Lev. 7,17;
22,29f), sondern weil die heilige Kraft des Fleisches offensichtlich an das Etmal gebunden
ist und sich nicht bis in den neuen Tag erstrecken darf (vgl. Houtman*, Exodus, II, S.
181f£).

' Zur masoretischen Schreibweise von ré’sit (mit einem kleinen #), s. K. Albrecht, ZAW
39 (1921), S. 167.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 305

aufgegessen (Gen. 27,9.16; Jdc. 6,19; 13,15) oder als Geschenk gegeben (Gen.
38,17.20.23 u.a.); LXX: &pve, ‘ein Lamm’ (wegen des Gebrauchs von ¢piv in
12,57). Siehe daneben Symm.: o0 okevdoeig Epipov Sia yaAaktog pPnTpoOg
obtod, ‘du sollst einen Bock nicht zubereiten in der Milch seiner Mutter’ (vgl.
Salvesen*, S. 104). halab (s. ThWAT, 11, Sp. 945ff.), ‘Milch’ (zur Verwendung
der Milch s. z.B. AuS, VI, S. 288ff.). ‘em, ‘Mutter’, s. 22,29.

In den Targumen ist 23,19b = 34,26b in Ubereinstimmung mit der Halacha
{ibersetzt; TO: ‘ihr sollst kein Fleisch in/mit der Milch essen’; TPsJ, TNf, FT: “...
kein Fleisch und Milch zusammen als ein Gemenge kochen und essen’. Dem
Verbot folgt in TPs], TNf, FT" cine Beschreibung der Konsequenzen, wenn das
Gebot negiert wird; der Zorn JHWHs wird entbrennen und dies hat zur Folge, daB
die Ernte unbrauchbar wird (vgl. Mek., III, 187ff.). Auch der Sam.Pent. schliefit

z0't kazzeebah $kh w*‘eebrd hi' 1e'lohé ja“qob, ‘denn wer dies tut, es ist wie ein
§kh-Opfer, der erregt den Zorn von Jakobs Gott’; die samaritanische Uberlieferung
findet sich auch in MSS der LXX (vgl. Frankel*, S. 109; E. Nestle, ZAW 33
[1913]; Sc 75£.):

8.4 Kommentar

8.4.1 Wie ofter ist die Stoffabgrenzung diskutabel. Im MT sind die
Grenzen vor 23,6 (s“tiimd) und nach 23,19 (s*tiimd oder p°tiihd) gezogen.
Einige Ausleger (Jacob, Cassuto, Childs) entscheiden sich dafiir, 23,10-19
als zusammenhingenden Textabschnitt zu betrachten. Problematisch bei
solch einer Abgrenzung ist, daf 23,13a in diesem Fall deplaciert ist.
Illustrativ ist, da Heinisch 23,10-19 als Einheit nimmt, aber 23,13a als
Schluf des Bundesbuches betrachtet. Fiir eine Textumstellung besteht kein
AnlaB. Besser kénnte man 23,13a als SchluB auffassen (vgl. Osumi*,
S. 61, 200, der iubrigens 23,13a als sekundér betrachtet und 23,10-17 als
strukturelle Einheit versteht) oder als Beginn eines neuen Abschnitts. Ich
entscheide mich fiir letzteres.

8.4.2 23,13 besteht aus zwei Teilen: eine allgemeine Ermahnung
(23,13a) und ein zweigliedriges konkretes Gebot (23,13b). Diskutabel ist,
ob man 23,13 als SchluB des vorhergehenden Teils zu betrachten hat oder
als Beginn einer neuen Passage. Es ist evident, dal in 23,13 auf die
vorangegangenen Vorschriften angespielt wird. Aus diesem Grund konnte
man 23,13a als Abschlufisatz betrachten. Nach 23,13a wird allerdings kein
Punkt gesetzt, sondern es folgt ein konkretes Gebot. Wollte man 23,13 als
Abschlufl betrachten, dann mufi angenommen werden, dal} der Forderung
der exklusiven JHWH-Verehrung (23,13b) soviel Gewicht zukommt, daf}
nach der allgemeinen Ermahnung die konkrete Forderung als definitives
SchluBstiick gewihlt wurde. Ich bevorzuge, 23,13 als Beginn von 23,13-
19 zu betrachten. Die allgemeine Ermahnung ist der AnlaB, eine Reihe
von Vorschriften herauszustellen, und formt so das Bindeglied zwischen




306 KAPITEL VIII
dem Vorherigen und dem Folgenden. Als erstes (vgl. 20,23) folgt das
Gebot, JHWH exklusiv zu verehren, das aus zwei parallelen Gliedern
besteht, wobei das zweite das erste konkretisiert.

JHWH fordert von Israel exklusive Verehrung (vgl. 20,23). Israel darf
nur ihm hingegeben sein. Der Gebrauch des Namens anderer Gotter (vgl.
Hos. 2,19; Sach. 13,2; Ps. 16,4) ist damit in Streit und bedeutet den
Abfall von JHWH. Wenn solch ein Name ausgesprochen wird, z.B. bei
der Teilnahme an deren Kultfeier (vgl. 23,24; 34,14f), bedeutet dies die
Anerkennung deren Gottlichkeit. Beim Gebrauch des Namens kann auch
an das Anrufen der betreffenden Gotter beim Eidesschwur gedacht werden
(vgl. “Jos.23,7; .Jer. §,7; 12;16; Am.'8,14; 'Zeph. 1,5; s. “dancben
Dtn. 6,13; 10,20)," sowie an ein Gelobnis oder das Aussprechen eines
Fluches oder einer Beschworung,

8.4.3 Das Zentrum von 23,13-19 wird von einem Festkalender (23,14-
17) gebildet. Diesem geht das Verbot, den Namen anderer Gétter zu
gebrauchen (23,13b), vorab; es folgt eine Art Appendix mit vier ver-
schiedenen Vorschriften (23,18-19). Gegenstand der Diskussion ist die
Beziehung zwischen dem Appendix und dem Festkalender. Die Frage ist,
ob der Appendix aus einer Reihe selbstidndiger kultischer Vorschriften
besteht, ohne eine enge Beziehung mit den drei jdhrlichen Festen, oder
aus fiir die Feste bestehenden Vorschriften. Letztere Meinung vertritt
Labuschagne. Er verbindet 23,18 mit dem Fest von 23,15; 23,19a mit
dem Fest von 23,16a (Wochenfest); 23,19b mit dem Fest von 23,16b
(Laubhiittenfest); doch hilt er es fiir moglich, da3 23,19b auch auf das
Wochenfest und ganz allgemein auf den Brauch, den Erstgeborenen zu
opfern, angewandt wurde (S. 13-15). Wenn letzteres der Fall ist, mufl
geschlossen werden, dafl 23,19b = 34,26b eine urspriinglich fiir eine
bestimmte Gelegenheit geltende Vorschrift war, die spéter (Dtn. 14,21b)
zu einer allgemeinen Speisevorschrift geworden ist (vgl. z.B. Fishbane*,
S. 229f.; Labuschagne, S. 16f).

Der Festkalender wird in variierter Form in 34,18-23 wiederholt. Um
einen Vergleich zu vereinfachen, werden beide Versionen im Zusammen-
hang miteinander besprochen. In Kap. 34 folgen auf die Nennung des
ersten Festes Vorschriften mit Bezug auf die Weihe des Erstgeborenen
(34,19f) und die Sabbatfeier. Zu diesen Themen s. 7.3.4.2-4; 7.4.4.4.6-
115

Oft meint man, daB 23,13-19 das Resultat eines Wachstumsprozesses
sei. In diesem Zusammenhang wird u.a. auf den Ubergang von der 2.Pers.
plur. zur 2.Pers. sing. (23,13.14) aufmerksam gemacht. Ich begniige mich
hier damit, auf relevante Literatur zu verweisen (s. Schwienhorst-Schén-

"' In Vulg. (non iurabitis) ist das Gebot darauf begrenzt.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 307

berger*, S. 394ff.; Osumi*, S. 61ff. u.a.).

8.4.4 23,14-17 beinhaltet den von JHWH vorgeschriebenen Festkalen-
der. JHWH fordert von Israel, dreimal pro Jahr der besonderen Bezie-
hung, die es mit ihm hat, Ausdruck zu verleihen, indem es ein Fest zu
seiner Ehre feiert. Drei (s. zu 21,11) Hohepunkte soll das liturgische Jahr
kennen. Durch die variierte Wiederholung dieser Vorschrift in den
umrahmenden Versen 23,14 und 23,17 fillt der ganze Nachdruck darauf.
Die drei Feste sind: das Fest der ungesduerten Brote, das Mihfest nach
der Kornernte im Frilhsommer und das Pfliickfest im Herbst, nachdem die
Trauben und Oliven geerntet wurden (vgl. Dtn. 16,16).

Festkalender finden sich auch anderenorts im Pentateuch; in der ‘Wie-
derholung’ des Bundesbuches in Kap. 34 (s. 34,18-23) und in Lev. 23,4-
44; Num. 28,16-29,39; Dtn. 16,1-17 (vgl. auch Ez. 45,21-25)." Die ver-
schiedenen Versionen mit ihren unterschiedlichen Beleuchtungen der Feste
haben eine wichtige Rolle in der Diskussion iiber die Entwicklung von
Israels Gottesdienst gespielt. So griindete Julius Wellhausen seine Auffas-
sung, daB Israels Kultgeschichte durch einen Historisierungs- und Rituali-
sierungsprozess gekennzeichnet sei, u.a. auf die Gesetzgebung der Fes-
te.” Es ist nicht moglich, alle verfiigbaren Quellenbefunde ausfiihrlich
zu besprechen und eine Entwicklung der Feste nachzuzeichnen.'* An
dieser Stelle muB mit einer Reihe von Fragen und Randbemerkungen zu
Ex. 23; 34 im Licht der anderen Festkalender Geniige geleistet werden.

8.4.5 Die drei Feste haben unterschiedlichen Charakter. Das erste, das
Fest der ungesduerten Brote (23,15; 34,18), wird in Erinnerung an den
Auszug aus Agypten gefeiert und hat keinen Bezug zum Naturjahr. In
anderen Textabschnitten ist es eng mit dem Passa verbunden. Hier nicht.
AuBlerhalb des Festkalenders wird (am Rande) auf das Passa Bezug
genommen, explizit in 34,25 und vielleicht implizit in 23,18.

23,18 und 34,25 beinhalten je zwei Vorschriften in teilweise gleichlau-
tender Formulierung. Wie gesagt, bezieht sich 34,25b explizit auf das
Passafest und mufl auch 34,25a wahrscheinlich darauf bezogen werden.

"2 Die TR kennt einen Festkalender mit im AT nicht genannten Festen. S. z.B. J.C. Ree-
vers, “The Feast of the First Fruits of Wine and the Ancient Canaanite Calendar”, VT 42
(1992), S. 350-361. Zu den auBerbiblischen Festkalendern s. z.B. ABD, 1, S. 817ff.

" Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1905°, S. 80ff; vgl. Houtman*, Penta-
teuch, S. 109.

"'S. z.B. de Vaux*, II, S. 400ff; M. Haran, Temples and Temple-Service in Ancient
Israel, Oxford 1978, S. 290ff; B.R. Goldstein & A. Cooper, “The Festivals of Israel and
Judah and the Literary History of the Pentateuch”, JAOS 110 (1990), S. 19-31; R. Rend-
torff, “Die Entwicklung des altisraclitischen Festkalenders™, in: J. Assmann (Hg.), Das Fest
und das Heilige, Gitersloh 1991, S. 185-205. Zum Laubhiittenfest s. J.L. Rubinstein, The
History of Sukkot in the Second Temple and Rabbinic Periods, Atlanta 1995.




308 KAPITEL VIII
Beziiglich des Verhéltnisses von 34,25 zu 23,18 bestehen zwei Positionen.
Entweder ist 34,25 eine Verdeutlichung oder eine Interpretation 23,18. Im
ersten Fall beinhaltet 23,18 urspriingliche Vorschriften mit Bezug auf das
Passa. Im zweiten Fall sind die Bestimmungen von 23,18 auf das Passa-
fest bezogen worden, hatten aber urspriinglich einen allgemeinen Charak-
ter. In der rabbinischen Auslegung wurden beide Verse als ganze auf das
Passa bezogen." 23,18a und 34,25a auf die Vorschrift, daB das Passaop-
fer nicht geschlachtet werden darf, solange etwas Geséduertes im Haus ist
(vgl. Ex. 12,15; 13,7), 23,18b und 34,25b auf die Vorschrift, daB nichts
vom Passaopfer bis zum nichsten Morgen iibrigbleiben darf (vgl. Ex.
12,10), ausgenommen das, was sich auf dem Altar befindet (vgl. Lev. 6,2)
(s. TO, TPs), TNf am Rand, FTV zu 34,25; Mek., III, 185f; Raschi).
M.E. ist es am wahrscheinlichsten, daB 34,25 eine Interpretation von
23,18 darstellt, die zwei selbstdndige kultische Vorschriften beinhaltet.
Damit ist der Festkalender um das Passafest erweitert (vgl. z.B.
Dtn. 16,1-6). Auf Passa und Mazzot gehen wir unten niher ein (s. 8.5).

Die identischen Verse 23,19 und 34,26 beinhalten zwei Vorschriften.
Die erste bezieht sich auf den Anspruch von JHWH iiber die Erstlinge des
Gewichses. Die Vorschrift trigt einen allgemeinen Charakter. Es besteht
kein Grund, sie in besonderer Weise auf ein bestimmtes Fest zu beziehen.
Die zweite Vorschrift ist ein Speisegebot. Auf die Interpretation wird
unten unter 8.6 eingegangen.

8.4.6 Das erste Fest des Kalenders, das Fest der ungesiuerten Brote
(23,15; 34,18), ist, wie angedeutet, mit der Geschichte verbunden. Die
zwei anderen Feste sind Emntefeste und ans Naturjahr gebunden. Sie
wurden offensichtlich nach Beendigung der Ernte gefeiert. Das erste Fest
wird in 34,22, in Ubereinstimmung mit der anderenorts im Pentateuch
gebrauchten Terminologie, ‘Wochenfest’ genannt (vgl. Dtn. 16,10;
Num. 28,26) (spiter als ‘Pfingstfest’ bekannt [II Makk. 12,31f.; Tob.
2,1]). Es wurde wahrscheinlich im Frithsommer gefeiert. Eine Zeitangabe
fir das Feiern des Festes findet sich auf jeden Fall nicht (s. daneben
Din:#16.9: Lev. 231513,

In bezug auf das zweite Erntefest, das anderenorts ‘Laubhiittenfest’
genannt wird (Dtn. 16,13; Lev. 23,34), findet sich sehr wohl, wenn auch
mit unterschiedlichen Begriffen, ein Termin fiir das Fest (im Herbst),
doch fehlt eine genaue Zeitangabe (vgl. Dtn. 16,13; s. daneben Lev.
23,39). Uber die Dauer der Emtefeste beinhalten die Kalender von
Ex. 23; 34 keine Information (s. daneben Lev. 23,39-42; Dtn. 16,13.15
und auch Ex. 23,15; 34,18).

Fiir die Feste mufite man auf Reisen, um JHWH an dem ihm zugehori-

'*S. auch M. Haran, “The Passover Sacrifice”, V75 23 (1972), S. 86-116 (S. 96f).




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 309

gen Ort, der heiligen Stitte aufzusuchen (23,15b.17.19a; 34,20b.23.26).
Ist das ortliche Heiligtum (vgl. 21,13f; 22,28f) oder ein bevorzugtes
Heiligtum in der weiteren Umgebung (vgl. z.B. Am. 5,5) oder das Zen-
tralheiligtum (vgl. Dtn. 16,2.6.11.15f.) gemeint? Ex. 34,24 setzt in jedem
Fall voraus, dafl die Feste eine Wallfahrt langerer Dauer erforderlich
machen. Konstatiert kann werden, dal Ex. 34, aber auch Ex. 23 in diesem
Punkt im Geiste von Dtn. 16 interpretiert werden kann.

Die Verpflichtung zur Wallfahrt obliegt den israelitischen Méinnern
(23,17; 34,23; vgl. Dtn. 16). Damit ist nicht gesagt, daB das Feiern der
Feste reine Minnersache war (vgl. Ditn. 16,11.14; 26,11 und s. z.B.
I Sam. 1,1ff.) (s. Emmerson [s. 4.1.2], S. 378ff.).

8.4.7 Die Feste werden als Emtefeste charakterisiert, aber Konturen
lassen sich kaum erkennen. Konkret ist die Rede von Erstlingen.'® Diese
muBten offensichtlich zum Heiligtum gebracht werden. Um welche
Gewichse es sich handelte, wird in 23,16 iiberhaupt nicht angedeutet; in
34,22 findet sich der Begriff ‘Weizen’ (vgl. Lev. 23,17.20), doch ist nicht
deutlich, ob der Begriff beispielhaft gebraucht wird, um das fiir menschli-
chen Verzehr bestimmte Korn (vgl. Dtn. 26,2) zu bezeichnen, oder im
exklusiven Sinn."”” Ob die Erstlinge unbearbeitet sein muBten (Garben,
Trauben, Oliven [vgl. z.B. Lev. 23,10; Dtn. 26,2]), oder bearbeitet
(Getreidekorner, Mehl, Brot, Most, Olivensl [vgl. z.B. Lev. 23,17,
Num. 15,20f.; Dtn. 18,4]), dariiber wird nichts berichtet, ebensowenig
findet sich eine Quantitidtsangabe (s. daneben Lev. 23,10.17), zumindest
nicht konkret. Offensichtlich miissen 23,15b und 34,20b auch auf die
Feste von 23,16 und 34,22 bezogen werden (vgl. Dtn. 16,10.16b.17) und
erwartete man, dal man sich bei der Bestimmung der Erstlinge von der
GroBe des Ernteertrags leiten lieB3.

Auch ist einigermalen unsicher, ob man ‘Erstlinge’ im strikten Sinne
als ersten Ernteertrag verstehen muB3 oder im Sinne von Emteprodukte,
die nach der Emte zum Gebrauch verarbeitet ins Heiligtum gebracht
wurden, um dort, nachdem sie Gott aufgetragen wurden, zum ersten Mal
verzehrt zu werden (vgl. Lev. 23,14 und s. auch I Sam. 2,15). Es hat den
Anschein, dall eine Beziehung zwischen der Form der Erstlinge und deren
Funktion beim Fest vorliegt. Angaben in bezug auf Liturgie, Rituale oder
wie die Feste abzuhalten sind, fehlen allerdings véllig (s. daneben
Lev. 23,15ff.39ff; Num. 2826ff.; 29,12ff.; Dtn. 26,1-11), so daB man
dariiber nur spekulieren kann. Es liegt auf der Hand, daf} die Erstlinge fiir
JHWH bestimmt waren. Wurden sie ihm auf dem Altar dargebracht? (vgl.

'“S. ABD, 11, S. 796f.; DBS, VIII, Sp. 446ft,; IDBS, S. 336f.; EiBfeldt; Herner.
7 Oft verbindet man die Gerstenernte, die der Weizenernte vorausgeht (9,31f), mit
Mazzot; vgl. 8.5.4.




310 KAPITEL VIII

Lev. 2,14-16). Oder bildeten sie das Einkommen der Priesterschaft? (vgl.
Lev. 2,3.10; 23,20; Num. 18,12f,; Dtn. 18,4). In letzterem Falle miiBte an
Erstlinge in verarbeiteter Form gedacht werden. Auch mufl mit der
Moglichkeit gerechnet werden, daf3 die Erstlinge zumindest teilweise von
denen, die sie anboten, wihrend eines im Heiligtum abgehaltenen Mahles
verzehrt wurden (vgl. Dtn. 16,11.14; 26,11). Die Erstlinge werden in
diesem Fall aus Brot, Wein und Olivendl bestanden haben.

DaB die Erstlinge als Geschenk fiir JHWH galten, wurde bereits ange-
deutet. Die Klassifizierung beruht auf einer Interpretation der Erstlinge als
Tribut fir JHWH als dem Herrn des Landes (vgl. 7.3.4.2), oder, wenn
man so will, als Dankbekundung JHWH gegeniiber (vgl. Gen. 4,3f;
Prov. 3,9f. und s. Dtn. 26,10f.; auf die Geschichte bezogen; vgl. auch
Dtn. 16,12), um das gute Verhéltnis aufrechtzuerhalten und seinen Segen
zu erlangen.

8.4.8 AuBlerhalb des Kontextes des Festkalenders werden die Erstlinge
in einer allgemein formulierten Vorschrift nochmals genannt (23,19a;
34,26a). Im Lichte dessen, was dieser Vorschrift vorausgeht, liegt es auf
der Hand, an die Erstlinge der 23,16; 34,22 betreffenden Feste zu denken
(mit Blick auf 23,19b; 34,26b wire allerdings eine nicht an einen spezifi-
schen Zeitpunkt gebundene Vorschrift plausibel; vgl. 22,28f.; s. jedoch
auch 8.4.3). Explizit wird, was in 23,15b; 34,20b; 23,17; 34,23 implizit
geschieht, das Heiligtum als Bestimmungsort genannt. Ubrigens wurden
die Erstlinge bereits in 22,28a erw#hnt. Der Begriff ‘Erstlinge’ findet sich
dort nicht. So hat EiBfeldt, S. 28ff., 155ff.,, behauptet, daB die Zehnten
das Thema der Vorschrift bilden. Seine Argumentation ist allerdings nicht
befriedigend (s. Hemer, S.9ff)." Auch anderenorts im Pentateuch
werden Erstlinge auflerhalb des Festkalender-Kontextes genannt und
selbstdndige Vorschriften mit Bezug darauf gegeben. So mufl Lev. 19,23-
25 zufolge in einem bestimmten Jahr, wenn die Fruchtbdume vierjihrig
sind, deren ganzer Ernteertrag JHWH geweiht werden. Historisch gesehen
bestanden offensichtlich eine groBe Reihe verschiedener religiser Ge-
brduche, um die Erntezeit abzuschlieBen.

Im Festkalender von Ex. 34 wird die Beschreibung der drei Feste
unterbrochen durch Vorschriften in bezug auf den Erstgeborenen und den
Sabbat (34,19-21). Offensichtlich sind sie in Ex. 34 aufgenommen
worden, um der Représentativitit von Ex. 34 willen als ‘Wiederholung’
des Bundesbuches (s. Kap. I, Anm. 8). Die Stellung der Vorschrift iiber

' Zum Zehnten s. H. Jagersma, “The Tithes in the Old Testament”, OTS 21 (1981),
S. 116-128; M. Herman, Tithe as Gift. The Institution in the Pentateuch and in Light of
Manss’s Prestation Theory, San Francisco 1991. Die Zehnten werden jedenfalls im
Bundesbuch nicht explizit erw#hnt.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 311

den Erstgeborenen inmitten von Vorschriften zu den jdhrlichen Festen
verstirkt den Eindruck, dafl die Weihe des Erstgeborenen (s. 7.3.4.2-4)
einmal per Jahr stattfand (konform zu Dtn. 15,19-23).

Zum Schluf sei noch hervorgehoben, daB der Festkalender von Ex. 23
und 34, wie schon angedeutet wurde, wenig Details enthélt. Dadurch 146t
er sich leicht in Zusammenhang mit den stirker ausgearbeiteten Festkalen-
dern lesen.

8.4.9 Ein vielbesprochenes Thema ist die Frage nach dem Verhiltnis
von 23,14-19(33) zu 34,(11)18-26. Griindet letztgenannter Abschnitt auf
ersterem oder umgekehrt? Oder gehen beide auf eine gemeinsame Quelle
zuriick? Oder ist die Rede von nebeneinander bestehenden Uberlieferun-
gen, die aufeinander EinfluB ausgeiibt haben? Die Forschungsgeschichte
zu Ex. 34 ist ausfiihrlich beschrieben.' Die seit Wellhausen oft vertei-
digte Ansicht,®® daB 34,11-26 ilter als Ex. 23 sei, ist m.E. unwahrschein-
lich. 34,11-26 ist spezifischer als Ex. 23 und kann am besten als Interpre-
tation und Konkretisierung des Paralleltextes aus dem Bundesbuch
betrachtet werden (vgl. Fishbane*, S. 194ff., und s. bereits Eerdmans¥*,
S. 88ff.).

8.5 Das Passa und das Fest der ungesduerten Brote (Mazzot)

8.5.1 Vorschriften mit Bezug auf die Passafeier und Mazzot finden sich
an verschiedenen Orten im Pentateuch. Auch in den historischen Biichern
wird die Feier erwihnt. Folgende Tabelle bietet eine Ubersicht zu den
jeweiligen Passagen, wobei eine Reihe von Gemeinsamkeiten und Unter-
schieden in der Beschreibung der Feier festgehalten wird.

Passa [ II Da- 111 1AY v VI
tum
Ex. 12,1-14 x X x 14/ X
1
Ex. 12,15-20 % X X
Ex. 12,21-27 x X X

' Siehe F.-E. Wilms, Das jahwistische Bundesbuch in Exodus 34, Miinchen 1973, S. 16-
135; Halbe*, S. 13-55; vgl. auch Laaf, S. 39ff.

* Auch von z.B. Wilms, S.189; Halbe*, S. 440ff. (vgl. die Kritikk von E. Blum*,
S. 69f, 369ff.; ders., “Das sog. ‘Privilegrecht’ in Exodus 34,11-26. Ein Fixpunkt der
Komposition des Exodusbuches?”, in: Vervenne*, S. 347-366); Osumi*, S. 69ff, und
Criisemann*, S. 138ff.




312

KAPITEL VIII

Ex. 12,29-42

Ex. 12,43-51

Ex. 13,3-10

2230153418

Ex. 34,25; 23,18 X

Lev. 23,5-8 14/ X X
1

Num. 9,1-14 14/ x
1

Num. 28,16-25 14/ X
1

Dtn. 16,1-8 Abi x x
b

Dtn. 16,16 X

Jos. 5,10-12 14/ x
1

Il Reg. 23,21-23

f

Il Chr. 8,12-13 X

Il Chr. 30,1-27 14/ X X
2

II Chr. 35,1-19 14/ X x
1

Esra 6,19-22 14/ X x
1

I = Blutritus bei den Hiusern

II = Zusammenhang mit der zehnten Plage
Il = Essen von ungesiuertem Brot (ohne Angabe der Dauer)
IV = Fest der ungesauerten Brote/Mazzot (explizit genannt)

Vv
VI

]

Die Ubersicht verdeutlicht, daf die Aussagen iiber Passa und Mazzot von

sieben Tage ungesiuertes Brot
Erwahnung des Auszuges




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 313

Diversitit gekennzeichnet sind. Betrachtet man die betreffenden Passagen
im einzelnen, zeigt sich, daB die Unterschiede noch groBer sind und man
davon auszugehen hat, daB in Israel einerseits unterschiedliche Auffassun-
gen iber die Art und Weise der Feier existierten und andererseits, dafB die
Gebriuche eine Neuinterpretation, Verdnderung und Ausweitung erfuhren.
Es ist unbestreitbar, dafl das Passa/Mazzot eine variierte Geschichte hinter
sich hat. Wie diese Geschichte in alttestamentlicher Zeit verlief, ist
umstritten.

Es ist nicht méglich hier auf alle aus dem AT verfiigbaren Informatio-
nen iiber die Feier zu weisen. Elemente, die im Festkalender des Bundes-
buches weiter keine Rolle spielen, wie Lobgesang und Musik als Bestand-
teil der Feier (II Chr. 30,21; 35,15; vgl. Esra 6,22 und s. Jub. 49,6; MPes
V, 7; IX, 3; X, 5ff) bleiben auBler Betracht. Weil ein Kommentar nicht
der Ort ist, um eine Geschichte des Kultus nachzuzeichnen, mufl ich mich
auf eine Besprechung der Fragen beschrinken, die fir 23,15.18; 34,18.25
relevant sind.

8.5.2 Der Ursprung und der Charakter von Passa/Mazzot ist Gegen-
stand der Diskussion. Ex. 12-13 zufolge sind Passa und Mazzot im
Auftrag von JHWH durch Mose eingerichtet. Von Alttestamentlern wurde
tiberwiegend die Auffassung akzeptiert, da3 beide Feste einen nichtisraeli-
tischen Ursprung haben, urspriinglich keine Beziehung zueinander hatten
und sekundédr mit der JHWH-Religion und dem Auszug in Verbindung
gebracht wurden. Der hier skizzierte Rahmen der Geschichte der Feste
wird auf unterschiedliche Weise ausgefiillt. Ich begniige mich damit, die
gemiBigt kritische Position von R. de Vaux*' mit einigen Randbemer-
kungen nachzuzeichnen:** das Passa war urspriinglich ein Opferfest von
(Halb-)Nomaden, das am ersten Vollmond im Friihjahr gefeiert wurde,
wenn die Tiere ihre Jungen werfen, die Milchproduktion zunimmt und die
Hirten ihr Winterquartier verlassen, um zu den Sommerweideplitzen zu
zichen.” Es ist eine gefihrliche Zeit, die fir das Wohl der Herde ent-
scheidend ist. Niemand weil, welche Gefahren (personifiziert im Verder-
ber von 12,23)** auf den Nomaden und seine Herde lauern. Gegen
solche Gefahren schiitzt man sich, indem man die ‘H&user’ (= Zelte) und

M Siche de Vaux*, II, S. 4291f; ders., Sacrifice, S. 1ff.; ders.*, HAIL 1, S. 345ff,

2 Zur Interpretationsgeschichte s. Gispen, GThT (1943), S. 33ff; Laaf, S. 148ff:
Schmitt, S. 25ff.; Segal, S. 78ff.

2 S. besonders L. Rost, “Weidewechsel und altisraelitischer Festkalender”, ZDPV 66
(1943), S. 205-215 = Das kieine Credo usw., Heidelberg 1965, S. 101-112, und z.B. Laaf,
S. 154ff.

0. Keel, ZAW 84 (1972), S. 414ff: die Macht, die im Frithjahr, wenn der heifie
Ostwind aufkommt, die Vegetation verdorren ldBt, Brunnen austrocknet und Krankheiten
mitbringt.




314

KAPITEL VIII

vielleicht auch das Vieh mit Blut bestreicht. Dieses alte Ritual, das in die
Nomadenzeit Israels zuriickreicht und von Israels Vorvitern und anderen
Semiten (s. hierzu bes. Henninger) praktiziert wurde und auf das Wohler-
gehen der Herde gerichtet war, wurde mit der Geschichte Israels in
Agypten in Beziehung gebracht: der Blutritus sollte die Israeliten vor der
gegen die Erstgeborenen gerichtete Plage schiitzen (12,12f.23).* Durch
diese ‘Historisierung’, die alt sein muf3, erhielten der Blutritus und andere
Gebrduche des Passa eine neue Bedeutung. So wurden z.B. die Noma-
denkleidung und das ungesduerte Brot zum Symbol fiir den eiligen
Auszug aus Agypten (12,11.39).

Mazzot ist ein Bauernfest, das im Friihjahr ungefihr zur gleichen Zeit
wie das Nomadenfest gefeiert wurde, anldBlich der Erneuerung der
Vegetation auf dem Land. Sieben Tage lang wurden die ersten Friichte
der Gerstenernte genossen, ohne daB irgendein Bestandteil der vorigen
Ernte verwendet wurde. Israel {ibernahm dieses Fest nach der Landnahme
von den Kanaandern. Schon frith wurde es in Beziehung mit der Ge-
schichte der Befreiung aus Agypten gebracht (23,15; 34,18). Nach der
Josianischen Reform (621) wurden Passa und Mazzot miteinander verbun-
den (Ez. 45,181f.). Eine Kombination war gut moglich, da beide Feste in
Zusammenhang mit dem Auszug aus Agypten gebracht waren, den
Gebrauch von ungesduertem Brot gemeinsam hatten und in derselben Zeit
gefeiert wurden.”® Die Kombination hatte zur Folge, daB das Datum des
Mazzot nicht mehr von der Jahreszeit abhing, sondern feststand.

Der Grundrifl des skizzierten Bildes wurde von vielen akzeptiert.
Daneben findet sich eine génzlich andere Darstellung, die von der Exi-
stenz eines allgemeinen ‘cult pattern’ im Alten Orient ausgeht.”” Nach-

¥ Andere betonen, daB die Ubereinstimmung zwischen der Situation, in der Passa
gefeiert wurde — die Nomaden sind im Begriff weiterzuziehen —, und der entsprechenden
Situation von Israel in Agypten wesentlich dazu beigetragen hat, dab das Passa mit dem
Auszug in Verbindung gebracht wurde; zu den verbindenden Elementen s. Laaf, S. 117f;
Schmitt, S. 58ff.

* Nach anderen war anfinglich nur das Mazzot mit dem Auszug verbunden; erst spéter
(Dtn. 16) auch das Passa; so z.B. Fohrer, S. 92f. S.1.L. Norin, Er spaltete das Meer. Die
Auszugsiiberlieferung in Psalmen und Kult des alten Israel, Lund 1977, S. 184, 189, glaubt,
daB die Beziehung von Passa und Mazzot mit dem Auszug deuteronomistischen Ursprungs
sei, obwohl des Auszugs schon vorher gedacht wurde (S. 189f).

¥ Zum kultischen *Sitz im Leben’ von Ex. 1-15 mit der damit verbundenen Vorstellung,
daB der Auszug in einem Kultdrama reprisentiert wurde, s. J. Pedersen, “Passahfest und
Passahlegende”, ZAW 52 (1934), S. 161-175; 1. Engnell, “The Exodus from Egypt”, in: 4
Rigid Scrutiny, Nashville 1969, S. 197-206; vgl. auch z.B. Henton Davies, S. 90ff;; Otto, VT
26 (1976), S. 3-27,; S.0. Steingrimsson, Fom Zeichen zur Geschichte, Lund 1979; zur Kritik
s. z.B. de Vaux*, HAI 1, S. 306ff; Schmitt, S. 89ff




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 315

dem frither schon von u.a. 1. Engnell®® die These verteidigt wurde, daf
Passa/Mazzot ein urspriinglich kanaandisches Neujahrsfest gewesen sei,
hat Segal, S. 114ff., in Weiterfilhrung dieser These sich dafiir eingesetzt,
diesem Friihjahrsfest scharfe Konturen zu verleihen, das neben spezifisch
israelitischen Charakteristika Ubereinstimmungen mit den Neujahrsfesten
anderer Volker im Alten Orient aufweise und das seit frithen Zeiten von
den Israeliten als ein Wallfahrtsfest gefeiert worden sei. Zustimmung hat
Segal nicht gefunden. Ich lasse daher diese Auffassung auf sich beruhen
und kehre zuriick zur ersten Meinung und ihren Ort in der alttestamentli-
chen Wissenschaft.

8.5.3 War das Passa urspriinglich ein Nomadenfest? Nachdem schon
frither die herrschende Auffassung von Verteidigern des Passa/Mazzot als
Neujahrsfest kritisiert wurde,” wurde sie mit guten Griinden von Wam-
bacq, der dieser Theorie nicht anhéingt, bestritten.”® So gibt es keine
hinreichenden Argumente fiir die Behauptung, daB3 die in Ex. 12 beschrie-
benen Gebriuche (das Braten des Opfertieres, das Essen von ungesiuer-
tem Brot und Krdutern), die Kleidungsvorschrift und der Blutritus am
besten oder nur im Lichte der unter Nomaden iiblichen Briuche erklért
werden konnen.’' So rechnet Wambacq damit, daB Israel in der Lage
war, religiose Riten zu schaffen, in diesem Fall fiir das Auszugsgedacht-
nisfest.”> Wambacq versteht 12,1-23 auf dem Hintergrund von Israels
Aufenthalt im Exil: weil das Heiligtum fehlte, wurde das Passa zu einem
Familienfest.”> Wambacqs These ist weniger anfechtbar als der Stand-
punkt von z.B. Laaf, S. 131ff,, 161f. Er liest 12,1-20 auf dem Hinter-
grund des Exils,** hélt aber trotzdem an einem nomadischen Ursprung
des Passa fest. In diesem Fall mufl man annehmen, dafl P in spiter Zeit
die Praxis einer sehr alten Zeit erneut aufnimmt. Diese Auffassung ist
weit verbreitet (z.B. Noth; Hyatt; Schmitt, S. 79), aber ziemlich zweifel-
haft. Wambacqgs Auslegung ist iibrigens auch spekulativ.

In Hinsicht auf Ex. 12-13 darf nicht iibersehen werden, daf3 der Schrei-

2 “The Passover”, in: A Rigid Scrutiny, S. 185-196.

# Vel. auch die methodologische Kritik von J.W. Rogerson, Anthropology and the Old
Testament, Oxford 1978, S. 38f.

308, Bib 57 (1976), S. 206ff., 301ff.

' Vgl. auch Schreiner, S. 70ff.,, 82; van Seters, S. 172.

* Van Seters, S. 170, 172, 177f, betont, daB die Schreiber nicht nur in der Lage waren,
bestehenden religidsen Briuchen eine neue Bedeutung zu verleihen, sondern auch neue zu
schaffen und zu legitimieren.

* vygl. van Seters, S. 180f; sciner Meinung nach widerspiegelt auch 13,3-16 die
Exilssituation.

* S. auch z.B. Schmitt, S. 80ff.; Schreiner, S. 89 (Passa ist ein Zeichen der Erwartung,
daB JHWH, wie einst in Agypten, durchs Land gehen und die Feinde erschlagen werde);
u.a. Fohrer, S. 88, bezieht den P-Abschnitt auf die nachexilische Situation.




316 KAPITEL VIII

ber iiber die Situation in Agypten erzdhlen mochte. Obwohl auBer Frage
steht, da} fortwahrend, wenn von Israel in Agypten die Rede ist, das
spétere Israel angesprochen wird, verhilt es sich nicht so, daB der Schrei-
ber jegliche historische Perspektive aus den Augen verliert.** Ich mochte
auf folgendes hinweisen: abgesehen von Ex. 12 wird das Passa im AT
stets als ein Fest beschrieben, das beim Heiligtum (lokal oder zentral)
gefeiert wurde. Dal es Ex. 12 zufolge zu Hause gefeiert werden muf
(bgjit in 12,7.13.15.19.22.23.27.46), héngt mit der Situation in Agypten
zusammen: Israel verfiigt noch nicht iiber ein Heiligtum. Der Schreiber
beriicksichtigt das globale Bild der Kultgeschichte im Pentateuch. Darum
schweigt er auch iiber die Rolle des Kultpersonals bei der Feier (s. 12,6f)
und ebenso iiber Opfer wihrend des Mazzot (explizit genannt in Lev.
23,18; Num. 28,19ff) und erwihnt, daB auch die Stiicke gebraten und
gegessen werden miissen, die sonst auf den Altar gebracht wurden (12,9f;
vgl. Lev. 1,8f. u.a.).’

8.5.4 War das Mazzot urspriinglich ein Erntefest? Schon Holzinger
und Beer, Pesachim, S. 19f., 29, wiesen die géngige Auffassung ab. Beer
glaubt allerdings, daB das Fest kanaanitischen Ursprungs sei. Auch bezog
er es auf das Naturjahr: ungesiuertes Brot wird mit Blick auf die bevor-
stehende Ernte gegessen; man glaubte, da die Ahrenreife durch Sauerteig
negativ beeinflufit werden konnte, weil man dachte, die Seele des Korns
konnte dadurch erschreckt und verjagt werden. Von anderen wurde erneut
— mit guten Griinden — glaubhaft gemacht, daB das Fest nicht das Fest
der Erstlinge der Gerstenernte sein kann.’” Es kann deshalb kein Ernte-
fest sein, weil es an einem bestimmten Tag gefeiert werden muB (im
Unterschied zum Wochen- und Laubhiittenfest) und nie in Beziehung mit
der Emte steht. Im Monat Abib ist die Gerste noch nicht reif zur Ernte.

Wie kann der Brauch der ungesduerten Brote dann erklirt werden?
Segal meint, dafl der Sauerteig beseitigt werden muB, um zu verhindern,
dafl die kommende Ernte verdorben wird. Wambacq konkludiert, daf das
Fest, wenn nicht schon von Anfang an, so doch sicher sehr friih mit dem
Auszug verbunden war; die eintégige Feier beschreibt er wie folgt: ein
Tier wurde geopfert; bei der Mahlzeit war nur ungeséuertes Brot (23,18;
34,25) erlaubt; man aB zum Gedichtnis an den Auszug (12,8.34.39).%*
Halbe halt am nomadischen Ursprung des Passa fest und behauptet, daBl

* Anderenorts werden Vorschriften gegeben, die der Situation in der Wiiste Rechnung
tragen (Lev. 16,10.21f; 24,10-23 u.a.); vgl. Houtman*, Pentateuch, S. 353ff.

* Anders Haran, S. 114ff: auch Ex. 12 setzt voraus, daB das Passa ein Fest beim
Heiligtum ist.

" Siehe Segal, S. 108ff, 115f, 128f, 178ff, 1941f.; Halbe, ZAW 87 (1975), S. 325ff;
Wambacq, Bib 61 (1980), S. 31ff;; vgl. auch Otto, Mazzenfest, S. 183; van Seters, S. 171f.
* S. Bib 62 (1981), S. 505.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 317

das Essen von ungesduertem Brot typisch fiir das Reisen, fiir die nomadi-
sche Existenz sei. Nach dem Einzug, als die Nomaden Bauern geworden
waren, erhielt das Essen von ungesiuertem Brot eine andere Bedeutung.
Anfinglich noch im Rahmen des Passa (Jos. 5,10-12) iibt es beim Feier-
teilnehmer nicht mehr bei Aufbruch und Reise eine pragende Wirkung
aus, sondern beim ersten Gebrauch des Ertrags des Kulturlandes nach dem
Auszug und der Reise. Spiter wurde die Verwendung von ungesduertem
Brot zu einem selbstidndigen Fest von sieben Tagen. Es ist allerdings kein
Landbaufest — wihrend der Feier steht das Getreide noch unreif auf dem
Feld —, sondern ein Fest, das die Bauern daran erinnert, daff der Empfang
von Feldfriichten die Erfiillung der AuszugsverheiBung ist: ‘das Mas-
sothfest gilt dem Heilsgeschehen, das allem Wirtschaften voraus ist und
dem sich aller Reichtum verdankt’ (S. 345). Das Fest hat sich einen solch
festen Platz erworben, da3 der Versuch, das aufler Brauch geratene Passa
Zu restaurieren, zu einem Kompromifl gefiihrt hat: Passa/Mazzot als
Doppelfest (Dtn. 16). Kurz: Halbe versucht das Passa als Geddchtnisfest
der Geschichte mit der agrarischen Existenz zu verbinden. Van Seters,
S. 179, lehnt den nomadischen Ursprung des Passa ab und stuft Dtn. 16
als frithestes Zeugnis dessen Feier ein. Mazzot sei noch jiinger: als
wihrend des Exils der Tempel in Schutt und Asche lag und ein rituelles
Schlachten unméglich war, wurde der Brauch der ungeséduerten Brote
beim Passa zu einem eigenstindigen siebentdgigen Fest. Diese These
griindet konstitutiv auf einer Spatdatierung von J.** Van Seters scheint
allerdings nicht zu beriicksichtigen, daf 13,11-16, das eng mit 13,3-10
verbunden ist, sehr wohl die Existenz eines Heiligtums voraussetzt.

8.5.5 Das Verhdltnis von Passa und Mazzot: Wurden zwei verschiedene
Feste miteinander kombiniert? Wurde ein aus zwei Komponenten beste-
hendes Fest in Ex. 12 zerteilt, weil nur die Zeremonie des Passa seine
volle Bedeutung beim Auszug hatte (Mazzot wurde nicht beachtet) und in
der Zeit, als der Pentateuch ‘zusammengestellt’ wurde, nur die Mazzot-
Bestimmungen von den Israeliten auBerhalb Jerusalems eingehalten
wurden? (Segal, S. 174ff.; vgl. S. 92ff.). Entwickelte sich ein Element aus
der Passafeier zu einem selbstindigen Fest, das sich spiter mit dem Passa
zu einem Doppelfest vereint hat? (Halbe, van Seters). Wambacq vertritt
einen noch anderen Standpunkt: das urspriinglich eintdgige Mazzot werde
in Dtn. 16 mit einem neuen Namen, Passa, vorgestellt. Passa/Mazzot
miisse scharf vom Brauch unterschieden werden, sieben Tage lang
ungesiuerte Brote zu essen. Dieser Brauch wurde erst nach dem Exil (vor
419; Passa-Papyrus von Elephantine; s.u.) mit dem Passa verbunden.”

¥ 8. dazu Houtman*, Peniateuch, S. 226fT,
© g Bib 62 (1981), S. 499fF.; vel. Bib 57 (1976), S. 308fF.




318 KAPITEL VIII

Wie hat man zu urteilen? Haran, S. 110, ist der Ansicht, dafl ein
Studium der biblischen Quellen zeigt, daB sie alle die Existenz einer
Beziehung zwischen Passa und Mazzot belegen. Aus der Erwdhnung der
als alt betrachteten Texte 23,18; 34,25, dal gesduertes Brot beim Passa
tabu ist, konkludiert er, daB die Beziehung zwischen beiden kein Novum
sei, das erst in Dtn. 16,1-8 oder Ez. 45,21 begegnet. Ein Problem bleibt
allerdings, daBl das Fest in Ex. 23 und 34 zwar explizit Mazzot genannt
wird (23,15; 34,18), aber nicht explizit mit dem Passa (23,18; 34,25) in
Verbindung gebracht wird. Mazzot wird ausdriicklich als Ged4chtnis des
Auszugs beschrieben. Das Passa nicht. Die Bedeutung wird als bekannt
vorausgesetzt. Ob die in 23,18; 34,25 unterstellte Bedeutung mit der
zusammenfillt, die in Ex. 12 dem Passa gegeben wird, oder ob Ex. 12
eine Neuinterpretation eines bestimmten nichtlichen Rituals beinhaltet,
bleibt unsicher. Wie dem auch sei, die Art und Weise, wie Passa und
Mazzot im AT erwihnt werden, macht es wahrscheinlich, daB die Bezie-
hung zwischen den beiden nicht urspriinglich ist. Eine Beschreibung der
Geschichte der Feste ist jedoch ein #uBerst problematisches Unterfangen.
Die Puzzelstiicke der jeweiligen Texte lassen offensichtlich eine Kombi-
nierung in allerlei Variationen zu, die in stets neuen Theorien ausmiinden.
Betrachtet man die Fakten, dann muBl man m.E. feststellen, dafl die
Auffassung, dafl vorisraelitische Feste von Israel iibernommen und
historisiert wurden, nicht nachzuweisen ist. Sie ist eine Frucht von
Wellhausens allzu einfacher, evolutionistischer Sicht der Religionsge-
schichte Israels. Wohl aber ist glaubhaft zu machen, daB Israel sich
bestehende religiose Gebriuche und Symbole dienstbar gemacht hat, um
der groflen Heilstaten in seiner Geschichte zu gedenken, und sie einsetzte,
um seine Feste zu gestalten. Wie das ein oder andere vonstatten ging, laft
sich nicht mehr transparent machen.

Deutlich ist, da} ab einem bestimmten Zeitpunkt Passa/Mazzot gehalten
wurden. Aber ab wann genau? Eine Antwort ist nicht einfach. Dies hingt
mit den Problemen zusammen, vor die uns eine Textdatierung stellt,
sowie u.a. damit, da} die Schreiber durchaus die historische Perspektive
im Auge behielten (s.0.) und zudem, dal unsere Kenntnis der Kultge-
schichte Israels gering ist.*' DaB dies bereits vor dem Exil stattfand, 48t
sich nicht ausschliefien. Ein Lesen der Abschnitte auf dem Hintergrund
des Exils befriedigt in jedem Fall nicht.

8.5.6 Aber wie sah Passa/Mazzot dann aus? Vorher schon wurde auf
den divergierenden Charakter der alttestamentlichen Stellen aufmerksam
gemacht. Sie verdeutlichen, dafl Passa/Mazzot in verschiedenen und
wechselnden Gestalten/Formen bestanden haben mufte und den Um-

' Vgl. Houtman*, Pentateuch, S. 360ff.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 319

stinden entsprechend der Charakter der Feier eine Verdnderung erfuhr.
Verschiedene Fragen tauchen an dieser Stelle auf. Dauerte das Fest
urspriinglich nur einen Tag? (Wambacq).

Es muB eingerdumt werden, dafl man zuweilen den Eindruck erhilt, daf
gesduertes Brot nur einen Tag lang tabu war (12,17; 13,3). Andererseits
ist die Periode von sieben Tage so stark in den Texten verankert, dafl man
bei einer Akzeptanz von Wambacqs These gezwungen ist, mit einer
eingreifenden Bearbeitung zu rechnen. Nimmt man iiberdies an, daB
Passa/Mazzot anfanglich bei einem (Lokal-)Heiligtum gefeiert wurde,
brauchen die sieben Tage kein Problem darzustellen — das Brot afl man
nach dem Passa-Ritual im Heiligtum auf dem Heimweg, als Erinnerung
an den Auszug, an das Unterwegs-Sein (Dtn. 16,5ff.);* 12,16 (vgl.
Lev. 23,6-8) und 13,5 (vgl. Dtn. 16,8) scheinen allerdings je eine andere
Situation vorauszusetzen. Ferner mufl mit Verdnderungen in der Interpre-
tation der Brduche gerechnet werden. In diesem Zusammenhang gilt es,
einige Anmerkungen zum Essen von ungesduertem Brot zu machen.

In den Texten, die die Feier von Mazzot vorschreiben, wird stets auf
den Auszug aus Agypten verwiesen, auBer in Dtn. 16,3, wo der Brauch
der ungesduerten Brote nicht erkldrt wird. In den erzihlenden Text-
abschnitten wird allerdings eine Erlduterung des Brauchs geboten
(12,34.39), doch stimmt diese nicht (nur teilweise?) mit der Erliuterung
von Dtn. 16,3 iiberein (s. auch 8.2 zu 23,15).* Der Brauch ist im Laufe
der Zeit offensichtlich unterschiedlich erklart worden.* Vielleicht ist das
Essen von ungesduertem Brot und das Beseitigen von Gesduertem ur-
spriinglich ein Sduberungs- und Erneuerungsritus gewesen. So ist es nicht
unbegriindet, daB ungesauertes Brot als Sinnbild fiir Reinheit verstanden
wird.*® Der Auszug aus Agypten ist der Ubergang in eine neue Existenz.
Durch das Feiern des Passa/Mazzot ziehen die Israeliten in der Neuheit
des Lebens aus, befreit, vor dem Tod bewahrt und gereinigt. Entsprechend
der Feier des Passa und dem Essen von ungesduertem Brot beim Einzug

2 Vgl. Halbe, ZAW 87 (1975), S. 165ff.

“ De Vaux*, HAI 1, S. 348, sieht einen Zusammenhang zwischen 12,34.39 und dem
Essen von ungesiuertem Brot beim Passa (Nomadenspeise); vgl. Halbe (s.0.); gemiB Otto,
VT 26 (1976), S. 15ff., gehoren 12,34.39 zur Atiologie des Mazzot; so auch van Seters,
S. 176, und schon Eerdmans*, S. 39, 120; W. Fuss, Die deuteronomistische Pentateuchre-
daktion in Exodus 3-17, Berlin/New York 1972, S. 283f.

* Josephus, Ant., II, 316f, berichtet, daB ungesduertes Brot zur Erinnerung an die Zeit,
wo Mangel herrschte, gegessen wurde.

% ZB. Keil, S.424, 433f: Passa/Mazzot bezeichnet die innerliche Trennung vom
Heidentum, den Eintritt in das neue Leben der Gemeinschaft mit Gott; Heinisch, S. 101:
dieses Essen ermahnt Isracl, ein heiliges Leben zu filhren; Gispen, S. 124, 126f, 128: es
deutet den Bruch mit der Siinde an.




320 KAPITEL VIII

in Kanaan (Jos. 5,10ff)) ist auch der Einzug als Ubergang in eine neue
Existenz zu verstehen. Zdsuren in der Heilsgeschichte werden durch
Passa/Mazzot markiert.

8.5.7 Das Verhdltnis zwischen Passa und der zehnten Plage, dem Tod
des Erstgeborenen (12,29f.), die oft als Urplage betrachtet wird," ist
Gegenstand der Diskussion. Um folgende Frage geht es: ist die Erzihlung
vom Tod der Erstgeborenen, die in 12,11-13 mit dem Passa verbunden
wird, aus dem Passaritual entstanden oder ist das Passaritual in bezug auf
die Uberlieferung der zehnten Plage sekundir? In erstem Fall behauptet
man, daB der auffillige Umstand, daB nur die Erstgeborenen betroffen
sind, einzig auf der Grundlage der Prioritit des Passarituals erklirt werden
kann. In bezug auf die Erfaltung dieser Meinung werden unterschiedliche
Wege beschritten.” So wurde z.B. die Ansicht vertreten, daB das Passa
urspriinglich das Opfer der menschlichen Erstgeburt gewesen sei. Weil
Pharao Israel das Opfern verweigerte (Passa = Fest in der Wiiste von
3,18; 51.3 usw.),” darum hat JHWH die Erstgeborenen Agyptens —
entsprechend einer 4lteren Version: Pharaos erstgeborenen Sohn (4,23) —
getdtet. Der Tod der erstgeborenen Tiere sei eine spitere Zufligung. Im
Passaritual nahm spéter ein Tier als Substitut den Platz der menschlichen
Erstgeburt ein (vgl. Gen. 22) (GreBmann*, S. 100ff.). Mehr Zustimmung
fand die Auffassung, daf3 die zehnte Plage aus dem Brauch entstanden sei,
beim Passa erstgeborene Tiere zu schlachten.*” Pharao wollte dies ver-
hindern, was zur Folge hatte, daB auch die menschliche Erstgeburt
starb.”® Mit einem neuen Akzent wurde die Auffassung der Prioritit des

8. z.B. GreBmann*, S. 82, 101; M. Noth, Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch,
Stuttgart 1948, S. 73f.; Fohrer, S. 72ff.

7 Siehe Schmitt, S. 37ff.

“ Von Autoren, die Passa und Erstgeburtsopfer miteinander verbinden, aber auch von
anderen (zB. de Vaux, Sacrifice, S. 18) wird das Fest in der Wiiste mit dem Passa
identifiziert. DaB in Ex. 12 die Rede von der Passafeier in Agypten ist und nicht in der
Wiste, wird von GreBmann*, S. 103, literarisch erklirt: ein jiingerer Erzdhler hat das zum
Sinai gehtrende Passa in die Zeit des Auszugs verlagert (vgl. E. Meyer, Die Israeliten und
ihre Nachbarstimme, Halle a.S. 1906, S. 40); Henton Davies, S. 101ff, erklart dies
historisch: durch den Widerstand des Pharao war es unméglich, das Fest piinktlich in der
Wiiste zu feiern; darum beschloB Mose, es in Agypten zu feiern. S. zu dieser Frage Schmitt,
S. 25f; Segal, S. 152f. (der Hintergrund von 3,18 usw. sei der rituelle Exodus wihrend des
Neujahrsfestes; vgl. S. 179, 209f); Wambacq, Bib 57 (1976), S. 213ff, und Houtman*,
Exodus, 1, S. 375ff.

* 8. zB. J. Wellhausen (Anm. 12), S. 84f; Beer, Pesachim, S. 1 1f; Pedersen*, IlI-1V,
S. 398f.

* Laaf, S. 119ff, sicht ebenfalls eine Bezichung zwischen dem Fest in der Wiiste und
dem Tod der Erstgeborenen, glaubt aber, dab eine Identifizierung dieses Festes mit dem
Passa unrichtig sei; brigens: die Ansicht, daB das Passa die Keimzelle der zehnten Plage
sei, impliziert nicht, da man 12,21ff, das gewthnlich als die #lteste Version des Passaritu-




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 321

Passarituals von Noth vorgetragen.’' Er betont den Blutritus als wesentli-
ches Element: das Passa ist ein apotropdischer, Unheil abwehrender Ritus,
der insbesondere den Erstgeborenen galt. Noth versucht dem Vorwurf
entgegenzutreten, daB die Passa-Texte iiber die erstgeborenen Tiere
schweigen.

Die Theorie von der Prioritit steht und fillt mit der Richtigkeit der
Pramisse, daB beim Passa die Erstgeburt geschlachtet wurde. Diese
Auffassung hat noch stets Anhénger,” findet aber keinen Anhaltspunkt
im AT und wurde zu Recht abgewiesen.”” Eine Konsequenz der Abwei-
sung ist die Meinung, daB das Passaritual nur das Mittel gewesen sei,
womit sich die Israeliten gegen den Verderber schiitzen. In diesem Fall ist
das Passaritual ‘iiberlieferungsgeschichtlich’ sekundir, jedenfalls nicht
primér,** wobei man z.B. annehmen mu8, daB8 das Thema der Erstgebo-
renen als Schlachtopfer ein erzihlerisches Motiv ist, das seinen Ursprung
in der herausragenden Position hat, oder daB es einen historischen Hinter-
grund hat’> M.E. wurde das Passa sekundir mit der zehnten Plage in
Beziehung gesetzt. Es sei darauf hingewiesen, daB in den Psalmen das
Passa zumindest nicht explizit (vgl. Ps. 81,6a; 111,4) genannt wird und
das Ritual nicht génzlich mit der zehnten Plage kongruent ist: die ganze
Familie ist beim Passa einbezogen und erhilt Schutz, wéhrend die Plage
sich nur gegen den Erstgeborenen richtet.

Otto, VT 26 (1976), S. 3-27, lehnt eine Ableitung der zehnten Plage aus
dem Passa ab und verbindet die zehnte Plage eng mit Mazzot: die zehnte
Plage ist die Atiologie der Weihe der Erstgeburt, die wihrend des Festes

als betrachtet wird, literarische Prioritit zuschreibt; dies ist erst recht nicht ndtig, wenn man
das Fest in der Wiiste mit dem Passa gleichsetzt; z.B. J. Wellhausen, Die Composition des
Hexateuch und der historischen Biicher des Alten Testaments, Berlin 1899 (1963°), S. 73ff,
betrachtet 12,21-27 als Zufiigung zu JE oder als Anhang von Q [= P]; s. ferner Otto, V7" 26
(1976), S. 3ff.

5\ Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch, S. T11f.; Exodus, S. 68ff.

52 Siehe Henninger, S. 39ff., 127.

53 Siehe Fohrer, S. 91; Segal, S. 104f; de Vaux, Sacrifice, S. 6, 17, 21; Wambacq, Bib
57 (1976), S. 212ff; vgl. Schmitt, S. 42fF.

5 Vgl. z.B. Fohrer, S. 89ff.; Laaf, S. 18ff, 119ff; Otto, VT 26 (1976), S. 18ff; H.
Schmid, Mose. Uberlieferung und Geschichte, Berlin 1968, S. 43ff; van Seters, S. 1771F,;
de Vaux*, HAL 1, S. 347f.

5 § dazu z.B. Beer, S. 59; Fohrer, S. 90, 96f; Henton Davies, S. 112; Schmid, Mose, S.
46f; Schmitt, S. 55ff. (vgl. auch Hyatt, S. 144ff.; Segal, S. 188, und s. Houtman*, Exodus,
I, S. 185; ders.*, Exodus, 11, S. 21ff); anders M. Gilula, “The Smiting of the First-Born —
an Egyptian myth?”, Tel Aviv 4 (1977), 8. 94f,; wieder anders Otto, van Seters (s.u.).




322 KAPITEL VIII

stattfindet.>®

8.5.8 Die Geschichte des Passa ging auch in der nachalttestamentlichen
Periode weiter. Gemdl dem sog. Passa-Papyrus aus Elephantine (419
v.Chr.) fand die Feier unter den Juden in Agypten im 5.Jh. statt”’ und
TR XVII zufolge gehérten Passa/Mazzot zu den Feiern, die von der
Gemeinschaft in Qumran in Ehren gehalten wurden. AuBerbiblische
Quellen bieten Informationen iiber aus dem AT unbekannte Briuche, wie
z.B. das Trinken von Wein beim Passa (zuerst in Jub. 49,6 genannt),*®
Zulassung zur Feier ab dem 20. Lebensjahr (Jub. 49,17; TR XVII, 8)
usw.,” und verdeutlichen, daB sich das Passa in der Zeit des NT zu
einem Fest entwickelt hat, das aus zwei Teilen bestand: (1) Schlachtung
durch Laien und Blutbesprengung durch den Klerus im Jerusalemer
Tempel (MPes. V, 2ff.); (2) nichtliches Mahl in den Hiusern der Stadt
(MPes. X, 1ff). In diesem Zusammenhang sei darauf aufmerksam ge-
macht, dafl in der jiidischen Auslegung ein Unterschied zwischen ‘dem
Passa von Agypten’ und dem ‘Passa der Geschlechter’ gemacht wird: das
Auswihlen des Tieres am 10. des Monats (12,3), der Blutritus und das
eilige Essen (12,7.11) galten fiir Israel in Agypten, nicht aber fiir spitere
Generationen.® Der Unterschied zielt darauf ab, die Diskrepanz zwi-
schen der Praxis der Passafeier und den biblischen Vorschriften zu recht-
fertigen, stellt aber vor die Frage nach dem Anspruch von 12,14.24.28.51,

Auch nach dem Fall von Jerusalem und der Verwiistung des Tempels
(70 n.Chr.) blieben Passa und Mazzot bestehen, wenn auch in modifizier-
ter Form, da in Ermangelung eines Heiligtums das Schlachten und der
Brauch des Passalammes nicht mehr méglich war. Die Feier findet in der
Synagoge statt und insbesondere im h&uslichen Kreise, entsprechend der
Liturgie der Passa Haggada, deren feste Punkte bereits in MPes. X (2.Jh.)

% In gleicher Weise van Seters, S. 176ff.; vgl. auch Wambacq, Bib 61 (1980), S. 42ff;
62 (1981), S. 513ff; anders Laaf, S. 124f: zuerst wurde der Auszug mit dem Tod der
Erstgeburt verbunden; im folgenden wurde Mazzot, das als Fest der Erstlinge der Ernte eng
mit der Weihe der erstgeborenen Tiere verbunden ist, mit dem Auszug in Verbindung
gebracht.

*7'S. zB. B. Porten, Archives from Elephantine, Berkeley/Los Angeles 1968, S. 122ff:
P. Grelot, “Sur le ‘Papyrus Pascal’ d’Eléphantine™, in: Mélanges Bibliques usw. (FS
H. Cazelles), Kevelaer/Neukirchen-Viuyn 1981, S. 163-172; Segal, S. 8ff, 221ff.

* Vgl. G. Beer, Z4W 31 (1931), S. 153

* Details @iber das Feiern in spiterer Zeit miissen unberticksichtigt bleiben; zu Informati-
onen iiber Jub. 49; Josephus; Philo; MPes. s. z.B. Str-B, IV, S. 41ff; Beer, Pesachim,
S. 46ff.; Segal, S. 19ff,, 231ff.

% Z.B. TPsJ zu 12,3.11; Mek., I, 25, 40, 117f.; MPes. IX, 5; bPes. 96a; Raschi, Ibn Esra,
Nachmanides und auch zB. Cassuto; was genau zum ersten Passa gehort, dariiber besteht
keine Einigkeit.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 323

zutage treten.®’ Das Passaritual wurde die Jahrhunderte hindurch von den
Samaritanern praktiziert. Ihre Feier hat eine strikte Beachtung der Vor-
schriften von Ex. 12 im Auge.®* Die Passafeier ist auch bei den Fala-
schas bekannt. Auch bei ihnen sind Schlachtung und Mahlzeit Teil des
Rituals.®® Die Passafeier im NT ist eng mit dem Tod Jesu verbunden und
wirft u.a. aufgrund der Divergenzen zwischen den Synoptikern und
Johannes Probleme auf, u.a. in bezug auf das Datum und die Art des
letzten Mahles Jesu mit seinen Jiingern (Mk. 14,12ff. par.; Joh. 13ff.). Ich
weise lediglich darauf hin, daf die Ansicht, der zufolge kein direkter
Bezug zwischen dem Abendmahl und dem Passa bestehe,®* nicht iiber-
zeugen kann und das Abendmahl auf dem Hintergrund des Passa Profil
erhalt.%

8.6 Das Bdcklein in der Milch seiner Mutter

Schwer verstindlich ist die Bestimmung, daB ein Bécklein nicht in der
Milch seiner Mutter gekocht werden darf (23,19; 34,26; Dtn. 14,21). Die
Bestimmung wird gewdhnlich im Zusammenhang mit zwei anderen
Bestimmungen besprochen: ein Rind oder ein Schaf darf nicht am glei-
chen Tag wie sein Junges geschlachtet werden (Lev. 22,28); aus einem
Vogelnest diirfen die Jungen genommen werden, die Mutter soll man
fliegen lassen (Dtn. 22,6f.). In letzterem Fall geht es nicht um eine Form
von Tierschutz oder Mitleid mit dem Tier. Der Mutter werden ihre
Jungen weggenommen (die Jagd auf Vogel war im alten Israel vollkom-
men akzeptiert; vgl. z.B. Jer. 5,26; Hos. 9,8; Am. 3,5). Die Vorschrift von
Lev. 22,28 richtet sich nur gegen das gleichzeitige Schlachten und
verlangt z.B. nicht, dal3 eines der beiden nicht vor den Augen des anderen
geschlachtet wird.®® Der jidische Brauch, keine mit Milch zubereiteten
Gerichte und Fleisch wihrend derselben Mahlzeit zu servieren, griindet
auf der rabbinischen Interpretation von 23,19; 34,26; Dtn. 14,21.

% Sieche B.M. Bokser, The Origin of the Seder, Berkeley 1984.

% Siche 1. Jeremias, Die Passahfeier der Samaritaner, GieBen 1932 (mit Fotos); Segal,
S. 2511L.

% Siche W. Leslau, Coutumes et croyances des Falachas, Paris 1957, S. 70f, 79f;
Segal, S. 255f.

% S. z.B. Beer, Pesachim, S. 92ff.

% Zum NT s. z.B. ThWNT, V, Sp. 895ff.; F. Chenderlin, Bib 56 (1975), S. 369-393; 57
(1976), S. 1-24; R. Le Déaut, La nuit pascale, Rome 1963; N. Fuglister, Die Heilsbedeu-
tung des Pascha, Miinchen 1963; J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Gottingen 1960°.
G.B. Gray, Sacrifice in the Old Testament, Oxford 1925, S. 383ff.; Segal, S. 33ff,, 242ff.

% Keel, Bocklein, bietet einen Uberblick zur Auslegungsgeschichte der fraglichen Texte.
S. auch ThWAT, 1, Sp. 924ff.; Gaster*, S. 250ff.




324 KAPITEL VIII

Philo (De virtutibus, § 124-144) behauptet, da 22,29; Lev. 22,27 vom
Respekt gegeniiber dem Tier zeugen: der Mensch darf das eben geborene
Tier nicht von der Mutter wegholen, um sich selbst daran giitlich zu tun,
oder unter dem Vorwand, es opfern zu wollen; der Mutter darf kein
unndtiger Schmerz zugefiigt werden; so mufl verhindert werden, daB sie
an Euter und Zitzen leidet, weil sie nicht sdugt; auch 23,19; Lev. 22,28
tragen den Gefiihlen des Tieres Rechnung und beinhalten iiberdies eine
Lektion fiir den Menschen: wenn der Gesetzgeber bereits in bezug auf
unverstindige Tiere soviel Humantitit verlangt, wieviel mehr verlangt er
dies dann nicht von den Menschen im Umgang miteinander!®’ Von
Josephus (Contra Apionem, 11, 213f.) wurde Dtn. 22,6f. als ein Humange-
bot interpretiert; von Pseudo-Phocylides als ein pragmatisches Gebot: ‘...
laB die Mutter zuriick, damit du von ihr wieder Junge erhilist’ (84f).
Maimonides (12.Jh.) gibt dem pragmatischen Prinzip auch einen Ort in
der Interpretation von 23,19 usw.: ein Bécklein, das in der Milch seiner
Mutter gekocht wird, ist eine zu fette Speise, die das Blut erstarren laBt.
Betrachtungen a la Philo hielten sich die Jahrhunderte hindurch.

Seit der zweiten Halfte des 19.Jh. (aber auch schon bei Maimonides),
insbesondere nach dem Fund ugaritischer Texte, gewann die Auffassung
breiten Raum, dafl 23,19; 34,26; Dtn. 14,21 gegen solch einen Brauch
gerichtet sei, der auBerhalb von Israel im Rahmen eines Gotzenkultes
ausgeiibt wurde.”® Keel weist diese Auffassung ab und behauptet unter
Verweis auf die vielen aus dem Alten Orient bekannten Abbildungen
einer sdugenden Kuh oder Ziege mit ihrem Jungen, daB mit einem
kanaandischen Hintergrund des betreffenden Abschnitts gerechnet werden
muf}: die sdugende Kuh/Ziege war Symbol fiir gottgeschenkte Fruchtbar-
keit und gottliche Sorge und Liebe, die vor allem durch Muttergottheiten
reprasentiert wurden; aus diesem Grund war die sdugende Kuh/Ziehe in
der Opfergesetzgebung mit Tabus umringt; man wollte die durch die
Tiere symbolisierten Gottinnen nicht kréinken; solche Tabus wurden von
Israel hin und wieder ibernommen, ohne dal man um die genaue Bedeu-
tung gewuBt habe; bei Israel sind sie zu allgemeinen Speisevorschriften
geworden; in zumindest einem Fall werde Respekt vor einer fundamenta-
len Schopfungsordnung, der Mutter-Kind-Bezichung, zum Ausdruck
gebracht (Dtn. 22,6f.). Kurzum: Keel signalisiert eine Entwicklung vom
Opfertabu zur Forderung nach einer respektvollen Haltung in bezug auf
eine besonders auffillige Schopfungsordnung, die Mutter-Kind-Beziehung,

" In der rabbinischen Auslegung und von Philo sind die Gebote auf jeweils ein junges
Tier bezogen worden; g'di in 23,19 hat eine engere Bedeutung; s. 8.3 zu 23,19.

% S. jedoch R. Ratner & B. Zuckerman, “‘A Kid in Milk’? New Photographs of KTU
123, Line 14,” HUCA 57 (1986), S. 15-60.




EXODUS 23,13-19; 34,18-26 325

in der sich die Sorge der Natur um den Fortgang des Lebens widerspiege-
le (S. 40ff., 142ff)).

Keels Darlegung iiberzeugt mich nicht.® M.E. kann man nur schwer
behaupten, dal in Dtn. 22,6f. von Pietit gegeniiber dem Tier die Rede ist.
Die von Keel gesammelten Abbildungen verdeutlichen, daB der Mensch
im Alten Orient von der liebevollen Beziehung von Kithen und Ziegen zu
ihren Jungen beeindruckt war (vgl. auch [ Sam. 6,7ff.). Zu bezweifeln ist
m.E., daB 2229 usw. hiervon Zeugnis ablegen. In bezug auf 22,29;
Lev. 22,28 koénnte vorausgesetzt werden, daB das Junge sieben Tage bei
der Mutter bleiben darf, weil es einigermaBen entwickelt sein muB, um
als Opfergabe geeignet zu sein. Von Pietéit gegeniiber dem Tier scheint
keine Rede zu sein. Siehe 22,28: das Opfer darf nicht hinausgezbgert
werden; JHWH muB das erhalten, worauf er ein Anrecht hat. In 23,19;
34,26; Dtn. 14,21; 22,6f. ist m.E. von Tabus die Rede, doch ldBt sich
deren Sinn nicht mehr rekonstruieren. Genannte Brauche mufiten offen-
sichtlich unterlassen werden, da man sonst ein Unheil heraufbeschwor
(siehe SchluB von Dtn. 22,7).

Gemi C.M. Carmichael, HThR 69 (1976), S. 1-7, richtet sich das
Gebot von 23,19; 34,26; Dtn. 14,21 gegen eine Vermengung von Tod und
Leben: das tote Bocklein wird in der Mich seiner Mutter gekocht, die ihm
das Leben schenkte. Labuschagne meint, daf3 mit ‘Milch’ rétliche Biest-
milch gemeint sei und das Kochen damit deshalb verboten war, weil man
aufgrund der Farbe glaubte, daB die Milch Blut enthalte”. Um Labu-
schagnes Auffassung zu akzeptieren, ist es notwendig, daB man bereit ist,
mit ihm eine enge Beziehung zwischen 23,19b und dem Brauch, Erstge-
borene wihrend des Wochen- bzw. Laubhiittenfestes zu opfern, anzu-
nehmen. Da nach meinem Urteil keine enge Beziehung zu 23,18 und den
vorhergehenden Versen besteht, bin ich geneigt, 23,19b als eigenstindiges
Speiseverbot zu betrachten, das urspriinglich nur auf das Opfermahl
bezogen war und nicht die Funktion eines allgemeinen Speiseverbotes
(Dtn. 14,21) erfiillte (s. auch 8.4.3).

® Vgl. M. Haran, Tarb 52 (1982-83), S. 371-392; ders., ThZ 41 (1985), S. 135-159; die
Erwiderung von Keel in: O. Keel & S. Schroer, Studien zu den Stempelsiegeln aus
Paldstina/lIsrael, 1, Freiburg/Gottingen 1985, S. 25-38.

™ S. 14f.; zum Tabu des Blutgenusses s. Gen. 9,4; Lev. 3,17; 7,26; 17,10ff. (vgl. I Sam.
14,32ff,; Ez. 33,25; s. jedoch auch Num. 23,24) und Houtman*, Exodus, I, S. 40ff.




KAPITEL IX

EPILOG
EIN BLICK IN DIE ZUKUNFT

9.1 Ubersetzung

23,20  ‘Bald werde ich einen Boten vor dir aussenden, um dich unter-
wegs zu beschiitzen und um dich an den von mir bestimmten Ort zu
bringen.

21 Bring ihm Achtung entgegen, indem du auf ihn hérst und dich ihm
nicht widersetzt. Eure Vergehen kann er namlich nicht vergeben, obschon
er mein Reprdsentant ist.

22 Wenn du aber auf ihn horst und alles tust, was ich dir befehle, dann
werde ich der Feind deiner Feinde sein und der Widersacher deiner
Widersacher.

23 Mein Bote geht nun vor dir aus, um dich zu den Amoritern, Heti-
tern, Perisitern, Kanaanitern, Hewitern und Jebusitern zu bringen, und
ich werde sie ausldschen.

24 Du sollst vor ihren Géttern nicht niederknien, du sollst dich nicht
dazu verfiihren lassen, ihnen zu dienen, du sollst es ihnen (den Bewoh-
nern des Landes) nicht gleichtun. Im Gegenteil, du sollst sie (die Gotzen-
bilder) niederreifien und ihre Mazzeben kurz und klein schlagen.

25 Wenn ihr dann euren Gott JHWH verehrt, dann wird er dein Brot
und dein Wasser segnen. Ja, Krankheiten werde ich dann von dir fernhal-
fen.

26 In deinem Land wird keine Frau mehr eine Fehlgeburt haben oder
unfruchtbar sein. Ein erfiilltes Leben werde ich dir schenken.

27 Den Schrecken, der vor mir ausgeht, werde ich vor dir hersenden,
ja, alle Volker, zu denen du kommst, werde ich in Panik versetzen. Alle
deine Feinde werde ich fiir dich in die Flucht schlagen.

28 Ich werde ndmlich Wespen vor dir hersenden und die werden die
Hewiter, Kanaaniter und Hetiter vor dir verjagen.

29 Ich werde sie nicht in einem einzigen Jahr vor dir verjagen; sonst
wiirde das Land zur Ode werden und die wilden Tiere die Oberhand iiber
dich bekommen.

30 Nach und nach werde ich sie vor dir verjagen, bis dafi du so
angewachsen bist, dafi du das Land in Besitz nehmen kannst.

31 Dein Grundgebiet werde ich wie folgt festsetzen: vom Meer Suf bis
zum Meer der Philister und von der Wiiste bis zum Strom (soll es sich




EXODUS 23,20-33 329

erstrecken). Ja, ich werde die Bewohner des Landes in eure Macht geben,
so dafy du sie vor dir hinausjagen kannst.

32 Mit ihnen und mit ihren Gottern sollst du keine Verbindung einge-
hen.

33 Sie sollen nicht in deinem Land wohnen bleiben; sonst wirden sie
dich zu Fehlverhalten mir gegeniiber verleiten. Solltest du nimlich ihre
Gotter verehren, dann schnappt die Falle iiber dir zu’.

9.2 Exegetische Anmerkungen

23,20 hinné 'anoki, zur Einleitung eines Nominalsatzes mit einem Partizip zur
Umschreibung eines bevorstehenden Ereignisses (vgl. z.B. Ges-K § 116p,q; Joiion
§ 119n). mal’ak (s. THAT, 1, Sp. 900ff.; ThWAT, IV, Sp. 877ff.), ‘Bote’, ist die
Person, die im Auftrag eines Meisters, eines Fiirsten oder Leiters, oder einer Ge-
meinschaft zu einem anderen Firsten oder Leiter oder einer anderen Genmein-
schaft gesandt wird, um eine Botschaft, einen Befehl oder eine Bitte zu iiberbrin-
gen. Der Bote iiberbriickt den rdumlichen Abstand. Zwischen ihm und dem
Auftraggeber besteht eine enge Bezichung. S. dazu und im besonderen zur engen
Beziehung zwischen JHWH und seinem Boten Houtman*, Exodus, I, S. 335ff.
Sam.Pent.: mal’aki, ‘mein Bote’ (vgl. 23,23 MT); vgl. LXX (auch 33,2), Vulg.
Ifan®jka, Symm.: mpoéyovté oe; Vulg.: qui praecedat te, ‘der vor dir ausgeht’.
§mr, s. 21,29. baddareek, ‘unterwegs’, ‘wihrend der Reise’ (vgl. Gen. 48,7; Ex.
4,24; 18,8; Dtn. 6,7 usw.; zu deercek, ‘Weg’, ‘das Reisen’, “der Zigl s BHAT
Sp. 456ff.; ThWAT, 11, Sp. 288ff.). Wer durch unbekanntes und unwirtliches
Gebiet reist, muB, wenn er die Reise iiberleben will, iiber einen guten Fithrer
verfiigen, der weil, wo Brunnen sind, wo man Futter fiir die Tiere finden kann
usw. bw’ hi. (s. 20,24), vgl. Dtn. 7,1. Die zweifache Aufgabe, beschiitzen und
leiten, sind in Wirklichkeit zwei Aspekte eines einzigen Auftrages: unter Schutz
geleiten nach (vgl. LXX); zu anderen Vorstellungen in bezug auf JHWHs
Begleitung von Israel s. z.B. 13,21f. u.a; Num. 10,29ff. (vgl. auch Ex. 32,1.4).
hammagém (s. 20,24), hier zur Bezeichnung des ‘Land(striches)’; vgl. LXX; tfyv
yfv (vgl. Pesch.). Nachmanides bezieht ‘den Ort” auf das Jerusalemer Heiligtum
(vgl. Raschi: der Ort, dem gegeniiber sich das himmlische Heiligtum befindet); s.
aber z.B. Ex. 3,8 und Dtn. 26,9. Neuerdings hat Criisemann*, S. 210f, der
Interpretation ‘Heiligtum’, ‘Tempel” neues Leben eingeblasen.' kwn hi. (s. THAT,
I, Sp. 812ff.; ThWAT, 1V, Sp. 95ff), ‘in Bereitschaft versetzen’, ‘bestimmen’
(vgl. I Chr. 15,3.12; II Chr. 1,4; 3,1); LXX + “fiir dich’. Gemeint ist das den Erz-
vitern zugesagte Land (6,8; 13,5.11).

23,21 In 23,21-22 wird die in bezug auf den Boten (nicht) gewiinschte Haltung
und deren Konsequenzen beschrieben.

' Zu Unrecht, s. H. Ausloos, “Deuteronomi(sti)c Elements in Exod 23,20-337", in: M.
Vervenne (Hg.), Studies in the Book of Exodus, Leuven 1996, S. 481-500 (S. 490ff).




328 KAPITEL IX

hissameer (vgl. Ges-K § 51n und s. 21,29 [§mr ni.]), zur Einleitung von
Finalsiitzen (K6Synt § 364a); in LXX (npdoexe osavt®, ‘hiite dich’; vgl. 34,12)
blieb mippandw uniibersetzt. §m‘ qal + b°qél, ‘horen auf’ (s. 22,22), gemeint ist
auf die Vorschriften, die er erteilt, natiirlich im Namen von JHWH (vgl. z.B.
15,26).

‘al-tammer (Sam.Pent.: ’al tamm‘ri; so auch SamT'), Prohibitiv hi. sing. von
mrr (s. TRWAT, V, Sp. 16ff)), “verbittere nicht’ (s. Symm.: pf nepanikpoive [s.
Salvesen*, S. 104f.]; vgl. z.B. SV, Dasberg). Gingig ist momentan (Ges-K § 67y)
die Ansicht, daB temcer (hi. von mrh) vokalisiert werden miite; s. schon LXX:
aneifer; Aq.: mpooepiong; Pesch.: tthr’, und z.B. TO: wi’ tsrjb lgbljh, “und
weigere dich nicht, auf ihn zu héren’ (vgl. Pesch., TPsJ, TNf [in TPsJ und TNf
mit ‘seine Worte’ als Objekt]); Vulg.: nec contemnendum putes, ‘und meine nicht,
ihn verachten zu kénnen’. mrh (s. THAT, 1, Sp. 928ff.; ThWAT, V, Sp. 6ff.), ‘sich
widersetzen’, ‘aufstindig sein’, wird oft mit Blick auf die Beziehung JHWH-Israel
gebraucht, unter anderem in bezug auf die Wiistenwanderung (z.B. Dtn. 9,7.23f;
31,27; Jes. 63,10; Ps. 78,8.17; 106,7.33.43), und kommt ‘nicht horen wollen’
(z.B. Dtn. 9,23), ‘verwegen handeln’ (Dtn. 1,43) usw. gleich. ‘Widerstand’ hat
hier einen nomistischen Charakter; es ist das Negieren von Vorschriften.

ns’ I, ‘wegtragen von’ (bes. der Ungerechtigkeit und ihrer fatalen Folgen; vgl.
z.B. 10,17; 28,38; 30,32; 34,7) = ‘vergeben’, mit pefa’ (s. 22,8) als Objekt;
LXX: pf vrooteidntoi og, ‘er wird dir gegeniiber nicht zuriickhaltend sein’;
gemeint ist offensichtlich in bezug auf die Bestrafung bei Ungehorsam; vgl.
Vulg.: non dimittet cum peccaveritis,‘er wird es nicht ungestraft lassen, wenn du
siindigst’. In der Uberzeugung, daB nur Gott Siinden vergeben kann, wird sogar
der Gedanke, daB dies der Bote tun konnte, vermieden; vgl. MSS TPsl: [’ 'sbwg,
‘ich (JHWH) werde nicht vergeben’. sem (s. 20,24), ‘Name’, ist hier Bezeichnung
fir JHWH, wie er sich offenbart; JHWH ist im Boten gegenwirtig; der Bote tritt
im Namen JHWHs auf. gereb, ‘das Inwendige’ (des Korpers), ‘die Mitte’, dient
mit vorangehender Priposition (auch 23,25) nur zur Verstirkung der Préposition,
vgl. Brockelmann § 106i; H.J. van Dijk, V'T 18 (1968), S. 17f.; b'qirbs, LXX: én’
abtd, “auf ihm’ (vgl. Pesch.: ‘Iwhj); der hebriische Text wird abgeschwicht (vgl.
Frankel*, S. 87); vgl. auch TO: ‘rf b§mj mjmrjh, ‘denn seine Memra ist in
meinem Namen’ (so auch TPsl), d.h. ‘er spricht in meinem Namen’; TNf: rwm
Smj qdjs' 't qrj ‘ljw, ‘denn mein heiliger Name wird tiber ihm ausgerufen sein’
(am Rande: wim'lh Sm mjmrj mjjqgrj, ‘der Name meiner Memra ist iiber ihm
ausgerufen’).

Der SchluB von 23,21 ist rdtselhaft.? MuB ki kausal oder konzessiv verstanden
werden? Kann der Bote keine Vergebung schenken, weil er JHWH représentiert,
der die Siinde so ernst nimmt, daB er sie nicht erlassen will (vgl. 32,32-34), oder
kann er das nicht, weil Vergebung schluBendlich nur JHWH selber vorbehalten
ist? (vgl. 34,9 und s. 33,3.5). Letzteres ist wahrscheinlich gemeint. Antizipiert
wird der Gotzenkult mit dem goldenen Kalb (Ex. 32). Israel wurde gewarnt, war
aber dennoch ungehorsam. Die Barmherzigkeit JHWHs erweist sich dadurch als

* Vgl. auch H.-D. Neef, “‘Ich selber bin mit ihm* (Ex 23,21)”, BZ 39 (1995), S. 54-75.




EXODUS 23,20-33 329

groB, indem er, obwohl Israel um die Konsequenzen des Gotzendienstes genau
Bescheid wuBte und eine Vergebung nicht in Aussicht gestellt wurde, schlufend-
lich dennoch mit Israel einen neuen Anfang machen wollte (34,10-35).

23,22 LXX bietet zu Beginn von 23,22 eine Wiederholung von 19,5-6 mit einer
Erweiterung (nach dem ersten Satz von 19,5) ‘und wenn du alles tust, was ich dir
auftragen werde’. ki 'im bildet keine logische Einheit, wie so hiufig der Fall ist;
'im leitet einen konditionalen Satz ein; ki hat adversative Kraft. §amoa® tisma’
(vgl. 23,21 und s. Ges-K § 1130; Joiion § 123g), Sam.Pent.: 2.Pers. plur.; so auch
LXX® bgols, Sam.Pent.: b°goli, ‘meiner Stimme’; vgl. LXX, TNf und den
Gebrauch der 1.Pers. sing. im folgenden. Dem Boten zu gehorchen, ist gleichbe-
deutend damit, JHWH zu gehorchen. w*'asita (zu ‘sh s. 20,23), Sam.Pent.: 2.Pers.
plur. Es wird mehr als nur Gehorsam dem Boten gegeniiber gefordert; fiir ein
gesegnetes Leben ist es notwendig, alle Vorschriften JHWHSs treu zu befolgen.

dbr pi. (s. THAT, 1, Sp. 433ff.,; ThWAT, 11, Sp. 89ff.), ‘sprechen’, ‘sagen’ (vgl.
20,20), wird hier mit der Kraft von ‘befehlen’ verwendet (vgl. 1,17; 11,2; 16,23;
19,8 usw.); LXX, Pesch.: + ‘dir’. w*'ajabti 'et-'0j*beejka (Paronomasie); zu jb, s.
23.4. w'sarti 'eet-sor‘reejka (Paronomasie); zu swr (verwandt mit srr II), ‘feindlich
sein’, s. THAT, 11, Sp. 582f.; ThWAT, VI, Sp. 1122ff., hier mit sor‘raejka als Ob-
jekt, dem als Substantiv gebrauchten Partizip qal.

23,22b hat poetischen Charakter. ‘Feinde’ und ‘Widersacher’ sind Synonyme
und finden sich o&fter in Parallele zueinander (Jes. 1,24; 59,18; Nah. 1,2;
Ps. 69,19.20; 143,12). Zu JHWH und seinen Widersachern s. z.B. Dtn. 32,41.43.
In 23,22 wird in allgemeinem Sinn von Israels Feinden gesprochen (vgl. auch
23,27). In 23,23.28 werden sie namentlich genannt.

23,23 In 23,23 wird nach einer Reihe von marginalen Anmerkungen (23,21-22)
auf 23,20 zuriickgegriffen (vgl. 3,8, wo magom [23,20] verbunden ist mit
‘Amoriter’ usw.). k7 akzentuiert den Satz und hat in jedem Fall keine kausale oder
temporale Bedeutung; zu letzterem s. z.B. Dasberg, der 23,23 mit 23,24 verbindet:
‘Wenn mein Bote ... (23,23), dann sollst du dich nicht niederbeugen ... (23,24)
(mit 23,22 bestehe folgende Bezichung: was JHWH verheifit, wird man gut
gebrauchen konnen, weil der Bestimmungsort fiir Israel ein Land voller Feinde ist;
so schon Ehrlich).

hlk qal, ‘gehen’, s. 21,19. I'fanejka, in LXX tbersetzt mit fyyodpevog gov (vgl.
23,27), ‘dich leitend’. ‘Ameoriter’ usw., Sam.Pent. und LXX haben hier, wie
anderenorts (z.B. 3,8 und s. auch 33,2), eine sieben-gliedrige Reihe (s. dazu
Houtman*, Exodus, I, S. 104; zu den Namen der Einwohner des Landes s. S.
103ff., 107ff., 125). Erwigenswert ist, ob mit der Bezeichnung Kanaaniter, Hetiter
usw. in Wirklichheit nicht auf die Bewohner des Landes in der frithen Geschichte
angespielt wird, sondern auf Bevélkerungsgruppen aus der Zeit der Schreiber.?
w'hikhadtiw (von khd hi. [s. THAT, 11, Sp. 177, ThWAT, IV, Sp. 137ff.], ‘aus-
l6schen’, ‘austilgen’ [vgl. 1Reg. 13,34; II Chr. 32,21 u.a.]), das Suffix sing.

* Vgl. G. Hoekveld-Meijer, Esau. Salvation in Disguise, Kampen 1993, S. 19f.




330 KAPITEL IX

(jedes einzelne Volk ist Objekt [Strack], oder alle zusammen werden als Einheit
gesehen [Cassuto]) wurde in den alten Ubersetzungen bereits als Plur. wiederge-
geben. Der SchluB von 23,23 korreliert mit 23,22b; Objekt sind die Volker, die
Feinde. Der SchluB wird niher ausgearbeitet in 23,27-30 (vgl. auch 23,33a).

23,24 Am Beginn von 23,24 muB hinzugedacht werden: wenn du in das Land der
Amoriter usw. gekommen bist. Aus 23,24 ist schon ersichtlich, was erst im
folgenden konkret mitgeteilt wird (23,29f.), ndmlich daB die Vélker ldngere Zeit
mit Israel das Land zu teilen haben (vgl. auch 23,32f.) und daB die Liquidation
von seiten JHWHs (23,23 SchluB) ein lingerer ProzeB ist.

Zu 23.24a s. 3,2 und vgl. 34,14.16b; Dtn. 7.4; 11,16. Zur Zerschlagung von
Gotzenkultgegenstinden vgl. 32,20; Lev. 26,30; Num. 33,52; Dtn. 7,5.25; I Reg.
15,13; II Reg. 10,26f.; 23,4.15 u.a. Neben 23,24b s. 34,13; Dtn. 7,5; 12,3.

hithwh (s. THAT, 1, Sp. 530ff.; ThWAT, 11, Sp. 784ff.; J.A. Emerton, QTS 20
[1977], S. 41-55; G.L Davies, VT 29 [1979], S. 493-495; I. Tropper, ZAH 4
[1991], S. 46-54), ‘sich tief niederbeugen vor’, ‘sich niederwerfen vor’, eine
Gebirde der Ehrerbietung und Anerkennung, der Unterwerfung und des Sichan-
vertrauens (vgl. 20,5; 34,14; Dtn. 4,19; 5,9; 8,19; 11,16). *Gotter’ = Gotzenbilder,
s. 20,23. ta‘abdém ho. (Ges-K § 60b; Joiion § 63b) von ‘bd (s. 4.2.1), das im
Bundesbuch mit der Bedeutung ‘kultisch dienen’, ‘verehren’ ausschlieBlich im
Hinblick auf den Gétzendienst verwandt wird (auch 23,25.33 ['bd qal]). Auch ‘bd
impliziert vollige Unterwerfung unter die Gétzen und ihre Anerkennung als Herrn.
ta“seeh (zu ‘sh s. 20,23) + kK‘ma “séhem (Paronomasie; vgl. Lev. 18,3), gemeint
sind offensichtlich Kultpraktiken (vgl. 34,15; Dtn. 12,30f.). Das Suffix kann man
auf die Volker beziehen, aber eventuell auch auf die Gotter (die Handlungen
ihnen zu Ehren). Eventuell kann man bei ma “séhem auch an Objekte denken
(Tempel, Altire, Bilder usw.). Ehrlich bezieht das Suffix auf die Gétter und
meint, daB die Herstellung von Gotzenbildern als blofe Kunstwerke verboten
werde. hares t*har‘sem Inf. abs. + Impf. mit Suff. (s. z.B. Brockelmann § 93a) pi.
von hrs (s. ThWAT, 11, Sp. 4991f.), ‘niederreiBen’, ‘zerstoren’ (vgl. Jes. 49,17). In
TPs] ist bjt sgwdhwn, ‘ihre Gétzentempel’, Objekt. w'sabbér 5abbér, zu §br pi. s.
22,9. massebotéhem, Sam.Pent.: massébotam (vgl. 34,13 MT [anders Sam.Pent.]
und s. Jotion § 94g). In TPs] ist gmt sjlmhwn, ‘ihre aufgestellten Bilder’, Objekt.

massebd (ca. 35x AT), Derivat von nsb (s.5,20), bezeichnet einen aufgerich-
teten Stein.* Form und Funktion der Mazzebe werden im AT nicht beschrieben.
Die Funktion muB aufgrund von Interpretationen ermittelt werden. Aus dem Alten
Orient sind rauhe, unbehauene und stirker behauene aufgerichtete Steine von
unterschiedlicher Form und GroBe bekannt. Sie kénnen mit Inschriften und

! Zur Mazzebe siche BRL, S.206ff.; ThWAT, IV, Sp. 1064ff; U. Avner, “Ancient
Agricultural Settlement and Religion in the Uvda Valley in Southern Israel”, B4 53 (1990),
S. 125-141; M. Hutter, “Kultstellen und Baityloi”, in: B. Janowski u.a. (Hg.), Religionsge-
schichtliche Beziehungen zwischen Kleinasien und dem Alten Testament, Freiburg/Gottingen
1993, S. 86-108; TN.D. Mettinger, No Graven Image? Israelite Aniconism in Its Ancient
Near Eastern Context, Stockholm 1995, S. 140ff; J.C. de Moor, “Standing Stones and
Ancestor Worship”, UF 27 (1995), S. 1-20.




EXODUS 23,20-33 331

Abbildungen versehen sein. Aus Paléstina sind nahezu nur Mazzeben ohne Text
und Abbildungen bekannt. Ein aufgerichteter Stein lenkt die Aufmerksamkeit auf
sich. Da er aus dauerhaftem Material besteht, kann er die Erinnerung an Personen
und Ereignisse lebendig halten (Gen. 35,20; I Sam. 7,12; II Sam. 18,18), das
Numinose, die Gottheit, reprasentieren (z.B. Gen. 28,18; s. C. Houtman, VT 27
[1977], S. 342f.) und die Funktion eines Zeugen fiir einen Bundesschluf} erfiillen
(Jos. 24,2511.; vgl. auch Gen. 31,45ff.51f.). Als Plur. wird massebd wiederholt mit
Ascheren (z.B. 34,13; I Reg. 14,23; II Reg. 17,10; 18,4; 23,14) und Altéren
(34,13; Dtn. 7.5; 12,3) genannt. Sie stellen die Requisiten des kanaanitischen
Kultplatzes dar (so auch in 23,24; vgl. Dtn. 16,22). Wahrscheinlich hatte die
Mazzebe am heiligen Ort die Funktion, die Gottheit zu reprisentieren (vgl. z.B.
[I'Reg. 3,22 10.27: Mi. 541 2)

23,25 Ebenso wie 23,24 beziechen sich 23,25-26 auf die Situation nach der
Ankunft in Kanaan. Eine reine JHWH-Verehrung wird Hand in Hand gehen mit
einem gesegneten, erfiillten Leben (vgl. z.B. Dtn. 7,12-15; 28,1-14), quasi als
Belohnung.

wa “badteem, ein Numeruswechsel findet von der 2.Pers. sing. zur 2.Pers. plur.
statt; siehe auch ‘euer Gott’; im Verlauf des Verses kehrt der Sing. wieder zurlick;
LXX hilt am Sing. auch in 23,25a fest. ‘JTHWH’ im Mund von JHWH, wie dfter;
s 2B, 1985 117, 19,1121 £:24. brkepi. (s.20,24). ‘sepnen’ (vel. Gen. 27.27:
Dtn. 7,13; 26,15; 33,11; Ps. 65,11; 132,15 u.a.); LXX, Vulg.: 1.Pers. sing., wie
am Versende. [@heem (s. ThWAT, 1V, Sp. 538ff.), ‘Brot’, wird zur Bezeichnung
fiir feste (pflanzliche) Nahrung héufig zusammen mit majim (s. ThWAT, 1V, Sp.
8431f.), ‘Wasser’, genannt (Gen. 18,4f; 21,14; Dtn. 23,4; I Reg. 13,8f u.a; vgl.
KraSovec*, S. 116) zur Bezeichnung der elementaren Lebensbediirfnisse; Pesch.:
‘euer Brot usw.’. In TO sind die allgemeineren Begriffe ‘Nahrung’ und ‘Trank’
gebraucht (vgl. TPsJ). In der LXX steht vor ‘dein Wasser’ noch ‘dein Wein’ (vgl.
Dtn. 7,13). wah'sirai (von swr hi. [s. THAT, 11, Sp. 148ff.; ThWAT, V, Sp.
803ff.], ‘entfernen’, ‘wegnehmen’; vgl. z.B. 8,4; 10,17), Pesch., TNf: 3.Pers.
sing., wie im Vorhergehenden. mah®ld, Derivat von hlh (s. THAT, 1, Sp. 567ff.;
ThWAT, 11, Sp. 960ff.), ‘schwach/krank sein’: Krankheit, Erkrankung (vgl. 15,26;
I Reg. 8,37 u.a); TO: ‘bose Krankheiten’; TPsJ: die Plage der Gelbsucht (mht
mrjrt’).

miqqirbeeka (vgl. 23,21), LXX: &d’ dpdv (Plur.), offensichtlich um zu betonen:
von einem jeden von euch; Pesch.: ‘aus euren Hiusern’.

In 23,25 Schlul und 23,26 werden die Folgen von JHWHs Segen iiber die
Nahrung und das Trinken Israels beschrieben. Gesundes Essen und Trinken halt
den Menschen gesund und fordert seine Lebensdauer. Zu Wasser, das Krankheit
und Tod bringt, s. 15,23; Il Reg. 2,19ff; zu JHWH als Arzt s. 15,26. Er ist
derjenige, der das Wohl in allerlei Hinsicht schafft und erhilt (vgl. Dtn. 7,12ff;
8,1ff.; 28,1ff. und als Kontrast Dtn. 28,15ff.; 29,18ff.).

23,26 m‘Sakkeld Part. fem. pi. (Ges-K § 94d) von $k/ (s. ThWAT, VII, Sp.
1323ff.), ‘kinderlos werden’; pi. hier: ‘eine Fehlgeburt haben’ (vgl. II Reg.




332 KAPITEL IX

2,19.21).) LXX: é&yovog, ‘unfruchtbar’, ‘kinderlos’ (vgl. Aq.. &rtexvog), ist
Synonym zu oteipa (vgl. Vulg.: infecunda und sterilis),das zur Ubersetzung von
“gard, fem. des Adjektivs ‘agar (s. TRWAT, VI, Sp. 343ff.), ‘unfruchtbar’, ge-
braucht wird.®* Zu waw mit der Bedeutung ‘oder’ s. Joiion § 175a. mispar (vgl.
THAT, 11, Sp. 162ff.; ThWAT, V, Sp. 910ff.), ‘Anzahl’. jamejka (zu jom s.
21,21), ‘deine Tage’, im Sinn von der Dauer deines Lebens (vgl. Gen. 5,4; 6,3
usw.). “malle’ (ml’ pi., ‘erfillen’; vgl. 22,28), in TNf mit ‘ihr’ als Subjekt: ‘in
Frieden werdet ihr erfiillen ... .

Aus dem AT, das in dieser Hinsicht in der Literatur des Alten Orient verwurzelt
ist, 1Bt sich erkennen, daB der Israelit, ungeachtet der Sorgen und Miihen, die das
Alter brachte (s. 5.2.1.4.4), am Leben hing.” Sein Ideal lag darin, nach einem
erfiillten Leben als Hochbetagter, umringt von Kindern und Enkelkindern (z.B.
Gen. 15,15; 25,8; 35,29; Jdc. 8,32; Hi. 42,17; 1 Chr. 29,28), im Frieden den Tod
des Aufrechten (Num. 23,20) zu sterben, im Wissen, daff sein ‘Name’ auf Erden
bestehen bleibt (vgl. Dtn. 25,5ff.). Frithzeitig sterben zu miissen, in der Kraft
seines Lebens, bevor man zur Bliite gekommen ist, galt als Fluch und beklagens-
wertes Los (z.B. Jes. 38,10; Jer. 17,11; Ps. 102,24f.). Nur in duBerster Verzweif-
lung und vollkommener Zerriittung konnte der Tod als Befreiung betrachtet
werden (z.B. Jer. 8,3; Hi. 3,21ff; 6,9f.; 7,15 u.a.; Sir. 30,17; 41,2). Das Fehlen
von Betagten, insbesondere von Minnern, war ein Zeichen des Gerichts und
Fluches (I Sam. 2,31f.). Das Erreichen eines sehr hohen Alters (z.B.
Gen. 50,22.26; Dtn. 34,7; Jos. 24,29; Jdc. 2,8; vgl. Jos. 13,1; 23,2), unter Be-
wahrung der Vitalitdt (Dtn. 34,7; Jos. 14,10f.; Ps. 92,15), und Prisenz zahlreicher
Minner in hoherem Alter ist ein Zeichen des Segens und Kennzeichen der
Heilszeit (vgl. Jes. 65,20.22; Jer. 31,13; Sach. 8,4; s. auch I Hen. 5,9; 10,17;
Jub. 23,27ff).}

Es besteht ein gewisser Zusammenhang zwischen 23,26a und 23,26b. Dank des
Zugegenseins von Kindern kann das Alter eine sorglose und freudenvolle Zeit sein
(vgl. 20,12). Zur Korrelation zwischen dem Tun von JHWHs Willen und dem
Erhalt von Segen, langer Lebensdauer, s. z.B. Dtn. 5,33; 8,1; 16,20 usw. Vgl. die
Korrelation zwischen dem Tun der ‘Weisheit” und Segen und langer Lebensdauer
(Prov. 3,2.16; 4,4.10.22; 9,10f; 13,14 usw.; s. auch Prov. 16,31).

Die Wirklichkeit sah oft anders aus. Eine kritische Reflexion findet sich z.B. in

* Vgl. M. Stol, Zwangerschap en geboorte bij de Babyloniérs en in de Bijbel, Leiden
1983, S. 9ff.

¢ Vgl. Stol, S. 17f.

7 Vgl. Diirr (s. 5.2.1.1). Zu den vielen Klagen iiber die Vergénglichkeit des menschlichen
Lebens s. B. van ’t Veld, De klacht over de vergankelijkheid van het menselijk leven in het
Oude Testament, Harderwijk 1985.

¥ Siehe H. Gross, Die Idee des ewigen und allgemeinen Weltfriedens im Alten Orient und
im Alten Testament, Trier 1956, S. 166ff.; A. Malamat, “Longevity. Biblical Concepts and
Some Ancient Near Eastern Parallels”, AfO Beiheft 19 (1982), S. 215-224; J. Klein, “The
‘Bane’ of Humanity. A Lifespan of One Hundred Twenty Years”, ASJ (Acta Sumerologica)
12 (1990), S. 57-70 (Gen. 6,3 deute die ideale, maximale Lebensspanne an).




EXODUS 23,20-33 333
Weish. 2,17f; 4,7-11.16; 5,15; I Hen. 102,6ff.°

23,27 In 23,27-31 wird an den SchluB von 23,23 angekniipft und dargelegt, wie
JHWH in Kanaan den Lebensraum fiir Israel bereitet (vgl. 34,11b).

'émd (s. ThWAT, 1, Sp. 235ff,, und vgl. z.B. 15,16; Jos. 2,9), ‘Schrecken’;
‘émati, ‘mein Schrecken’ (Genitivus subjectivus; anders z.B. H4L: ‘Schrecken vor
mir’), ‘der Schrecken, der von mir (JHWH) ausgeht’; der Schrecken ist personifi-
ziert;'"" LXX: <dv ¢oépov (ohne Possesivpronomen); Aq., Symm.: tiy
katanAnliv pov; Ffanejka, zu LXX s. 23,23. Ist ‘der Schrecken’ identisch mit
dem Boten (23,23), dem Reprisentanten JHWHSs (vgl. 14,19.24), oder hat er die
Gestalt einer Heeresmacht von Wespen? (23,28). hmm qal (s. THAT, 1, Sp. 502ff,;
ThWAT, 11, Sp. 419ff)), ‘in Verwirrung/Panik bringen’; hdufig ist JHWH Subjekt
und wird das Verb im Kontext des JHWH-Krieges'' oder einer Ankindigung
dessen gebraucht (vgl. 14,24; Dtn. 7,23; Jos. 10,10; Jdc. 4,15; I Sam. 7,10; vgl.
Dtn. 11,25; Sir. 48,21); JHWH verursacht bei den Feinden einen panischen
Schrecken, so daB sie zu einem koordinierten Auftreten nicht mehr in der Lage
sind und eine schmihliche Niederlage erleiden; w*hammaori, TO: w'thr, ‘und ich
werde zerschmettern’; TNf am Rand: w'§jsj, ‘und ich werde ausrotten’; Pesch.:
w'hrwb, ‘und ich werde vernichten’; SamT: w'gt/, ‘und ich werde téten’. kol-
ha'am, am (s. THAT, 11, Sp. 290ff.; ThWAT, VI, Sp. 177ff.), ‘Volk’, wird hier als
Kollektiv fiir die im Land lebenden Bevélkerungsgruppen gebraucht (hier offen-
sichtlich unter dem Aspekt gesehen, was sie gemeinschaftlich haben, ihren
verwerflichen Gottesdienst und Kultur; vgl. den Gebrauch von ‘am in 33,16 fir
die gesamte Weltbevilkerung); LXX, Pesch.: Plur. Sowohl in TO wie in TPsJ
wird der Kampf mit den Vélkern als Ziel von Israels Kommen genannt. bahem,
Suffix plur. bezieht sich auf ‘am (vgl. K6Synt § 346g). Die Feinde (vgl. 23,22)
sind die Bewohner Kanaans (s. 23,23.28). ntn (s. 21,4) + ‘oref (s. 8,3 zu 34,20,
vgl. auch K&Synt § 328h; Ges-K § 117ii, Anm. 1; Brockelmann § 94c), ‘(die
Feinde) vor (+ '@l/) jemandem zu einem Riicken machen’, d.h. machen, daB sie
ihren Riicken zeigen, oder auch in die Flucht schlagen (vgl. Ps. 18,41). In TNf ist
‘orcef auf folgende Situation bezogen: JHWH gibt den Feinden ‘mit gebrochenem
Nacken’ (tbjrj qdl) an Israel.

23,28 Wie JHWH die Feinde in die Flucht schldgt (23,27), wird aus 23,28 ersicht-
lich. hassir‘a ([zum Artikel s. Ges-K § 126t] 23,28; Dtn. 7,20; Jos. 24,12) ist ein
umstrittener Begriff; nach einer alten Interpretation ist er ein Kollektivum mit der
Bedeutung ‘Wespen’, ‘Hornissen’ (s. LXX: ai odpnkiar; Vulg.: crabrones); TO:

’ Die VerheiBung eines langen Lebens als Belohnung fiir Gerechtigkeit findet sich auch
in der Umwelt Israels; s. Diirr (s. 5.2.1.1); Malamat und z.B. den Schamasch-Hymnus (ii,
43f,; s. ANET, S. 388b).

' In Agypten ist eine vergleichbare Vorstellung mit dem Pharao verbunden. Siche S.
Morenz, “Der Schrecken Pharaos”, in: Liber amicorum (FS C.J. Bleeker), Leiden 1969, S.
113-125.

"'S. dazu zB. S-M. Kang, Divine War in the Old Testament and in the Ancient Near
East, Berlin/New York 1989; A. van der Lingen, Les guerres de Yahvé, Paris 1990.




334 KAPITEL IX

‘rjt’; TPsJ und TNf: "wrt’); sie findet immer noch Anhang.'? Die Hornisse, die
gréBere Wespe (Vespa orientalis), ist aus Paldstina bekannt. Mehrere tausend
Artgenossen wohnen in einem Nest zusammen. Wenn sie sich bedroht fithlen,
gehen sie in Angriff tiber und fiigen ihren Belagerern schmerzhafte Stiche zu, die
selbst den Tod zur Folge haben konnen. Konnen sie auch bewirken, daB sich
Feinde in die Flucht schlagen lassen? Es gibt Berichte iiber militdrische Operatio-
nen, in denen das Ungeziefer sich in den Kampf einmischte, Panik verursachte
und den Kampf entschied. Man bedenke auch, daB Bienen und Fliegen als Bild
fiir die Feinde gebraucht werden kénnen (Dtn. 1,44; Jes. 7,18; Ps. 118,12) und in
Kriegszeiten, wenn das Land brachliegt, das Ungeziefer stark zunimmt. E.
Neufeld” meint selbst, daB im Alten Orient mit Vorbedacht von Ungeziefer im
Kampf Gebrauch gemacht wird; so konnte z.B. ein auf geschickte Weise verpack-
tes Wespennest als eine ‘Bombe’ ins feindliche Lager geworfen werden. Der
rabbinischen Auslegung zufolge stachen die Hornissen den Feinden in die Augen.
Sie wurden blind und starben durch das Gift." Ehrlich betrachtet in Nachfolge
von Ibn Esra hassir ‘d als Synonym zu sara ‘at, ‘Aussatz’: eine Krankheit schwiicht
den Korper. Die Ableitung von sr', ‘schlagen’, hat auch zur Interpretation
‘Schlag’, ‘Plage’"” und ‘Niedergeschlagenheit’, ‘Entmutigung’'® gefiihrt. Cassu-
to vertritt die Ansicht, daB sir‘d zwar die Bedeutung ‘Hornisse’ hat, aber in
iibertragenem Sinn zugleich ‘panischer Schrecken’ bedeutet.'” Fiir die Interpretati-
on ‘Bestiirzung’ spricht, daB die Erzihlungen iiber die Eroberung Kanaans nicht
von einer Offensive der Hornissen reden, wohl aber iiber die Angst, die die
Bewohner ergriff (Jos. 2,9ff,; 5,1; vgl. auch Ex. 15,14ff.). Dem steht wiederum
gegeniiber, daB} ‘Bestiirzung” weniger gut als Subjekt von ‘vertreiben’ (23,28; Jos.
24,12) paBt, wihrend ‘Hornissen’ besser in Dtn. 7,20 paBt (sie sind imstande, bis
in verborgene Verstecke vorzudringen).'® Aus diesen Griinden halte ich an der

'*'S. Ges-B; BDB; KtW; es wird ein Zusammenhang mit sr*, ‘schlagen’ geschen: das
Tier, das schligt, sticht und verwundet.

" “Insects as Warfare Agents in the Ancient Near East”, Or 49 (1980), S. 30-57.

14 Siehe Ginzberg*, 111, S. 347; VI, S. 120f, und auch Raschi; s. hingegen Weish. 12,8.

* §. zB. die niederlindische lutherische Ubersetzung (Ausgabe 1896): ‘Landplagen’.

' Siche L. Koehler, ZAW 54 (1936), S. 291; ders., Kleine Lichter, Zirich 1945, S. 171f;
vgl. Noth: ‘Schrecken’; Te Stroete: ‘Mutlosigkeit’; WV: ‘Bestiirzung’; usw.

" Cassuto beruft sich dabei auf das heutige Arabische; schon eher wurde auf das griechi-
sche 6 6rotpog, ‘Hornisse’, ‘Pferdefliege’ und ‘heftiger Schmerz’, ‘Raserei’ hingewiesen: s.
bei Dillmann; nach letzterem ist die Wespenplage eine Umschreibung fiir Naturplagen im
allgemeineren Sinn.

" Unter Verweis auf die 4gyptische Hieroglyphenschrift, in der die Biene das Konigtum
von Unterdgypten bezeichnet, hat J. Garstang die Auffassung verteidigt, daB die Hornisse
das Symbol (der Herrschaft) Agyptens ist: die Volker Kanaans sollen vor dem Kommen
Israels durch Expeditionen des 4gyptischen Heeres betrichtlich geschwicht werden. S.
Joshua, Judges, London 1931, S. 112, 258fT.; vgl. auch F.S. Bodenheimer, Animal and Man
in Bible Lands, Leiden 1960, S. 74f.




EXODUS 23,20-33 335

traditionellen Interpretation fest."

wigér'sa, LXX*, Pesch.: ‘ich werde verjagen’; LXX®: ‘du sollst ...". Als Re-
prisentanten der Bewohner Kanaans werden drei Volker genannt, in LXX vier (+
Amoriter an erster Stelle), in Sam.Pent. alle sieben (vgl. 23,23) und in Pesch. nur
zwei (Kanaaniter und Hetiter).

23,29-30 In 23,29-30 werden nihere Details iiber die Vertreibung der Bewohner
Kanaans mitgeteilt (vgl. Dtn. 7,22).

“gar§eenmi (auch in 23,20), das Suffix sing. wurde bereits in den Versionen als
Plur. iibersetzt (vgl. 23,23 SchluB). Subjekt ist JHWH; er gebraucht die Wespen
(23,28) als seine Heeresmacht. In LXX blieb mippaneejka in 23,29 uniibersetzt.
$and, s. 21,2. 'eehat, Pausaform von ‘ahat, Femininum von ‘@had (s. THAT, |,
Sp. 104ff.; ThWAT, 1, Sp. 210ff.), ‘ein’. pen (auch 23,33), Konjunktion zur
Einleitung eines Finalsatzes (s. z.B. Ges-K § 107q, 152w; Jotion § 168g,h).
§¥mama (s. THAT, 1I, Sp. 970ff; ThWAT, VIII, Sp. 241ff.), ‘Wiiste’ (vgl. z.B.
Lev. 26,33). rbb (vgl. 23,2), ‘zahlreich sein/werden’. ‘al, s. Brockelmann § 110b.
‘wilde Tiere’, s. 22,4. In einer Erweiterung in TPsJ] wird das Aufireten der wilden
Tiere erklart: sie kommen, um die Leichen der Bewohner Kanaans zu fressen, und
wiirden dann auch die Isracliten schidigen. m®‘at (s. ThWAT, 1V, Sp. 1030ff)),
‘das Geringe’, ‘das Kleine’, wird hier als Akk. adverbialis (z.B. Meyer § 86.7)
mit lokalem Aspekt verwandt: ‘Stiick fiir Stiick’, ‘ganz allmahlich’® (vgl. Dtn.
7,22). Zur Wiederholung s. z.B. K&Synt § 318f; Ges-K § 133k. prh (s. ThWAT,
VI, Sp. 740ff.), ‘Frucht tragen’, ‘fruchtbar sein’, wird sowohl beziiglich von
Pflanzen (z.B. Dtn. 29,17) und Tieren (z.B. Gen. 1,22) als auch Menschen (z.B.
Gen. 1,28) gebraucht. nhl qal (s. THAT, 11, Sp. 55ff.; ThWAT, V, Sp. 342ff), ‘in
(Erb)besitz erhalten/haben/nehmen’ (vgl. Jos. 19,49; Jes. 57,13; Ez. 47,14).

23,31-33 Im AnschluB an die Aussage, daB Israel das Land in Besitz nehmen
kann (23,30b), informiert JHWH iiber den Umfang von Israels Grundbesitz
(23,31a).

w'ati (von §jt, s. 21,22), Qm liest wahrscheinlich: ws/mij (von §jm); vel.
Sanderson*, S. 88. g'biil, s. 8.3 (zu 34,24). jam-sif, ‘Meer Suf’, das Rote Meer
im antiken Sinn, umfaBt auch das Arabische Meer und den Persischen Golf (vegl.
Houtman*, Exodus, I, S. 109f.); hier muB} insbesondere an den Golf von Agaba
gedacht werden. jam p®listim (ohne Artikel, s. KoSynt § 295f), ‘Meer der Phili-
ster’ = das Mittelmeer; vgl. Houtman*, Exodus, 1, S. 125; ders.*, Himmel, S.
270f.; M. Sabe, VT 28 (1978), S. 83-91, und s. Sach. 9,10; Ps. 72.8. midbar (s.
ThWAT, 1V, Sp. 660ff.), ‘Wiiste’; hier das Wiistengebiet siidlich von Palistina
(vgl. Dtn. 11,24; Jos. 1,4 und s. Num. 13,21). hannahar (s. ThWAT, V, Sp.
2811f)), “der Strom’; hier zur Bezeichnung des Flusses slechthin, dem Euphrat
(vgl. Gen. 31,21; Num. 22,5; Dtn. 11,24; II Sam. 8,3 u.a), LXX: “der groBe

1% 8. des weiteren AuS, 1, S. 530; 0. Borowski, in: The Word of the Lord Shall Go Forth
(FS D.N. Freedman), Winona Lake 1983, S. 315-319; G. Cansdale, Animals of Bible Lands,
Exeter Devon 1970, S. 246f; J.A. Emerton, FT 34 (1984), S. 504f.




336 KAPITEL IX

Euphratstrom’ (vgl. Gen. 15,19; Dtn. 1,7; Jos. 1,4); TNf: ‘der groBe Strom’; TO,
TPsl: ‘der Euphrat’. Zur hier gegebenen Beschreibung der Grenzen des Landes
Kanaan s. z.B. Gen. 15,18; Dtn. 1,7; 11,24; Jos. 1,4; [ Reg. 1,5; Jes. 27,12; Mi.
7,12; Sach. 9,10.%°

23,31b-33 beinhaltet eine Reihe abschliefender Anmerkungen, die das bisher
Gesagte weiterentfalten. In aller Deutlichkeit wird formuliert, welche Haltung
Israel in bezug auf die Bewohner Kanaans einzunehmen hat und warum diese
nicht im Land bleiben diirfen.

In 23,31b bezeugt JHWH nochmals, daf die Volker von Kanaan vor Israel zu
weichen haben. Bisher war die Vertreibung als Aktion JHWHs gekennzeichnet
(23,29.30). Nun iibergibt er diese Aufgabe (auch) in die Hinde Israels.

Zum Paseq nach ki s. z.B. Joiion § 15m; Meyer § 16.3. ‘in die Macht von ...
geben’, s. 21,4; vgl. Dtn. 7,2. jas°bé St. cstr. Part. plur. qal von j§b (s. ThWAT,
III, Sp. 1012ff.), ‘(sich) setzen’, ‘wohnen’ (vgl. 23,33), das hier und an anderer
Stelle die Funktion des Substantivs erfiillt (vgl. z.B. 15,14f.; 34,12.15); TNf,
TPsl: ‘alle Bewohner’. wgerastamé (mit Suffix sing.; vgl. Ges-K § 58g und s.
23,23.29.30), Sam.Pent.: w'gerastim, ‘und ich werde sie verjagen’; vgl. LXX,
Vulg., TNf und s. 23,30.

Neben 23,32f. sieche 34,12.15f; Dtn. 7,2.4.16. ket (s. THAT, 1, Sp. 857ff;
ThWAT, IV, Sp. 355ff.) + brit (s. THAT, 1, Sp. 339ff.; ThWAT, 1, Sp. 781ff),
‘eine Verbindung eingehen’, ‘einen Bund schlieBen’, im Sinn von gegenseitige
Beziehungen ankniipfen (mit dem Beitrag beider Parteien); vgl. z.B. 34,12.15;
Dtn. 7,2; Jos. 9,6f.11. “ihre Gotter’, vgl. 23,24. lahem w'lé’lohéhem ist eine Art
Hendiadys; gemeint ist ‘mit ihnen als Verehrer anderer Gétter’; das Verbot setzt
voraus, daf3 die Bewohner Kanaans ihre Identitit als Verehrer anderer Gotter
bewahren wollen; als solche stellen sie eine Gefahr fiir Israel dar und diirfen daher
nicht im Lande wohnen bleiben. Das Buch Josua berichtet iiber individuelle
autochtone Bewohner, die sich einen Platz in Israel zu erwerben wubBten (Jos. 2,9-
14; 6,22-25), und tber eine kanaanitische Bevolkerungsgruppe, die mit List einen
Bund mit Israel schloB (Jos. 9). In beiden Fillen ist die Rede von deren Iden-
titatsverlust (Jos. 9,21.23.27) und daB die Nicht-Israeliten keine Gefahr fiir die
Identitit Israels als Volk JHWHs darstellten (vgl. auch II Sam. 21).

In TPs] ist die 2.Pers. sing. Subjekt von 23,33a: “du sollst ihnen keine Wohnor-
te iibriglassen’. peen, vgl. 23,29. ht' hi. (s. THAT, 1, Sp. 541ff.; ThWAT, 11, Sp.
857ff.), ‘ansetzen zum Fehlverhalten gegeniiber’ (+ /) (vgl. Neh. 13,26). Neben
23,33b s. 23,24a. Das erste ki leitet einen Konditionalsatz ein; das zweit &i
akzentuiert den Nachsatz; vgl. LXX, Vulg. jihjeeh, Sam.Pent.: jihji (die Bewohner
des Landes sind Subjekt); vgl. LXX, Pesch., TO, TPsJ, TNf. Im MT ist die Hand-
lung des vorherigen Satzes (Gotzendienst) oder das Zugegensein der Valker im
Land das vorausgesetzte Subjekt. Die Bedeutung von mdges (s. dazu AuS, VI, S.
335f., 339; Ausloos [Anm. 1], S. 495ff.) ist nicht ganz sicher: ‘Kdder’ (z.B. BDB;
s. Am. 3,5) oder ‘Stellholz’ (der Vogelfalle, auf dem der Kéder sitzt [z.B. K6W;

% Vgl. M. Szba, “Grenzbeschreibung und Landideal im Alten Testament mit besonderer
Beriicksichtigung der min-‘ad-Formel”, ZDPV 90 (1974), S. 14-37.




EXODUS 23,20-33 337

HAL)) und so Bezeichnung fiir die Vogelfalle als ganze; es wurde geduBert, daB
der Begriff auch ‘Wurfholz’ bedeuten kann; die Form stimmt mit der des Stellhol-
zes iiberein (vgl. Ges-B und vor allem G.R. Driver, JBL 73 [1954], S. 131-136,
und s. Am. 3,5 und Hi. 40,24 [‘Harpune’]). In der Regel wird der Begriff
metaphorisch gebraucht: ‘Fallstrick’, ‘Verderben’, ‘Ungliick” (10,7; 34,12; Dtn.
7.16; Jos: 23,13; Jde: 2.3 na).

9.3 Kommentar

9.3.1 Mit seinen Ermahnungen und Verheiungen und seinem paréneti-
schen Stil verrdt 23,20-33 Affinitit mit dem Deuteronomium und der
deuteronomisch-deuteronomistischen Literatur.*’ Unten wird der Bezie-
hung zu Dtn. 7 Aufmerksamkeit geschenkt werden. Der in Deuteronomi-
um haufig anzutreffende Numeruswechsel von der 2.Pers. sing. und plur.
findet sich auch in 23,20-33 (2.Pers. plur. in 23,21b.25a.31b). U.a. aus
diesem Grund genieBt die Auffassung, daB diese Passage das Resultat
eines Entwicklungsprozesses darstellt, breite Zustimmung.*

In zumindest einem Teil der Textiiberlieferung ist vor 23,26 eine Zdsur
(s°tiimd) angebracht worden (s. Perrot*, S. 58; nicht in BHS). Warum
gerade dort, ist nicht deutlich. 23,20-33 kann als Einheit betrachtet
werden. Der Zusammenhang wurde oben in den exegetischen Anmer-
kungen dargelegt.”

23,20-33 kann als JHWHs Epilog gekennzeichnet werden. Der Ab-
schnitt ist eigenstindig und hat keine enge Beziehung zu den vorange-
gangenen Vorschriften. Die Ermahnungen beziehen sich nicht auf das,
was JHWH gesagt hat, sondern auf das, was er noch bekanntmachen wird
(23,20-22; s. daneben Lev. 26,3ff.; Dtn. 26,16ff.). Im Epilog richtet
JHWH den Blick auf die Zukunft (s. 2.2). Die Vorschriften von 20,22-
23,19 laden dazu ein. Sie setzen das Leben im Kulturland voraus (s.
2.13), so daB sich die Gedanken wie von selbst auf die Zukunft hin bewe-
gen und die Frage sich erhebt, wie Israel ins Kulturland, das verheiBBene
Land (3,8; 13,5.11), kommt und wie es in den Besitz des Landes gelangt.
Diese Fragen werden im Epilog beantwortet. Eigentlich wird damit schon
vorweggenommen, daB Israel in den Bund mit JHWH einwilligt (24,3.7).
Was hinsichtlich 19,8 als Intentionserkldrung zu erwarten war. Gemeint
ist offensichtlich, da zu den Worten, die Mose im Namen von JHWH
Israel ausrichtete (24,3), auch die Worte von 23,20-33 gehorten. Bei der

2! 7ur Diskussion s. Ausloos (Anm. 1).

2 zur Diskussion hieriber s. z.B. Schwienhorst-Schonberger*, S. 407ff; vgl. z.B.
Osumi*, S. 212ff. v.a.

% Am Rande mache ich darauf aufmerksam, dab zu Beginn der Tempelrolle (TR) aus
23,20-33 (vgl. 34,10-16) geschopft wurde.




338 KAPITEL IX

Einwilligung hatte Israel daher auch ein deutliches Bild von der Zukunft
und wulite sehr genau, wie es sich im Land zu verhalten hat (23,24f£.321.).

9.3.2 ‘Land’ (‘eres [s. 22,20]), das Element aus den VerheiBungen an
die Patriarchen, dessen Erfilllung noch in Aussicht stand,®* nimmt im
Epilog einen zentralen Ort ein (5x; 23,26.29.30f.33; vgl. auch 23,20.23).
Den riesigen Umfang des Landes stellt JHWH vor Augen (23,31). Auch
teilt er mit, wie Israel dorthin gelangen wird: ein Bote JHWHs wird als
Fithrer und Beschiitzer vor Israel hergehen; der Bote reprisentiert JHWH.

Wenn der Bote in Kanaan angekommen ist, wird er die Gestalt des
Schreckens annehmen, der die Bewohner in Panik versetzt (23,27), wird
zu einem Wespenschwarm, der die Volker in die Flucht schligt
(23,28) %

JHWH betont, daB er fiir sein Volk ein Land bestimmt hat, das bereits
bewohnt ist (23,20.23). Fiir Israel wird er es bewohnbar machen, indem er
die urspriinglichen Bewohner verjagt (23,28-30) und vernichtet (23,23).
Warum miissen die urspriinglichen Bewohner vertilgt werden? War das
Land nicht groB genug, um auch Israel einen Lebensraum zu bieten (vgl.
Gen. 34,21)? Eine klare Antwort auf diese Fragen findet sich in 2333,
Die Bewohner Kanaans bilden eine Gefahr fiir Israel, nicht etwa weil eine
Uberbevﬁikerung drohte (vgl. 23,29) oder weil sie Israel nach dem Leben
trachteten. Sie bedrohen die Reinheit von Israels Religion. Ihre Anwesen-
heit konnte dazu filhren, daB Beziehungen zwischen ihnen und den
Israeliten gekniipft werden, daB gemischte Ehen mit der Folge geschlossen
werden (23,32), daB die Religion der Kanaaniter von den Israeliten
geduldet oder sogar praktiziert werden konnte (23,24a). Dies muB um
jeden Preis vermieden werden. Goétzendiener und ihre Kultgegenstinde
miissen vernichtet werden (23,24b). Ja, durch Gétzendienst beschwirt
man Katastrophen iiber sich herauf (z.B. Dtn. 28,15-66; II Reg. 17,7-23),
wiéhrend man durch eine reine JHWH-Verehrung sich einer gesegneten
Existenz gewiB sein darf (23,25f; Dtn. 7,12-15; 28,2-14).

9.3.3 Aber wenn die Bewohner Kanaans doch solch eine grofie Gefahr
fur Israel darstellen (vgl. Jdc. 2,1-5), warum hat JHWH, so konnte man
fragen, sie dann nicht in kurzer Zeit mit Stumpf und Stiel ausgerottet? (s.
Jos. 13,1-7). Die Antwort lautet: JHWH schont die Bewohner des Landes,
weil er sie notig hat; er will vermeiden, daB das Land unbewohnbar wird,
solange Israel noch nicht zahlreich genug ist (andere Sicht in 12,37), um

* Die VerheiBung eines groBen Volk war bereits in Erfiillung gegangen (1,7.9; 12,37f;
vgl. Gen. 12,2; 13,16 usw.).

* Huufig gebrauchte Begriffe sind b (s. 2126), s. 23,2027f: Ffanejka (s. 21,1), s.
23,2023.271; grs pi. (s. ThWAT, 11, Sp. 72ff)), ‘verjagen’, ‘vertreiben’, s. 23,28-31; mipp‘né
(s. 21,1), s. 23,21.28£30f




EXODUS 23,20-33 339

selber das Kulturland gegen die permanente Gefahr der Verddung (vgl.
Il Reg. 17,25f; Jes. 34,13ff,; Jer. 50,39; 51,37) zu verteidigen (23,29f;
Dtn. 7,22).° Dies bedeutet, daB sich Israel in Selbstdisziplin gegeniiber
den Bewohnern der Landes iiben mufl und daB um der Reinheit der
Religion willen’’ eine Absonderung und Antithese erforderlich ist. Nur
so kann Israel ein heiliges Volk sein, in Ubereinstimmung mit JHWHs
erkliartem Willen (19,6).

Spezifischer als Ex. 23,20-33 beschreibt Dtn. 7, was es fiir die Bezie-
hung Israels zu den Bewohnern Kanaans bedeutet, JHWHs Volk zu sein.
Jeden Kontakt mit ihnen zu vermeiden (23,32; Dtn. 7,2), bedeutet kon-
kret, daB insbesondere die Ehegemeinschaft mit ihnen verboten ist
(Dtn. 7,3f.; vgl. Jos. 23,12f; Mal. 2,11ff.; Esra 9-10; Neh. 10,31; 13,23-
27). Ferner fordert JHWH in Ex. 23 von Israel eine aktive Rolle bei der
Vernichtung der Kultgegenstinde der Gétzenkulte (23,24b; Dtn. 7,5.25).
Die Vertreibung der Bewohner Kanaans (23,27-30) und deren Vertilgung
(23,23b) beschreibt JHWH als vornehmlich seine Aufgabe. Nur marginal
wird auf die Rolle Israels gewiesen (23,31b). In Dtn. 7 aber wird Israel
eine recht aktive Rolle bei der Liquidierung der urspriinglichen Bewohner
zugedacht (Dtn. 7,2.16.22.24; vgl. auch z.B. Num. 33,52.55), wobei
JHWH derjenige ist, der es Israel durch seine Ndhe und seinen Beistand
gelingen 14Bt, die Volker auszurotten (Dtn. 7,17-24). Zusammenfassend
kann gesagt werden, daB es Ditn. 7 zufolge Israel selbst ist, das die
‘ethnische S#uberung’ Kanaans durchzufiihren hat. Die Realisierung
dieses Auftrags findet sich im Buch Josua beschrieben (Jos. 6,21; 8,21ff;
10,23ff.28ff.40f; 11,14f16ff.).”® Das Ziel, daB ndmlich die Identitit
Israels als heilige Nation erhalten bleibt, heiligt, wie uns insbesondere
Deuteronomium verdeutlicht, die rigorosesten Mittel im Kampf gegen die
drohende Ansteckung durch den Gotzendienst, ob diese nun von auflen
her (z.B. Num. 25,1-18) oder von innen her kommt (Dtn. 13,5.8f.12-17;
vgl. z.B. Ex. 32,25-29; I Reg. 18,40; II Reg. 9,22-24.30-33; 10,7-28).

9.3.4 Angesichts des barbarischen Charakters des Auftrags an Israel, die
Bewohner Kanaans auszurotten (vgl. auch Dtn. 9,4f.; 18,12; 20,16-18), ist
es nicht unbegreiflich, daB Dtn. 7 Anlal zu scharfer Kritik am Gottesbild
und dem ethischen Niveau des AT bot, sowie Wasser auf die Miihlen

% Vgl. C. Houtman, Wereld en tegenwereld, Baarn 1982, S. 27ff., 50ff;; zu anderen Er-
kldrungen der Geduld JHWHs mit den Bewohnern Kanaans s. Jdc. 13,1-4; Weish. 12,3-10.

7§, 23,24.25a32f; vgl. auch 34,11-17; zum Verhiltnis von 34,11-17 zu Ex. 23 5. 84.9.

B Q. zur Thematik G. Schmitt, Du sollst keinen Frieden schliefen mit den Bewohnern
des Landes, Stuttgart usw. 1970.




340 KAPITEL IX

antisemitischer Stimmungen war.” In jedem Fall muB der SchluB gezo-
gen werden, dal Ex. 23,20-33 und Dtn. 7, sowie viele andere Stellen im
AT, in einer Welt voll Tod und Gewalt verwurzelt sind, wo gegeniiber
dem Ernst des Bosen Tod und Vernichtung als ein probates, in jedem Fall
unvermeidliches Bekdmpfungsmittel betrachtet wurde und das Schwert als
addquates Mittel, die Reinheit der Religion zu bewahren. Mancher
Bibelleser wird damit so seine Schwierigkeiten haben. Ex. 23,20-33;
34,11-17; Dtn. 7 sind von der Sorge beherrscht, die Identitit Israels als
Volk JHWHs sicherzustellen. Die Bewohner Kanaans tauchen nur als
groBe Verfiihrer auf. Damit ist nicht alles iiber sie gesagt. Genesis
beleuchtet sie ganz anders: die Patriarchen leben in friedlicher Koexistenz
mit ihnen; sie kommen als Menschen von Fleisch und Blut ins Bild und
sind in mancherlei Hinsicht ein Vorbild fiir die Erzviter Israels. Kurz: in
bezug auf die Beziehung zwischen Israel und den Bewohnern Kanaans ist
der Tenor von Dtn.7 im AT sehr dominant; exklusiv ist er jedoch
nicht.*

9.3.5 Ex. 23,20-33 wird vom Gedanken beherrscht, daB Israels Zukunft
davon abhingt, dem Willen JHWHs zu gehorchen (23,21f.) und ihm
kompromiBlos ergeben zu sein (23,24f.32f)). Auch wenn die Konditionen
bei den VerheiBungen JHWHs nicht erwéhnt werden (z.B. 23,27-31), so
werden sie dennoch vorausgesetzt. Wie schon bereits vor der Sinai-
Offenbarung die Rede von der Proklamation von JHWHs Willen war
(15,25b), so ist hier die Rede von der Proklamation von JHWHs Willen
nach dem Sinai-Aufenthalt (23,21f). Der Gedanke, daB die Offenbarung
JHWHs sich nicht auf den Sinai begrenzte, tritt auch an anderen Stellen
deutlich ans Licht (s. 2.24).

* 8. zu letzterem z.B. F. Delitzsch, Die grofie Tauschung, Stuttgart/Berlin 1920; vel.
K. Johanning, Der Babel-Bibel-Streit, Frankfurt aM. usw. 1988, S. 76-81; R.G. Lehmann,
Friedrich Delitzsch und der Babel-Bibel Streit, Freiburg/Gottingen 1994, S. 59, 182, 244ff,
268ft.
* Fiir eine Besprechung von Ex. 23,20-33 und Din. 7 siehe C. Houtman, “Zwei Sicht-
weisen von Israel als Minderheit inmitten der Bewohner Kanaans”, in: FS C. Brekelmans,
Leuven 1997 (im Erscheinen). Dort wird niher auf neuere Literatur eingegangen, die dieser
Problematik gewidmet ist, so wie Criisemann*, S. 153ff, M. Weinfeld, “The Ban on the
Canaanites in the Biblical Codes and Its Historical Development”, in: A. Lemaire & B. Ot-
zen (Hg.), History and Tradition of Early Israel (FS E. Nielsen), Leiden 1993, S. 142-160;
NK. Gottwald, “Theological Education as a Theory-Praxis Loop. Situating the Book of
Joshua in a Cultural, Social Ethical, and Theological Matrix”, in: J.W. Rogerson u.a. (Hg.), |
The Bible in Ethics, Sheffield 1995, S. 107-118.




LITERATUR UND REGISTER

Die folgende Literaturliste fithrt lediglich die Literatur an, die in der Arbeit nur mittels
Autorenname (mit einem * markiert) und eventuell Kurztitel angegeben wird. Wird in dem
Text lediglich der Autorenname (und eventuell Kurztitel) mit Seitenangabe genannt, finden
sich die vollstandigen Angaben in der Literaturliste am Anfang des betreffenden Kapitels
oder des betreffenden Paragraphen. Zur Art und Weise, wie Exodus-Kommentare und
Exodus-Ubersetzungen angegeben werden, siehe die Bemerkung am Anfang der Kommen-
tarliste zum Buch Exodus, die die Literaturliste aufschlieft.

Baentsch, B. Das Bundesbuch Ex. XX 22 - XXIIl 33. Seine urspriingliche
Gestalt, sein Verhdltniss zu den es umgebenden Quellenschriften
und seine Stellung in der ali-testamentlichen Gesetzgebung,
Halle a.S. 1892

Blum, E. Studien zur Komposition des Pentateuch, Berlin/New York 1990

Beyerlin, W. Herkunft und Geschichte der dltesten Sinaitraditionen, Tiibingen
1961

Boecker, H.J. Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient,
Neukirchen-Vluyn 1984

Brin, G. Studies in Biblical Law. From the Hebrew Bible to the Dead
Sea Scrolls, Sheffield 1994

Bovati, P. Re-Establishing Justice. Legal Terms, Concepts and Procedures
in the Hebrew Bible, Sheffield 1994

Cazelles, H. Etudes sur le Code de I'Alliance, Paris 1946

Charlesworth, J.H. (Hg.) The Old Testament Pseudepigrapha, London 1983, 1985

Criisemann, F. Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen
Gesetzes, Miinchen 1992

Daube, D. Studies in Biblical Law, Cambridge 1947

Delitzsch, F. Die Lese- und Schreibfehler im Alten Testament, Berlin/Leipzig
1920

Dhorme, E. L'emploi métaphorigue des noms de parties du corps en Hébreu
et en Akkadien, Paris 1923

Eerdmans, B.D. Alttestamentliche Studien IlI: Das Buch Exodus, GieBen 1910

Fishbane, M. Biblical Interpretation in Ancient Israel, Oxford 1985

Forbes, R.J. Studies in Ancient Technology, 1-1X, Leiden 1964-72°

Frankel, T. Ueber den Einfluss der paldstinischen Exegese auf die alexan-
drinische Hermeneutik, Leipzig 1831

Gaster, T.H. Myth, Legend and Custom in the Old Testament, New York
1969

Ginzberg, L. The Legends of the Jews, 1-VII, Philadelphia 1909-38

GreBmann, H. Mose und seine Zeit, Gottingen 1913

Halbe, J. Das Privilegrecht Jahwes Ex 34,10-26. Gestalt und Wesen,
Herkunft und Wirken in vordeuteronomistischer Zeit, Gottingen
1975

Houtman, C. Der Himmel im Alten Testament. Israels Weltbild und Weltan-

schauung, Leiden 1993
— Der Pentateuch. Die Geschichte seiner Erforschung neben einer




342

Jepsen, A.
Johnson, A.R.

Kaiser, W.C.
Klostermann, A.
Konig, E.

Korpel, M.C.A.
Krasovec, J.

Laserre, G.
Leibowitz, N.
Levinson, B.M. (Hg.)
Marshall, J.W.
Menes, A.

Meyer, E.
O’Connell, K.G.

Otto, E.

Osumi; Y.
Paul, SM.
Pedersen, J.
Perrot, C.

Prijs, L.
Reimarus, H.S.

Salvesen, A.
Sanderson, J.E.

LITERATUR

Auswertung, Kampen 1994
Exodus, 1 (HCOT), Kampen 1993

Exodus, 11 (HCOT), Kampen 1996

Exodus, 11 (COT), Kampen 1996 (englische Ubersetzung in
Vorb.)

Untersuchungen zum Bundesbuch, Stuttgart 1927

The Vitality of the Individual in the Thought of Ancient Israel,
Cardiff 1964*

Toward Old Testament Ethics, Grand Rapids 1983

Der Pentateuch. Neue Folge, Leipzig 1907

Geschichte der alttestamentlichen Religion, Giitersloh 1924°*

A Rift in the Clouds. Ugaritic and Hebrew Descriptions of the
Divine, Miinster 1990

Der Merismus im Biblisch-Hebrdischen und Nordwestsemiti-
schen, Rom 1977

Synopse des lois du Pentateuque, Leiden usw. 1994

Studies in Shemot, Jerusalem 1976

Theory and Method in Biblical and Cuneiform Law. Revision,
Interpolation and Development, Sheffield 1994

Israel and the Book of the Covenant. An Anthropological
Approach to Biblical Law, Atlanta 1993

Die vorexilischen Gesetze Israels im Zusammenhang seiner
kulturgeschichtlichen Entwicklung, Giessen 1928

Die Israeliten und ihre Nachbarstimme, Halle a.S. 1906

The Theodotionic Revision of the Book of Exodus, Cambridge,
Mass. 1972

Wandel der Rechtsbegriindungen in der Gesellschafisgeschichte
des antiken Israel. Eine Rechisgeschichte des ‘Bundesbuches’
Ex XX 22 - XXIII 13, Leiden usw. 1988

Rechtsgeschichte der Redaktionen im Kodex Esnunna wund im
‘Bundesbuch’. Eine redaktionsgeschichtliche und rechisverglei-
chende Studie zu altbabylonischen und altisraelitischen Rechts-
uiberlieferungen, Freiburg/Gottingen 1989

Korperverletzungen in den Keilschrifirechten und im Alten
Testament. Studien zum Rechistransfer im Alten Orient, Keve-
laer/Neukirchen-Viuyn 1991

Theologische Ethik des Alten Testaments, Stutigart usw. 1994
Die Kompositionsgeschichte des Bundesbuches Exodus 20,22b-
23,33, Freiburg/Géttingen 1991

Studlies in the Book of the Covenant in the Light of Cuneiform
and Biblical Law, Leiden 1970

Israel. Its Life and Culture, London/Copenhagen, I-II, 1926, III-
IV, 1940

“Petuhot et Setumot. Ftude sur les alinéas du Pentateuque,” RB
76 (1969), S. 50-91

Jidische Tradition in der Septuaginta, 1eiden 1948

Apologie oder Schutzschrifi fiir die verniinftigen Verehrer
Gottes, Ausgabe Frankfurt am Main 1972

Symmachus in the Pentateuch, Manchester 1991

An Exodus Scroll from Qumran. 4QpaleoExod" and the Samari-
tan Tradition, Atlanta 1986




LITERATUR 343

Sarna, N.M. Exploring Exodus. The Heritage of Biblical Israel, New York

; 1986

Schafer-Lichtenberger, C. Stadi und FEidgenossenschaft im Alten Testament, Ber-
lin/NewYork 1983

Schenker, A. Versshnung und Widerstand. Bibeltheologische Untersuchung
zum Strafen Gottes und der Menschen, besonders im Lichte von
Exodus 21-22, Stuttgart 1990

Schwienhorst-Schon-

berger, L. Das Bundesbuch (Ex 20,22-23,33), Berlin/New York 1990
Schroer, S. In Israel gab es Bilder, Freiburg/Gottingen 1987
Sick, U. Die Tétung eines Menschen und ihre Ahndung in den keil-

schriftlichen Rechtssammlungen unter Beriicksichtigung rechis-
vergleichender Aspekte, Ostfildern 1984

Sprinkle, J.M. ‘The Book of the Covenant'. A Literary Approach, Sheffield
1994
Thiel, W. Die soziale Entwicklung Israels in vorstaatlicher Zeit, Neukir-
chen-Vluyn 1980
Toorn, K. van der Sin and Sanction in Israel and Mesopotamia, Assen/Maastricht
1985
Vaux, R. de Hoe het Qude Israél leefde,! Roermond/Maaseik, I, 1961, II,
1962
: Histoire ancienne d’Israél? Paris, I, 1971, II, 1973
Vervenne, M. (Hg.) Studlies in the Book of Exodus, Leuven 1996
Weippert, H. Paléstina in vorhellenistischer Zeit, Miinchen 1988
Westbrook, R. Studies in Biblical and Cuneiform Law, Paris 1988
Wette, WM.L. de Beitrige zur Einleitung in das Alte Testament, Halle 1806, 1807
Wevers, J.W. Notes on the Greek Text of Exodus, Atlanta 1990
2 Text History of the Greek Exodus, Gottingen 1992
Wolff, HW. Anthropologie des Alten Testaments, Miinchen 1973
Yaron, R. The Laws of Eshnunna, Jerusalem/Leiden 19882
Zenger, E. Die Sinaitheophanie. Untersuchungen zum jahwistischen und

elohistischen Geschichtswerk, Wiirzburg 1971
—— Israel am Sinai. Analysen und Interpretationen zu Fxodus [7-
34, Altenberge 1985*

Kommentare und Ubersetzungen vom Buch Exodus

In der Regel werden Kommentare und Ubersetzungen von Exodus nur mit dem Autorenna-
men angefiihrt. Die Verweise beziehen sich in diesem Fall auf die Auslegung oder Uberset-
zung des Textabschnittes, der an der betreffenden Stelle besprochen wird.

Baentsch, B. Exodus-Leviticus (HK), Gottingen 1903
Beer, G. Exodus mit einem Beitrag von K. Galling (HAT), Tiibingen
1939

! Niederlandische Ubersetzung von Les institutions de I'Ancien Testament, Paris, I, 1958,
I, 1960; englische Ubersetzung: Ancient Israel. Its Life and Institutions, New York 1961,
* Englische Ubersetzung: Early History of Israel, 1-11, London 1978.




344

Bohl, F.M.Th.

Buber & Rosenzweig

Calmet, A.

Calvin

Cassuto, U.
Childs, B.S.
Clamer, A.
Clements, R.E.
Cole, A.
Couroyer, B.
Dasberg, J.

Davies, G.H.
Dillmann, A.
Durham, J.I.
Ehrlich, A.B.
Fensham, F.C.
Fox, E.

Fretheim, T.E.
Gispen, W.H.

Goldman, S.
Heinisch, P.
Hertz, J.H.
Hirsch, S.R.
Holzinger, H.
Honeycutt, R.L.

Hummelauer, F. de

Hyatt, J.P.
Ibn Esra

Jacob, B.
Keil, CF.
McNeile, A.H.
Michaeli, F.
Nachmanides

Noth, M.

Palm, JH. van der

Raschi

LITERATUR

Exodus (TeU), Groningen/Den Haag 1928

M. Buber, F. Rosenzweig, Die fiinf Biicher der Weisung, Hei-
delberg 1976’

Commentaire litteral sur tous les livres de I'Ancien et du Nou-
veau Testament, 1, Paris 1724

Commentarii Joannis Calvini in quingue libros Mosis: Genesis
seorsum/reliqui quatuor in formam harmoniae digesti, Genevae
1573

A Commentary on the Book of Exodus, Jerusalem 1967

Exodus. A Commentary (OTL), London 1974

I’Exode (SBPC), Paris 1956

Exodus (CBCNEB), Cambridge 1972

Exodus (TOTC), London 1973

I'Exode (SBJ), Paris 1968

De Pentateuch met Haftaroth in het Nederlands vertaald, Am-
sterdam 1970-71

Exodus (TBC), London 1967

Exodus und Leviticus (KEH), Leipzig 18807

Exodus (WBC), Waco 1987

Randglossen zur hebrdischen Bibel, 1, Leipzig 1908

Exodus (POT), Nijkerk 1970

Now These Are the Names. A New English Rendition of the
Book of Exodus, New York 1986

Exodus (Interpretation), Louisville 1991

Het boek Exodus (KVHS),' I, Kampen 1964°, II, Kampen
19517

From Slavery to Freedom, London/New York 1958

Das Buch Exodus (HSchAT), Bonn 1934

Pentateuch und Haftaroth, Berlin 1937-38

Der Pentateuch, II. Exodus, Frankfurt am Main 1920°

Exodus (KHC), Ttibingen usw. 1900

Exodus (The Broadman Bible Commentary), Nashville 1973
Commentarius in Exodum et Leviticum, Parisiis 1897
Commentary on Exodus (NCeB), London 1971

Abraham ben Meir ibn Esra, Pjr§j htwrh; Ausgabe A. Weiser,
Jerusalem 1976

The Second Book of the Bible. Exodus, Hoboken, NY 1992
Genesis und Exodus (BC), Leipzig 1878

The Book of Exodus (WC), London 1931°

Le livre d I'Exode (CAT), Neuchatel 1974

Mose ben Nachman, Pjrsj htwrh, Ausgabe Ch.B. Chavel, Jeru-
salem 1959-60; Ubersetzung: Ch.B. Chavel, Ramban (Nach-
manides) Commentary on the Torah, New York 1971-76

Das zweite Buch Mose Exodus (ATD), Gottingen 1973°

Bijbel uitgegeven door J.H.van der Palm, Leiden 1818-30
Salomo ben Isaak, Kommentar zum Pentateuch; Text und
Ubersetzung: AS. Onderwijzer, Nederlandsche Vertaling van
den Pentateuch benevens eene Nederlandsche verklarende

! Englische Ubersetzung: Exodus, Grand Rapids 1982.




Rylaarsdam, J.C.
Scharbert, J.
Strack, H.L.

Stroete, G. te
Theodoret von Kyros

Vredenburg, J.

LITERATUR 345

vertaling van Rashie's Pentateuch-Commentaar, Amsterdam
1895-1901

The Book of Exodus (IB), Nashville 1952

Exodus (Die Neue Echter Bibel), Wiirzburg 1989

Die Biicher Genesis, Exodus, Leviticus und Numeri (Kurzgefal-
ter Kommentar zu den heiligen Schriften Alten und Neuen
Testamentes), Miinchen 1894

Exodus (BOT), Roermond/Maaseik 1966

Quaestiones et Solutiones in Exodum, Ausgabe: PG, LXXX, Sp.
225f1f.

De Pentateuch en de haphtaroth met Nederlandsche vertaling,
Amsterdam 1899-1903




SACHREGISTER

Man beachte die Hinweise im Vorwort.

Abfall 223

Abortus 109, 159f., 163f.

Adoption 133

Aktualisierung 44, 48, 96ff., 110, 209,
221, 265f., 281, 318

(ha) “Iohim 90ff., 105, 111, 115, 1991t

206ff,, 217f, 223f, 242, 246ff, 297
Alleinverehrung

JHWHSs 58ff, 223, 305f.
Altargesetz 52f., 56f., 69ff.
Alter(sversorgung) 129ff., 134ff., 332
Arme(nethos) 87, 229f., 232f., 236f.,

255, 261f, 269, 272, 276, 280
Asyl 45, 1031f, 233

beim Altar (am heiligen Ort) 106f.,

112f, 114, 120ff, 124ff.
Auslieferung 122

Bann 218, 220, 223f,
Beschlagnahme 234
Bestechung 271f.,, 273
betriigerisches Verhalten 204, 207, 257,
261, 272f.
Bilderverbot 52, 60ff.
Blutrache 117, 127, 152, 174
Blutschuld 146f,, 177ff, 186f, 190
Brautpreis 212ff.
Bundesbuch
in den alten Ubersetzungen des 43f.
eine Auslegung zum Dekalog? 5
urspriinglicher Sitz im Text des
2ff.
Mose und das 3, 24ff., 47
ein rein profanes ‘Gesetzbuch’? 31f.
in den Textiiberlieferung des 42f.
Verhiltnis zu Dtn. 12-26, Priester-
schrift und Heiligkeitsgesetz 35fF,
BuBe 156, 158, 160, 188

Dekalog 1ff., 8f, 23, 26, 33, 58ff,
28311 :

Deposition 204

Diebstahl 41, 185ff., 198ff.

Ehebruch 19f, 41, 215

Eiddesschwur 113, 200, 202, 205,
2071ff., 257, 306

Elternehrung und -verachtung 44, 128ff.

Entschiadigung 23, 118f, 161ff, 176,
179f, 181, 183f, 186, 189, 195ff,
202, 204, 213ff.

Erstgeburt 249ff., 299f,, 306ff., 320f.

Erstlinge 244, 253, 301, 304, 3091t

‘ethnische Sduberung’ 339

Euthanasie 109

Fahrlissigkeit 108, 115, 176, 180, 184f,
196f., 204f.

Familienreligion 96, 207

Fest der ungesiuerten Brote 297f,,
306ft, 311ff.

Festkalender 285, 306ff.

Folterung 208

Frau(enethos) 88f., 157ff., 211ff, 219f.

Freikauf 250f., 253, 299f.

Fremde(nethos) 112, 122, 225ff, 232,
2358, 255,277

Geféngnisstrafe 23

gér s. Fremde

Gerechtigkeit (Ethos der) 256ff., 269ff.

Geschlechtsgemeinschaft 213ff.

g6'el haddam 116f.

Gewalt 102, 107, 130, 139, 146ff,
168ff.

Gewohnheitsrecht 20, 30, 112, 126

Gott/Gotter s. (ha) “lohim

Gotzen(dienst) 61, 218f, 221, 223, 252,
330, 338f.

Hausgotter 66, 91, 93, 206ft.
Hexenverfolgung 44
hohere Gewalt 176, 185, 197, 205f., 211

JHWH-Krieg 333
Jobeljahr 99, 282
Justizmord 270




SACHREGISTER 347

Kannibalismus 136, 140
Kinder(schutz) 140, 160, 174, 180
Kinderopfer 140, 176, 251f.
Klassenjustiz 261
Konfliktregelung 23

konigliches Recht 20, 30f.

Koran 234f.

Kredit 233

Laubhiittenfest 306ff., 316
Levirat 133

Losegeld 174, 178
Lynchjustiz 172

Mazzebe 52, 61, 63f, 330
Meineid 208, 260
mispatim 8ff., 15ff., 20ff, 32, 34

Nichstenliebe 264f.

Nekromantie 220
Neuinterpretation s. Aktualisierung
Notwehr 186, 188, 192

Ordal 113, 207f.

Passa 251, 307ff, 311ff.
Pentateuch
pseudepigraphischer Charakter des 27
Pfandrecht 230f., 233f.
Privention 41

Rache 186
Redaktion
deuteronomistische 4, 16, 22, 26
Rechtspflege 23, 256ff., 2691t
Reinheit der Religion 338f
Richter 90, 158f,, 199f., 206f., 246f,
257, 2591t., 269ff.

Sabbatgebot 11, 46, 274ff, 283ff, 310
Sabbatjahr 99f., 274ff.

Sékularisierung 119

Schaden 161f., 193ff., 211ff.
Schuldbegleichung 118

Schulden 87, 229ff., 233

Schule 21f.

Selbstjustiz 117f.

Selbstmord 109f.

Sexualethik 19f., 73, 215f, 218, 221ff.

Sklave(nrecht) 44f., 75ff., 140, 142,
150ff.,, 160, 168ff., 175f, 189, 282

Sodomie 218, 221ff.

Solidarit4t 265

Sozialethik 15f., 33f., 224ff, 255fF,
279ff.

Speisevorschrift 253ff,, 297f, 300

Steinigung 131, 172, 177, 217, 220, 223

stellvertretende Talion 153, 161, 163,
180

Strafmal 41

Talion 20, 41, 45, 107ff,, 146, 160, 162,
1651f.,, 170, 216, 228

Tempelrolle 211, 307, 322, 337

Teraphim 94f., 208

Tier
Verantwortlichkeit des 176f., 217

Tierschutz 264f., 323

Todesstrafe 19, 23, 41, 102, 141, 146f.,
152, 193, 219, 221, 289

Totschlag 150ff., 159ff, 187f., 190

Verachtung (Gottes und des Leiters)
242f., 246ff.

Vergleich 23, 41

Verleumdung 259f.

Verstimmelung 40, 157, 167, 169f.

Waise(nversorgung) 232, 237ff.
Wallfahrt 297, 302, 309, 315
Weihung der Erstgeborenen
s. Erstgeburt
Witwe(nversorgung) 133, 137, 232,
2374f.
Wochenfest 301, 306ff, 316

Zauberei 219f,

Zehnten 310

Zeugnis (falsches) 202, 204, 2571f, 263,
270ff.

Zins(verbot) 230f., 233ff.




Genesis

22
22
31
39
44 9f.
16f.

Exodus

12 11f.
14ff.
132
3ff.
12f.
16 23f.
29f.
18 13-26
20 3-6
3
i
8ff.
12
13
15
16
24
21 2-11
2 i
2
6
12
17
20f.
24f.
29
33f.
2217

STELLENREGISTER

Biblische Belege in Auswahl'

284, 286
2511F, 320
32 193
205, 210
193

193

298, 311ff.
298, 311ff,
249f.

298, 311ff,
249f, 317
288

286

31

581

223, 297
260

282fF.
1314F, 332
1081,

142

259¢, 260
223

1

278

45

45

152

44

40, 44

40

108

115

44

! Man beachte die Hinweise im Vorwort.

19
22-25
27
29
23 4
18
24
243
7
31 13fF
34 14
15f.
21
271
3521

Leviticus

5 20ff.
7 24
1391
115K
18 23
192
3
of.
14
15
17
231
33f.
207
9
10
15f.
26
228
278
23 4ff.

45

45

45

324f.

44

223

223

8

8

286, 289
223

221

276, 286, 288
5

286, 288

191, 209
254

254f.
254,
nI1f.

246

131£, 286
137

137

259, 2611,
266

310

236

246

130f, 135
19£, 41, 221
Ve 3
246

254
323f1,
3071F,




STELLENREGISTER 349

24 15f 248 18ff. 135, 139
1820 166 22 Iff. 265f.
25 1ff, 278ff. 6f. 32311
35fF 233 8 108, 115, 179, 184
39ff.  97ff. 18 40
44f. 150 22 19f,, 41, 221
26 2 286 28 21T
29 140 23 16f. 122
34f. 281 20f. 230,233, 235
28 56f. 140 24 6 234
7 141
Numeri 12f.° . 231, 234
14 236
3 1ME . 249f Lt %1236
8 16ff 249f. 17 234
15 32ff. 288 25 Iff. 40
33 179 11 157
28 16ff. 307ff. 12 167
35 off. 1 14ff. 26 Iff. 309
16ff. 144 27:-5F 70
30 260 16 130f, 135
31ff. 178ff. 19 236
21 221f.
Deuteronomium
Josua
4 41ff. 1 14ff.
5 7-10  58ff. 20 Iff. 11411,
124F 7 28T
14 278 1.Samuelbuch
15 131t
6 8f. 93, 97 14 36 208
7 3371,
10 19 236 1.Regum
11 18ff. 93, 97
12 54, 70, 73 1 50ff. 18, 107, 124f%
14 21 245f., 254f, 306, 323ff. 2. 281F 18, 107, .1241F
1SElff 276, 278ff.
12ff. 19, 96ff. Jeremia
19ff " 250:253 3311
16 1ff. 3071f., 318f. 34 8ff. 99f
16 298f. 34 12-14 18f.
19 269
17 6f. 260 Ezechiel
L6521 E, 6>
18H0F | 219 2251 20 :25f. 252
19 1ff. 1 14ff.
41f. 144 Nehemia
15 260, 263
19f. 260 S 108 9D
21 166 10 32 281

215146 178f.




350

Matthius

5. 21£: 110
38f. 166
44 265

12 Iff. 290
Off. 290

15 4f. 131f, 138

19 19 132

Markus

7 | 138

Lukas

13 10ff. 290

14 1ff. 290

Codex Eschnunna

12f. 192

26 216

27 214

28 41, 216
36f. 91, 210
53f. 179

53 185
56-58 179f.

Codex Hammurapi

6 192
8 192
9-11 210
12f. 188
14 143
21 192
22-24 192
25 192
42f. 185
53-55 185
57f. 198
1151, 153
116 163
117-119  100f.
120-126  209f.

STELLENREGISTER
Johannes
SR, 290
Ll | Y )
9 13ff. 290
1927 133
Epheserbrief

6 2 132, 140
Jakobusbrief

28 G110
1.Johannesbrief

35 05 110

Altorientalische Texte

125 185
129-132 216

129 41

147 83

150 239

159 83

168f. 139
170f. 101, 239
i 239
192205 40
192-195 167
192f. 139

195 139
196-203 170
196-201 166

202 40

205 40
206-208 148
209-214 164

210 161, 163f.
212, 214 164

218 40, 167
226 167
229f. 163

230 164, 180
231 180
235-237 185

242-249 211




250 180
253 167
263-265 210
267 210
282 40

Epilog XLVII

59ff. 241

Codex Lipit-Eschtar
I 2°-13* 164
9 192
25F 101

Codex Urnammu

STELLENREGISTER

7
73

74
81-85
93.95
4f,
105-107
107

120

173

174
187,
197f.
199
200A-B

351

193, 211
191
211
193
192
188
198
197
193
248
148
222
41, 216
222
222

Prolog Mittelassyrische Gesetze
162-168 241
A 4f. 167
Hethitische Gesetze A 8f. 167
A 14f. 41, 216
3t 153f. A 21 164
8 170 A23 42
10 145 A 50-52 161, 164
10A 148 A 53 163f.
12 170 A 55f. 215f.
14 170 C+G 8 192
16 170 F 1 192
17573 164
19 143 Neubabylonische Gesetze
20f. 143
45 266 3 198
31-33 83
57-59 192 Ugaritische Texte (KTU)
60-62 191, 193, 266
63-65 193 1.3 “F20fE 9130
66 191 1.16 vi25ff. 133
67-69 193 vi:4Sff. 241
70 193 1.17 v 241

71 191, 193, 266 Hed RISV (7













BBBBBBBBBBB

( York University
(// bst Library
Washington Square South

DUEDATE . |  DUEUAIE |

DUE DATE

*ALL LOAN ITEMS ARE SUBJECT TO

RECALL *







